
BIBLIOTECA FILOSóFICA 

[ 

OOLECCIÓN FUNDADA POR J 
FRANCISCO ROMERO 

JEAN -PAUL SARTRE 

, 
CRITICA DE LA , , 

RAZON DIALECTICA 
PRECEDIDA DE 

CUESTIONES DE MÉTODO 

TOMO 1 

TEORíA DE LOS CONJUNTOS PRACTICOS 

LIBRO 11 1 

DEL GRUPO A .LA HISTORIA 

Traducción de 

MANUEL LAMANA 

E D 1 T O R I A L L O S A D A , S. A. 

BUENOS AIRES 



Título del originnl francés 

Critique de la raison dialectique 
(précédé de Question de méthode) 

Tome I: Théorie des ensembles pmctiques 

·@ Librnirie Gnllimnrd, 1960 

Quedn hecho el depósito que 
( 

Previene In ley núm. 11.723 

@ Editorial J"osndn, S. A. 

Buenos Aires, 1963 

PRINTED IN ARGENTINA - IMPRESO EN LA ARGENTINA 

Este libro se terminó de imprimir el día 18 de agosto de 
1963, en Macagno, Landa y Cía., Ar;\oz 161-, Buenos Aires 

LIBRO II 

DEL GRUPO A LA HISTORIA 



A 

DEL GRUPO. LA EQUIVALENCIA DE LA LIBERTAD 
COMO NECESIDAD Y DE LA NECESIDAD 

COMO LIBERTAD. LíMITES Y ALCANCE 
DE TODA DIALÉCTICA REALISTA 

La necesidad del grupo, como hemos visto, no está dada 
a priori en una reunión cualquiera. Por el contrario, hemos 
señalado más arriba que la reunión, con su unidad serial (en 
tanto que unidad negativa de la serie para oponerse como 
negación abstracta a la serialidad), nos da las condiciones 
elementales de la posibilidad de constituir un grupo para sus 
miembros. Todo esto es abstracto. Desde luego que todo 
sería más fácil en una dialéctica transcendental e idealista: 
veríamos cómo el movimiento de integración por el cual cada 
organismo contiene y domina a sus pluralidades inorgánicas, 
se transforma por sí mismo, en el nivel de la pluralidad social, 
en integración de los individuos en una totalidad orgánica. 
Así, en relación con los organismos singulares, el grupo fun­
cionaría como un hiperorganismo. A este idealismo organi­
cista se le ha visto renacer siempre como modelo social del 
pensamiento conservador (se opuso, con la Restauración, al 
atomismo liberal; después de 1860 trató de disolver las forma­
ciones de clase en el seno de una solidaridad nacional) . Pero 
sería totalmente inexacto reducir la ilusión organicista al 
papel de teoría reaccionaria. En realidad, resulta fácil ver 
que el carácter orgánico del grupo -es decir, su unidad bio­
lógica- se descubre como un momehto determinado de la 
experiencia. En cuanto a nosotros, que abordamos el tercer 
estadio de la experiencia dialéctica, diremos que la estruc­
tura orgánica es ante todo la apariencia ilusoria e inmediata 

9 



/ 
/ 

del grupo cuando se produce en el campo práctico-inerte y 
contra ese campo. 

Marc Bloch mostró en dos obras notables cómo en el 
siglo xu, e incluso antes, la clase noble, la clase burguesa y 
la clase de los siervos -para no hablar sino de éstas- tenían 
una existencia de hecho si no de derecho. Hubiéramos dicho 
con nuestro lenguaje que eran colectivos. Pero los repetidos 
esfuerzos de los burgueses enriquecidos, a título de individuos) 
para integrarse en la \lase noble provocan un estrecl~a~ie_nto 
de ésta: pasa de un estatuto de hecho a un estatuto JUndico; 
por medio de una empresa común, impone condici,ones dra­
conianas a los que quieren ingresar en la caballena, d~ tal 
manera que esta institución-mediadora en~re las _generacwn~s 
se vuelve órgano selectivo. Sólo que al mismo tiempo conch­
ciona la conciencia de clase entre los siervos. Mientras no está 
hecha la unificación jurídica de los castellanos, cada siervo 
considera su situación como un destino singular, la vive como 
un conjunto de relaciones humanas con una f~milia de terra­
tenientes; dicho de otra manera, como un accidente. Pero al 
proponerse para sí, la nobleza constituye ipso facto la servi­
dumbre como institución jurídica y descubre a los siervos su 
intercambiabilidad, su común impotencia y sus intereses co­
munes. Esta revelación es uno de los factores que habrán de 
condicionar las sublevaciones campesinas (jacqueries) en los 
siglos siguientes. El ejemplo dado no tiene otro fin que mos­
trar cómo en el movimiento de la Historia, una clase de 
explotación, al estrechar s~s lazos contr~ el enei?ig? . y al 
tomar conciencia de sí misma como umdad de mdividuos 
solidarios, descubre a las clases explotadas su ser material 
como colectivo y como punto de partida de un intento con­
tinuado para establecer lazos vivido~ de solidaridad_ entre. sus 
miembros. No tiene nada de extrano: en esta casi-totalidad 
inerte y removida sin. cesar por. enormes m~v~miento_s de_ con­
tra-finalidad, tienen ImportanCia la colectividad histónca y 
la ley dialéctica; la constitución de un wupo (sobre la. base, 
claro está, de condiciones reales y matenales) como conJUnto 
de solidaridades tiene por consecuencia dialéctica el que se 
haga de él la negación del resto del campo social y, como 
consecuencia, el que se susciten en este campo en tanto que 
está definido como no-agrupado las condiciones propias de 

10 

un reagrupamiento antagónico (todo sobre la base de la ra­
reza,~ en el interior de regímenes desgarrados). Pero lo que 
aqui Importa sobre todo es que los no-agrupados se comportan 
desde fuera frente al grupo poniéndole mediante su praxis 
como "!na totalidad orgánica. Así toda nueva organización 
colectiva encuentra su arquetipo en cualquiera otra más anti­
gua, ya que la praxis como unificación del campo práctico 
estrecha objetivamente los lazos del grupo-objeto. Llama la 
atención que nuestras más elementales conductas se dirijan a 
los colectivos exteriores como si fueran organismos. La estruc­
tura del escándalo, por ejemplo, es para cada uno la de un 
colectivo tomado en totalidad: cada uno, en el teatro, ante 
cada réplica de una escena que le parece escandalosa, está 
condicionado en realidad por la reacción serial de los vecinos, 
el escándalo es el Otro como razón de una serie. Pero en 
cuanto tienen lugar las primeras manifestaciones de escándalo 
(es decir, los primeros actos del que actúa para los Otros 

en tanto que es Otro distinto que sí), se vuelven la unidad 
viva de la sala contra el autor, simplemente porque el pri­
mer manifestante por su unidad de individuo realiza esta 
unidad para cada uno en la trascendencia. Aún quedará en 
cada uno una contradicción profunda, ya que esta unidad es 
la de todos los Otros· (comprendido él mismo) en tanto que 
Otros y por Otro: el manifestante no ha revelado o expresado 
la opinión común, sino que ha presentado en la unidad obje­
tiva de una acción directa (gritos, insultos, etc.) lo que aún no 
existía para cada uno sino como la opinión de los Otros, es 
decir, como su unidad giratoria y serial. Pero en cuanto el 
escándalo se cuenta y se comenta, se vuelve, para todos los 
que no han asistido a él, la aparición de un suceso sintéti­
co, que da la unidad provisional de un organismo al público 
que asistía esa noche a la representación. Todo resulta claro 
si situamos a los no-agrupados que se descubren como colec­
tivo por su impotencia en relación con el grupo que descu­
bren. En la medida en que el grupo, por la unidad de su 
fJmxis, les determina en su inercia inorgánica, aprehenden 
sus fines y su unidad a través de la libre unidad unificadora 
de su praxis individual y sobre el modelo de esta libre sín­
tesis que es fundamentalmente la temporalización pr<ictica del 
organismo. En el campo práctico, en efecto, toda multiplicidad 

11 



exterior se vuelve para cada agente el objeto de una síntesis 
unificadora (y ya hemos visto qu~ el resultado _de esta sín­
tesis es disimular la estructura senal de las reumones) ; pero 
el grupo que yo unifico en el campo práctico, en tanto que 
grupo se produce :omo ya unificado, es ~ec~r,_ como. estr~:­
turado por una umdad que escapa por pnnCipw a m1. umfl­
cación y la niega (en tanto que es praxzs que me arro¡a a la 
impotencia). Esta libre unidad activa que se me escapa apa­
rece, en mi campo práctico y perceptivo, como la sustancia 
de una realidad de la que yo sólo he unificado la multiplici­
dad como pura materialidad de aparie_ncia; o, si se prefiere, 
no llevo la inercia -que constituye necesariamente el funda­
mento real del grupo (como inercia superada y conservada)­
a cargo de la comunidad activa; muy por el contrario, es mi 
pmxis la que la toma a cuenta suya en su movimiento unifi­
cador. Y la acción común, que se me escapa, se vuelve realidad 
de esta apariencia, es decir, sustancia práctica y sintética, 
totalidad que gobierna a sus partes, entelequia, vida. O, en 
otro grado de la percepción y para otros grupos, Gestalt. En­
contraremos este organicismo ingenuo como relación inme­
diata del individuo con el grupo y como ideal de integración 
absoluta. Aquí sólo se trataba de rechazar al organicismo bajo 
todas sus formas. En ningún caso y de ninguna manera la 
relación ele grupo -como determinación ele un colectivo y 
como perpetua amenaza ele volver a caer en el colectivo- con 
su inercia de multiplicidad puede dejar de devolverse a la 
relación del organismo con las sustancias inorgánicas que lo 
componen. 

Pero si no existe el proceso dialéctico por el que el mo­
mento de la antidialéctica se vuelve mediación por él mismo 
entre las dialécticas múltiples del campo práctico y la dia­
léctica constituida, como praxis común, ¿comporta la apari­
ción del grupo su inteligibilidad propia? Siguiendo el método 
que hemos empleado hasta aquí, vamos a tratar ele encontrar 
en la experiencia las características y los momentos de un 
proceso cualquiera de agrupamiento, con la única intención 
crítica de determinar su racionalidad. Tendremos, pues, que 
estudiar sucesivamente en la experiencia la génesis de un 
grupo, las estructuras ele su praxis -o, con otras palabras, 
la racionalidad dialéctica de la acción colectiva-, en fin, el 

12 

grupo como pasión, es decir, en tanto que lucha en sí mismo 
contra la inercia práctica que le afecta. 

Haré dos observaciones previas. Primero, ésta: hemos de­
clarado que la reunión inerte con su estructura de serialidad 
es el tipo fundamental ele la socialidad. Pero nunca hemos 
creído dar a esta proposición un carácter histórico, y el tér­
mino "fundamental" no podría designar aquí una prioridad 
temporal. ¿Quién podría afirmar que el colectivo ha prece­
dido al grupo? No se puede formular ninguna hipótesis sobre 
esta cuestión; mejor dicho -a pesar de los elatos de la pre­
historia y ele la etnografía- ninguna tiene sentido; por lo 
demás, la perpetua metamorfosis ele las reuniones en grupos 
y de los grupos en reuniones haría que de todas formas fuese 
imposible decidir a priori si tal reunión es una realidad his­
tóricamente primera o si es la decadencia de un grupo que 
ha vuelto a tomar el campo ele la pasividad; en cada caso, 
sólo el estudio ele las estructuras y ele las condiciones ante­
riores puede permitir una decisión, aunque no siempre puede. 
Ponemos la anterioridad lógica del colectivo por la simple 
razón de que los grupos se constituyen -por lo que la 1-Iisto­
ria nos dice- como ·sus determinaciones y sus negaciones. 
Dicho de otra manera, lo superan y lo conservan. Por el con­
trario, aunque el colectivo resulte ele una desintegración ele 
grupos activos, no conserva nada ele ellos en tanto que colec­
tivo, salvo estructuras muertas y osificadas que disimulan mal 
la fuga ele la serialiclacl. De la misma manera, el grupo, cual­
quiera que sea, contiene en él sus razones para caer en el ser 
inerte de la reunión: la desintegración del grupo -como ve­
remos- tiene una inteligibilidad a priori. Pero el colectivo, 
por el contrario -en tanto que tal y sin acción de factores 
que vamos a buscar-, lo más que contiene es la posibilidad 
ele una unión sintética ele sus miembros. En fin, cualquiera 

. que sea la prehistoria, lo que aquí, importa, en una historia 
condicionada por la lucha ele clases, es mostrar el paso ele las 
clases oprimidas del estado ele colectivo a la praxis revolu­
cionaria de grupo. Esto importa sobre todo porque ese paso 
se ha operado realmente en cada caso. 

13 



Pero ya que estamos en las relaciones de clase, haré, en segundo Jugar, Ia observación de que sería prematuro consi­derar a estas clases en tanto que también son grupos. Para fijar las condiciones de inteligibilidad, trataremos de tomar y de estudiar, como para Jos colectivos, grupos efímeros y de superficie, rápidamente formados, rápidamente deshechos, pa­ra llegar progresivamente a Jos grupos fundamentales de Ia sociedad. 

El origen del trastorno que desgarra al colectivo con el relámpago de una praxis común es evidentemente una trans­formación sintética y, en consecuencia, material que tiene Jugar en el marco de Ia rareza y de las estructuras existentes; para organismos cuyos riesgos y cuyo movimiento práctico tanto como el sufrimiento residen en Ia necesidad, el aconte­cimiento-motor es el peligro, en todos Jos niveles de materiali­dad (es decir, ya sea el hambre, ya Ia bancarrota cuyo sentido es el hambre, etc.) , o las transformaciones de Ia instrumenta­lidad (las exigencias de Ia herramienta y su rareza reempla­zando a Ia rareza del objeto inmediato de Ia necesidad, Jos arreglos de Ia herramienta aprehendidos en su significado ascendente como arreglos necesarios del colectivo) . Dicho de otra manera, sin la tensión original de la necesidad como rela­ción de interioridad con la Naturaleza, el cambio no tendría Jugar, y, recíprocamente, no existe praxis común, en cual­quier nivel que se sitúe, cuyo significado regresivo o descen­dente no se relacione directa o indirectamente con esta ten­sión primera. Ante todo hay, pues, que concebir que el origen de una reestructuración de colectivo en grupo es un hecho complejo que tiene Jugar al mismo tiempo en todos los pisos de Ia materialidad, pero que está superado en praxis organi­zadora en el nivel de la unidad serial. Sin embargo, por uni­versal que sea, el acontecimiento no puede ser vivido como su propia superación hacia la unidad de todos salvo si su universalidad es objetiva para cada uno, o, si se prefiere, salvo si crea en cada uno una estructura objetiva unificadora. Hasta aquí, en efecto -en Ia dimensión del colectivo-, lo real se definía por su imposibilidad. Lo que se llama sentido de las 1·ealidades significa exactamente: sentido de lo que por prin­cipio está prohibido. La transformación tiene, pues, lugar cuan­do Ia imposibilidad es ella misma imposible, o, si se prefiere, 

14 

cuando el acontecimiento sintético revela la imposibilidad de cambiar como imposibilidad de vivir l. Lo que tiene como efec­to directo que la imposibilidad de cambiar se vuelva el objeto que se tiene que superar para continuar la vida. Dicho de otra manera, desembocamos en un círculo vicioso: el grupo se cons­tituye a partir de una necesidad o de un peligro común y se define por el objetivo común que determina a su praxis co­mún; pero ni Ia necesidad común ni Ia praxis común ni el objetivo común pueden definir a una comunidad si ésta no se vuelve comunidad al sentir como común Ia necesidad indi­vidual y al proyectarse en la unificación intern~ de una inte­gración común hacia objetivos que produce como comunes. Sin el hambre, este grupo no se habría constituido; ¿pero de dónde viene que se defina como lucha común contra una necesidad común? ¿Por qué Jos ipdividuos -como también ocurre- no se han disputado como perros Jos alimentos en tal caso particular? Esto nos lleva a preguntar cómo se opera una síntesis cuando el poder de unidad sintética está en todas partes (en todos los individuos como libre unificación del campo) y a Ia vez en ninguna parte (en tan.to que se trate de una libre unificación transcendente de la pluralidad de las unificaciones individuales). No olvidemos, en efecto, que el objeto común como unidad fuera de sí de lo múltiple es ante 

1 Desde luego que no es bajo la amenaza de un peligro mortal como establecen los pescadores de caña su asociación o como las viejas solteronas crean una "biblioteca circulante", pero estos grupos -que por lo demás responden a exigencias muy reales y cuyo sentido objetivo remite a la situación total- son superestructuras, o, si se prefiere, grupos cons­tituidos en la actividad general y permanente del reagrupamiento de los colectivos (estructuras de clase -clase contra clase-, organizaciones na­cionales e internacionales, etc.). A partir del momento en que se a~c~nza el estadio del reagrupamiento dialéctico de las dialécticas, la actn•1dad totalizadora se vuelve ella misma factor, medio y razón de los grupos se­cundarios. Son su determinación viva y que parten de la . negaci?n; p_ero al mismo tiempo la contiene!'! entera en ella y sus confhctos dJaléctJcos tienen lugar a través de ella y por ella. Así,. como lo ha mostrado_ la primera parle, se pueden estudiar ya sea honzontalmente _(y empínca­mente) en tanto que se determinan ellos mismos en e~ medJO en que la estructura de grupo est<i ya objetivamente dada, ya verticalmente en tanto que cada uno de ellos expresa en su riqueza concreta toda la materialidad humana y todo el proceso histórico. Así, pue~, no tengo que ~cuparme aquí sino del hecho fundamental del agrupamJCnto como conqmsta o re­conquista de la praxis sobre el colectivo. 

;15 



todo el productor de la unidad se_rial, y que la. estructura an­
tidialéctica del colectivo, o altertdad, se constituye sobre la 
base de esta doble determinación. 

Pero esta última .observación precisamente puede ayudar­
nos. Si en efecto, es el objeto mismo el que se produce como 
lazo d~ alteridad entre los individuos del colectivo, la estmc­
tura serial de la multiplicidad depende en el fondo de las 
características fundamentales del objeto mismo y de su rela­
ción original con todos y cada uno. Ocurre así que el conjunto 
de los medios de producción, en tanto que son la propiedad 
de los Otros, da "al proletariado la estructura original de 
serialidad porque este conjunto se produce él mismo como 
conjunto indefinido de objetos cuyas exigencias reflejan la 
demanda de la clase burguesa como serialidad del Otro. Pero, 
inversamente, en la experiencia se puede considerar a los ob­
jetos comunes que constituyen por ell~s mismos y en el .cam_po 
práctico-inerte el esbozo de una totalidad (como totaluanón 
de lo múltiple por el Otro a través de la materia) y pregun­
tarse si deben constituir ellos también lo múltiple conside­
rado serialidad. 

El pueblo de París se encuentra en estado de insurrec­
ción desde el 12 de julio. Su cólera tiene causas profundas que 
aún no han alcanzado a las clases populares sino en su im­
potencia común (el frío, el hambre, etc., sufrido todo con 
resignación, esta conducta serial que se da falsamente como una 
virtud individual, o explosiones inorgánicas, motines, etc.) . 
¿A partir de qué circunstancias exteriores se van a constituir 
los grupos? En primer lugar (tomo aquí el orden temporaJ), 
porque un grupo institucional y práctico, los electores de París, 
en tanto que se había constituido conforme a las prescrip­
cio¡{és reales, y en tanto que deliberaba de manera perma­
nente, a pesar o contra estas prescripciones, designaba 1~ re­
unión inerte de los parisienses como poseyendo una realtdad 
práctica en la dimensión de la praxis colectiva: la asamblea 
de los electores era la unidad activa como ser-fuera-de-sí-en 
-la-libertad de la reunión inerte. Sin embargo, esta totalización 
no bastaba: la representación, en efecto, consiste en definir 
a un grupo activo -por un procedimiento cualquiera- como 
proyección de la reunión inerte en el medio inaccesible de 
la praxis. Por ejemplo, en las democracias burguesas, el escru-

16 

tm10 es un proceso pasivo y serial. Desde luego que cada 
elector ha determinado su voto en tanto que Otro Y por l~s 
Otros; pero en lugar de determinarlo en común y como praxzs 
en unidad con los Otros, lo deja definir inertemente Y e~ 
serialidad por la opinión. La asamblea elegida representa asr 
la reunión en tanto que no se ha reunido aún, en_ tant? que 
sus miembros son los productos inertes de una altendad merte 
y que la multiplicidad bruta como relación numérica de. los 
partidos expresa las relaciones de impotencia de los colec~rvos 
entre ellos y las 1·elaciones de fuerza en tantó que estas fuer­
zas son fuerzas de inercia. Pero en cuanto se organiza la asam­
blea, en cuanto se constituye su jerarquía, en cuanto se de­
fine (por las alianzas de los partidos) como un grupo deter­
minado (caracterizado por la permanencia de una mayoría de 
recambio, por la complicidad de todos los partidos contra uno 
solo, etc.), esta praxis real (en la que el voto de las leyes, 
los escrutinios de confianza, etc., sólo formalmente tienen el 
aspecto de la elección original como alteridad infinita de sole­
dades pero expresan numéricamente a título de símbolo acuer­
dos, desacuerdos, alianzas, etc., de los grupos de la mayoría 
entre ellos) se da a la vez como la representación fiel de la 
reunión -lo que en cualquier caso no puede ser porque está 
organizada- y como su eficaci~ dialéctica. Pero en. esta ma­
nera misma de penetrar la reumón con una falsa umdad tota­
lizada 1: "Franceses, vuestro gobierno ... , etc.", se remite la 
reunión a su estatuto de impotencia. Francia como totalidad 
se realiza fuera de la reunión por su gobierno; ese gobierno 
como libre totalización del colectivo descarga a los individuos 
de la preocupación de determinar al grupo con su inerte so­
cialidad. En la medida, pues, en que, a través de las _J~tchas 
de los nuevos grupos, los conflictos de clase y las. cns~s so­
ciales no oponen la reunión contra el cuerpo legislativo. y 
contra el poder ejecutivo, la existen~ia de ést?s es. necesana­
mente un engaño que lleva lo colec;tr.vo a la .merna: lo~ po: 
deres quedan delegados por, la pasrvida~ sen~l y la afm~a­
ción de nuestra unidad alZa, en la presrdencra del ConseJO, 

1 Ni siquiera considero el problema en' el niv~l histó~ico real, Y 
en este momento no tengo necesidad de preguntarme Sl el gob1erno es un 
órgano de la clase dominante .. Sólo estudio la relación formal de la 
praxis representante con la reunión "representada". 

17 



nos lleva en todos los casos a ·la alteridad infinita. En este 
sentido, "estos electores de París" no son necesariamente un 
factor de unificación práctica. Sobre todo teniendo en cuenta 
que temen las violencias populares tal vez aún más que las 
violencias del gobierno. Sin embargo, pueden volverse repre­
sentación, a condición de que las circunstancias esbocen la 
unificación en ot1·o lugar, pero esta vez a título de unidad 
que se tiene que reintegrar como praxis unificadora en la 
reunión misma y cdmo negación de la impotencia. 

Ahora bien, el gobierno constituye desde el exterior a 
París como totalidad. El 8 de julio, Mirabeau señala a la 
Asamblea nacional (pero su discurso lo conocen en seguida 
los parisienses) que entre Versalles y París hay 35.000 hombres 
y que se esperan 20.000. Y Luis XVI contesta a los diputados: 
"Es necesario que emplee mi poder para restablecer y para 
mantener el orden en la capital ... Esos son los motivos que 
me han llevado a hacer esta concentración de tropas alrededor 
de París". Y en la mañana del domingo 12 la ciudad está 
designada a ella misma, en el interior de ella misma, con 
carteles "Por orden del rey" que insinúan que la concentra­
ción de tropas que tiene lugar alrededor de París está destina­
da a proteger a la ciudad contra los bandidos. Así el lugar 
como tensión práctico-inerte y como exis de la concentración 
de París está constituído por una praxis exterior y organizada 
como totalidad. Esta totalidad, por lo demás, como objeto 
de jJraxis (ciudad que se tiene que rodear, disturbios que se 
tienen que impedir) es por ella misma una determinación 
del campo práctico-inerte; la ciudad es a la vez el lugar en 
su configuración totalizada y totalizadora (el estado de sitio 
que se esboza la determina como continente) y la población 
que está designada con la forma de materialidad sellada por 
el acto militar que la produce como multitud encerrada. Los 
ntrno1·es, los carteles, las noticias (particularmente las de la 
partida de Necker) transmiten a cada uno su designación co­
mún: es partícula de una rnate1"ialidad sellada. En este nivel, 
podría decirse que la totalidad de cerco es vivida en la seáa­
lidad. Es lo que se llama la efervescencia: corren por las ca­
lles, gritan, se reúnen, queman las barreras de consumos. El 
lazo de los individuos entre sí -bajo las diversas formas reales 
que pueda adoptar- es el de la alteridad como inmediata re-

18 

velación de sí en el Otro. La imitación -que he descrito en 
otro lugar- es una de las manifestaciones de esta alteridad de 
casi-reciprocidad. Esta estructura de alteridad se constituye por 
la acción de la suerte común como totalidad 1 (es decir, como 
objetivo práctico de los ejércitos reales 2, aquí es· una totalidad 
de destrucción en tanto que los individuos están designados po~· 
su pertenencia idéntica a una misma ciudad) . sobre la .se~talz­
dad corno fuga ine1·te: amenazando con destrlllr a la senahda~ 
por el m·den negativo de la matanza, las tropas com.o um­
dades prácticas dan esta totalidad sufrida como negaciÓn en 
cada uno -pero negación jJo.üble- de la serialidad. Es así cómo 
por la coexistencia de las dos estructuras, sie?do u~a la ne­
gación posible y futura de la otra (y al miSI~lO. tiei:r~po la 
negación de todos en cada uno), cada uno contmua viendose 
en el Otro, pero se ve como sí mismo, es decir, aquí, como 
totalizaciém en él de la población parisiense, por el sablazo o 
por el disparo que lo exterminará. Y esta situación funda lo 
que se llama impropiamente contagio, imitación, etc.: en ~s­
tas conductas, en efecto, cada uno ve en el Otro a su propiO 
porvenir y descubre a partir de ahí su acto presente en el 
acto del Otro; imitar en esos movimientos todavía inertes es 
descub1·i1·se al mismo tiempo, haciendo allí su propia acción 
en el Otro, y aquí, en sí mismo, la acción del Otro, huyendo 
la fuga del Otro y su propia fuga a, atacando con un ataque 

1 El destino como amenaza común contra la clase obrera (en su 
estructura de serialidad) no es totalizador porque esta clase no se vuelve 
objeto de una empresa organizada y totalizadora; la explotación es un 
proceso que se realiza a la vez como práctica deliberada de tal grupo Y a 
través de la dispersión de los antagonismos de grupos. 

2 Por lo demás, el gobierno al parecer no tuvo intenciones pre· 
cisas. No sabía muy bien ni lo que quería ni lo que pod~a. Pero eso no 
tiene importancia: el despliegue de las tropas y el ~omrenzo d~l cerco 
tenían en ellos mismos un significado objetivo, es deCir, que d~srgn~h.an 
a la población parisiense como único objeto de una empresa srstemau~a 
y sintética de aniquilamiento. De nada sirve decir que en la co.rte nadre 
quería aquella matanza: se volvía por sí misma, y en_ la relacrón de. l.a 
función general de un ejército con esta situación partrcu_lar, u~r.a posrbr· 
Iidad inmediata que, en efecto, no dependía ya de una mtctzczon de los 
dirigen tes. 

3 El que ve correr, corre, no es que aprenda lo que hay que 
hacer: descubre lo que está haciendo. y claro est;\, sólo lo. puede descu­
brir haciéndolo. Encontraremos esta nusma ley en la rehtc1ón de grupo, 
pero con un significado exactamente inverso de éste. 

19 



único en el Otro y por sus propios puños, sin acuerdo ni inte­

lige~Jcia (es p~·e:isamente lo _contrario c~e un acuerdo), pero 

realizando y VIVIendo la altendad a partu de la unidad sinté­

tica ele una totalización organizada y por venir de la reunión 
por un grupo exterior. 

En París mismo se producen luego incidentes, en las ba­

n·eras y en los jardines de las Tullerías, entre destacamentos 

militares y agrupaciones de imitación. Resulta un nuevo brote 

de violencia serial y defensiva: asaltan a los armeros. Esta 

re~puesta rev~luciona:ia a una situación que se agravaba de 

mmuto en mmuto, tiene naturalmente la importancia histó­

rica de u~1 acto común y organizado. Pero precisamente no 

es uno. Es una conducta colectiva: cada uno está determi­

nado a armarse por el esfuerzo de los Otros para encontrar ar­

mas y cada uno trata de llegar antes que los Otros, ya que en 

el marco de la rareza que acaba de aparecer, el esfuerzo de 

cada uno para tomar un f~sil se ~uelve peligro para el Otro 

al ~uedar d~sa:ma_do; al m1smo tiempo se constituye con re­

lacwnes de 1m1taoón y de contagio, cada uno se encuentra 

en el Otro por la manera que tiene de hacer lo mismo; sin 

~mba1;g~, esas _reuniones. violentas y eficaces son perfectamente 

morgamcas, p1er~en umdades, vuelven a encontrarlas sin que 

nad_a haya cambtado en lo que podríamos llamar, como Dur­

khetm aunque con otro sentido, la "solidaridad mednica" de 

sus miembros; además corren el riesgo de pelearse después 

entr_e ellos (rupt~1ra del colectivo en reciprocidades de anta­

gomsmo) para chsputarse un fusil. Si el sentido de esta acti­

vidad pasiva es revolucionario, lo es ante todo en la medida 

e~ que la unidad de !mpotencia (es decir, la inercia) se ha 

tiansform~do en multltuc~ en masa, en peso de la cantidad, 

por la ~cc1ón de una praxzs exter_ior. Porque esta multitud que 

es~á aun estructurada en altendad en el interior de ella 

m1sma, encuentra, en su misma desorcranización una fuerza 
' • • • • b , 

mecamca ures1st1ble para romper las resistencias esporádicas 

de l~s armero~. Per_o el otro factor que creará muy pronto la 

praxzs revolucwnana del grupo es que el acto individual de 

armaTs.~, en tanto que es en él mismo un proceso complejo 

cuyo fm es para cada uno la defensa de su propia vida y 

cuyo motor es la ser.iali_cl~cl, se vu~lve por él mismo y en su 

resultado un doble s1gmflcado ele libertad. En tanto que cada 

20 

uno quiere defender su vida contra los dragones, el resultado 

en el campo de la praxis -o, si se quiere, en tanto que el 

gobierno intenta una política ele fuerza y que este intento de 

práctica organizada determina el campo entero como práctica, 

con lo que puede ayudar a esta política y lo que puede opo­

nerse a ello- es que el pueblo de París se ha armado contra 

el rey. Dicho de otra manera, la pmxis política del gobierno 

aliena las reacciones pasivas ele seríalidad a su libertad prác­

tica; con la perspectiva de esta pmxis, en efecto, la actividad 

pasiva de la reunión le está robada en su pasividad, la seria­

lidacl inerte se encuentra en el otro lado del proceso ele alte­

ridad corno un g;rupo unido que ha jJroducid.o una acción 

conce1·tada y no sólo para los jefes ele ejército que lo saben, 

sino para la población parisiense que reinterioriza este saber 

como estructura de unidad. La unidad también está aquí en 

otro lugar, es decir, pasada y futura. Pasada: el grupo ha co­

metido un acto y el colectivo lo verifica con sorpresa como un 

momento ele su actividad pasiva: ha sido grupo. Y este grupo 

se ha definido por una acción revolucionaria que hace que 

el proceso sea irreversible. Futuro: las armas, en la medida 

en que las han tomado para oponerse a la acción concertada 

ele una tropa militar, esbozan en su materialidad la posibi­

lidad ele una resistencia concertada. 

La inquietud de los electores va a crear grupos institu­

cionales en el interior ele la reunión y como unidades nega­

tivas. En efecto, deciden restablecer una milicia de cuarenta 

y ocho mil ciudadanos y encargan a los distritos que la cons­

tituyan. El fin confesado es evitar los disturbios. En este nuevo 

momento, la milicia futura aparece como extraída de la con­

centración y destinada a combatirla, cuando la mayoría de la 

población no tiene ningún temor de los "disturbios" y en 

realidad sólo ve un peligro real en las tropas acantonadas 

alrededor de la capital. Y en la medida en que los distritos 

tratan de formar las milicias como pueden, estos grupos en 

formación, contrariamente a los grupos representativos, con­

tribuyen a producir la unidad de la reunión. La "represen­

tación", en efecto, se da como la reunión misma en la dimen­

sión de la praxis organizada, luego, como hemos visto, con­

tribuye a mantenerla en su inercia; por el contrario, la mi­

licia se produce como cuerpo organizado para realizar la ne-

21 



gación práctica de la reunión: impedirá las reuniones y desar­
mará a los ciudadanos. De esta manera contribuye a descubrir 
en la reunión su realidad ele ser organizado. Porque tiene que 
impedir por la fuerza la existencia de ese ser organizado que 
se Iza annado ayer y que se defenderá mañana. O, si se pre­
fiere, estos grupos prefabricados son antigrupos que se revelan 
en la reunión como encargados de mantenerla en su estructura 
de impotencia serial. Por ellos algo se manifiesta como lo que 
está negado, lo que tiene que ser impedido, y cada miembro 
ele la reunión en tanto que está designado imperativamente 
en su inercia 1 aprehende la unidad profunda tras la seriali­
clacl como una ausencia y como una posibilidad fundamental. 
Al mismo tiempo, las milicias como grupos prefabricados re­
presentan, aunque en lo negativo, una determinación sintética 
ele la reunión. Y el hecho ele que hayan sido determinadas en 
él desde el exterior por órganos institucionales o semi-institu­
cionales se manifiesta -en tanto que tiene que ser negación 
negada- como lo que exige que sea destruido por una unifi­
cación llevada a cabo desde el interior por la misma reunión. 
La contradicción violenta ele la milicia y del pueblo, al pro­
ducirse en el interior de éste, produce la posibilidad de una 
unidad interna como negación ele la unidad ele exterioridad. 
La milicia, en tanto que aún es un sello puesto en una multi­
pliciclacl, no puede contradecirse y disolverse sino en una 
organización lib1·e. La libertad -como simple determinación 
positiva ele la praxis organizada a partir ele sus objetivos reales 
(defenderse contra los soldados del príncipe de Lambesc)­

se manifiesta como la necesidad de disolver a la necesidad. 
A partir de ahí, se instaura en la Alcaldía una dialéctica entre 
las autoridades constituídas que no quieren dar las armas, 
tergiversando y encontrando escapatorias, y la muchedumbre, 
cada vez más amenazadora, que se descubre a través ele las 
conductas de Jos electores, del preboste de Jos comerciantes, 
etc., como unidad-exis. Cuando se encuentran unos trapos en 
las cajas de armas prometidas por Flesselles, la muchedumbre 
juzga que ha sido engai'íada, es decir, que interioriza la con-

1 "Todo particular que se encuentre provisto de fusiles, etc., est;í 
en la obligación de llevarlos en el acto al distrito de que forme parte ... 

"Todos los ciudadanos quedan advertidos de que deberán abstenerse 
de formar reuniones". (Resolución de la Asamblea general, 13 de julio.) 

22 

rehende, no en su serialida_d, sino 
ducta de Flesselles y la ap . de síntesis pasiva. En 
contra la serialidad como udn~ :spetoe e coloca en el marco ele 

l - como proce liDien o s _ d 
1 efecto, e engano . . . · d d y el engana or , 

una relación a. ntagómca de reopiloo. la d. una especie de uni-
C e a la fuga en a tene a 

Flesselles, con Ier "d d )ersonal caracteriza necesariam:n­
dad peTsonal; y esta um a 1 1 resa y para la reumón 
te a la reacción de cólera que a ~xp el~ u~a manera nueva. 
misma, la descubre: cada uno _reacciOnta ue Otro sino como 

· d · ·el m en tan o q ' 
Ni en tanto que m IVI uo mún Esta nueva reacción 

"ó . ular ele la persona co . 1 . 
encarnao n smg á . . pone simplemente, a rem-
no tiene en sí nada de ~ gi~o. ex ' 

teriorización ele una reoprooclad. , l do ue no es ni el 
. ento algo esta e a q . 

A partir de_ ese _mom ;e llamó Malraux en l'Espotr el 
grupo ni la sene, _smo lo. ql "ó de la serie en el grupo en 
AJ)Ocalipsis, es deor, la diso uci n do es decir totalmente 

aún no estructura , ' 
1 fusión. y este grup?, 1 ontrario inmediato ele la a te-

amm·fo, se caractenza como o e f 1 ni"dad como Razón 
· ' · 1 en e ·ecto a u 

rielad: en la relacwn sena ' t . l a/ en el Apocalipsis, aun-
de la serie está siempre en o ?o ~glo' menos como proceso en 
que la serialidacl se mantenga pOI. m¡)re pueda reaparecer-, 
vías de liquidación. -y aunq~e sie'· o si se prefiere, en cada 
la unidad sintética siempre est aquz, , cada proceso parcial, 

d 1 . d l en cada momento, en el l 
lugar e a en~ ae' . el movimiento ele la ciu al 
la partida se JUega por er_ttei~óy su significado. "Al caer la 
encuentra en ella su ~ermm~~r~ Íue una ciudad nueva. Unos 
noche -escribe Montjoye-: 1 dvertían a la población 

d" ados con Interva os a , 1 d 1 
cañonazos Isp~r Al ruido del cañón se unía e. e _as 
que se mantuviese alerta. 1 Las sesenta Iglestas 

le]· aban de tocar a arma. 
campanas, que no e . l b .t tes rebosaban ele gente. 
donde se habían remudo los 1~, : an 

wertía en orador -. 
Cada uno se COI . d d V mos a mostrar en se-

f "ó la cm a a 
El grupo en usi n e§ • .. l"cl el Pero antes hay 

el . · e ele la se11a 1 a · guida en qué se Istmgu desarrollo temporal 
· e estructura en un 

que precisar que SI no s "ó el enclen evidentemente ele 
· 1 1 uya durao n ep . E 

cuya velooe ae Y e . "ó 
1 

se fijará en colectivo. 'n 
las circunstancias y ele la situao I , 

poco importa. La muche-1 Parece que lo fue de buena fe, pero 
. - da lo estaba. dumbre no se crew engana , 

2 En El amigo del 1·ey. 

23 



realidad, el grupo en fusión es aún la serie que se niega rein­
teriorizanclo las negaciones exteriores, o, si se quiere, no hay 
diferencia en ese momento entre lo positivo mismo (grupo 
en vías de constitución) y esta negación que se niega (serie en 
disolución). Se puede mostrar que la primera estructuración 
(en tanto que proviene del grupo mismo) viene a un barrio, 
como parte de un todo fluido, de su estntctura práctico-inerte. 
El barrio de Saint-Antoine siempre había vivido a la sombra 
de la Bastilla: ese castillo negro amenaza, no tanto como pri­
sión, sino con sus cañones; es el símbolo de la fuerza represiva, 
como límite de un barrio miserable e inquieto. Además, re­
friegas y motines reprimidos -en particular la sangrienta re­
presión del mes de abril (asunto Réveillon)- se mantenían 
en el interior de la reunión misma como una exis (se trata 
de una memoria colectiva que pasa a la estructura común; 
tendremos que ocuparnos de ello). De momento, no considero 
ni siquiera la fuerza explosiva que puede contener esta exis, 
dentro de la hipótesis de una situación de energía por disolu­
ción de los lazos de impotencia; lo que nos interesa, según 
el punto de vista de la génesis de un grupo activo, es que 
esta exis de hecho estn1Ctura un camino, es en primer lugar 
determinación hodológica del espacio vivido del barrio. Y 
este camino es negativo: es la posibilidad que tienen las tropas 
de meterse en el barrio entrando por el Oeste y por el Noroeste 
para cometer ahí las matanzas (como en abril) 1 • Dicho de 

1 Este asunto Réveíllon prueba, además, que los distintos barrios 
estaban opuestos y ya limitados por una determinada tensión social, es 
decir, por conflictos de clase. Es la práctica de Réveillon, uno de los pre­
cursores del industrial francés del siglo XIX, duro, rapaz, arrogante, la 
que desencadena los disturbios entre los obreros. Inversamente, los perió­
dicos sostenidos por burgueses "medios" como Hardy, muestran que el 
aislamiento militar del barrio (siempre susceptible de ser cortado de los 
otros y sometido a las visitas policiales o a las matanzas) se fundaba en 
el aislamiento social: "A los parisienses -escribe Hardy- se les asusta 
mucho, y hasta llegan a echar el cierre de las tiendas en algunos sitio-s, 
una especie de insurrección popular. . . una parte considerable de obreros 
de ese arrabal, sublevados por los bandidos contra el llamado Réveillon, 
rico fabricante de papel pintado para muebles ... ". La configuración del 
lugar expresa perfectamente la condición social de los habitantes. Sin em­
bargo, no es barrio constituido sólo por pobres, ya que las estructuras de 
la gran ciudad industrial todavía no existen. Sencillamente, los obreros 
(en tanto que trabajando en las primeras fábricas, luego arrancados al 

24 

otra manera, la unidad práctico-inerte del campo está c~eter­
minada, en el momento en que la serie está en vías de disol_n­
ción, como acto posible de penetración por el Ot~o, es deor, 
por una libre organización enemiga. Al mismo tiempo, esta 
posibilidad actualiza la amenaza de la Bastilla: e~ para la 
población del barrio la posibilidad de que la co1a:n entre 
dos fuegos. Y esta posibilidad le envía a su separaoón fun­
damental y social (hago alusión a ello en la nota prece­
dente) que al mismo tiempo es su unidad negativa. Natural­
mente, todo esto sólo está vivido aún en la inquietud durante 
los primeros días de julio. Pero la intervención d_e _las tropas 
en las Tullerías hace que, en cuanto llega la notiCia a Samt­
Antoine, actualice la posibilidad de una matanza especial en 
el barrio. En efecto, la noticia, llevada por los Otros y creída 

artesanado por las nuevas condiciones) son aquí mucho m;\s numeros~s 
que en otros lugares, y, de una manera general, la mayoría de los habi­
tantes pertenecen a las clases menos favor~ddas: Hay. que señal~r .a~emá~ 
que los motines Réveillon son casos de vwlencta sena!. Al pnncipw, m 
siquiera hubo violencia, y se vio a los obreros cruzando París en grupos 
de quinientos a seiscientos hombres. En esos regimientos del hambre, ya 
se adivina la unidad como determinación negativa de todo; pero al mismo 
tiempo son siempre reuniones de inercia: no hay ni estructuraciones (no 
hay diferenciación de las funciones) ni acción común, e! desfile_ de los 
obreros no comporta para cada grupo ni conducta part~cu~ar m _deter­
minación de la pluralidad en tanto que tal: se pu_eden anadtr doscie?"tos, 
o pueden retirarse sin que nada cambie; luego, Siendo aquí la_ cantidad 
exterioridad pura y no estando definida por el grupo e? fu?ciÓn de s~1 
praxis, se mantiene en el estado de materialidad absoluta: s1mple canti­
dad. Naturalmente, la unidad de la reunión en marcha, en tanto que es 
su razón real, es seTialidad. Si la unidad negativa como totalidad futura 
suscita ya desde el fondo de la marcha imitadora y contagiosa el ser-junto 
(es decir, la relación hecha no-serial de cada uno con el grupo_ c?mo 
medio de libertad) a titulo de posibilidad aprehendida en !a senaltdad 
y d;\ndose como negación de la serialidad, no es menos cierto que el 
objetivo de esta marcha es indeterminado: aparece a la _vez cm~o la 
serialidad como reacción frente a la situación, y como un wtento Igual­
mente serial de most-rar. Todos precisaron que estos gruRos se m~ntu­
vieron perfectamente en calma y que no se entregaron a r:mguna vwlen­
citz; sin embargo, todos tenían bastones. El Otro (el pequeno-burgués qt~e 
fue testigo comprensivo por esta actividad pasiva) fue puesto en _presencia 
del can\cter contradictorio de la condición obrera: puede medir, al ver 
pasar a la reunión, la mi~eria de esos h~mbres y a la ~ez. su fuerza. Per~ 
esta fuerza, que aún proviene de la cantidad, Jo: ~sta misen~ (qu_e llamara 
la atención del Otro por su carácter de repetiCIÓn en lo IdéntiCO -alte­
ridad-), hace, pues, de la reunión en marcha, en su estructura práctico­
inerte, una especie de aprovechamiento serial de la serialidad. 

25 



en ta?to. que es Otra, está necesariamente·aprehendida, en lo 
prácti~o-merte, como la verdad del barrio en tanto que Otro, 
es decir, en tanto que sé da por Otros como otro acontecimien­
to, ~legado a Otros. Pero esta alteridad misma es signo: esta 
refnega en el centro de París sólo es la determinación de 
llevar I.a represión !~asta el extremo en tanto que se manifieste 
como signo -es decir, como primera acción en el barrio menos 
e:'puesto a est.e género. de expedición-, luego es la extermina­
CIÓn del barno d.e Samt-Antoine, definida por los esquemas 
p_asa~?s J.?~ro reoentes del asunto Réveillon, la que es la 
szgntfzcac~on real aunque futura del asunto de las Tullerías. o, 
1~ gue aun sería más exacto con el punto de vista de la se­
nahdad, es el bar~io de Saint~A~toine el que ha sido extermi­
nado en el porvemr por el pnnope de Lambesc. 

Como particularización de un devenir general encontra­
mos, d~sde h~ego, la de~i~nación de un barrio por las cosas y 
1~ configuraciÓn top?grahca, e? tanto que tienen que ser uti­
l~zadas por una acciÓn ?rgam~ada d~ un enemigo exterior. 
Sm embargo, hay una di~erenoa con~Iderable. En tanto que 
las cosas ~e present~n aqui como destmo (como instrumentos 
de la a~oón organ_IZa~a. que tiene que destruir el barrio) y 
que obhgan . a los mdividuos de la reunión a negarlas como 
t~les, se_ defmen ~ara cad~ uno en el, interior de esta nega­
~Ión -vwlen~a pe10 que aun no es mas que pasional- como 
I~lstrum~nt~hdad qu~ puede ser vuelta contra los Otros por una 
hbre pr~ctica orgamzada. Es decir, que su utensiliaridad para 
el eneimg~, negada, se descubre como contra-finalidad para 
el adversan~. Pero es~a contra-f~nal~dad como pura posibilidad 
abstracta exige una hbi~e orgamzaoón común para ser actuali­
zada y desarrollada. BaJO este aspecto, aún virtual, de destino 
organizado por el Otro y negado, lo que es nuevo en relación 
con las caracter!sti~as precedentemente indicadas, es que la 
estructura p~·ácti~O-I,n~rte del barrio, en tanto que destino 
nega?o, reah~a smteticamente. como exigencia material (exi­
gei~o~ que s?~o formula la hbertad práctica) una relación 
obJetiva de diferenciación en el seno del grupo en fusión; di­
cho de otra manera, no pretende alcanzarla solamente a través 
de cada uno como la unidad de todos: la alcanza como unidad 
estruct1~.rada; _es~oza materi~lmen te y en la inercia una pri­
mera diferenoaoón de funcwnes, una división del trabajo, es 

26 

decir, que plantea ella misma a todos la condición n_ecesaria 
para que el grupo en fusión no caiga en .la rem.uón. En 
efecto, el destino sufTido nos muestra la reu~uón cogida entre 
dos fuegos, es decir, sometida a la acción unzda de dos fuer~as 
de exterminación situadas en los dos extremos del barno. 
Vuelto a la negatividad, indica la unidad de esta dual~dad in­
terior como doble movimiento de combate en la umdad de 
una organización definida en su práctica por el lugar como 
actividad pasiva y por la organización enemiga en tanto que 
es negada. Será necesario que haya hombres armados que de­
fiendan al barrio contra las tropas reales, y otros que lo de­
fiendan contra la Bastilla. Y la Bastilla, a su vez, en el marco 
de la rareza, descubre la exigencia primera de la libertad co­
mún; para que tenga lugar la defensa (del barrio contra l_os 
soldados) hacen falta armas; ahora bien, faltan en. el ban·w, 
pero están en la Bastilla. La Bastilla se. vuelv~ el mterés co­
mún en tanto que puede y debe ser al mismo tiempo desarma­
da, fuente de aprovisionamiento de arm~s y, ta_J vez, vuelta 
contra los enemigos del Oeste. La urgenoa proviene enton~es 
de la rareza del tiempo: el enemigo puede llegar en cualqmer 
minuto. La operación se define ante ada uno como el descu­
brimiento urgente de una terrible libertad común. Natural­
mente la acción misma tiene su peso propio, sus esquemas, 
y ya ;u tipo que le llega del pasado. Apar~ce a t~a;és de la 
ambivalencia de las relaciones de la poblaciÓn pansiense con 
los cuerpos constituidos: la práctica de la multit~d e_n. cuan_to 
a la Alcaldía fue, en los días precedentes, semipeucwn~na, 
semiamenazadora, y en esta medida, el objetivo que se tiene 
que alcanzar (tomar las armas donde se. encuen~ren) se de­
fine a través de una operación predetermmacla; sm embargo, 
la estructura social del grupo en formación _(y el ~arácter de 
las represiones ya ejercidas contra él) , al m~s.mo tiempo que 
la del grupo adverso (esta vez se trata de militares. mandados 
por un oficial noble, y algunos de ellos son ex~ranJeros): con­
tribuye a dar a la operación un .:arácter mas ale~~on~, ~s 
decir, que estas dos estructuras ?e!I.nen en su relacwn smt~­
tica un campo restringido ele posibih?~des e1_1 el gue el estalli­
do de la actitud aún pasivizada (petici?n-exi~enoa) y la apa­
rición de la acción organizada como vwlencw aparecen como 
porvenir probable de la operación ambivalente. 

27 



. Est~ ej:mp.l? nos müestr~ a. un ¡p-upo que se constituye 

p_or la hc¡u~dacwn c~e una s~r~ahdad merte por la presión de 

nrcumtanoas .m~te1:1ales defuudas, en tanto que determinadas 

cstrucLuras practtco-mertes del derredor están unidas sinte't" . _ 

l . 1 l . lC.t 
mcute para e estgnar o, es e eor, en tanto que su ¡)ráctic· t-' 
· · · l · ' a es a 
mscnta como 1c ea merte en las cosas Pero p~ra qtte la · d l 

. . · . " , c1u ac 

o la secoón se vuelvan totalidades totalizadoras -cua11 1 1 
· 1· l d , . . , e o as 

nusmas rea te a es estan VIVIdas como "colectiv " _ 
. . . os en ot1as 

urcunstanoas-, t1enen que estar constituidas co. t 1 

l. . . , . , mo a es por 
.t ,tccwn extenor de otro grupo organizado L bl ·, 

. . . . ' · a po acwn 
se constltmrá como orgamzaoón defensiva e11 t· t · 

d 
, ,m o que esta 

amenaza a a través de las cosas por una 0 · 'ó 

d 
. . , ' rganiZao n que 

proce e a su totahzacwn negativa (por aniquilamiento). ¿Di-

r~m~s, P.ues, que cada grupo en constitución se determina como 

lrqllldaoón de una estructura serial en tanto 

d · "ó , que esta auto-
eternunao n esta condicionada por la acc1'ó t- l 

1 · ' ' n 1 anscenc ente 
e e uno o vanos grupos ya constituidos? S1' y E 
· ·' f no. sta propo-

SlCIOn -:con orme a 1~ experiencia práctica- tiene de verd d 

qu~ sug1ere una espec1e de condicionamiento serial de los ;~l-
pos en el terreno del Otro. Y veremos en efecto 1 g 

me t d d . . . ' , que e mo-
n o e este con 1C10nam1ento infinito existe Cl . 

1 f · · m o que con 
mue 1a recuenoa -es el caso del e]· emplo est d' d 1 
·'bTd d u la o- as po-
SI 1 1 a es ele autodeterminación en grupo le lle 1 1 
· 1 1 · gan a co ec-

t¡vo e e as relaoones antaaónicas que mant1·ene 
. , a , con un grupo 

ya constlttlldo o una persona como representante de ese grupo 

~ero n_o es menos verdad que la unidad ele autocleterminació~ 

" traves de to~as las relaciones descritas 1e llega al uno por el 

C?tro en altend_ad como otra estructura de la reunión que se 

tzen~ que realzzar por la autodeterminación. En efecto el 

se~tldo d: l~s do.s acciones recíprocas no es constituir un ~ru­

pia, el O?Jetlvo Siempre es otro y el antagonismo se funda en 

e confhcto de las ·d el d . ' 
neces1 a es, e los Intereses etc A ' 1 

rrrupo , ' · SI e 
~ . . en curso no esta constituido intencionalmente por la 

pwxzs, del Otro y está conducido a la autodeterminación 

a traves ele la reorganización por el Otro de lo . l y 
en ta t 1 

. encune ante, 

n o ~ue a unzdad de la otra praxis la condiciona co-

mo neg~oón. de su propia unidad (o como totalización or 

destrucoón Sistemática) . En este sentido aunque la unidal ele 

un grupo sea su propio producto y que' siempre esté aquí, en 

28 

todas partes, donde sus miembros actúan (por lo menos 

en teoría y en lo abstracto) , se caracteriza rambién por una 

estructura de fuga, ya que la ocasión inductora va de fuera 

hacia dentro sin ser necesaria ni generalmente deseada por 

los otros grupos. Pero la estructura de la serialidad, como una 

de las relaciones de los grupos entre ellos, no puede intere­

sarnos todavía. Sólo hacía falta señalar que la autodetermina­

ción sintética es con frecuencia la reinteriorización práctica 

como negación de negación de la unidad constituida por la 

otra praxis. Hemos elegido el caso del 14 de julio porque, en 

realidad, se trata de un reagrupamiento nuevo que disuelve 

a una serialidad habitual en la homogeneidad de una ciudad 

en fusión: la realidad constituida no existía ya desde hacía 

tiempo, y por un momento la violencia del peligro y de la 

pasión (lo que Jaures llamaba la alta temj;eratura histórica) 

superaba a las heterogeneidades sociales. N a da estaba previsto 

para constituir la unidad de la ciudad (salvo como "buena 

ciudad" feudal) , ningún órgano de unificación, ningún ins­

trumento se había dejado a disposición del grupo futuro. Por 

el contrario, se trataba de impedirle que existiese como tal. 

Había que poner a la Asamblea de Versalles a la merced de 

la aristocracia, aislándola de la ciudad. Pero la misma pre­

caución tomada contra la unidad posible se vuelve porvenir 

de unidad proyectado y negado para la reunión, luego fer­

mento negativo. La unidad llega del uno al otro como aliena­

ción de la necesidad a la libertad, es decir, como Otro cEs­

tinto del proyecto del enemigo y como resultado otro de su 

praxis. Este tipo de grupo (homogeneidad ele fusión) se pro­

duce como su propia idea (ya veremos el sentido que tiene 

esto) : es la nación soberana (por extensión totalizadora) . En­

contraremos en esta concepción de una totalidad en fusión, 

unida a la vieja concepción de las asambleas representativas 

(parásitos del cuerpo electoral como cosa práctico-inerte), el 

origen ele las contradicciones que desgarran a la ideología de 

la Constituyente y particularmente ele su teórico Sieyes. Pero 

de la misma manera habríamos podido mostrar la forma­

ción ele otros grupos por autodeterminación, no en tanto que 

negativamente definidos por una jJraxis que hace ele ellos, eles­

de fuera, los grupos antagónicos ele tales Otros sino en tanto 

que inducidos a determinarse ellos mismos por la existencia 

29 

/ 



ma:ginal de una multiplicidad de grupos organizados insti­
~ucwnales o no, ~amo determinaciones del campo p;áctico­
merte P?r una a~c~ón común. En este sentido, cada grupo que 
se constituye esta mdicado como grupo a través de la .· r-
dad por 1 1 · . seiia I 
. ~s re acwne~ smtéticas de los otros grupos entre ellos, 
Z1~cluso SI esas relaoones no le conciernen directamente. El 
g~upo, natl~ralmen~e, no se constituirá sino sobre la base de 
c~rcunstanoas preosas, directa o indirectamente unidas a la 
VIda .Y a la muerte de los organismos. Pero el movimiento 
prá~tlco de ~rganización, en tanto que supera sus condiciones 
hac~a su~ ~?Jetivos, actu.aliza una extero-determinación que ya 
ha ~ntenouzado la reumón como posibilidad fantasma de ro-
duorse ella misma en el campo de la libertad. P 

~n la mayoría de los casos los grupos vienen, pues, a las 
r~unwnes por los grupos; también pueden nacer en el inte­
nor de u.~. gn!po más _vasto, como unidad reconquistada sobr~ 
UI~a petnhcaoón parcial o generalizada. Sin embargo hay que 
senalar que ,la I~ateria tra?~jada, en tanto que es I~ediación 
entre las mas chversas actiVIdades (individuales, colectivas 0 
c?m~nes), puede presentarse por sí misma en el campo prác­
tlco-~ner~e, como _contra-finalidad, bajo los aspectos de una 
t~tahzaoón n.egativa de la multiplicidad humana, aun ue 
nmguna jJmxzs con~ertada haya presidido esta configurac~n. 
De esta manera defme negativamente en la multiplicidad el 
lug_ar. Y el momento de la autodeterminación. En realidad 
c~si Siempre es así, por lo menos en parte, y hemos visto pOI: 
eJemplo, ~ómo las c~r~cterísticas de la materialidad (~amo 
conflguraoón topogra~Ica, como socialidad de inercia, como 
pasado supc:rado o exzs) ~mplían y desvían la política vaci­
lante Y p_ehgrosa del gobierno (es decir, dan el carácter de 
una pohtica d~ fue~·za brutal a lo que -aunque el objetivo 
fuese la_ represión vwlenta- no podía ser, en las condiciones 
reales, _si~? una política de debilidad) . Dicho de otra manera, 
la posibilidad sie~1pre está dada para que la materialidad, 
~amo ~o~a trabaJada, proponiéndose como esencial por la 
me~ei~oahdad de los hombres separados, constituya en la 
sena!Idad de los . hombr:s-inerte~ ~na estructura inasible y 
~mmpresente de hbre ~mdad practica. Y esto significa en el 
fon?o que la rar~za mi_sma como tensión del campo práctico 
polivalente, al mismo tiempo que constituye al hombre como 

30 

la otra especie, determina en el mismo campo una posibilidad 
indiferenciada (es decir, válida para toda especie de agrupa­
ción) de síntesis unificadora. Y, según este punto de vista, 
encontramos lo que hemos descubierto más arriba: hay un 
nivel de realidad en el que la unidad le llega al grupo por 
los grupos como interiorización de un descubrimiento prác· 
tico y de la unidad serial de las multiplicidades de agrupa­
ciones, y oso nivel en el que la unidad del grupo está _remi­
tida a la reunión a partir de la unidad inerte (o síntesis pa­
siva) de la materia trabajada, es decir, en el que la u~idad de 
la pmxis individual unida en el objeto a las otras umdades se 
hace reinteriorizar ella misma por la reunión como estructura 
posible de unidad común. Claro está que esta posibi~idad de 
una designación-exigencia de un grupo por la matena traba­
jada se hace en determinadas condiciones (que a su vez pue­
den exigir la coexistencia marginal de otros grupos). Dicho 
de otra manera, el problema histó,·ico de la anterioridad del 
grupo sobre la reunión (o de la reunión sobre el !?rupo) es 
en las presentes circunstancias un problema metafíszco y des­
provisto de significación. 

Pero de hecho el verdadero problema no es ése. Y para 
determinar si existe una inteligibilidad dialéctica del pasaje 
de una reunión a un grupo, no importa saber si la unidad de 
autodeterminación como posibilidad propia le llega al grupo 
de la síntesis práctico-inerte en tanto que es medio conduc: 
tor de otras acciones comunes o en tanto que esboza por SI 
misma una comunidad de acción práctico-inerte a partir de 
la dispersión de los individuos que la tran~for~an. ~-lemas 
establecido que el grupo no se forma salvo SI esta d~szgn~~o 
a través del campo de actividad pasiva. Pero esta desig_na_oon 
la ,·eczbe la reunión y no puede recibirla sino en la senahdacl 
(es decir, en la fuga del Otro hacia el En-otro-lugar)· El 
verdadero problema de inteligibilidad estructt~ral es, pue_s, 
el siguiente: ¿en qué condiciones puede actualizar una sene 
sobre la base de circunstancias dadas a una estructura de 
unidad práctica que, aunque la det_ermin: re_almente en tanto 
que significación material (o práctica umtana de un. grupo), 
por principio debe escaparle en tanto que un medw de se­
rialidad está estructurado de tal manera que no puede re­
fractar a la unidad sino en la fuga infinita de las facetas de 

31 



la recurrcncia como el En-otro-lugar absoluto, es decir, como 
el Otro 0 serie totalizada en lo abstracto por pasaje al límite? 
::-.; 0 basta que la unidad sea posible: hace falta q~e los instru­
mentos necesarios para arrancar la a la recurrenoa se den en 
el cülecti\'o mismo. Y tal es el segundo punto -el más im­
portante- que tenemos que examinar. 

l-Iemos visto a propósito de la clase que en determinadas 
condiciones, la unidad, como totalidad vacía y formal que 
niega a la identidad, entra en contradicción con la serialidad 
de impotencia. No se trata aquí de conceptos y no hay que 
comprender que el concepto de unidad, ante todo abstracto y 
uegativo, vaya a desarrollarse, por oposición al concepto de 
alteridad, como noción concreta de unificación positiva. Quie­
re esto decir simplemente que la exis de unidad serial se vive 
a través ele las relaciones de reciprocidad múltiples (camara­
derías ele trabajo, lazos en el colectivo ele habitación, uniones 
restringidas de grupúsculos lanzados a la serialiclad, familias, 
sociedades, etc.) que por su libre desarrollo tienden a produ­
cirla como fundamento sintético de todas las relaciones con­
cretas (es el trabajo, es la pertenencia a la misma clase, etc., 
lo que funda las amistades; ele pronto, ese fondo unitario 
se produce en esas Telaciones como el espejismo de un libre 
fundamento de todas las opciones). Pero al mismo tiempo, 
ante el Destino y las Exigencias del campo práctico-inerte, la 
misma unidad como estructura serial de alteridad se descubre 
como impotencia fundamental (separando por hipótesis toda 
organización sintética) y se encuentra la reciprocidad como 
dependencia fugitiva e inerte ele cada uno en relación con la 
serie y ele todos los individuos en su lugar serial en relación 
con cada uno. Esta contradicción no nos puede llevar muy 
lejos, ya que la unidad aparece para disolverse como ilusión, 
y poco importa, jJTácticamente, que, al menos a título ele 
momento ele la ilusión, tenga su lugar indicado en la expe­
riencia serial. No es ella, o por lo menos no es ante todo ella 
la que se puede presentar como posibilidad objetiva de agru­
pamiento (es decir, como posibilidad ele negarse como re­
unión), ya que, en el momento en que la realidad es la 
imposibilidad, la reunión inerte se da como la verdad concreta 
cuya unidad es la apariencia abstracta. Por lo demás, la estruc­
tura de esta unidad es indeterminada, ya que no se da a 

32 

partir de un objetivo práctico, sino más bien. c?mo el ser ~un­
damental de clase en tanto que relaciones incl1v1duales de libre 
reciprocidad hacen que aparezca como libre fundamen~o. ~e 
las opciones singulares. La importancia de la contra~1ccwn 
señalada está en otro lugar: en efecto, tiene la funciÓn de 
llevarnos, en la experiencia dialéctica, y desde el mo~ento de 
la constitución de los grupos, a las relaciones ternanas de la 
libre acción individual, de la libre reciprocidad y del tercero 
mediador. Dicho ele otra manera, estas relaciones que se nos 
presentan como las libertades que se engañan a sí mismas en 
el campo de las actividades pasivas, son las solas que pueden 
hacer inteligible la aparición de una pmxis constituida, en el 
campo pasivo y contra él. Engañados, aliena_clos, tima_clos_, es_to_s 
libres desarrollos prácticos, fuente de la ImpotenCia mdivi­
dual y serial, no dejan de ser acciones sintéticas en acto, si~m­
pre capaces de unificar -es cierto que según el punto de vista 
individual- a toda multiplicidad que aparezca en el campo 
práctico. Y cuando decimos que la totalidad totalizador~ el~ lo 
circundante indica la unidad posible como autodetermmaoón 
de todos los individuos, lo indica, cierto es, en el medio de la 
serialidad aunque en las libres acciones dialécticas de cada 
uno en t~nto que son para ellas mismas translucidades dia­
lécticas. Pero poco importaría que cada individuo e~té af:ctado 
por una posibilidad de unión de todos si esta designaCIÓn le 
alcanzase en su soledad o en sus relaciones de reciprocidad. La 
unidad, en realidad, no puede aparecer como realidad omni­
presente de una serialidad en vías de liquidación total s~lvo 
si afecta a cada uno en las relaciones de teTcem que mantiene 
con los Otros y que constituyen una de las estructuras ele su 
existencia en libeTtad. Hemos visto, en efecto, que cada uno 
es también un tercero en relación con la relación recíproca 
de otros individuos, y esto significa que la totaliza en su 
praxis a partir de las significaciones y de las indicacio~es 
materiales, uniendo los términos individuales de la relaoón 
como instrumento de un fin parcial que se tiene que alcanzar. 
El tercero está absorbido en la serialidad porque está estruc­
turado a priori como el Otro, luego como Otro distinto de 
cada uno y de todos, de tal manera que su relación interno 
-externa de libre alteridad en relación con la reciprocidad se 
pierde en la alteridad serial. Sin embargo, no deja de existir 

33 



-es cada uno de nosotros- como libertad alienada que se 
descubre como inesencial en la alienación vivida. Ahora bien, 
el peligro común, al constituir la Cosa trabajada como totali­
dad totalizadora, no suprime en primer lugar la serialidacl 
ni en el nivel del individuo aislado ni en el de la reciproci­
dad: atranca a cada uno a su Ser-Otro en tanto que es un 
tercero en relación con determinada constelación de recipro­
cidades; en una palabra, libera a la relación ternaria como 
libre realidad interindividual, como relación humana inme­
diata. Por el tercero, en efecto, la unidad pníctica, como ne­
gación de una praxis organizada que amenaza, se descubre a 
tmvés de la constelación de reciprocidades. El tercero, estruc­
turalmente, es la mediación humana por la que la multipli­
cidad de los epicentros y de los fines (idénticos y separados) 
se hace organizar di1·ectamente como determinada por un ob­
jetivo sintético. Sin embargo, según las circunstancias, este 
objetivo cae fuera de los fines prácticos del tercero o los 
cubre parcialmente o se opone o se integra o se los subordina 
o se subordina él mismo. Pero cuando la unidad práctica ele 
la materialidad que le rodea constituye la multiplicidad de 
fuera y negativamente, en totalidad, el objetivo del tercero 
se produce para él como objetivo común y la pluralidad de 
los epicentros se le descubre como unificada por una exigencia 
común (o una jJmxis común) porque descifm la multipli­
cidad serial a partir de una comunidad ya inscrita en las 
cosas, a la manera de una idea pasiva o de un destino totali­
zador. En la medida, en efecto, en que la posibilidad de una 
acción represiva contra el barrio de Saint-Antoine se presenta 
como más probable cada vez, un habitante de ese barrio toma­
do en tanto que tercero, está directamente amenazado. Sin 
embargo, esta amenaza no le concierne como "individuo acci­
dental", es decir, que no está buscado por sus actividades per­
sonales (como un delincuente que se esconde). Pero por 
otra parte, no se piensa en suprimirle o en encarcelarle en 
tanto que OtJ·o, es decir, como individuo general (en el sen­
tido en que el alza de los precios amenaza a cada asalariado 
-en tal o cual categoría- en tanto que asalariado de esta cate­
goría) . Está considerado como un momento de una expedición 
punitiva que se desarrollará como libre acción organizada, 
dialécticamente, y cuyos momentos sucesivos han sido previstos 

34 

por el enemigo. Dicho de otra manera, son su actividad polí­
tica y social, su condición, la situación de su habitació_n (uni­
do a la opemción militar) , la urgencia -para el enem1go- de 
empezar "la limpieza" por aquí o por allá, la importancia 
de sus vecinos, sus actividades, etc., los que han estado o 
estarán unidos sintéticamente por un mismo proceso totaliza­
dor que se realizará en su unidad dialéctica al realizar la uni­
dad progresiva y sintética del barrio por su aniquilación~. ~n 
este nivel, cada uno en tanto que tercero no puede ya dlstm­
guir su propia salvaguardia y la de los Otros. No se trata ni de 
altruismo ni de egoísmo: estas conductas humanas, cuando 
existen con esta forma tan esquemática, se constituyen sobre 
la base de circunstancias dadas y conservan en ellas, supe­
rándolas, relaciones humanas que se encuentran grabadas en 
el campo práctico-inerte. Y también veo cómo podría inter­
pretar el neopositivismo este nuevo estatuto del tercero: en 
la perspectiva ele saqueos, disturbios, motines e~poráclicos, e_l 
individuo "accidental", "serial" (pseudo-generahdad) o u m­
versal, diríamos, puede conservar una posibilidad de asegu­
rar solo su salvaguardia; no tendrá ninguna si no está consi­
derado conaetamente como un momento determinado de una 
empresa represiva que unifique al barrio por el desarrollo de 
la acción totalizadora; debe defenderse como parte concreta 
de la totalidad totalizada, es decir que no hay otra suerte 
para cada uno distinta de la negación totalizadora (por _la 
unión de todos) de la operación destructora. Pero ese ~·acw­
nalismo no es dialéctico, y vemos (aunque lo empleen oertos 
marxistas) su origen analítico y utilitarista. La verdad no e_s 
que la operación represiva una el peligro individual al pch­
gro que todos corren; es que constituye para cada _tercer~ ~~_1 
estatuto que vamos a definir, produciendo su prop~a ~osiinh­
dad de ser matado o encarcelado como una espeohcaoón del 
peligro común, es decir, como un incidente previsto. y regu­
lado del programa de aniquilación. Sin embargo conv1enc que 
nos entendamos, porque la totalización que le llega. al_ ~ercero 
desde fuera lo determina con una nueva contradicciOn. Su 
estructura original de tercero manifies.ta,_ e_n efecto, el_ simJ?le 
poder práctico de unificar toda multipho~lad en el mtenor 
de su campo de acción, es decir, de totahzarla con una. su­
peración hacia sus fines. En tanto que tal, es, pues, susccpuble 

35 



ele procurar un moment? de la ~nediación bus_cada. Ca~la ha­
bitante del barrio de Samt-Antome, en su acoón prop1a (de 
comerciante, de obrero, etc.), totaliza su barrio por principio 
("la clientela", "los compañeros", etc.). Pero al mismo tiempo, 
su real pertenencia al barrio es del orden serial y manifiesta 
su inercia de alteridad. El error cometido con frecuencia en 
este terreno es creer en la homogeneidad de los estatutos con 
el pretexto de que se trata de las relaciones existentes entre 
un hombre y una multiplicidad. En realidad, totaliza al barrio 
en tanto que no se hace figurar en la totalidad y el barrio lo 
serializa en tanto que reside en él. Pero si el poder totalizador 
del tercero produce la aprehensión c:lel barrio, como descubri­
miento de una posibilidad objetiva, esta vez, como totalidad 
amenazada, se encuentra designado al mismo tiempo por esta 
amenaza como integrado en la totalidad que ha totalizado. 
Ahora bien, esto es lo que es imposible sin mediación: ante 
todo, en efecto, la libre organización del campo práctico su­
pone una superación, y esa superación no puede figurar en 
el campo como superada; luego, como ya he dicho, la ame­
naza est{t aprehendida sobre los Otros como totalizadora, pero 
primero la ataca en su ser-residente, es decir, como pánico, en 
su impotencia serial. La contradicción reside, pues, en cada 
uno (ya que cada uno es también el tercero) entre los proce­
sos de contagio como realización serial de la amenaza común y 
la aprehensión de la totalidad humana como unificada (en 
hueco) por esta amenaza. 

La superación de esta contradicción no puede tener lugar 
sino en la acción. Tal. es la razón que, en las graves horas ele 
la Revolución, lleva a los parisinos a bajar a la calle, a cons­
tituir reuniones en cualquier lugar y ele cualquier manera. 
Estas reuniones (aún seriales y ya casi intencionales 1) se 
van a volver grupos por su tensión interna y en una actividad 
pasiva que se cambia en acción común según reglas rigurosas 
y propias de cada acontecimiento. Dicho de otra manera, el 
tercero, designado por la situación, que ha descubierto por 

1 No hemos venido para encontrar a tal o a cual, ni para obedecer 
una contraseña, ni para cumplir tal o cual tarea: hemos venido a tal 
lugar público sabiendo que encontraríamos ahí a muchas otras personas 
que habrían llegado en las mismas condiciones y sin ningún objetivo 
m;\s determinado. 

36 

la unificación de su campo práctico como parte integrante 
de un todo, realiza ese todo sin integrarse en él, y deset~bre 
en él y en el malestar su propia ausencia como un pehgro 
de muerte. La reunión tiene como objeto superar ese malestar 
realizando prácticamente una integración ele cada uno por 
la praxis. Pero este objetivo no puede ser determinado clara­
mente por nadie, ya que cada uno acude a la vez en tanto que 
Otro, como organizador soberano del campo práctico y como 
parte exigida por una totalidad. Ahora bien, en la práctica, 
vamos a ver que la serialidad ayudará a realizar una primera 
integración. Hemos visto cómo la acción directa de la tota­
lidad totalizadora (el grupo enemigo como amenaza) sobre 
la reunión pdctico-inerte producía inmediatamente reaccio­
nes de contagio, es decir, acciones pasivas que se realizaban 
a través de la libre actividad de los individuos en tanto que 
ella está alienada y que ell0s están sometidos por la necesidad 
de la libertad a las leyes del Otro. Recordemos uno de los 
episodios m<l.s corrientes de esas reuniones: una marcha, un 
pánico, una fuga, un reagrupamiento (tal vez seguido de una 
lucha organizada) , el pánico es a la vez la nueva encarnación 
práctica del Otro y un proceso pníctico-inerte que se realiza 
por la alienación ele libres reciprocidades: cada uno huye libre­
mente de la fuga del Otro, lo que quiere decir que el Otro 
se encarna en cada uno como fuga imperativa. Ahora bien, 
al mismo tiempo que es Otro, cada uno es tercero: organiza 
como tercero la constelación que le rodea, asigna a la fuga co­
mo violencia de inercia a partir de la situación global un 
libre sentido totalizador. En tanto que se hace tercero, no 
puede ya aprehender la estructura serial de la fuga: aprehende 
este pánico como la reacción adaptada de una totalidad a una 
amenaza total. Los que huyen ante él no son ni los Otros ni 
individuos, sino que la fuga, concebida como praxis común 
que responde a un peligro común, se vuelve la fuga como 
totalidad activa. Pero esta simple unificación sería abstracta, 
exterior y teórica si, por ejemplo, él contemplase esos aconte­
cimientos desde su ventana. Aquí, la serialidad sirve: en el 
momento en que el tercero aprehende' fuera la fuga como 
reacción organizada, la vive por él mismo en la imitación 
serial y como alteridad. Esta vez, los dos aspectos contradic­
torios del Otro y del tercero están opuestos directamente en la 

37 



unidad indisoluble de una praxis. Y la materialidad de su 
pertenencia a la serie y de su actividad pasiva le da al indi­
viduo un estatuto que le impide unificar a la multiplicidad 
desde el exterior; el movimiento de integración práctica como 
libertad vuelve a él, cosa humana en fuga, para significarlo; 
el movimiento sintético que parte de él no puede cerrarse 
verdaderamente sobre él, pero en todo caso designa a su inte­
gración como tarea que se tiene que cumpliT. En el marco 
de esta nueva tarea, cada tercero en tanto que tal prosigue en 
él mismo la disolución de su ser serial en libre actividad co­
mún. La actividad del grupo vuelve sobre su actividad pasiva; 
para él, la fuga iniciada como fenómeno de contagio, se 
vuelve, por su jJraxis individual pero en tanto que ha unifi­
cado al grupo en su campo práctico, acto común y organizado 
que tiene su objetivo y que por eso mismo se tiene que con­
tTolar, tiene que ajustar los medios al fin, etc. Se transforma, 
por ejemplo, en retirada limitada que debe permitir un re­
torno ofensivo, etc. Y esta transformación no es un cambio en 
sus conocimientos o en su percepción, es un cambio real, 
en él, de la actividad inerte en acción colectiva. En este ins­
tante, es soberano, es decir, que por el cambio ele la jJ1·axis, 
se vuelve el organizador de la praxis común. No es que se 
quiera así, sino que, sencillamente, se hace así; su propia 
fuga, en efecto, realiza la unidad práctica de todos en él: esta 
estructura particular proviene del lazo particular que une al 
tercero con esa reunión en vías de liquidación y que hace 
de él la unificación sintética transcendente (que cada uno 
lleva a cabo soberanamente en el campo práctico) y el término 
significado en la inmanencia por el movimiento circular de 
su propia totalización. Transcendente porque la unificación 
de todos por el agente no puede terminarse por ella misma por 
su integración real en la totalidad. Inmanente porque el con­
tagio serial no puede disolverse en él sino en beneficio ele 
la unidad total. Su jJmxis, por otra parte, ya no es en él 
como la de Otro, como tampoco es su propia realidad en los 
Otros: en tanto que la serialidad como contagio se liquida 
en la continuación en libertad del movimiento pasivo, su 
jJ1"rlx is es suya en él, como libre desarrollo en uno solo de la 
acción del grupo total en formación (y, en consecuencia, de 
cada uno en tanto que la unidad común sirve ele mediación 

38 

A · de su propia acción entre el tercero y cada uno) . pa:tlr da leyes 
b . a (u' ni· ca y común conJuntamente)' se como so eran A 1 f porque 

'l en todos por su simple desarrollo. ntes m ~ 
en e y á !" que se detiene, y es 
se huía; ahora grita "~eteng mo~~:·se )~r orden de detenerse, 
una y la mis~a cosa :tenelrse y él y en todos por la organi­
porque la acción se desarro a en 
zación imperativa de sus momentos. . 
- H e concebir que en este instante, el tercero ha um-

ay qu . . . el . , "da ara hacer de ella una tota-
ficado la multiphCicla reum P 

0 
pr·a' ctico· 

T 1 Otros en su camp ' 
lidacl, como cuando um tca a oso inmediatamente inteligible, 
por ejemplo, para tomar u~ cas n mi jJr~xis perceptiva, la 
cuando aprehendo como g1 upo, el tobu' s (lo que hará que 

. ' l 1 te que esr)era e a u 
reumon e e a gen 1 b -'neo" Así ese grupo-. " l .. dos tomo e su terra . Yo clwa: Son e emasia ' . · f" -encontrar un 

b d" 1 ·elaCIÓn con mi m 
objeto, aprehen Ie o en r. . t baJ·o y definido a j)artir . t para Ir a n11 ra , -
mecho de transpor e , , . "ó bjetiva es decir, que en 
ele ella, se vuelve ?- su vez mo~Ivac~ -~t~ tiend~ a combatir la 
la unidad de nu proy~cto mml e 1 "do por el autobús) . La 
. f · e siempre 1e tem . 

hgera pre ·eren~Ia qu 1 de los usufructuanos de 
diferencia consiste en que e grupo b. to tota lid a el totalizada. 
la R A T p. ,¡¡, se me presenta como o )e . , . era ció Ir 

. . . . 1 ue le totahza por su sup ' . 
En efecto, es mi proyecto e q 1 t"clad o apreciarla segun 

·¡ · roseramente- a can I ' · "ó 
perCI Jlr -muy g . definirla en mi temporahzaCI n 
el grosor de la reun~ó?, es el . "d el es decir, por el 

, . . coefiCiente de a ver SI a ' 
practica pOI su. . t de encontrar un lugar en 
tiempo que hara falta esperar an es. ele la ilusión de 

' Al ' o hemos VIsto, paso 
el autobus. e emas, com . prehensión sintética- al 

. el 1" 1 Ilte -como pnmera a . , el 1 m11da po IVa e · perce¡)CIOn e 
1 . r el el ya que en mi descubrimiento de a sena I a ' bl" .- a l1acer cola 

· 1 ue me o Igar,t ' grupo se esboza el orden sena q mi experiencia a 
11 de Inversamente, en 

v tal vez, a egar tar. · , ue pueden ser terro-;' . . f ¡etos· para estos, q 
veces existen g1 u JOs-su . ' . se tiene que salva-

"bl · n obJeto que ríficos o socorn es, soy u . do J)Or su insupe-
. e siento supera guardar, que destrmr, y m . l soldado que se 

el . . lo que le ocmre a . 
rabie transcen enCia, es d" de enemigos o al alp1-

b te solo en me 10 ' encuentra ruscamen . o ele salvamento en una 
nista medio muerto _q_ue J;>ap lll~ gr~~ada de la misma manera 
camilla. Aquí, la umflcaCión esta op 

-. . 1 le Transportes de París. N. del T. ,.. Sigla de la Compama Nacwna e . 

39 



y en mi campo práctico.· Pero esta unificación no se borra 
ante una serialidacl pasiva; por el contrario, sobre la base 
ele la acción común del grupo, tiene como efecto revelarme 
una unidad unificadora que no depende de mi unificación 
y que bruscamente, por su potencia numemsa, sitia, penetra y 
metamorfosea a mi propio campo práctico hasta el punto 
de poner en entredicho a mi libertad (no en su inalienable 
existencia, sino en su objetivación siempre alterada o aliena­
ble) . Ese grupo no es objeto en absoluto, y, en definitiva, no 
lo veo; realizo su totalización en tanto que él me ve, en tanto 
que su pmxis me toma como medio o como fin. Por lo dem{ts, 
existen formas intermedias: la guardia pretoriana de un em­
perador, según las circunstancias, puede ser su Cosa trabajada, 
su herramienta humana, o, si teme el asesinato, una comu­
nidad-sujeto que se esconde bajo la objetividad puesta en 
juego. Son posibles todas las transformaciones de una a otra 
forma. Pero la reunión transformada por mí y en mi grupo 
no pertenece a ninguna de las dos formas ni tampoco a sus 
intermediarios. Sin embargo, podemos ver cómo se presenta: 
como una especie de superación sintética del grupo-objeto y 
del grupo-sujeto de mi campo práctico. En tanto que aprehen­
do sobre él la fuga como actividad común, hay totalización; 
la estructura inmediata de la pertenencia al grupo en fusión 
es la totalización real de todos esos movimientos por el mismo 
que es en mí; en términos simples ele percepción, veo la fuga 
del grupo que es mi fuga porque, en el desarrollo dialéctico 
ele mi praxis, uno y coordino acciones semejantes o recíprocas 
(los que se ayudan los unos a los otros a huir, a defenderse) . 
Hay algo así como un objeto que huye a todo correr. Y sería 
un objeto, en efecto, si no huyese yo de su fuga. Pero justa­
mente, en la medida en que le descubro por nue·stra fuga, es 
preciso que vuelva mi síntesis a mí y me integre enteramente 
en él como su parte. Eso es lo que no puede hacerse, ya que 
la praxis totalizadora no se puede alcanzar a sí misma como 
elemento totalizado. Así me indico a través del grupo como 
te1·minación necesaria del acto totalizador, pero esta indica­
ción operatoria nunca está seguida de efectuación. Así -tiem­
po tendremos de volver holgadamente sobre esta estructura 
fundamental-, no estoy ni integrado totalmente en el grupo 
descubierto y actualizado por la praxis ni soy totalmente trans-

40 

cendente. No soy una inercia de una totalidad-objeto Y para 
mí no hay totalidad-objeto transcendente: en realidad, el grupo 
no es mi objeto; es la estructura comunitaria ele mi acto. Ma­
terialmente, eso se interpreta con frecuencia por el hecho ele 
que no puedo llevar a cabo verdaderamente la síntesis total 
(por ejemplo, perceptiva) del grupo en tanto que derredor 
mío: puedo ver a mis vecinos, o, volviendo la cabeza, a la 
gente que viene detrás, pero no a todos a la vez, mientras qu~ 
sintetizo la marcha ele todos, detrás y delante de mí, por mz 
jJmpia marcha. Esto considerado, el grupo tiene de común con 
el grupo-sujeto ele que hablábamos más arriba que esta totali­
zación sintética que yo opero en mi campo con mi praxis me 
revela una unidad interior independiente ele esta totalización, 
es decir, habiéndose constituido o constituyéndose espont;í­
neamente y fuera ele ella. La fuga como unidad del grupo es 
unidad independiente ele una totalización objetivaclora: se 
descubre a través ele ésta. Pero, inversamente, yo no sabría 
tomar al grupo como comunidad-sujeto de la que sería objeto 
(el medio, por ejemplo), ya que descubro su fuga en él y 
en mí como la misma; dicho ele otra manera, la unidad 
práctica que descubre mi totalización y que niega a la obje­
tividad del grupo, niega al mismo tiempo, a _la mía en :ela­
ción con el grupo, ya que esta unidad practica es la mzsma 
(no en mí y en él, sino en nosotras). Y, ele la misma manera, 
si la pura totalización formal de la multipliciclac~ en mi, ca?I­
po perceptivo no hace más que revelar una umdad practica 
que se le escapa, es que en realidad esta unidad se fu~cl~ 
en una praxis más profunda: vengo al grupo como su activi­
dad de grupo y lo constituyo como actividad en la medida 
en que el grupo viene a mí como mi actividad c!e grupo, co~o 
mi propia existencia de grupo. Lo que caractenza a la tensiÓn 
ele interioridad entre el grupo (salvo yo) y yo que estoy den­
tro, es que en la reciprocidad somos casi-objeto y casi-sujeto 
el uno para el otro y el uno por el otro simultáneamente. 

Pero el error común de muchos sociólogos consiste en 
que se detengan ahí y que tomen al grupo como. una relación 
binaria (individuo-comunidad) cuando en realidad se trata 
de una relación ternaria. Ocurre, en efecto, algo que ningún 
cuadro, ninguna escultura podrá dar directamente, y es que 
el individuo como terce1·o está unido en la unidad de una 

41 

/ 
/ 



~isma praxis _ _(luego con u_n ~~smo descubrimiento percep­
tivo) a la umdad de los mdiVIduos como momentos inse­
parables de la totalización no totalizada y a cada uno de 
ellos. como tercero, e~ decir por la mediación del grupo. En 
térm,mos d~ per;epoón, capto al grupo como mi realidad 
comun y, simul_taneamente como mediación entre mí y cada 
otro tercero. Digo ca_ da teTce:·o: cualesqu_iera que puedan ser 
en e! seno de la acoón comun las relacwnes de simple reci­
proodacl (~yudar, arrastrar a s~. vecino, a su compaílero, etc.) , 
estas relaooi~es,. aunque transhl?uradas po~ su ser-en-grupo, 
no son constitUtivas. Ya_ lo he dicho: los miembros del grupo 
son los terceros, es deor, cada uno como totalizando a las 
reciprocidades ele otro. Y la relación de tercero a tercero no 
tiene ya nada que ver con la alteridad: desde el momento en 
c1ue el grupo se hace medio práctico ele esta relación, se trata 
ele u~a rel~ci~n humana (cuya importancia es capital para 
las dlfer~noacwnes del grupo) que llamaremos la reciproci­
dad mechada. Y como vamos a ver, esta mediación es doble 
porque es mediación del grupo entre los terceros y mecliaciói~ 
de cada tercero entre el grupo y los otros terceros. 

Primer momento de la mediación. - Supongamos un 
reagrupamiento en un refugio, tras una fuga. Un determi­
nado número de individuos no participará ele él: la acción 
del enemigo les ha cortado totalmente de toda comunidad 
sintética~ para ellos, ~1a~ta la serialidacl, que empieza en páni­
co, termma en extenonclad molecular: sólo el individuo, se­
parado de los Otros, continúa, perdido, la fuga, se esconde en 
un sótano, se rinde al enemigo, etc. No imaginemos, sin em­
bargo, que revela su cobardía. La cobardía es un sentimiento 
serial, y, en su soledad, el Otro ausente aún la determina. 
Pero -y esto es lo que nos importa- de todas formas, cada 
uno de los terceros que se reagrupan sabe que el grupo será 
menos num_eros? que la reunión; ese saber tal vez le llegue 
de la expenenoa, y en todo caso, le llega seguramente ele su 
percepción inmediatamente exterior: ha visto retornarse en 
el horizonte al campo práctico-inerte del que se ha arrancado, 
por la fuga de determinados Otros que no volvercín más. 
Cuand~ ~uelva a retaguardia para reunirse con los que quie­
ren resrstir, su suerte dependerá de la cantidad de resistentes 

42 

y se descubrirá en él en la grosera apreciacwn de esa canti­
dad. Así aunque como lo veremos, en una estructura de ser 
totalmente opuesta, cada uno mide la duración de su espera 
por el grosor de la reunión serial que espera ~l autobús. Lle­
vada al límite, la jJmxis se puede negar ~ sí misma: es l? 9-ue 
ocurre, por ejemplo, si las fuerzas resi~tentes son . obJetiVa­
mente muy inferiores a las fuerzas enemigas. Y el nesgo que 
corre el tercero en su realidad orgánica y personal se descubre 
en la objetividad como directamente unido a los riesgos del 
ser que amenazan a la jJraxis colectiv~ e inversan:en~~ propor­
cional al gTOsor percibido (como pnmera apreoacwn d_e la 
multiplicidad como potencia) . Pero mientras voy a umrme 
con el núcleo central de los resistentes, que se protegen tras 
un inmueble, me encuentro en el campo práctico de otro 
tercero, que sale de otra calle y que se 'lcerca al mismo grupo 
para realizar el mismo progreso. Y la llegada. de es~ tercer? 
al grupo tiene lazos real~s y obje~iv?s. con mi propi? movi­
miento: aumenta para mi la multiphodad de los resistentes, 
aumenta así las posibilidades de éxito, disminuye mis riesgo_s 
personales. Es la alegre sorpresa que conoc~n todos _lo_s mam­
festantes convocados, un d'ía de demostraoón prolubida por 
la policía, cuando ven desembocar por todas partes a. indi­
viduos y a pequeños grupos, más numerosos de lo jJremsto, y 
que representan la esjJemnza para cada uno. Por o,tra parte, 
jJara ellos soy exactamente lo que ellos son para mi. Este re­
cién llegado se aglomera por mí a un grupo de lOO hombres: 
en tanto que el grupo en el cual yo me aglomero, tendra 
jJor él lOO hombres. En cuanto a la serie (o, como veremos, 
según el punto de vista de los organizadores, cuando los hay) , 
llegamos al grupo como 2 unidades. Por no,sotros, será 1~0 
en lugar de 98. Pero para cada uno (para mi y para el otiO 
tercero) , somos recíprocamente, uno _ror el ~tro (y como ve­
remos, por todos los Otros), 999. O, si se prefler_e, ca~a uno es 
el 1009 del Otro. Se trata, pues, sin duda, de reCiproCidad. Veo 
venir a mí la cantidad que formo al sumarm~ al grupo Y la 
veo venir por la venida del Otro; al mismo tiempo, por este 
hecho, el grupo está aumentado en mí Y. en el Otro. Y esta 
reciprocidad está mediada, ya que la acciÓn de cad~ uno es 
recíproca de la del Otro por su objetivaci?n numénca en _el 
grupo. El grupo es así mediación. Ahora bien, hemos estucha-

43 



do ya m_cdiaciones por w:. objeto: se encu~ntran reciprocida­
~les mc<IJaclas: en el trabaJO, por la he~ramienta o por el ob­
JCW <jliC se tiene que produCir. En la merte materialidad mi 
gesto no adquiere su sentido, salvo si el gesto del Otro y~ ha 
in fonu:tdo a ésta, le ha ~la~lo. significaciones primeras. Si de 
todas formas no hemos InSIStido sobre el carácter mediador 
del campo_ pdctico-inerte, es que la mediación es pasiva: es el 
puro me<ho en que se encuentran las acciones. Pero la me­
diaci{m del terce~o por el grupo es de otra especie: en efecto, 
el lazo del trabapclor con el campo material ante todo es 
tmívoc_o; n~i l_azo con el grupo (como lazo deÍ otro terce~o) 
es de mter~ondad. Cu~ndo me acerco .para integrarme en él, 
ya soy de el. Hemos VIsto en qué sentido: como límite de la 
totalización, como tarea irrealizable, pero que exige que sea 
efectuada. Y, según este punto de vista, la multiplicidad actual 
del g_rupo (e~ _tanto que es sup~rficialmente apreciada) me 
constituye obJ~tivamente como miembro ele una tropa minús­
cu_la de encarmzac~os 1 que se dejadm matar en el lugar, como 
nuembro de una mmensa manifestación invencible 0 forman­
~lo parte. (lo que es ~;í.s frecuente) ele cualquier formación 
mtermecha. Esta :o~stitución interna y sintética de mí por 
el, grupo no es d_Isti~ta de la. totalización que vuelve sobre 
mt para darme mi pnmera calidad común sobre la derrota de 
1~ serie. Y esta cualidad me la da como poder. Así el tercero 
v!en_e al grupo _del que ya _es, como poder constituyente y cons­
tztu:do, es decir, que recibe la potencia que da, y ve venir 
haoa él al otro tercero como su poder. Porque el otro tercero, 
en, el grupo, en t~nto que lo totalizo con los Otros, no es para 
mi un ~er~e-J:o-ob;eto, es decir, un tercero transcendente a mí. 
Con:o IndiVIduo, me transc~ende hacia sus proyectos en la 
mechda en que yo lo tr~nsoenclo_: e~, la reciprocidad simple. 
Integrado e~ e! grupo poi la totahzacwn, es casi t-ranscendente 
por la mediaCión del grupo, ya que en realidad tendría que 
mtegrarme con él en la comunidad, que la tarea está indicada 

1 
No pretendo que sólo la cantidad haga de mí un encarnizado· 

~!n~l~~ que dcpc~de de todo. Sencillamente, si puedo conducirme con un~ 
.c
6
1 ad . enca~mzada en determinadas circunstancias no tendré n

1
• la ocas¡ n m el tic · · · ' · el . 'd mpo, ~ 1 sigmcra las ganas de mantener esas conductas en 

s· tcaso_ e un arremohnam¡ento popular que rompa sin dificultad las rc-
IS encms que oponga, por ejemplo, una policía que se haya descuidado. 

44 

y que quedo en tensión, en el límite ele la inmanencia y de la 
transcendencia. Mi lazo con él es, pues, nuevo: si tuviésemos 
que reunirnos en el grupo para una acción que sólo nos com­
prometa a nosotros, encontraríamos las relaciones estrictas de 
reciprocidad-transcendencia; pero en la medida en que signi­
fica él mismo en y por mi totalización mi ser-en-el-gntjJo co­
mo tarea realizada allá y no aquí por mí, es transcendente 
-inmanente en mí mismo; o más bien, su inmanencia remite 
a mi transcendencia (totalizadora) en la medida en que, como 
m:ís lejos veremos, su transcendencia puede determinar mi 
inmanencia. Por la mediación del grupo, no es ni el Otro ni 
el idéntico (mi idéntico), pero viene al grupo como vengo yo 
a él; es el mismo que yo. Esta estructura nueva y capital ele 
la reciprocidad mediada se caracteriza por lo siguiente: me ve-o 
venir al grupo en él y lo que veo sólo es la objetividad vivida. 
Ya sabemos que hasta aquí la objetividad de un acto aparecía 
en los Otros o se reflejaba para mí en el objeto producido. 
En el grupo en fusión, el tercero es mi objetividad interiori­
zada. No la aprehendo en él como Otro, sino como mía. 
Ahora bien, la razón de esta nueva estructura (que está en el 
origen ele todas las conductas llamadas "proyectivas" o "de 
proyección") reside precisamente en las características funda­
mentales de la mediación. Porque el mediador no es un objeto: 
es una jJraxis. El grupo al cual voy no es la inerte reunión de 
esas cien personas. Aquí la inercia sólo es una apariencia -y 
que ni siquiera existe para mí-; en realidad se trata de un 
acto: se esjJera (ser bastante numerosos, tener determinadas 
informaciones, que el adversario esté clescuiclado, etc.) . Y la 
realidad es que trato de integrar mi praxis en la pmxis común 
(es decir, el proyecto de contraataque, por ejemplo) . Esta 
jJraxis está inmediatamente dada como el sentido compren­
sible del reagrupamiento y si este sentido es comprensible en 
que se me aparece a través ele mi propia praxis y que ya es 
en ella misma reagrupamiento (ele mí con los Otros) y está 
condicionada por el reagrupamiento común. Por otra parte, 
en su núcleo compacto este grupo está constituido por hom­
bres apretados contra los Otros y, para mí y para el tercero 
que viene al grupo, son simplemente terceros. La exis aparente 
de cada uno (su ser-ahí, inmóvil, en-medio-del-grupo) la des­
cubro, en mí y en él, como mi praxis: la separación de la 

45 



temporalidad no tiene nada 
f 

que ver en ello· . 
en e ecto, es haber ven¡"d , sei en el grupo 
( d 

. o, como yo ven ' 
es eor, veniT a él st:n cesm·) 1 . go, es quedar en él 

al grupo es estar ya en él ' o mismo que para mí venir 
f 

. , en tanto que su t 
uerzas me determinan e . . . es ructura y sus 

d
. d n mi Imsma real d d A , 
Ia os el tercero y yo por la acción de 1 a . . SI estamos me-

que produce la multiplicidad l cada tercero en tanto 
del Otro· dicho de ot . y nos lace a cada uno el 1009 

. . , ra manera en t t 
mmaoón práctica penetra a 1 'l"b an o que esta autodeter-
l
·e ' a I ertad de nue t.. . oprocas y las hace l . · s 1 ds acoones , a mzsma para e d d 
tanto que común a todo N l a a uno e nosotros en 
de irracional; la transfois."ma ~ó layd en es~o nada de mágico o 

"ó C1 n e la hb ·, acCJ n común por la li"b i. . re accwn en libre 
· re Jmxzs del gr 

trano, de una intelig¡"b¡"l¡"dad . upo es, por el con-. . ngurosa · 1 ·d d está condiciOnada })Or las . . . . , a um a de la praxis . . en cunstanoas. a p ·t" . l 1 en que umflco, como uno d . . , ai n e e momento 
·t·· e sus miembros l um Jea, la unificación e . ' a grupo que se · , n tanto que est·i d 

quiera, en el interior del In . . , opera a por cual-
d 

. ovnniento comú , .. 
na a en su hbertad por la l"b "ó n, esta condJcJO-
. · d ' I re aco n y a 1 
cwna ora como mi })rO})J·a l"b d ( a vez es condi-' 1 erta es de · . 
proyecto) en el seno de n . . cir, como nu propio 
d 

, u fJraxzs Y e t d" · 
e m¡ por todos los te . . . s e con ICJOnamiento 
. rccros, es deor P l . 

1nzento en todas partes . .' or e 17US1no movi-
niéndose ella . ' que se mamflesta en mi praxis misma como regul d · po-
mi acción y la de un tercero d ta or~ o en la reciprocidad de 
propia libertad que se e ermmado, es precisamente mi 

. reconoce como · ó , 
por m¡ acción individual E . aco n comun en y 
( l 

. · s este ennquec· · . . 
apre lendido aquí en mí y ll' 1 Imiento smtétJco 

que mi simple acción . a I en ~ tercero) el que hace 

l 
, que VIene a mi com l . 

mu taneamente como 1" d , o a mzsma (y si-
"d d rea Iza a aqm) obt CI a un resultado común (" S . enga en la recipro-

1009!", etc.)' que no uede e ll amos oenl ¡Aquí llega el 
lo menos no en el g!ad sd: a canz~do en él mismo (o por 

o ru Imentano del . 
y que se opera por mí en la b" . . grupo en fusión) 
la alienación. Recorde ' o JfetJVIdad como la inversión de 

mas, en e ·ecto q · · 
en el mercado es alienadora , ue mi sunp,le presencia 
que la. cantidad encantada l;a¿ue ya s~y para nu el Otro, y 
tonamiento de los metale e: por eJemplo, que el amon-

1 d l 
. . s preciOsos en Esr - d . a esva onzaoón Ento )ana con U]ese a 

b 
· nces aparecer e · 

a Stractamente- hacer q ' b l S za -por lo menos 
ue su an os precios. Esto en lo re-

46 

ferente a lo serial y a la alienación com·o objetividad otra 
de mi objetivación. Aquí, por el contrario, lo que yo redes­
cubro es la acción como humana y la cantidad como instru­
mentalidad. Dentro de .ciertos límites, ser más numerosos es 
ser inás por:Lerosos. Mi aparición en el grupo se me escapa en 
tanto que la cantidad depende de todos; pero esta objetividad 
de mi objetivación de pronto es mi objetividad para 1ní: para 
mí la cantidad es más numerosa, ya no soy el Otro que viene 
a los Otros comunicándose con su simple presencia material, 
sino que soy mi propia acción en la praxis del grupo en tanto 
que su objetivación me pertenece como resultado .común. Re­
sultado común: es nuevo pero es mío en tanto que es resul­
tado múltiple de mi acción multifJlicada por todas fJartes y 
en todas partes la misma; al mismo tiempo, esta acción mul­
tiplicada es una sola pmxis que desborda en todos y en un 
resultado totalizador. Ahora podemos dejar de lado el ejemplo 
del reagrupamiento: no tenía más interés que el de darnos 
un modelo sensible. En realidad, comprendemos que la re­
lación de cada tercero con cada Otro en el g1·upo y fJOr él es 
una reciprocidad mediada. Y la reciprocidad en el seno del 
grupo produce el grujJO como continente en la misma me­
dida en que el grupo pe1·mite esta reciprocidad haciéndose 

mediación. 
Pero hemos hablado de otra mediación: cada tercero se 

haría mediación, como tal, entre el grupo y cualquier otro 
tercero (o todos). Es que, en efecto, no soy el único que 
tiene que hacer la operación totalizadora, es decir, que tiene 
que integrar el conjunto de los individuos del grupo, y que 
descubrir, con mi acción, la unidad de una pmxis que hago 
y que se hace. Esta operación es la praxis individual y comú~I 
de cada tercero en tanto que se designa (por no poder reali­
zar su integración real) como la libre acción común que se 
hace reguladora por él. S.egún este punto de vista, soy, p~ra 
cada tercero, un agente humano y libre pero comprometido 
(con los otros terceros y en el grupo) en una constelac~ón de 
reciprocidades mediadas. Del puesto de soberano totalizado~, 
paso, en relación con cada uno, al puesto de sober.ano. totali­
zado. En otros niveles (más abstractos) de la expenenCJa, esta 
totalidad puede ser el resultado y la fuente de conflictos vio­
lentos. Pero no puede ocurrir lo mismo con este primer me-

47 



mento del grupo, ya que el Otro, al totalizar a la comunidad pr:íctica con su acción reguladora, opera para mí la integra­ción que debía y que no he podido realizar por mí mismo. Por <.':1, en efecto, mi ser-en-el-grupo se vuelve inmanencia, estoy 01 el medio del tercero y sin estatuto privilegiado. Pero esta operación no me transforma en objeto, ya que la totali­zación por el tercero no hace sino descubrir una libre praxis como unidad común que ya está ahí y que ya le califica. Prác­ticameme, quiere esto decir que estoy integrado en la acción común cuando la acción común del tercero se pone como re­guladora. Corro, con la carrera de todos; grito: "¡Deteneos!", y todo el mundo se detiene; alguien, grita: "¡Adelante!", o "¡A la derecha! ¡A la izquierda! ¡A la Bastilla!" todo el mun­uo vuelve a ponerse en marcha, sigue al tercero regulador, le rodea, le adelanta, el grupo vuelve a tomarle en cuanto otro tercero, con una "contraseña" o una conducta visible de to­dos, se constituye un instante como regulador. Pero no se obedece la contraseña. ¿Quién obedecería? ¿Y a quién? No es otra cosa que la praxis común volviéndose en un tercero re­guladora ele ella misma en mí y en todos los otros terceros en el movimiento ele una totalización que me totaliza con todos. No puedo reconocer como tal a esta regulación totalizadora sino en la medida en que mi acción es la misma en el tercero totalizador; a partir del porvenir común esbozado por el mo­vimiento común (fuga, carga, etc.), es decir, a partir de mi porvenir como el sentido común de mi praxis reguladora y totalizadora, la contraseña ha hecho que venga a mí mi posi­bilidad común y futura; la descubre como medio en el interior de mi proyecto; de pronto, en tanto que ser-en-el-grupo, pue­do volverme yo mismo medio de la praxis común, es decir, instrumento ele mi propia praxis. ("¡Vosotros, retroceded!, ¡adelante los otros!", primeras diferenciaciones reabsorbidas casi en seguida según las circunstancias y el acontecimiento). Ejecuto la "orden", soy la "contraseña" en la medida en que realiza por el tercero esta integración que puedo realizar yo mismo. Esta integración es real (más lo será aún, como vere­mos, según se vaya diferenciando aún más el grupo). Y es realmente el todo constituyente el que realiza la unificación práctica por la contraseña. Llevado al límite, el tercero re­gulador ni siquiera aparece: las contraseñas circulan. Y, claro 

48 

está, han aparecido en tal o tal tercero, a ve~e~ .en varios ter­ceros a la vez. Pero el alejamiento, la imposibilidad de apre­hende~· al grupo cuando se está dent~·o, cien razones hacen que sea la contraseña sola la que venga a mi oído Y que Y.o la aprehenda en tanto que viene de lejos (en tanto que m1 ve­cino la repite sin cesar) . La frase circula de boca en boca, po­dría decirse como una moneda circula ele mano en mano. Y, en realidad,' el discurso es un objeto sonoro, una mate:ialidad. Es verdad, además, que la frase, al "circular", adqu1ere una dureza inorgánica, se vuelve Cosa trabajada. Sin embargo, no volvemos -ni mucho menos- al colectivo: esta cosa es el vehículo ele la soberanía; para decir todo, no circula; aunque "venga de lejos", se produce aquí como nueva, en !a med1d~ en que, lejos o cerca, ~n el grupo, ca.da lugar es el. m1smo aq~z. Este objeto aprehendido, comprendido, re~roduodo en. la .!,n­mediata superación de la praxis no es smo la totahzacwn misma en cada uno, en la medida en que se tiene que efectuar con un signo. Descifro este signo con .mi acto,. confo~m{:n.dome con la máxima producida y la ausencia del pnmer szgnzfzcante (del tercero que ha gritado pri~ero la fras~) no altera en nada la estructura de mi praxzs: la frase sm autor y que hacen repercutir cien bocas (entre las cuales está la mía) no aparece como el producto del grupo (en. el sentido en que éste sería un hiperorganismo o una totalidad cerrada), smo que, en el acto que la comprende actualizando su significado, la aprehendo como pura presencia totalizadora y regulad~ra del tercero (como el mismo que y~) en t.an.to que reahza mi integración en mi lugar y a traves de mz lzbertad. 
Sin embargo conviene señalar que esta totalizació~ regu­ladora realiza mi inmanencia en el grupo sobre la casi-trans­cendencia del tercero totalizador; porque éste, como creador de objetivos u organizador de medios, se ma~ti:ne en u?a relación tensa y contradictoria de transcendenoa-mmanenoa: De manera que mi integración, aunque real en el ahora Y aqw que me definen, queda sin terminar en alguna parte, en este aquí y ahora que caracteriza al tercero regulador. Vemos re­nacer un elemento de alteridad propio del estatuto del grupo pero que aquí es formal: el tercero es el mismo, la praxis es común en todas partes; pero una separación giratoria la. hace totalizadora cuando soy medio totalizado del grupo, e mver-

49 



samente. O, si se prefiere cad . 
sible de evasión o de ti·ra' , a uno tiene una dimensión po-

I 
. ma para cada un 

a med1da en que la inte ac·ó . 
0 

Y p_ara todos, en 
remite a cada integradogra ulnn, taun9óue ,libre umdad práctica, 

d 
. a ens1 n 'inm · 

enna" que corre el ries d anenCJa-transcen-
transcendencia (o de unagfo l e _romperse en provecho de la 

a sa mmanencia 1 
transcendencia dominadora) D d que ocu ta a una 
"interioridad" 

0 
"1 d · · . e . to as formas, llamaremos 

. azo · e mtenondad" d · . . 
relaciÓn con un grupo a 1 e un md1v1duo en . , su ser-en-e -grupo e t· 
mediado por la praxis com, d n anto que est<Í un e un tercero regulador 

Esta alternancia de los estatu ( . 
la interioridad a la casi-exteriorida~os pasand_o cada uno de 
cer como la ley misma d l ) se nos tiene que apare­
alejado de todo ' e grupo en fusión. Cada uno est;í 
fundido en tod~s cpo~~ouangetn~e ~ranscen~ente de la unión, y 

. e1 ce1 o totahzador- 1 1 . . . 
caractenza a la actuali·z .ó • a a teinanCia an n tem¡Joral pe t . 
estructura fundamental o . f. ' ro emporahza una 

. . ' ' SI se pre Iere un con· d 
termmacwnes estructurales. En la r ¡'·d . J~I~to e de­
acontecimiento el que COild. . l ea 1 ad lustonca, es el Icwna a a actu ¡· · , 
dad, aunque la cantidad el t a Izacwn. En reali-
elevada, queda limitada el erc~.ros regul~dores sea bastante 
culares, o, si se prefier~ yll ,os e ¡gen las Circunstancias parti-

' evan a cada uno a 1 · 
grupo como su representante En l . e egirse en el 
primero que se hizo oír en t. l e r~lais-Royal, en 1789, el 
blemente fue el que est~ba t1 ~ c~a JOrnada histórica, posi­
y que se pudo elevar por e~c¡·ma ao dee lun boanco o de una silla 
. l. .ó . os tros en e t na Izan n espanal de tod 1 • s a m a te-

hemos enumerado en el as as caract~rístic;as dialécticas que 
totalizarle y de ~sta m grupo. pero sepamndose de él para 

l 
, . ' ' anera, 111staurando u . 1 .ó . 
ectica con la multi·tud . el l na 1 e an n dia-
l 

• sien o uego reco ·c1 el 
el a y reintegrado por lo d. el gi o e nuevo por 
poco más lejos. En este ~ivi:fu:~os e ot~o orad~r surgido un 
quiere, la multitud, en situación n n_o existe el. Jefe. O, si se 
a sus propios jefes provisionale Í pwduce y disuelve en ella 
se ve ya instaurarse una in ve:·. ó os t~rcero~ reguladores. Pero 
visto a la comunidad á t. t n dialéctica. Porque hemos 
estructurarla en el p~ c. ICa legar a .la acción individual y 
rd el p movmuento de desmtegración de 1 . 
1 a . ero ahora vemos a ese el • • a sena-

que le miran y q . . . :, ora or m.clmado hacia las caras 
' ue gnta ¡A la Bastlll 1" 1 · d · · 

m1Ín (es decir ctiva p1· . . ' a , a zn zvzduo co-, ,, axzs es comui) 1 1 ' e ar a la multitud 

50 

entera la unidad biológica y práctica de su organismo como 
regla de unificación común; más tarde veremos, en efecto, a 
la unidad común, como totalización en curso, tratando de 
realizarse como individualidad. 

Hemos asistido a la formación de un grupo en fusión y 
hemos descrito sus estructuras. Ahora hay que definir el 
modo de inteligibilidad de esta nueva jJmxis. Hago notar al 
lector que esta aparición del grupo como totalidad indife­
renciada no corresponde, o no corresponde necesariamente, 
a una anterioridad histórica del Apocalipsis (por el contrario, 
para mí el Apocalipsis supone la existencia de reuniones se­
Tiales y de grupos institucionalizados) . La estudiamos en pri­
mer lugar porque su 1·ealidad histórica es innegable: en de­
terminadas circunstancias, un grupo nace y actúa donde sólo 
había reuniones y, a través de esta formación efímera y su­
perficial, cada uno entrevé nuevos estatutos (el Estado llano 
como grupo bajo el aspecto de la nación, la clase como grupo 
en tanto que produce sus aparatos de unificación, etc.) y 
más profundos, pero que se tienen que crear. La cuestión de 
Sieyes con el Estado llano, que no es nada (luego puramente 
multiplicidad de inercia, ya que existe en tanto que nada) 
y puede ser todo (es decir, como algunos lo pensaban entonces 
-y Sieyes mismo por una abstracción de la cual ese burgués 
liberal se arrepintió pronto-, la nación, como totalidad mo­
dificándose ella misma perpetuamente, la nación como revo­
lución permanente), muestra debidamente cómo a tmvés de 
los disturbios de 1788-1789 y los grupos que se fonnaron aquí 
y allá (lo que hasta entonces se llamaba motines) el burgués 
más aún que el obrero de otras ciudades (aunque el trabajo 
en realidad fuese hecho por los obreros) entreveía el paso de 
un mundo osificado y enfriado a un Apocalipsis. Este Apoca­
lipsis les aterrorizaba; los constituyentes, para evitarlo, se ha­
brían hecho con gusto cómplices de la aristocracia si hubiese 
sido posible. Pero a través de la toma de la Bastilla lo que 
descubren es Francia como Apocalipsis. Y a través. de esta 
batalla del pueblo, presienten no sólo lo que les sugieren las 
palabras inertes del discurso: su "potencia", la "necesidad" 
contradictoria de gobernar por él y contra él, etc.; presienten 
a la Historia misma como descubriendo nuevas realidades. 
Poco importa: lo que cuenta es que esta forma se constituya 

51 



realmente en determinados momentos ele la experiencia his­

ttirica r que entonces se forme como nueva: irreductible a la 

reunión, al e5tatuto de masa, etc., ni tampoco en grupos or­

gani1.ados, semiorganiZaclos, institucionalizados; y que su no­

vedad sea una alusión por sí misma a una novedad más radical 

y nds profunda: la pmxis libre tornándose, a través ele toda 

la sociedad y por los conflictos de los grupos antagonistas, 

el estatuto en curso ele todas las estructuras sociales de inercia. 

Para nosotros es suficiente; su existencia real y dialéctica, su 

aparición sobre la liquidación de formas petrificadas, son 

otro~ tant~s ~-otivos ~amo para que partamos de semejante 

renlzdad hzstonca: segun el punto de vista del conocimiento 

crítico, en ~fecto -es decir, según nuestro punto de vista-, 

esta formaoón es absolutamente más simple que las otras 

(ya que el grupo se desarrolla diferenciándose) y, en conse­

cuencia, es más legible. Vamos a volver sobre nuestras des­

cripciones anteriores y las vamos a examinar esta vez según 

el punto ~e v~st.a . ~e la racionalidad práctica y dialéctica. 

¿Hay una zntelzgzbzlzdad del grupo en fusión? ¿Cuál? ¿Y qué 

quiere decir aquí inteligibilidad? Estas son las preguntas que 

tenemos que plantearnos. 

El centro del problema es la cuestión de la unidad gira­

toria de las síntesis, de la multiplicidad de las unificaciones, 

e;c. ~s en ese nivel donde tenemos que interrogarnos. ¿Las 

smtesis pueden hacer la síntesis? ¿La síntesis es inütil?, etc. 

_Lo que he~os visto n_acer a expensas del colectivo, por la 

presiÓn de las orcunstanoas y a través de una j_¡raxis adversa 

que expresaba su proyecto de destrucción totalizadora a través 

de las significaciones sintéticas del campo práctico-inerte, no 

es una totalidad en acto, sino que es una totalización giratoria 

y perpetuamente en curso. Pero ese grupo no se ha constituido 

pm· sí mismo; cualesquiera que fueran las efusiones y las ale­

grías de los pequeños burgueses que recorrían París, se habla­

ban sin conocerse y se exhortaban mutuamente, el Terror era 

la ~otivación profunda, es decir, como el proyecto y la moti­

vaoón sólo forman uno, el Terror· caracterizaba al proyecto 

en tanto que estaba superado y conservado; y la unión se hizo 

a partir de obje·tivos que se precisaron y reunieron poco a poco 

en uno solo: la defensa de París (y, en el caso del barrio de 

Saint-Antoine, la defensa del barrio) . En la medida misma en 

52 

que la estructura del grupo presenta un esbozo ele dif:r:n­

ciación, hemos visto que le viene justamente de la preCisiÓn 

progresiva de lo objetivo (por ejemplo, la necesidad de de­

fender el barrio luchando en dos frentes) . Podrá decirse que 

lo mismo ocurre con el organismo, y es verdad. Pero con dos 

diferencias que son capitales: la posibilidad de una acción 

cualquiera -individual o común- aparece en un estadio de­

terminado del desarrollo de los organismos y pm· la estructura 

organizada; el organismo que ha satisfecho una necesidad por 

una actividad práctica, sobrevive a la desaparición de esta 

actividad: sobrevive como m·ganismo, es decir, por la variedad 

unificada de sus funciones. Aunque el grupo, como realidad 

evolucionada y diferenciada, se caracteriza también como plu­

ralidad jerarquizada y unificada de funciones, la acción aca­

bada (local, es decir, confiada a un órgano del grupo o co­

mün) remite al grupo a un tipo de ser práctico-inerte que 

será el objeto de nuestras descripciones ulteriores. En una pa­

labra, el organismo es al mismo tiempo totalización y totali­

dad; el grupo no puede ser sino totalización en curso y su 

totalidad está fuera ele él en su objeto, es decir, en la tota­

lidad material que le designa y que trata de apropiarse y de 

volver instrumentalidad. En este sentido, el objetivo y el 

peligro son dos estadios de un proceso que designa desde 

fuera a la totalización en curso: la objetivación (o conquista 

del objetivo) se vuelve superación y dominio del peligro co­

mün por la transformación del dominio material (configura­

ción topográfica, etc.) en instrumento. En la mis~a medic~a 

en que la totalización totalizada realizada por l~ matena 

circundante (en ocasión, por ejemplo, de otra praxzs de ott·o 

grupo) es reapropiada por el grupo y reinteriorizada como 

su relación interna y unívoca en una determinada . inst~u­

mentalidad, esta totalidad totalizadora se vuelve en el zntenor 

del grupo en tanto que instrumento manejado la condición 

misma de todas las transformaciones estructurales. Es en este 

sentido sobre todo como hay que comprender la inteligibilidad 

de las descripciones marxistas que mudtran al objeto en el 

fondo del grupo como condicionando sus trastornos inte­

riores y el trastorno de sus relaciones con los otros. En cierto 

sentido, pues, y si recordamos que el trabajo -a la vez como 

libre dialéctica orgánica, como desgaste, gasto de energía y 

53 



como eficacia real pero de detalle 
grada en un grupo de "ó ) (y como tal robada 0 inte-

acn n - no es l" 
y concreta como proceso co t una rea zdad mate-rial 

1 
· ' mo r·ansmut · • d 

en e mvel de la praxis I·nd· "d 1 acton e energía sino 
d 1 IVI ua se pued d . ' 

e grupo es la de efectuar s· ' . e eor que la praxis 
e d · . m cesar su pr · s eor, mteriorizar su total" "ó opia reorganización 

d · Iza o n 0 b · · ' 
pro ~ciclas y los resultados alcanz d 1 Jetlva por las cosas 
vas dife. renciaciones y. sus n a os, lacer de ello sus nue-

uevas estructura 1 . 
po superar ese arreglo haci·a n b" . s, y a mismo tiem-d uevos o jetivo O . 

e ese arreglo inter·no como t s. ' meJor, hacer 
r ( es ructuras que f 
ar. puesto que están realizadas a la su . I_enen que supe-

objetivos y de instrumentalidad )in .· . peraoón ele antiguos 
un qru~o podría definirse desde ~eu~nzada. f:n este sentido, 
comun Impuesto a hombre ueia a partir del objetivo 
ele. la materialidad circunda~t~o( ut~~ estructura totalizadora 
mmacla en su obJ"etiviclacl) s· y.. vez de otra jJraxis exa-
p . . · I ocu11 e que el 

ara sz en sus formas más cli"fe . el grupo se jJonga 
su 1 . renna as (y · s azos antagómcos con otro ·u )0 . ' por eJemplo, en 
grupo se puede dar en 'l . gr l ) ' SI hasta ocurre que el 

d 
' e nusmo como el "el 

e todas las vidas inclivi"clu 1 el senti o real y total 
el a es y e cada "el 

ca a vez que una comuni"clad . VI a, como es el caso naciOnal ( · 
como veremos, ele grupos anta ón. conJ_unto complejo, 
nales Y de serialiclad) t. · g Icos, ele ahanzas provisio-. a 1 aviesa por un · · 
mo; SI en fin el ser-en-gmpo el 1 a cnsis ele nacionalis-
tivo. regulador, una estru~turf~l: ~a~~- ver~e, a título ele obje­
se tienen que construir sobre la li u~~~~?!les humanas que 
burgués, no es menos cierto ue el ? IOn del atomismo 
mas elementales es un _q . ?Iupo concreto en sus for-a 01 gamzanó · . 
través ele cada tercero por deter . cln p:actica reclamada a 
otra manera, se constituye comr;;ma da_s SI~uaciones. Dicho de 
en absoluto que ten a . me .zo) o que no significa 
efecto, la experiencia g clia~~~ic~u~~~ar como medio. Aquí, en 
que es medio del tercero en ,t s muestra desde su origen 
~el grupo. Precisamente . auto que. el tercero es medio 
ticas ele los individuos la pOI que son las hbres relaciones prác­
que éste sufra una evolu;ió;:-~~.e~~?ei~dran el grupo, se concibe 
cuenta. Sólo se trata de . Ia ectica de la que hay que dar 
no histórico) de todos losmo~tr)~r e~ fundamento (dialéctico y 
como el ser esencial a travf l s (mcluso. el~ los que se ponen 
bros) ' es decir, su realidads eleá la. mesei_lCiahelael ele sus miem-

pr, ctica e mstrumental D . · eterm1-

54 

nadas situaciones plantean a los individuos, como multiplici­
dades en el campo práctico, cuestiones urgentes que los trans­
forman ya en sus relaciones reciprocas y que no pueden ser 
resueltas sino por una modificación de sus situaciones, es decir, 
por la interiorización de la multiplicidad y la liquidación de 
la alteridad. Según este punto de vista, al quedar definitiva­
mente excluído el peligro de la ilusión organicista, conviene 
señalar que esta modificación de las relaciones humanas (o 
inhumanas) se opera sobre el modo de las transformaciones de 
un organismo: la acción individual es perpetua adaptación 
al objetivo, es decir, a la configuración material; el cuerpo in­
terioriza a la materia circundante en sus actitudes, en sus 
postu.ms, y m<Ís sordamente, en sus relaciones internas y hasta 
en su metabolismo. En este sentido, el fundamento ele la inte­
ligibilidad, para el grupo en fusión, consiste en que la estruc­
tura ele determinados objetivos (comunizaclos o comunizantes 
por la jJraxis de los Otros, ele los enemigos, de los competi­
dores ,etc.) queda descubierta a través de la praxis del indi­
viduo como exigiendo la unidad común ele una jJraxis ele 
todos. La estructura de unidad sintética está, pues, al nivel 
mismo ele la Telación unívoca de interioridad directamente 
derivada de la aprehensión ele una estructura unitaria (y pa­
siva) de la materialidad circundante a través de la unidad 
sintética de una jJraxis dialéctica e individual. La unidad est;í 
reactualizada jJrá.cticamente por el individuo, a la vez allá 
como comunidad del objetivo y en su misma acción, aquí, 
en su movimiento presente como su exigencia de ser praxis 
común o como primera realización en sí misma y en todos 
los terceros de esta comunidad. Pero por otra parte, esta in­
teligibilidad no concierne sino a una posibilidad negada desde 
el momento en que se propone, si esta urgencia de la acción 
común no aparece (ya sea con razón o sin ella, es decir, 
según una real actualización de la exigencia objetiva o según 
apreciaciones inexactas) sino en un individuo -o en algunos 
miembros de la reunión- si la "contraseña" no es obedecida, 
si el individuo que avanza hacia el enemigo se queda solo (ya 
sea porque no ha habido liquidación ele la serialidael, ya por­
que el grupo se ha constituido contra él y por otra jJmxis su­
gerida por Otros) , la constitución de la jJl'axis común se ma­
nifiesta por esta jJmxis individual como posibilidad negada; 

55 



se liquida a sí misma e~ benefi<_:io d~ la a~ción solitaria, o, por 

el e un tra río, de la remtegraoón mmedta ta en la reunión. 

El individuo que no está seguido, en algunos casos de furor 

ex tn:lno, puede lanzar solo piedras contra el atacante, contra 

la p_olicía. O se cl_a l_a ~u~lta brusca~e~te y va a buscar pro­

tecnóll en el meclw mftmto ele la senahclacl circular. La reali­

dad __ de 1~ j;raxis de grupo (en fusión) depe_nde ele la liqui­

dacwn simultánea (~ con todas ~as separacwnes temporales 

que se puedan clesclenar~ _ele lo senal en cada uno y por cada 

11!10 en todos para be~ehoo de la comunidad. Hay que tratar, 

pues, de que esta ~·eahdad (_que ~~~a~ _yeces se produce y otras 

no) sea comprenchda en su mtehgtbthdad. Pero ésta se define 

precisar~unte po_r la relac~ón práctica de la praxis enemiga 

(a n·aves del objeto matenal) con la libre acción con la cual 

el tercero descubre a esta pmxis oponiéndose a ella. En efecto, 

a través ele la invención individual de la acción común como 

único medio de alcanzar el objetivo común, el historiador 

puede descubri_r y apreciar la_ u~·gencia, la claridad imperiosa, 

la fuerza totalizadora del ob¡etzvo (es decir, del peligro que 

hay que rechazar, de lo~ medios comunes que hay que encon­

trar) . Y ya que cada acctón es, aquí, la misma, el estudio tiene 

qu~ versar esencialmente sobre la praxis del tercero, o cual­

qtaera que sea, en tanto que se hace condicionar en su libre 

desarrollo _ror un porvenir c~mún (que se realiza o se rehúsa) . 

~s la t_ensión de este porvemr con el presente práctico, e1 des­

ciframiento progresivo y regresivo de esta relación fundamen­

tal, el que da los pri~eros elementos de la inteligibilidad. 

Hay que ver cómo conczerne al tercero el peligro o la acción 

real y ya comprometida del enemigo, en qué transforma este 

porvemr en marcha su estatuto, con qué urgencia se descubre 

(urg~ncia que, en tanto que relación objetiva de la acción 

e~emtga y del t~rcero, tal vez sea muy diferente de la urgen­

Cia real, es deor, de la que el historiador podrá establecer 

después como significación del proceso entero) , e, inversa­

mente, ~ I?~rtir de una acción común esbozada por el tercero, 

qué posibilidades se definen a través de esta acción y para 

el~a, qué posibilidades de éxito se descubren en el objeto 

mts~o a través del e~bozo de la praxis, etc. Según este punto 

de VIsta, puede ocurnr que el problema no consista en com­

prender por qué tal iniciativa acompaílada por tal contraseña 

56 

. . "d · [ t en la reconstruc-
no ha sido segutda (la ev1 enoa, en e ec o, ' , . 

ción histórica, es que, por ejemplo, el grupo corna. haoa.~u 

pérdida si seguía la contraseña, y que, dado la _conflgurac~ .n 

material del lugar y de las demás circunstanCias, no P0 ¡a 

· 1 ) · ' b" · t · · ta1- 1"¡Itelicriblemente el Ignorar a , su1o mas ten, en In e1 p1 e ' b • 

hecho de que en estas circunstancias algunos individuos haya~ 
, . 1 "ó · t nclo una jJraxzs creído que pod1an disolver a reum n mven a 

común. Este problema -negativo por lo dem:ís- inte_resa a 

determinadas disciplinas secundarias de la antropologta (en 

particular las que tratan del individuo en tanto que tal) Y no_s 

remite al estatuto abstracto que hemos atravesado como pn-
. • · · el" l '• t" · el [¡·acaso de su mer momento de la expenenoa 1a ce 1ca. .' 

intento remite al individuo a su soledad y se explica por. su 

relación negativa con los terceros, es decir, por una relativa 

no-integración (o desadaptación, poco importa e~ nombre) que 

se explique, en el marco del movimient? totalizador y de_ la 

Historia, por las circunstancias de su ~Ida personal. ~rensa­

mente a causa de eso, la transformaCIÓn de la reunión_ en 

grupo, allá donde ha tenido lugar, co~porta para_ el lusto­

riador su propia inteligibilidad, es denr, que se mterpreta 

positivamente como la relación más concre~a del tercero con 

la circunstancia y con los objetos circunstan~1ales: en tant~ que 

esta relación se manifiesta sin estar oscureCida m deterrrunada 

por las conductas específicas de cada individuo e!1 tanto q:te 
tal. Sin embargo, no hay duda de que tales :~~cunstanc_I~s 

singulares (como hemos visto, pu~de _ser s~I sttzo; tam?~en 

pueden ser sus cualidades propias: mtehgenna, valor, esptntu 

de iniciativa ya se conocen esas palabras, que por 1~ demás 

son bastante' vagas) producirán a tal individuo más bi~n que 

a tal Otro como primer tercero regu!,ador. Per? estas cu~u~s­

tancias son "singularidades generales : determman. al tei ce1 o 

en relación con el grupo como el grupo en relaCión con el 

tercero sin enseñarnos nada sobre el pasado y el ser-superad~ 

del individuo, sin que, en el fondo, ni siquiera se sepa 1 SI 

1 Yo digo: "Sin que se sepa", no porque, a priori nos falten los 

medios de decidirlo, sino porque, en realidad, la ~ayor .parte de las re-

gll laciones espont:íneas surgidas inmediatamente, mmechatamente absor­
' ' 1 l · · d u·en por lo 

bidas, escapan al observador y,_ más aun, a_ ustona, or, q. 1_ ' . m-

demás, raramente tiene la ocastón de estudtarlas. S~na el caso, sm e 

bargo, cuando se trata de este acontecimiento particular que se llama 

57 



esta rapidez de iniciativa no está producida en él por su libre 
praxis corno una de sus cualidades de g1·upo, es decir, como 
una exis que no puede interpretarse ni comprenderse fuera 
de su praxis. colectiva y de su ser-en-el-grupo. O incluso si no 
se manifiesta en esta ocasión y en el interior de esta reunión 
particular. 

Además, el primer momento (primero pam la expe?"ien­
cia: el Apocalipsis se puede presentar como liquidación de 
una serialidad de gn.tpos viejos en provecho de la homogenei­
dad amorfa ele un grupo joven en fusión) sugiere algunas 
observaciones: en tanto que el grupo es -simplemente y ante 
todo- una pmxis común, ocurre que la praxis de la comuni­
dad se expresa con la aparición de un grupo como interioriza­
ción de la multiplicidad y reorganización de las relaciones 
humanas. Conviene, pues, examinar las características inme­
diatas de un grupo en fusión, es decir, por ejemplo, de Pm·ís 
en 1789, de la población del ban-io de Saint-Antoine el 13 y el 
14 de julio, en unión, naturalmente, con la situación y los 
objetivos que le dan un sentido pero en tanto que el grupo 
se da en su pmxis como realidad en curso. En efecto, podemos 
comprender, desde el principio, que el grupo es un proceso 
orientado: hay que luchm·, salvar a París, tomar las amws don­
de se encuentren, etc. Nada nos dice entonces que ese objetivo, 
una vez alcanzado, no deje aparecer de repente otros objeti­
vos, más vastos y más lejanos (o por el contrario, peligros in­
minentes) que necesitarán la permanencia del grupo y su 
reorganización. Nada dice ni siquiera que no exista la con­
ciencia de esta posibilidad (habrá que ver cómo) de una ma­
nera determinada en el grupo mismo. Lo que para nosotros 
es esencial, en este momento, es que este proceso orientado se 
constituya para aniquilarse en su objetivación. La insurrec-

"las matanzas de setiembre", simplemente porque ya en las primeras se­
siones de la Convención los Girondinos plantearon sobre esta cuestión el 
problema de las responsabilidades. Pero queda claro que los historiado­
res, después de ellos, no buscan la acción del Tercero anónimo sino en 
la medida en que a!Íu tratan de mostrar que la responsabilidad de tales 
cuerpos organizados (la Comuna) o de tales hombres políticos está o no 
está en juego. El Tesoro, en tanto que es el mismo un poco adelantado 
sobre los mismos no puede interesarle: es el Tercero como grupo (simple 
totaliza~ión-totalizada, relación inmanencia-transcendencia) el 1\nico que 
puede mteresar. 

58 

. . . or e. em lo, de las jornadas re-
ción de 1~89 (a _chfc:renoaÍ8~8 ó Jde l917) es puramente de-
volucionanas de JU1110 deb. tivamente revolucionario); se tra­
fensiva (en su contexto o ;e d decir de rechazar la ame­
ta de poner las cosas en edsta. o, ets ndo ~legada la negación-, 

I l l osa -es eor, es a . . d E 1"-naza. F ec la a e . . de la senahda . , n rea I · d" 1 .1. en la meroa B el grupo se ISO veu ' é de la toma de la as-
dad, eso nunca ocurre: Pans,, d~~~u~io de 1789. Se forman 
tilla, ya no p_ued_e ser e!b~:n;os reJstos de las viejas, nuevas 
nuevas organizaCiones s . . . es continúa la lucha 

drferenoacwn , . ·tlarmas suponen nuevas verdad que la reahza-' · · No es menos 
del grupo y de la mercia. d" 1 ci"ón del grupo en . . one una ISO u 
ción de sus obJetivos sup d l Bastilla" en tanto que 

l L "V 1cedores e a ' d tanto que ta · os er . cto anterior y graba 0 , . d m o 1Jor un a ' 1 tales va no estan uni_ os s . l voluntad de explotar o 
' l . t empo que poi a . 

en el Ser, a mism_o I f'" . de una ¡Jolítica determma-
f. . Io o en bene IClO - l 11 en bene roo prop . . u JO ni de los mismos 101 -

da. ya no se trata m del mism? gr 11 rupo en fusión como 
· . caractenzar a g d bres. Conviene, pues, . . ·e lo por el hombre e 

"bl limitado· este arr g ' . 
1Jroceso irreversi e Y · 1. erl el marco practico 

. l se tempora Iza las relacwnes lumanas . que alcanzar y que no 
de un fin determinado que. se. ue?; 1 

. . t l u obJetivaoon · . 
sobreviVIrá como a a s r· temporalidad propra, 

"d 1 ·upo de ·me a su En este senti o, e gi . 1 velocidad con la que 
es decir, a su velocic~ad prácuc~ y b a é a por ejemplo, de una 
llega a él el po:vemr (so~~:ra aa ua~a' urgencia, es decir, que 
amenaza que defme des~e . b. etiva una rareza; la velo­
hace del tiempo una exigenoa. o J. I·zayci"ón y asunción de la 

, . d 1 es reintenor d 1 ciclad 1Jractrca e grupo "onal y re¡Jresentante e 
. h L Bon conveno "d . urgencra). Josep e' , '·cel después de Thenm or' 

IJueblo en Arras, deoa, en la cdaíi 'm render ni juzgar del 
· · · él po a co P 1 "d que nadie -m siqmera -. . e habían proc uci o 

1 teomientos que s . "ó todo los hechos y os acon bl de la temporahzao n 
con otra velocidad. Pero este pr~ ~mr: real del grupo, es de­
nos remite precisa~ente ~ 1~-~s~u~~ ~fecto, se trata de ~om· 
Cl·r a su tipo propiO de rea r a . o er1 fusión, la W1ldad ' . ·r· un OTUIJ Jrender lo que sigm ·Ica, en b" . 

1 . os institucionahzados Y de 
de los glll P 1 · ·¡ 1 "•ás adelante hablaremos est¡·nctnra es más comp eJ•' ,,.., ' · 1 te gue sn · · 1 o 

los grupos de repetición.' Es evic 1~1 disolución de la ine.rci_a sena y com 
v·t que se definen a la 'ezl por. tes"¡s pasivas de la senahdad. ,. ·c1 10r as s1n · materialidad sostem a l ' 

59 



(que el discurso le confiere ~~me~liatai?e~t:: el grup~ hace c:.to 0 aquello, etc.) como umhc_aClÓn smtettca de lo divet:so. En realidad, como hemos VIsto se trata de una relaCiÓn sintética que une a hombres con un acto y para un acto, y no de esas confusas interpenetraciones que la sociología idealista trata a veces de resucitar de una u otra manera. Sólo -y esto es lo que plantea la cuestión de inteligibilidad estructural­nuestra comprensión de la dialéctica individual nos ha hecho descubrir la síntesis como unidad unificadora de una praxis única que integra a la diversidad por el trabajo. La relación univoca de interioridad unía a la inercia como diversidad a la acción como negación unificadora de esta diversidad. He­mos visto en el grupo que la diversidad no está al nivel del agente individual, ni siquiera al nivel de las relaciones de re­ciprocidad: aparece al nivel de las síntesis; dicho de otra ma­nera, cada tercero, en tanto que es él mismo y no otro, opera la unificación de todos e indica su integración como tarea que se tiene que cumplir, por la simple actualización y por la interiorización práctica de las designaciones totalizadoras a través de las cuales tratan de alcanzar otros grupos a la reunión inerte como totalidad negada (o que se tiene que negar) . ¿Acaso no nos encontramos aquí ante un caso de posibilidad de comunicación serial? La alteridad se encontra­ría sencillamente en el nivel de las totalizaciones, y cada una sería para cada uno en él y en el Otro la del Otro. Estas cues­tiones tienen por lo menos la ventaja de precisar el problema: si hay duda sobre la inteligibilidad del grupo, no es de ningún modo por defecto (es decir, como algunos han creído, que la cuestión no consiste, ni ha consistido nunca en preguntarse cómo partículas separadas pueden constituir una totalidad) , sino jJor exceso; la dificultad proviene de que conocemos a la praxis como actividad sintética, de que hemos visto a cada tercero realizar en la acción la liquidación de la serie y la unificación de la reunión en grupo, y de que, al parecer, nos encontramos en presencia de un exceso de unificaciones. ¿Pue­de llamarse una, a esta realidad con mil centros, cuando ya se ha demostrado, en la reciprocidad, una relación con varios epicentros y que, por eso mismo, no podía unificar a sus términos? 
Pero precisamente es que el problema está mal formulado. 

60 

En efecto, no se trata ele Luscar si el grupo como. multi~lici­dad de individuos posee un estatuto inerte ele mudad, Sl los hombres que lo componen pueden ser unidos en tant~ que organismos por no sé qué aglutinación gelatinosa, o SI una "conciencia colectiva", totalidad irreductible a sus partes, se impone desde fuera a cada una y a todas como las categ~rías kantianas a la multiplicidad de las sensaciones. Hemos visto, en efecto, que la unidad del grupo era (cuando está c~ndente, ya veremos otras posibilidades) 1~ prax_is. Lo que I~os_ 1?1porta, en consecuencia, es saber en que medtda la multtphCldad ele las síntesis individuales puede fundamentar, en tanto que tal, a la comunidad de los objetivos y ele las acciones. 
Ahora bien, cuando hemos estudiado estas síntesis más arriba, hemos visto que no realizan la unidad substancial de los hombres sino la de las acciones. Cada una, en efecto, es a la vez y' en un condicionamiento :ec!proco, constituc~ón p1·áctica de la acción común y descubnmtento de esta acClÓn como ya existente. Hemos tomado al tercero en el momento en que aún está en la reunión, embarcad? ~n una accwn pa­siva y desordenada. Y, al disolver su senahdacl,_ hemos ~1sto cómo ve desaparecer el contagio original y constituye conJun­tamente sus conductas como libre actividad (dándoles un sentido) y la violencia serial como acción común, a tra~és _d_e su propia actividad (que él constituye como regla Y stg~ufi­cación de la pmxis común) . Este "descubrimiento" en realidad es un acto: primero, como hemos visto, el tercero, con ~u.s exhortaciones, las órdenes que da, etc., actúa sobre la acti~l­dad pasiva y contribuye a transformarla en l_os Otros en jJr~xz~, es decir que se hace él mismo una regla hbre para la hqm­dación en todos de la pasividad. Pero, por otra parte, sob~e la base de circunstancias dadas (particularmente de la u,mda~ negativa que significa la praxis adver~a _a través de las ~mt:s1s pasivas de lo circundante) , este mov1I?-1ento _de act~ahzaClÓn de la praxis común se produce casi al mismo tiempo en todos los terceros en tanto que tales. Es el momento en que "las órdenes, las palabras, las contraseñas circulan". 1\hora bien, en este momento -por ejemplo, en el m~~ento ya Cltado en que una reunión, dispersada por la pohCla, _se. r;agrupa contra ella y se vuelve manifestación-, la mulupl~Cldad de los individuos no por eso está transformada en umdad subs-

61 



/ 
! 

tancial. Sin embargo, ha habido reagrupamiento: algo existe 
como una totalidad. Pero esta totalidad es simplemente la 
carga de los manifestantes contra la policía. De lo que hay 
que dar cuenta es ante todo de eso. Ahora bien, es evidente 
que el paso de la fuga al reagrupamiento -en el caso en que, 
como en 1789, las reuniones son inorganizadas- no tiene como 
origen a tal o cual contraseña lanzada por tal o cual individuo. 
O, en todo caso, imp9rta poco: si la primera contraseña ha 
sido "seguida" es que en realidad la han dado todos. Pero por 
lo visto volvemos a encontrar aquí esta pluralidad de síntesis 
que parece impropia para constituir una verdadera unidad. 
Sin embargo, miramos mejor: en el momento en que se reagru­
pan los manifestantes, cada mio encuentra su praxis en el 
Otro que desemboca de la otra calle y que se une al grupo 
en formación; sólo que, en la medida en que cada uno es el 
libre origen ele su nueva conducta, la encuentra en Otro no 
como su Se1·-0tm, sino como su p1·opia libe1·tad. Aquí encon­
tramos esta reciprocidad mediada que más tarde sed la es­
tructura esencial del grupo organizado. Pero vemos desde 
ahora que ese reagrupamiento en formación, del que se acerca 
cada uno o se ve acercarse en la persona de su vecino, sirve 
de mediación entre los terceros: es decir, que es para cada uno 
un conjunto que se tiene que totalizar y un grupo que tiene 
que aumentar por su propia presencia; y por él, precisamente, 
cada uno aprehende el movimiento del tercero que se le en­
frenta como su propio movimiento y como el aumento espon­
táneo del grupo de que va a formar parte. Así mi praxis se 
me presenta a la vez como yo mismo, aquí> ahora, por el re­
sultado totalizado de ella misma en mi vecino y en mí (ac­
tuando igual y haciéndome el mismo que él, le encuentro 
en el grupo como un aumento totalizador de su fuerza, que 
a través de la totalización me determina a través del grupo 
mismo: su acción individual, que es la mía, me da una mayor 
seguridad a causa del crecimiento de todo). Ahora bien, desde 
el principio de la reagrupación, y después, durante la pelea, 
la pluralidad de las totalizaciones por los terceros no deja de 
existir; no hay más que centenares de síntesis individuales. 
Sólo que esta multiplicidad se niega en cada uno de los actos 
que la constituyen. En tanto, en efecto, que cada uno ele 
ellos constituye el todo como jn·axis común, se da él mismo 

62 

. l . o pmxis del todo en él. y en la 
como regulador, es e eCir, com cada praxis individual, aprc-
meclicla en que se reconoce en resencia en un tercero de la 
hende a cada una de el!as co~o P or' la liquidación de la 
jJraxis total. Pero al ~mmo ti~ml?o, ~mo libre cletenninación 

. 1' el el 1 produCido su jJ1 axts e 
sena I _a ' 1a, el t de cargar contra los agentes, 
dialéctiCa. Asi, . cuan o st~~o ahacen posible la existencia y la 
cumple una acCIÓn que 1 . t'empo la produce como su 

' . d 1 'U{)O' l)ero a mismo I . 
practica e gi : . , 1 'ó del grupo como pm.·as 
libre actividad practica. Asi a acCI. ,n alienación en la tota­

d e 1 él otm accwn o 
total no es ante to o .I d tanto que es libremente 
lidad, sino que es acCIÓn del t~ o en 

. ~ 1 y en cualqmer tercero. , 
ella misma, en e á detenidamente. Es 

l I)licar un poco m· s · · Es lo que 1ay que ex , é e cada t:n·axzs hbre 
· . en efecto, en qu s ' · necesano n1ostr ar, , el , ser lo (rue es smo 

. l' 'd 1 y en c¡ue no po na 
. desarrollo me IVI u a . . . . 1'· da El segundo pun-. d IltiphCidacl tota Iza . 
como p1·~xts e una I~rn . ·em )lo: solo o con algunos 
to es fáCil de determ~nai con un fl br}a ni siquiera intentado 
compañeros, ese ma.n~fest~nte :e~~e or ue la imposibilidad 
la lucha con la poh~Ia. Sn~pl': 'ta ~n fos hechos. Es, pues, 
de este intento habna esta o. mscn ' misma como colectiva, 

el e se determma en SI 
una con ucta qu . . ll ada a cabo sino por una 
es de.cir: :omo no. pu~h.~1d~ s~~lo e~ue esta multiplicidad .la 
muluphCidad ele mclivi uo . b . f ma de medio es deCir, 

rimera vez aJO or ' 1 encontramos por p . . . . el Habíamos visto que a 
como multiplicidad remtenouzaf.a: . Pero también sabía­

'd d era peso e ICienCia. masa por su canti a , ' t to que tal produce , f' . . ele las masas en an 
mos que la e ICienci~ ue rocluce necesariamente 
el efecto otm, es. deCir, ~1 efect~l ~ampo ráctico. Aquí, por 
la materialidad mo~g~mca en bl fa l~cha en tanto que 

· 1 individuo enta a m ·, 
1 el con trano, e 1 . 1' . d el está ya en su acCIOI 

múltiple, es decir, que la mu tipl~bCI·eaj'J1·axis. No se lanza al 
d . . te rado ¡)or una I I 1'1 e 

como me lO m g. . 1009 sino como una I )r 
ataque ni como mslad.o mleco:ao el he~ho de seT, aquí Y en 
utilización del poder que .. l el 1 número cien. La cantidad, 
todas partes, la fuen.a mate?ta el e. omo elemento en cada 
como estructura del acto -es_ eCir, e sino una forma ele­
uno de la decisión del tercew- no des 1 posee entera como 
mental del armamento. Todo el m~m o u~a pistola (es decir, 
todo el mundo puede poseer ~ma. pica t~empo cada uno la ve 
la. pica o la pistola) . Pero a mismo ' 

63 



alrededor de él, se encuentra en él de la misma manera que 
varios soldados se pueden encontrar al mismo tiempo en una 
m;íc¡uina de guerra y maniob:arla juntos. S~rá, por ejemplo, 
tHkmiÍs de su propia garantia, su protecCIÓn (o, en otras 
circunstancias, un elemento negativo; nos separamos, nos di­
\'idimos; pero veremos esto más lejos). En este sentido, no 
aparece la cantidad en este tercero y en los otros como otro-ser) 
sino como esta realidad interiorizacla que centuplica la efi­
cacia individual (no dando al tercero una fuerza centuplicada, 
sino, por ejemplo, permitiéndole que desintegre al grupo acl­
\Trso combatiendo contra uno ele los individuos que lo com­
ponen en lugar de sufrir perdido su acción indivisa) . En 
realidad, la suma, en lugar ele ser la simple adición inerte 
de las unidades, se vuelve un acto sintético para cada uno; 
cada uno se une al grupo para que sea más numeroso, y así 
el crecimiento del grupo se vuelve la pníctica ele cada uno. 
La otra cuestión encuentra en seguida su contestación: la libre 
jJraxis totalizadora se hace condicionar real y prácticamente 
por la totalización que acaba ele efectuar. Es su racionalidad 
dialéctica la que le ha descubierto en la totalización la ame­
naza como unidad negativa del grupo y de ella misma como 
totalizada por el enemigo; es ella también la que transfor­
mando la totalidad pasiva ele las futuras víctimas ele la re­
presión en totalización activa de la resistencia se ha modifi­
cado por el grupo y en él con una estructura práctica de 
multiplicidad interiorizada. Por su praxis y en ella, el tercero 
afirma en el grupo la indistinción del acto individual y del 
acto comün. Decíamos antes que la serie no est<Í en ninguna 
parte, que siempre está en otro lugar; el grupo, por el con­
n·ario, siempre está aqul, y en la medida en que sabemos que 
también está en otro lugar, constituye este en-otro-lugar como 
el mismo aquí. Su circularidad hay que comprenderla en ese 
sentido: la ele la serie es circularidad ele fuga, clesestructura a 
cada aquí-ahora descalificándole por los O tras aquí-ahora; la 
del grupo llega ele todas partes en este aquí-ahora para cons­
tituirle como el mismo que en todas partes al mismo tiempo 
que como libre actividad real. Mi praxis es en ella misma 
praxis del grupo totalizado aquí por mí en tanto que cada 
otro yo-mismo la totaliza en otro aquí, el mismo, en el curso 
del desarrollo de su libre ubicuidad. Aquí aparece el primer 

64 

"nosotros" que es pníctico y no substancial, como libre ubicui­
dad del yo en tanto que multiplicidad interiorizacla. No es 
que sea yo en el Otro: es que en la jJraxis no h~y Otro, hay 
varios yo-mismo. El libre desarrollo de una jJraxzs, en efec~o, 
sólo puede ser total o totalmente alienado. Así la unidad sm­
tética del grupo es en cada uno la libertad como libre desarro­
llo sintético del acto comün; para los manifestantes que luchan 
con la policía, es la batalla (no para Stenclhal, oficial ele in­
tendencia, o para Fabrice, simple testigo, en tanto que siempre 
está en atTo lugaT y que su en-otro-lugar es su unidad) , sino 
en tanto que es en todas partes la mi~ma. y que cada uno ~e 
hace en ella el mismo que todo, es cleor lzbertad que se obJe­
tiva. M<l.s tarde, en el grupo enfriado, permanente, cuyos miem­
bros est{m crónicamente en la separación, la lucha sigue sien­
do aún la unidad, la sola unidad en tanto que práctica, pero 
la libertad puede encontrar aquí un carácter imperativo, en 
tanto que es la ele todos en cada uno. Es que, como veremos, 
es a la vez la misma y ya, en tanto que tal, está afectada. ele 
alteridad. Pero en la pmxis espontánea del grupo en fusiÓn, 
la libre actividad se realiza por cada uno como única (suya) , 
múltiple (multiplicidad interiorizada y fuerza realizada en el 
Tesultado individual como resultado múltiple) y total (como 
objetivación total en curso). Queda claro que no se trata aquí 
ni de cooperación ni de solidaridad ni ele ningu~a de las fue~­
zas ele organización racional que se fundamentaran en e~ta pn­
mera comunidad. La estructura original del grupo proviene ele 
que la libre jJmxis individual puede objetivarse por. cada un~, 
a través ele la circunstancia totalizadora y en la mudad totali­
zada, como libre jJraxis común. La batalla e:z curso_ es, para 
cada uno, una reciprocidad absoluta en el obJeto y vzsta en el 
objeto entre el grupo, como multiplicidad reinteriorizada gra­
cias al tercero regulador, en tanto que al individ_uo le permit: 
tal iniciativa y el individuo en tanto que su pmxzs como prax1s 
total y reguladora aquí (como siendo toda la batalla) per­
mite a la totalidad en cada uno y a cada uno como. hbre 
totalidad objetivarse en el objetivo comú:n. Este objetivo n~­
turalmente se descubre en el camino (en efecto, sólo exami­
namos el caso del grupo en fusión) según las posibilidades 
que se ofrecen. Pero está descubierto en su desarrollo en t.a~t? 
que cualquiera, como tercero regulador, descubre la posilJih-

65 



,dad co~ún en lo particular. La calle, el pequeí'ío muro se 
descubnrán a cada uno o a tal o a tal otro y 11 
tod f . . . por e os a 

os cor:w .r: ugw provlSlonal: significarlo es hacer el grupo. 
E.l que s1gmflca era el grupo, ya que ha visto lo posible con 
o~?s comune~, pero ha !~echo. ~l grupo. (ha forzado su integra­
CIOI_I, ha. evitado su d1sperswn) deszgnando. Sólo que esta 
~esignaCión, ~~a la supera cada uno: ya no se trata de un po­
sible . (actualizado por una designación cualquiera pero ya 
matenalmente ¡)resente en la estructtii'a ele 1 · 1 , . , o Circunc ante 
comun) , smo _que cuando los otros terceros se· dan cuenta de 
q~e el peque~10 mu,ro era un refugio posible, están ya agru­
pandose detras .d~ el; el terce:o soberano que designa Jibre­
fl_lent: no se chstmgue -prec~samente porque es su propia 
hbert<~d en cada uno- de un s1m¡)le ¡)oste indicaclo1- que t. · T ·ó , . . 1ene 
una . s.Ig~I Ic.ao. ,n practico-1~1erte que debe superar por la 
~ra~z~. ~~efu/?1emonos detras de ese muro", es hacerse libre 
sigmflcacwn hbremente superada en todas partes y aquí mis­
mo, ya q~e para el tercero mismo que indica, indicar y correr 
son la misma cosa. Hay que señalar aquí que en u d á · 1 · ' n caso e 
p m:o, a simple carrera del Otro me revela mi acto en el 
medw del Otro y que la fuga para esconderse detrás del muro 
se r~vela como una propagación contagiosa. y además, en la 
medida en que el g~·upo se está constituyendo por liquidación 
en todos ~e lo senal, allí donde la serialidad se mantiene 
puede servir a la acción común caricaturiz<índola, con simple~ 
pamc~s _locales .. Lo que de una manera general distingue a 
l~ acti~Idad senal, que -aunque sea contra-finalizada a­
Siva- tiene su razón teleológica, de la praxis de grupo, eJ e~te 
c~so Y donde tenga lugar, no es la libertad de la praxis indi­
VId~al, ya que ta~1to el contagio del pánico como el asalto 
deliberado s~ reahzan por la praxis de cada uno; es que en 
un .caso la hberta~ ~o se opone sino para descubrir su alie­
naCión en una actividad pasiva de impotencia (me descubro 
en el Otro como acosado l)Or cazadores y la al·e ·ó , , I naCI n se 
completa transformandose y ¡)asando del clescubr· · t d 
l · ¡ el 1 .. , Imien o e 
a neces1c a a a sumiswn por el otro al reino de lo necesario) 

y que en el_ otro caso, en el grupo en curso de constitución, 
el Jef~ soy s.wmpre yo, no_ hay otros, soy soberano y de'Scubm 
en rnt jJraxt.s las contrasenas que vienen de los otros terceros. 
Cuando se mterroga a los manifestantes sobre el origen de 

66 

tal o cual jJraxis común (en el caso en que la acción era 
"salvaje", o, simplemente, en el caso en que tuvo lugar a 
escala local y sin ser prevista) , es frecuente que no puedan 
decidir si alguno (lo que querría decir cualquiera) ha hecho 
un signo jJráctico para orientar a la actividad común, o si, 
como todos dicen, en suma: "Lo hemos hecho porque se im­
ponía, porque no se podía hacer otra cosa", etc. Tienen -so­
bre todo si son interrogados en un proceso por jueces hostiles­
una neta conciencia activa de su solidaridad con cualquiera 
de los manifestantes; en efecto, si alguno ha gritado el pri­
mero, cargado el primero, disparado el primero, etc., nunca 
dinín su nombre, y si se los muestra, dirán -y es una jJmxis 
activa de grupo combatiente- que no saben, que todos son 
responsables. Así pues, en este primer estadio el jefe no existe, 
o, si se prefiere, la situación puede hacer accidentalmente· que 
un solo te1·cero haya designado, significado, esbozado el prin­
cipio de al acción; después, por tal o cual razón, igualmente 
debida a las circunstancias de la lucha, ya no ha tenido müs 
significación común, los desarrollos de la pelea obligaban a 
cada individuo o a cada grupúsculo a adaptarse a la praxis 
del enemigo sin poder regularse con las otras partes del grupo 
original, aunque combatiendo siempre cada uno como lib1·e 
totalización por el acto de la manifestación. Pero es notable 
también que el manifestante no se refiera al grupo, cuando 
se le interroga, como a una síntesis transcendente o como a 
una cualidad singular en el acto de cada uno. Ya conteste con 
hostilidad a los representantes de un gobierno de opresión, o 
ya restablezca los hechos para ellos mismos, interpreta el acto 
como libre desarrollo, los objetivos y los medios como libres 
evidencias prácticas.· Es decir, precisamente, que muestra la 
situación descubriéndose a la praxis como hace ella en la sim­
jJle actividad individual; simplemente, los relatos (y la apa­
rición de los peligros que designan por sí mismos s~ts s_itua­
ciones u objetivos que producen sus peligros y su fmahdad, 
tales y como cada uno nos los describe en su testimonio) su­
ponen necesariamente que cada participante fuese la misma 
jJmxis como totalización aquí del libre desarrollo común a 
través y por la libre totalización del campo pr;íctico por una 
jJ1·axis individual. Así, a diferencia de la. dispersión como se­
rialidad, en esta fuga -que se proyecta ya oscuramente como 

67 



medio de reagrupamiento- cada tmo es el agente soberano 
aquí, en tanto que es c~:nuún, y produce como evidencia -su­
pcdndolos- o como hbres opoones sobre los medios y los 
fines, las significacim1es comunes que le llegan ele todas par­
tes. Claro que en la pelea misma, la actividad ofensiva o 
tlcfcmiva puede suprmer ciertos intentos de diferenciación 
que constituyen una estructura ele alteridad (los unos, los 
otros). Pero siendo medio, esta alteridad . (los unos asaltan a 
los soldados o a los policías por la calle de detrás, los otros 
cargan ante ellos) se j;roduce en el libre desarrollo de la 
jJraxis como invento. Desde luego que se trata para cada uno 
ele la reinteriorización ele un dato (en verdad este "elato" es 
simplemente el estatuto anterior de serialiclad) . Pero precisa­
mente por eso est<Í subordinado a la unidad común de la 
praxis y cada "mismo" se hace otro, aquí y allá, en tanto que 
e~ el _mismo en todas partes (es decir, en tanto que la orga­
n_IZaoón ~le'?ental y espontánea se encuentra meclio-produ­
ocla, mecho-unpuesta a todos los terceros por las circunstan­
cias objetivas y la táctica del adversario) . De la misma manera, 
el número interiorizado se mantiene como cantidad; pero en 
tanto que condiciona (como medio) al desarrollo de la ac­
ción, esta cantidad sin partes se presenta en cada uno como 
intensidad, es decir, como el mismo grado de poder (en todos 
los terceros) contra el enemigo. En este sentido, la relación 
con el vecino es a la vez la intercambiabilidad y la unicidad 
(ele mí y de él) como siendo presencia absoluta de toda la 

praxis en tod~s p~rtes: cada uno es 1009 en tanto que cada 
uno se hace czen libremente. En el caso m<Ís simple metodoló­
gicamente (que es el de la victoria, por ejemplo en la toma 
de la Bastilla), la unidad del resultado producido (como 
e? el caso ele la praxis _individual) se vuelve la realidad obje­
tiVa del grupo, es clec1r, su ser, en tanto que no se puede 
producir sino en la materialidad inerte. Podrá decirse que el 
resulta~o no siem~re es i?erte, pero es simplemente porque 
se considera a lo morgámco como un estatuto determinado 
que define a una determinada especie ele materialidad, y no, 
c?t?o es debido, por una condición que, en circunstancias cle­
hmclas, caracterice a cualquier tipo ele existentes materiales. 
Por. ej_emplo, si los prisioneros hechos por la multitud, el H 
ele Julio, son un resultado material e inorgánico ele la acción 

68 

común, es que representan la objetivación de la victori~~ po­
pular como destrucción de un grupo de combate orgamzac~o 
y como su reemplazo por una multiplicidad de impotefoloa 
(por la cantidad reexteriorizacla como sola relación posible 
entre los cautivos) . Desde luego que el resultado -como gru­
po objetivado en su práctica- es en él mismo susceptible el~ 
alienación. Este problema tiene que ser estudiado muy parti­
cularmente y volveremos sobre él. Pero esta alienación -:nm­
que sea una nueva experiencia de la _nece~ida~l- no aparece 
forzosamente en el momento ele la v1ctona; mcluso tal vez 
no se constituya sino mucho más tarde, a través ele mil cir­
cunstancias y mil prácticas diversas. En esto, por lo demás, 
la pdtctica colectiva se une con la práctica individual: cada 
uno puede descubrir en el ins_ta.nte o m<ís tar.cle su alie_nación 
como necesidad, según sus actlv1clacles y las orcunstanoas. De 
todas formas, hemos visto que esta alienación se transparenta 
en cada momento de la vida cotidiana, en tanto, por eJemplo, 
que cada intento del explotado para escapar a su condición 
(a título individual) realiza inflexiblemente s~1 ser-de-clase 
en la objetividad. La acción del grupo es necesanamente nue­
va, en tanto que el grupo es una realidad ,nueva y _su resultado 
es una novedad absoluta. El pueblo tomo la Bastzlla. Es~e ~~­
cho común no puede ser interpretado por medio de s1gm~1-
caciones que precisamente acaba ele derribar. Por eso la alie­
nación -si tiene que tener lugar- se descubre en general 
mucho más tarde y a través de las impugnaciones. El mo_mento 
de la victoria se le cla así al grupo vencedor -salvo orcuns­
tancias excepcionales- como pura objetivación de _la liber.tacl 
en tanto que praxis; y su carúctcr ele 1~oveclacl_ Irreductible 
refleja en el grupo la noveclacl de su acoón. Y sm eluda ~ue 
cada uno ve la objetivación como el resultado ele su libre 
praxis, en tanto que es el toclo desarrollánc~ose aquí por una 
libre acción individual; pero llama la atenoón que e.sta apre­
hensión por cada uno de la objetividad total se realice_ en_ el 
medio ele los terceros, como conducta comím. La actualizaCIÓn 
real de la victoria popular es el incesante desfile del pu~blo 
parisiense por los pasillos, las salas y las e~caleras ele la Bastilla. 
Los individuos aislados (por ejemplo el burgués armado 9-u~ 
monta guardia durante la noche) ya no encuentran la obJ~ti­
vación común sino como significación abstracta y su exaltaciÓn 

69 



-si la sienten en la soledad- es ui1 ejerocw espiritual más 
que una manera de vivir la victoria (por lo demás -como 
sabemos por testimonios contemporáneos-, lo que dominaba 
a los centinelas burgueses era el miedo. Absorbido por una 
cosa t?·abajada de dimensiones demasiado vastas, el acto co­
mún los superaba, los aplastaba, y se manifestaba -sin razón­
con sus contra-finalidades, tal vez inclusive, ilusoriamente, 
como alienación. Ante la ausencia de todos, se volvía el Acto 
Otro, que tal vez había de engendrar catástrofes, una repre­
sión despiadada, etc.). En una palabra, el objeto total en 
tanto que la victoria a{m está viva, no se le aparece a nin­
guno sino a través de una práctica total, es decir, en tanto 
que cada uno est<Í con todos y que realiza aquí la presencia 
en acto de esta totalidad. Entonces su materialidad inorgánica, 
como primera alteración de la jJraxú objetiva, queda disimu­
lada provisionalmente; en la medida en que cada visitador 
popular del castillo conquistado interioriza a la multiplicidad 
en su simple "paseo en común", es la unidad sintética del 
objeto como organización práctica que se descubre y la plu­
ralidad de inercia queda, en ese objeto, sometida a la unidad. 
La unidad del grupo en parte había llegado a la reunión a 
partir del objeto enemigo que le designaba como la unidad 
de un proceso de aniquilación (en tanto que una jJ?·axis de 
grupo actualizaba esta amenaza) ; ahora la acción com{m de 
cada uno en el medio de todos manifiesta la victoria produ­
ciendo la unidad total del objeto enemigo y, reducido a la 
impotencia lo que, según un determinado punto de vista, ya 
sólo es un castillo histórico -es decir, una ruina-, se pro­
duce por el grupo como hostilidad domada y encadenada, 
aunque amenazadora aún. 

Esto es, la multiplicidad de las síntesis no se puede de­
finir en el grupo jJnlctico (y en fusión) como la inerte coexis­
tencia de procesos idénticos y unidos por simples relaciones 
ele exterioridad. Y tampoco como una unión serial de alte­
ridad que una a las síntesis en tanto que otras. Existe, sin 
embargo, ya que cada individuo actúa y desarrolla su acción 
a partir de las circunstancias que le condicionan. Y también 
es verdad que no hay unidad sintética de la multiplicidad de 
las totalizaciones en el sentido en que, en la transcendencia, 
una hipersíntesis se haría síntesis de las síntesis. Lo que en 

70 

realidad se produce es que la unidad d:l to~o,. en el ir~terior 
de cada síntesis en acto, es su lazo de mtenondad reCiproca 
con toda otra síntesis del mismo grupo, en tanto que es 
también la interioridad de esta otra síntesis. En u?a palabra, 
la unidad es unificación del interior de la plural~dad de las 
totalizaciones es desde el interior desde donde mega a es.ta 
pluralidad c~mo coexistencia de actos distinto~ Y. donde afir­
ma la existencia de la actividad colectiva como umca. Desde _el 
interior: desde el interior ele cada síntesis en t<~nto. que se afir­
ma cada una aquí en la libertad como la totahzaCJÓn en c~rso 
y constituye prácticamente todas las otras c.OI?-o ella m~sma 
(ya sea poniéndose como regula~ ora, ya r~;Ibiendo_ s.u 1 egla 

de un tercero cualquiera, es decir, produCJendola hl~rem.:n~~ 
aquí como la misma y la única) . Y por otra parte la. mteuon­
zación de la unidad práctica supone, como hemos .v,Isto, la ,de 
la multiplicidad que se vuelve medio de _la acezan c~m.un, 
luego medio de unificación con la perspectiva. de. l_a ObJetiva­
ción total. Esta reinteriorización de la multiphcid~d como 
pasaje de la cantidad discontinua a la in_tensidad, ti~~e. por 
resultado disolver la canlidad como _rel~ciÓn ~e exte~wnda~ 
entre elementos discretos (entre totahzacwnes smgul~res) · Se 

1 ("son cien, se¡- mil, tanto para el grupo como para e enemig? .. 
demasiados, m<ís vale dejarles pasar", etc.) es una po.sJbJh_dad 
de contarse o de ser contado que se vuelve en segmda _hbre 
unidad-medio. Así, en tanto que reabsorbe en sí a la canti~ad, 
el grupo es multiplicidad no c_ua~tificable; lo q~e .n~ ql_ner~ 
decir que su cantidad sea supnmida como matenal.Idad mor 
gánica sino que debe ser aprehendida en él como mstrumen­
~alidacÍ. Y, claro est<Í, esto vale también para todas las carac­
terísticas de las masas (peso, etc.) en tanto q~1e ~n el _com.l?a~~ 
elemental que consideramos, todos son, e~terw.nd~~, I~lteuou­
zada y controlada. Aquí, las caractenstic~s ~no~gaJ.ucas del 
grupo son medios de actuar en -~1 ca.mpo practi;o-mei te,. com~ 
el organismo práctico en ~u accwn smgular, ~ctua <;o~o fuen~a 
transformadora de energia en el campo fls1co-qunmco de 
exterioridad (es decir, en tanto qu~ util_iz~ y controla .a su 
ser-en-exterioridad como estructura morgamca que supe1 an Y 
conservan las estructuras orgánicas) . 

Ahora bien, está claro que la inteligibilidad de esta nueva 
estructura (y que en un principio puede sorprender) , es de-

71 



cir, de la unidad como ubicuidad interior en cada síntesis y 
en todas, descansa enteramente sobre las dos características 
siguientes: esta ubicuidad es práctica, no es la ele un ser o ele 
1111 estado, sino ele un acto en curso; esta ubicuidad no puede 
coricebirse sino como ubicuidad ele la libertad poniéndose 
como tal. Ya he insistido sobre la primera característica: si 
se tratase de poner a la unidad del grupo en su substancia, 
todo lo que acabamos ele decir sería pura logomaquia o puro 
sofisma, porque la unidad substancial ele una totalidad no se 
encueutra en cada parte sino en la medida en que el todo es 
distinto ele cada una y se produce como totalización transcen­
dente ele todas. Pero como se trata ele una praxis, hay que 
comprender, por el contrario, que todas las determinaciones 
sintéticas que describimos crean realmente la acción común 
en tanto que cada uha la hace existir en ella misma y en 
todas partes (por ejemplo, la contraseña surgida ele cualquier 
boca y ejecutada por cien brazos es proceso real ele totaliza­
ción) ; además, esta acción común encuentra su ser substancial 
por venir fuera de ella en el objetivo común (que es la de­
signación primera del grupo por el enemigo en tanto que el 
grupo se constituye como negación ele esta negación) ; y se 
objetiva común por la realización común del objetivo que a 
su vez y por él mismo (fuera de ella) ya se ha constituido 
como común. Por ejemplo, la fuga del adversario es común en 
sí misma (y no sólo como producida por el esfuerzo común) 
en la medida en que la práctica común del enemigo aparece 
como invertida pero aún común; y los prisioneros, como 
destrucción ele una unidad amenazadora, reducida a la mul­
tiplicidad pasiva, no tienen sentido sino por esa remisión al 
sentido anterior (a la praxis negativa y común que se ha cles­
truíclo) . Pero la característica esencial del grupo en fusión 
es la brusca resurrección de la libertad. No es que haya dejado 
nunca de ser la condición misma del acto y la ocultación que 
disimula a la alienación, pero hemos visto que, en el campo 
práctico-inerte, se ha vuelto el modo sobre el cual el hoii.1bre 
alienado tiene que vivir su condena a perpetuidad, y, final­
mente, la única manera que tiene ele descubrir la necesidad 
de .sus alienaciones y sus impotencias. La explosión ele la re­
belión como liquidación ele un colectivo no tiene directamente 
sus fuentes en la alienación descubierta por la libertad ni en 

72 

la libertad sufrida como impotencia: es necesario que haya una 
coincidencia ele circunstancias históricas, un cambio fechado 
en la situación, un peligro de muerte, la violencia. Los teje­
dores de Lyon no se unen contm la alienación y la exjJlota­
ción: luchan para impedir la degradación constante de los 
salarios, es decir, en suma, por el retorno al statu qua (aun­
que naturalmente su práctica misma impida este retorno en 
cualquier circunstancia. Después de la rebelión, la sociedad 
ya no es la misma, la· historia del proletariado francés substi­
tuye a su prehistoria) . Pero la libertad, contra el peligro co­
mún, se arranca de la alienación y se afirma como eficacia co­
mún. Ahora bien, es precisamente esa característica ele liber­
tad la que hace que nazca en cada tercero la aprehensión del 
Otro (del antiguo Otro) como el mismo: la libertad es a la 
vez mi singularidad y mi ubicuidad. En el Otro, que actúa 
conmigo, mi libertad no se puede reconocer sino como la mis­
ma, es decir, como singularidad y ubicuidad. Es ella, pues, 
como estructura dialéctica de la acción, la que le prohibe al 
tercero que se deje determinar por los terceros como Otros; 
en verdad, en el ejemplo elegido ele la fuga y del reagrupa­
miento, la libertad disolvía a la alteridad poniéndose por 
medio ele una primera síntesis, en el tercero y en todos, al 
mismo tiempo, como transformación de la actividad pasiva en 
acción libremente orientada hacia un objetivo común. Y la 
totalidad como jJraxis venía a mi libertad por la totalización 
de todos (es decir, por la transformación ele la reunión en 
grupo unificado por la acción) : así mi misma acción toma~a 
su dimensión de multiplicidad interiorizada por la presencié~ 
ele las libres acciones ele que se hacía reguladora. Pero st 
esta interiorización de lo inorgánico no reintroducía a la alte­
ridad en el agente con la forma de una determinada inercia 
ele la totalidad, ele una distancia infinitesimal entre la tota­
lidad práctica y la praxis individual, era precisamente porque 
esta interiorización no era sino un instrumento elegido por 
mi libre acción en tanto que estaba elegido en todas partes 
por la libre praxis de todos. Así, la praxis común como tota­
lización y lucha contra una praxis COJllÚn del enemigo ~e 
realiza en cada uno como libre eficacia nueva de su jJraxzs, 
como libre intensificación de su esfuerzo; cada libertad se 
crea lateralmente totalización de todas las libertades y la tata-

73 



l~zación .le llega por las otras como dimensión lateral de su 
smgulanclad en tanto que es en ellos libremente singular. No 
se trata en absoluto de una transformación radical de la li­
bertad com.o .Praxis in.dividual, ya que el estatuto de esta li­
b.ertad es ~Ivn· la totahdad misma del grupo como una dimen­
SIÓn pr~ctica que se tiene que realizar por su singularidad y 
en st~ smguland~d. Pero verdad es que se trata de una nueva 
relaciÓn de_ las hberta.des, ya que las libertades se reconocen 
como la, m1sma en ca.da totalización del grupo. Esta relación, 
más alla ele las relacwnes ternarias ele la reciprocidad y del 
tercero, es un reconocimiento recíproco ele los terceros en 
tanto gue e_stá mediada por la totalización en curso ele todas 
l~s rec_Ipro;I?acles; y este reconocimiento no es ni contempla­
:Ivo ,m esta.tico; s.ólo es el me?io requ~riclo por una urgencia 
c?mun. P?I esa Iazón, la acción comun no presenta cliferen­
c~as esenoales con la acción individual en el nivel elemental, 
smo en sus resultados, que evidentemente son más amplios 
por_ 1? men~s en sus aspectos prácticos. Una misma libertad 
u~chvidual, mflad~ por una multiplicidad totalizadora, sur­
gie~clo en cual.qmer lugar, idéntica, en una pluralidad en 
acCI~I~ regula siempre desde aquí, desde el centm, donde se 
mamheste, a una. primer~ utili~ac~ón ele lo múltiple y de su 
fu~rza, a una pnmera dlferenoaoón ele las funciones. y la 
u.mcla~ ele esta libertad bajo la multiplicidad giratoria ele las 
smtesis. es ella misma, y fundamentalmente la relación de 
una m11dad ~egativa ele todos (totalización de aniquilamiento 
por el ;nenllf?O) con la negación de esta negación en tanto 
que esta suscttada como totalizadora y que se produce- libre­
mente sobre esta base. 

Claro que esta descripción teórica nunca se aplica ente­
ra~ente; no es verdad que l~ libertad, que surge por todas 
pa1 tes y en todas partes la misma, enseíi.e el proyecto común 
por todos ~ cada uno, y por cada uno a todos. Hay conflictos 
en la medida en que la liquidación ele la serialiclad es un 
proceso temporal que se enc~entra aquí con retraso y allá con 
adelanto; los restos ele al tendad son las libertades, en tanto 
que totalizadoras, ~n peligro ele serialiclad. El grupo tiene 
que actuar sobre SI para apresurar esas liquidaciones: vol­
verse sobre _la acción común interna. Además, hemos supuesto 
por comochdad que los individuos que le componen son 

74 

homogéneos, o, lo que es lo mismo, les hemos considerado 
únicamente según el punto ele vista de la amenaza que pesa 
sobre ellos. En realidad, cada uno viene al grupo con un 
jJasivo (es decir, con un condicionamiento complejo que le 
singulariza en su materialidad) ; y este pasivo -en el ·que 
hay que hacer entrar a las determinaciones biológicas como 
las determinaciones sociales- contribuye a crear, fuera de la 
serialidad, una histeresis que puede suscitar una serie nueva. 
Por esas razones y por otras más, el esquema teórico que hemos 
indicado no se aplica en la realidad: hay retrasados, opuestos, 
órdenes y contraórdenes, conflictos, jefes provisionales que son 
rápidamente reabsorbidos en beneficio ele otros jefes. Pero lo 
esencial se mantiene, a través ele esta vida de grupo en fusión 
(que ele hecho sólo es su lucha contra la muerte por pasiva­
ción) ; si el grupo tiene que constituirse realmente por una 
jJmxis eficaz, liquidará en él a las altericlacles, eliminará a 
los retrasados o a los opuestos; esto significa que la libertad 
común se hará en cada uno contm ellos hasta que por fin 
las órdenes que circulan sean. realmente la orden que cada 
uno se da en él mismo y en todos, hasta que la homogeneidad 
de la cólera, del valor, ele la decisión ele luchar hasta el fin, 
manifestándose en todas partes, tranquilice a cada manifes­
tante, le enseñe que el peligro ele derrota o de cobardía ya no 
va a crear allá, como inquietud, la posibilidad de un en-otro 
-lugar y le constituya por todas partes como realidad práctica 
del grupo aquí. El fondo estú ahí: dependo cl.e todos, pero 
estoy asegurado contra esta dependencia por la libertad como 
reconocimiento práctico: luchar{m mi combate, con mi en­
carnizamiento; allá sólo es un aquí: "allá" ya no estoy m;í.s 
en peligro que lo que están aquí: no esjJero nada ele ellos 
(alteridad), ya que cada uno da todo aquí y "all<í"; así mi 
propia acción -incluso cuando las condiciones ele la lu~ha no 
me permiten verlas- es reguladora de la SU)'a; es la libertad 
práctica en mí la que se 'da en ellos sus límites; así, llevando 
el encarnizamiento hasta el extremo, produzco por todas par­
tes este encarnizamiento 1• 

1 En realidad, hay sorpresas mol:stas, desbandadas, derrotas. ~s 
que consideramos el grupo, por ahora, sm tener en cuenta a la jJI'axzs 
enemiga (si el grupo adverso decide que toda_ su fuerza pese en un punto 
particular, rompe desde fuera la homogenetdad del grupo) . Pero esto, 

75 



La inteligibilidad del grupo en fusión descansa, pues, 
sobre el complejo conjunto de una designación negativa de su 
comuiJidad reactualizada en la negación ele esta negación, es 
decir, en la libre constitución de la praxis individual en pmxis 
común. En este nivel existen conductas ele grupo y pensa­
mientos de grupo en tanto que la pmxis común se da sus 
propias luces, y esos pensamientos pr<l.cticos tienen como es­
tructura fundamental descubrir el mundo como nueva realidad 
a través de la negación de la imposibilidad ele ser hombre. 
Poco importa, en efecto, que el origen del agrupamiento haya 
sido el Terror: cada praxis se constituye como abertura prac­
ticada en el porvenir, afirma soberanamt;nte su propia posibi­
lidad -por la sola aparición ele la empresa misma-, es decir, 
que hace del éxito una estructura ele libertad pníctica. Como 
la libertad ele rebelión se reconstituye como violencia común 
ejercida contra la necesidad pníctico-inerte, su objetivación 
futura se produce para ella como libre violencia hecha por 
los hombres a la desgracia y a la imposibilidad ele vivir. Esta 
estructura del proyecto común -que proviene ele su carácter 
sintético- no decide ele hecho, o no lo decide únicamente 2, la 
salida real. Pero es ella la que nos hace inteligibles las com­
plejas disposiciones que se encuentran entre los manifestantes, 
durante las jornadas insurreccionales ele la Revolución fran­
cesa. En particular, la superación del Terror hacia la Espe­
ranza y. la doble_ estructura ele sob_eranía y ele violencia que 
caractenza a la hbertacl como prax~s común. En efecto, es no 
sólo práctica ele violencia defensiva contra las violencias del 
enemigo, sino que, en tanto que soberanía, ~s violencia contm 
la necesidad, es decir, violencia contra el campo pníctico-inerte 
en tanto que está constituíclo por Cosas-destinos y hombres 
sojuzgados. Así como la experiencia, en ese campo ele la alte­
ración, muestra la necesidad como límite imperativo impo-

provisionalmente, no nos interesa: en efecto, el grupo no es una realidad 
metafísica, sino una determinada relación práctica de los hombres con 
un objetivo y entre ellos. Si causan la dispersión unas circunstancias de­
terminadas de !a lucha, Y. si a ésta no le sigue el reagrupamiento, el grupo 
muere, el pámco contagwso restablece el dominio de lo práctico-inerte, 
y nada más. 

2 La decide en la medida en que suscita la inflexibilidad en los 
combatientes. Pero todo depende del resto y la inflexibilidad les puede 
conducir simplemente a la exterminación. 

76 

niénclose desde dentro a la libertad (en tanto que est<Í robada 
por el exterior) ; así, la vuelta del movimiento práctico y su 
reaparición como negación de la necesidad se constituyen co­
mo destino violento ele la necesidad misma, en tanto que se 
produce para el hombre a través de los hombres y ele las co­
sas. Pero al mismo tiempo, esta violencia, siempre dispuesta 
a ejercerse contra las vueltas de inercia en el interior del 
grupo, se disuelve en la pura soberanía unánime en tanto 
que la libertad soberana siempre est<Í aqul y ahom por los 
miembros activos del grupo. Sólo que, como la violencia está 
perpetuamente en curso, contra el enemigo ele fuera, contra la 
insidiosa alteridad de dentro, el comportamiento del revolu­
cionario, el 14 de julio o el 10 de agosto, es en apariencia 
contradictorio: no sólo lucha por la libertad (es decir, por la 
realización pr<lctica ele un objetivo concreto) , sino que realiza 
en él la libertad soberana como unidad y ubicuidad; sin em­
bargo, al mismo tiempo, le hace violencia al enemigo ( lo que 
en realidad sólo es contra-violencia) y usa de una perpetua 
violencia pam ?"eoTganizarse, yendo hasta a matar a a~gt~nos 

de sus propios miembros. En realidad no hay contrad1co?n: 
esta libertad común tiene su violencia no sólo por la negaciÓn 
violenta que la ha suscitado, sino también por el reino ele la 
necesidad que ha superado, aunque conservado en ell~·) que 
amenaza continuamente con renacer como una petnhcaoón 
disimulada, es decir, como una recaída en la inercia de lo pa­
recido. La libertad como soberanía ele la praxis individual no 
es violencia, sino simple reorganización dialéctica de lo cir­
cundante; la libertad como alienación descubierta se vuelve 
estructura ele su propia imposibilidad en forma ele necesidad; 
en fin, la necesidad como libertad encadenada y encadenán­
dose en la pasividad se vuelve la calificación ele la negación 
práctica que la supera en tanto que ésta tiene. que aplastar 
en ella a una dimensión ele la libertad; esta hbertad como 
aplastamiento despiadado de las libertades sepultadas en la 
necesidad pd.ctico-inerte (y que se agotan, esclavas~ d!tnclole 
su movimiento ele fuga infinita) se consti,tuye a prwn como 
violencia. Sólo hay contradicción dialéctica en estas caracte­
rísticas tan frecuentemente opuestas -por los autores reaccio­
narios-, Esperanza y Terror, Libertad soberana en cada uno 
y Violencia ejercida contra el Otro, fuera del grupo y en él. 

77 



Por el contrario, son las estructuras esenciales del grupo re­
volucionario (en su realidad menos diferenciada y más aún, 
como veremos, en sus formas más complejas) . Y esas carac­
terísticas, al parecer incompatibles, podría demostrarse fácil­
mente que están unidas sintética e indisolublemente en la 
mínima conducta o en la mínima declaración de los mani­
festantes revolucionarios. Pero lo señalo aquí, al pasar, para 
indicar, como lo he lÍecho en los capítulos precedentes para 
los otros niveles de la experiencia, que las determinaciones 
prácticas e ideológicas del grupo en fusión son una sola y la 
misma estructura que depende de su morfología y de las leyes 
dialécticas de su movimiento. 

Pero esta definición del grupo en fusión, a partir de la 
jJmxis común, deja indeterminadas las relaciones estructurales 
de los terceros entre ellos en la interioridad primera, en 
tanto que el grupo es medio de la acción común. Hemos visto, 
en efecto, que las relaciones ontológicas de sus miembros no 
podían caracterizarse por la pertenencia común a una totali­
dad totalizada. En realidad, en este nivel de la experiencia 
podemos definir al grupo como una perpetua modificación 
de sí mismo, en función de los objetivos que se tienen que 
alcanzar, de los cambios exteriores y de los desequilibrios in­
teriores. No sabemos aún nada de la Historia ni si es verdade­
ramente totalización de totalizaciones. Pero -fuera de las 
síntesis dialécticas que constituyen la acción individual y que 
totalizan el conjunto del campo pníctico más bien que el 
organismo-, hemos encontrado bajo las especies del grupo en 
fusión la forma más simple ·(metodológicamente) de la totali­
zación. Un grupo no es (o por lo menos se seca y se osifica 
en proporción a los seres que contiene, es decir, de inerte 
materialidad) ; se totaliza sin cesar y desaparece por estallido 
(dispersión) o por osificación (inercia). Esta totalización no 

se hace -en el caso rudimentario que he considerado- por 
medio de órganos diferenciados: se hace en todas partes y por 
todos; allá donde se esté, se hace aquí. Queda por definirse 
la relación de los individuos entre ellos (en tanto que totali­
zadore~ y totalizados, y no en tanto que presencia aquí de la 
jnaxis total) . En una palabra, ¿la actividad común no con­
diciona a un ser-en-el-grujJo de cada uno y qué sentido hay 
que dar a este término? 

78 

- fecto ue las síntesis totalizadoras 
l-Iemos senalado, en e ' q . . . me produzco como 

bl ento· en el pnmew, 
tenían un do e mom . la totalización de la reunión; y 
el tercero llevando a cabo t e fonno parte de ella 

. . , l roduzco en tan o qu . d 
esta totahzacwn a p d" l ei1. mí con nus lazos . e . · t. e 1de a 1so verse ' 

1
. Y que la merCia 1 I l . d" do no IJuedo rea ¡zar 

· b como ya 1e In ICa ' 
1

• 1 alteridad; sm em argo, , . - 1 grulJo· en la mecltCla 
. , l ele mi mismo en e ' ·r· una integraCion ¡·ea. , l ·.1 d sintética, esta um lea-

llevo a cabo a umua .1.. l 
misma en que l"d d como unidad um Icac a. 
ción no puede figurar en la tota} a e los individuos unifi-. ·r· or el contrauo, qu . 

1 Eso no s1gm Ica, P obJ. e tos ¡Jas1vos: a 
l '1tesis en tanto que ·, cados figuren en a su . acción en la accwn 
á f y reconozco m1 unificación es pr e I:a , libre en tanto que ca-

común. P.:ro esta acCIÓI_l co~unÍ q~~nesstituye mi jJmxis unifi­
mún, esta fuga, por e)e~p o, ~ecir como unificación de lo 
cadora como fuga agn¿pa a, es . .' to que me descubre a 

1 . . ·5 • y el movmuen 
1 diverso en una :na:>.: z ' • 1 nisma acción, opera e a "ó 1 me remite a a 1 e e 

este grupo en su acCI I ' . bro del grupo, pero 
l n tanto que miem lJor mí en e grupo, e . . t y me designa como 

. d tiene el movimien o . l en este mstante se e . . li. dad orgámca en e 
. tegrado en mi rea e •• teniendo que estar m . . E una palabra mi mte-

. bo de constituir. • n ' e 
conJunto que aca . 1 ue cumplir; en tanto qu 
gración se vuelve tmea que w~ q . . al gru¡Jo (como 

b te en m1 pertenenCia . .. d designado a stractamen ·ealmente umhca o 
· b ) y en tanto que 1 

uno de sus miem ros . ' ' me vuelvo te¡·cero 
Por mi jJm."Ús como jJmx~s co.mó un aqi~:~nta como la misma 

d · ue mi acCI n se p 
1
. .·, ¡·egulad01·, es ecu, q . , . de la no-rea ¡zauon 

l. eparacwn que viene . r· "te en la muy 1gera s . el ta distancia m 1111 -
de la pertenencia; y como es hble~ta .' de~ce como libre refle­
simal (aunque infra~queable), a pr~ecir, como posibilidad 
xión aquí de la acciÓn comun •. , es común en mí y de regu-

todos de aprehender la ~ccwn da tercero, en 
para . p Inversamente, ca e -
larla consCientemente. ero . l a una contrasena, se 

l · - o1JeraCIÓn y anz , . 1 tanto que hace a misma . . .. d me integra asi re,t -
, l ·egla de mi liberta y , . . . ·se vuelve en m1 a I 1 sobre el sin ce11 a1 · 

1·. "ó que vue ve . d" mente en esta tota ¡zaci n luevo tiJJO de me 10 
· t ·oridad como 1 'l Por él, se crea una m en t interioridad; que e se 

(medio de libertad) y yo estoy den es a est·ttua que arengue a 
. l destal e una e ' • l 

suba a una silla, o a pe t¡·o· ue yo me suba a nu v~z a 
la multitud, y yo estoy .~en ,' 11eré interior, pero esta m te­
pedestal que él ha elegi o, am 

79 



l .· ·<l·HI se tiende hasta el límite, cualquier cosa podría hacer 
IOfl • • • • b le ella una exterioridad (por eJemplo, s1 me equivoco so re 

;a acción, si propongo al grupo otro obJet~vo di~tinto del 
~uyo). Así, ~n. el caso _simple ~el grupo en fusiÓn, m1 ser-en-el­
grupo es m1 mtegraoÓn en el por todos los terceros regula­
~lores en tanto que el mismo libre soporte de una acción co­
mún en el seno de una multiplicidad interiorizada, y es al 
mismo tiempo -o alternativamente- mi pertenencia a la 
totalización que llevo a cabo -y que es la misma- en tanto 
que no puedo totalizarme yo mismo. Es esta presencia-ausen­
cia, esta pertenencia siempre realizada por el Otro que es yo 
mismo e irrealizable para mí que no soy nada más que él, 
es esta contradicción, esta abstracta separación en el seno de 
lo concreto lo que me caracteriza en la tensión individual de 
mi ser-en-el-grupo. Claro que esta tensión existe en cada uno 
en tanto que tercero. Pero no hay que engañarse, y el grupo 
no es una realidad que existiría en sí a pesar de esta tensión 
"transcendencia-inmanencia" que caracteriza al tercero en re­
lación con él; por el contrario, es esta "transcendencia-inma­
nencia" de sus miembros la que condiciona la posibilidad del 
grupo como acción común. La inmanencia pura, en efecto, 
suprimiría los organismos prácticos en beneficio de un hiper­
organismo. O simplemente, si le fuese posible a cada uno 
realizar su propia integración, cada acción en tanto que común 
perdería toda posibilidad y toda razón de proponerse como 
acción reguladora y el grupo ya no se aprehendería en su 
pmxis a través de mil refracciones de la misma operación. 
Con otras palabras, la acción sería ciega o se cambiaría en 
inercia. La transcendencia pura, por el contrario, desmigajaría 
a la comunidad práctica en moléculas sin más lazos que los 
de exterioridad, y nadie se reconocería en el acto o en la 
señal que haría tal o cual individuo atomizado. 

El conjunto de estas observaciones nos permite que tra­
temos de hacer la apreciación crítica de la racionalidad (como 
regla de la comprensión) en el nivel del grupo. La praxis 
común es dialéctica desde el nivel m;ís elemental (el del 
grupo en fusión) : totaliza al objeto, persigue un fin total, 
unifica el campo práctico-inerte y lo disuelve en la síntesis del 
campo jn·dctico común. Si la pmxis común tiene que ser racio­
nalidad, tendní que ser racionalidad dialéctica. Y como siem-

80 

pre es inteligible, tendremos que reconocer la existencia d~ 
esta racionalidad. Conviene señalar, ademús, que no presenta 
en sí misma las características específicas de la dialéctica iriCli­
vidual en tanto que libre desarrollo de un organismo práctico. 
La pmxis común (aunque -como hemos indicado, y pronto 
veremos mejor-- una relación que es dialéctica a su vez puede 
instaurarse entre ella y la pmxis del individuo) no es en ella 
misma una simple ampliación de la praxis de un incpvicluo. 
l-Iemos visto, en efecto, que la interiorización ele la multipli­
cidad es una ele sus características esenciales. Y, sin eluda algu­
na, el organismo, es en cierta forma comparable a una inercia 
interiorizada; pero estas palabras, aplicadas al individuo or­
gánico, sólo tienen un sentido metafísico e incierto que con­
cierne a su ser biológico, en tanto que escapa a la experien­
cia apoclíctica y dialéctica para manifestarse fuera ele alcance 
en el medio ele la dialéctica transcendental. En realidad, la 
experiencia dialéctica nos muestra la acción del individuo co­
mo unificándose en la síntesis unificadora y la superación del 
campo práctico, pero en ningún caso nos la descubre como 
unificada. El organismo práctico es la unidad unificadora de 
la unificación; así la experiencia nos remite (como a su pri­
mera intuición -la más abstracta- y como a su límite) al 
hombre como unidad biológica sobre la cual toda praxis está 
fundada (que toda praxis inmediata realiza como temporali­
zación hacia un fin) . Por el contrario, la interiorización ele la 
multiplicidad es un momento del acto colectivo, y por él 
(como por los otros factores ya indicados) se constituye el 
grupo como medio ele la jJmxis común. Con esta forma simple, 
en efecto (el grupo en fusión), nos vemos forzados a veri­
ficar que el grupo primero es medio, donde el organismo es 
agente, fin y medio al mismo tiempo. Y, en el ejemplo elegido, 
el agrupamiento, aún sin pulir, es la invención de cada uno 
en tanto que en su persona real cada uno corre un peligro 
que se presenta como común. Y cada uno puede inventar este 
instrumento nuevo en tanto que el organismo práctico puede 
totalizar ya las multiplicidades en un campo pdctico, recono­
cer a la praxis de las totalizaciones comunes en curso y llevar 
a cabo la invención del grupo como reinter'iorización e inver­
sión pdctica de una significación totalizadora de negación 
(la praxis de aniquilación total) . Así la invención práctica 

81 

, ' 
' 



,/ 

de un medio de defensa está tomada libremente, como nueva 
relación con los hombres, de una unidad exterior, o, lo que 
es lo mismo, es disolución de la relación serial de impotencia 
por la libre afirmación (a través de las circunstancias) de la 
libertad como relación humana en una nueva praxis. Lo que 
no impide que ni la interiorización en mí de la multiplicidad, 
ni la afirmación aquí de mi libertad como reconocimiento de 
todas nuestras libertades, ni la totalización como constitución 
de un medio de la jJraxis, ni el carácter sintético y común de 
la urgencia original y de nuestra objetivación en la victoria 
logren constituir como ser-en-el-grupo un nuevo estatuto de 
existencia hiperorgánica, ni tampoco que las características 
específicas de la acción común (en particular, la utilización 
de la multiplicidad y la diferenciación de las funciones) con-. 
siguen hacer de ella una hiperdialéctica cuya inteligibilidad 
residiría en su superación sintética de las dialécticas indivi­
duales. Hemos mostrado, en efecto, que la unidad del grupo 
es inmanente a la multiplicidad de las síntesis, cada una de 
las cuales es praxis individual, y hemos insistido en el hecho 
de que esta unidad nunca era la de una totalidad realizada 
sino de una totalización que se hace por todos y en todas 
partes. Así la inteligibilidad del grupo como praxis se funda 
sobre la inteligibilidad de la jJmxis singular, en tanto que 
ésta se ha perdido y luego encontrado de nuevo en el interior 
del campo práctico-inerte. Como hemos visto, ha habido rup­
tura en el estadio de la alienación (y no creación de un 
nuevo momento de la dialéctica) , y los grupos descritos son 
una nueva determinación de cada praxis más allá de la im­
jJosibilídad> en tanto que se determina por ella misma vinien­
do a ella como la núsma> y que viene a ella pm· todas partes 
como la mism.a. Esta dialéctica del grupo es seguramente irre­
ductible a la dialéctica del trabajo individual, pero su exis­
tencia tampoco tiene suficiencia por sí misma. Así su inteligi­
bilidad, como veremos mejor más adelante, es la de una mzón 
constituida cuya dialéctica de la libre praxis individual sería 
la Razón constituyente. Aunque se presenten como realidades 
específicas en la experiencia, y aunque sean, en efecto, especifi­
dades cuya evidencia misma pone en juego a un conjunto de 
factores que unen en una síntesis original, aunque como funda­
mento, peligro, y medio de acción suyos y la servidumbre que 

82 

¡, 

superan, supongan el campo práctico-inerte que escapa en tanto 
que tal a la síntesis del organismo individual, su evidencia pro­
pia se funda sobre la translucidez propia de la praxis del orga­
nismo, y en la medida en que, como veremos, la experiencia 
dialéctica presenta las estructuras y las conductas de grupo 
como evidencias sin translucidez, se puede decir que su aporte 
ptopio es precisamente un nuevo aspecto del ser-objeto (y, 
como veremos, de la serialidad) en tanto que una determinada 
pasividad vela las evidencias translúcidas de la jJraxis consti­
tuyente aunque, sin embargo, se funda sobre ellas. La dife­
rencia entre la Razón constituyente, y la Razón constituida 
cabe en dos palabras: una funda la inteligibilidad de un or­
ganismo práctico, la otra la de una organización. En efecto, 
la experiencia va a conducirnos del grupo-fusión a la orga­
nización, y, por ella, a la institución. 

No se trata de una génesis. l\Iuestro la organización a 
partir del Apocalipsis y podría hacerse lo contrario. Este orden 
no es falso: simplemente, es posible el orden inverso. Lo se­
guimos porque va de lo simple a lo complejo y de lo abstracto 
a lo concreto. Ahora, hemos visto ya producirse en el seno de 
la fusión diferenciaciones entre fluidos por la presión de las 
circunstancias. Sería demasiado largo, aunque instructivo, ver 
cómo un grupo relativamente homogéneo (poniendo aparte 
la presencia de los guardias franceses) crea sus diferenciacio­
nes en la acción, a partir de las estructuras objetivas, estu­
diando con Flammerment y Lefebvre las peripecias de la toma 
de la Bastilla. Esta diferenciación tiene como origen, en todos 
caso, el hecho de que el grupo está siempre entero aquí en la 
jJmxís de este tercero, y que para ese terceTO está también all;í, 
es decir, aún aquí en la praxis de otro tercero. De aquí re­
sulta, en efecto, que la acción que yo llevo a cabo aquí con­
tra tal adversario, aun dependiendo necesariamente de su 
estructura propia, del adversario, del lugar, etc., es l?a.ra mí 
y por mí la acción común; lo es además porque las actividades 
de los Otros, al singularizarse por la presión c~e las circuns­
tancias, contribuyen a hacer que la mía sea pos1ble, ):, por la 
misma razón, lo exigen. En cierta forma, cada uno re_uene. con 
su lucha a una parte de las fuerzas adversas. La reC1proC1dad 
mediada fundamenta la inteligibilidad de la diferenciaci(m 
que se produce en el cuadro de la lucha y en función de la 

83 



1 · 1 l\·ei·s-1 1 a a, cción· del otro tercero (ya se trate de 
JriiX U ; ( • • ~• · • • 

1 . l. . ·d enemigo o a una plaga natural) sigue siendo 
l o 111 ¡, 1 11 • 1

. e • • • 1 
1 · 1 1 lJLie ]·1 mía salvo una e tLerennanon que se proc uce 

rl ITIIJ/1 r ' ' • • . , 

1 1}111 .. 11 nente circunstanoal, es cleor, que la praxzs comun 
( 011 () ' . • • • 

• 1 . definido en y por el reagrupamiento con su objetivo 
'l 1.1 . 1 . - d. . l l 
.. mún que sigue siendo el uusmo en Gtt a jJraxls In IVIC ua . 

~:~ro c;1 1111 grupo en fusión, puro medio de salvación c?mún, 

estas diferenciaciones, por grandes que sean, no sobreviven a 

la acción. Toda invención espontánea (la de los combatientes 

que tratan de escala~ un muro para bajar el P';le':te _le_vadizo 
de la Bastilla, por ejemplo) es -como la jnaxzs mdiVIclual­

lransformación en actividad práctica de una estructura prác­

tico-inerte: si se prefiere, es la lectura pdctica de una posibi­

lidad inscrita en la materia y que se descubre (es decir, que 

se constituye como medio) a partir del proyecto total. Cuando 

se alcanza el resultado total, el grupo lee su unidad de sín­

tesis totalitaria en su objetivación. Así, en principio, puede 

recaer en la indiferenciación 1 . La diferenciación de las fun­

ciones -como estructura muy general cuya particularización 

concreta es la división del trabajo- no aparece como realidad 

estatutaria del grupo sino en la medida en que éste se vuelve 

el objeto de su práctica totalizadora. 

En particular, cualquiera que sea su origen, la permanen­

cia de los peligros puede exigir que dure entre los momentos 

de actividades reales, como medio permanente ele resistir al 

adversario. Tomo este ejemplo (el enemigo se ha retirado, 

puede atacar mañana) porque está situado en la prolongación 

de los que he examinado m<Í.s arriba; pero, 1~ rep~to, no se 

trata de reconstituir una génesis. Esta nueva exigenna le llega 

al grupo en tanto que la descubre el tercero, o, con otras pa­

labras, en tanto que la praxis individual interioriza con forma 

de exigencia común la permanencia objetiva del pelig~o_ co­

mún. Pero este nuevo estado del grupo (que se mamhesta 

históricamente en cada situación revolucionaria) se define por 

nuevas características, condicionadas por nuevas circunstan­

cias. El grupo en fusión, en efecto, encontraba su unidad sim-

1 En realidad, la memoria, los papeles desempeñados, los éxitos 

obtenidos, cte., crean una exis particular para determinados individuos 

en tantu que son miembros del grujJo. Y ya es una primera vuelta del 

Ser. ya que el pasado es ser-superado. 

84 

plemente en la acción común real, es decir, tanto en la em­

presa como en la del adversario y en el esfuerzo violento, 

peligroso, mortal a veces, para destruir el peligro común. La 

totalización del grupo no tenía nada de ideal, se hacía con el 

sudor y con la sangre; se objetivaba con la destrucción: tal 

vez con la matanza de los enemigos (como atestiguan las e~ecu­

ciones sumarias, después ele la toma de la Bastilla). Al nmmo 

tiempo, aunque constituyéndose como medio de actuar, el 

grupo no se proponía para sí: proponía el objetivo y se volvía 

praxis. Si, por el contrario, la multiplicidad agrupada tiene 

que sobrevivir a la realización ele sus objetivos inmediatos, 

la urgencia se aleja. Entemhímonos: la vuelta ofensiva de las 

tropas enemigas siempre es posible; en algunos casos es pro­

bable y hasta lo más probable. Frente a esta amenaza que va 

de lo posible a lo casi-cierto, la velada común (la negativa a 

dormir, a sucumbir a la fatiga) , la espera sobre las armas, etc., 

no pueden considerarse como perteneciendo ~ lo que m~ís arri­

ba llamaba exis; se trata realmente de accwnes. Sobre todo 

que estas acciones (veremos m<Í.s adelante su desarrollo) se 

transforman en conductas organizadas y organizadoras. Pero 

la inminencia del peligro no nos tiene que ocultar su a usen~ in. 
Esta ausencia del enemigo no es un no-ser: es una relaciÓn 

con el grupo que teme su vuelta. Y esta relación -po~ _lo 

menos en lo que nos ocupa- se manifiesta como descondzcw­

namiento práctico. Las diferenciaciones del grupo, durante la 

pelea, sus transformaciones, sus intenciones reales te':ían lu­

gar por la presión casi insoportable del grupo enemigo Y. se 

determinaban como negaciones de esta presión; en este sentido 

se las ha podido llamar "conductas de adaptación": ~a estruc­

tura del grupo combatiente es también la del enemigo __ apre­

hendida en hueco. Durante la ausencia, las nuevas chferen­

ciaciones quedan definidas, claro está, en estrecha relación con 

la totalidad de las circunstancias objetivas; pero el grupo se 

determina él mismo en función ele una futura unificación (la 

unificación por el regreso del enemigo) y de una unidad pa­

sada (su ser-de-grupo en tanto que pasado superad?, o, con 

otras palabras, su realidad práctica en tanto que hn szdo y que 

se ha objetivado en la materialidad) . Esto significa que la 

única manera que tiene de actuar contra el enemigo, mañana 

o esta misma noche, es actuar ahora sobre sí mismo. Esta es-

85 



~ru:tura de la acción _común existía ya implícitamente en la 
fusión, porgue la? pnmeras diferenciaciones son, en efecto, 
tra~sformacwnes · m ternas del grupo. Sólo que el activo y el 
p~sivo e~taban estrech~mente m~zclados, de manera que, con 
hect~enCia, no se pod_m saber SI el grupo se diferenciaba a 
t~aves de la _lucha o SI se encontraba diferenciado por la ma­
nwbra enemiga 1

• Pdr el contrario, la diferenciación -cuando 
el enemigo no se realiza como fuerza sufrida- se hace en el 
seno del grupo como acción del grupo sobre sí mismo. Dicho 
de otra manera, el grupo se hace medio de una acción futura 
haciéndose él mismo su objetivo inmediato. Podemos hablar 
aquí de _reflexión en ei sentido estrictamente práctico: el 
grupo, m~e~tras espera el ataque, busca posiciones para ocu­
p~tr, se divide po.ra pode_r. "guarnecer" todas, se reparte las 
mmas, da a algm;.os la misión de patrullar, a otros la de ace­
char o de guardar un puesto determinado, establecer enlaces 
-aunque sean los más sencillos, el simple grito de alarma­
y de es~a. ~anera, con la !ibre explotación de los lugares y de 
las_ P?Sibihdades, se constituye por sí mismo como grupo; su 
objetivo es un nu,evo estatuto en el que individuos, sub 
~grupo_s,_ toman en el, por él y para él diversas funciones que 
mtensihcan su poder y estrechan su unidad. Es imposible 
negar que se pone para sí en cuanto sobrevive a su victoria. 
O, si se quiere, es necesario dar cuenta de una nueva estruc­
tura: la conciencia de grupo como superación por cada ter­
cero de su ser-e1:-el-grupo. hacia una nueva integración. Ten­
clrem~s que considerar baJo esta luz el problema dialéctico de 
la umd_ad y de la diferenciación. ¿Estas dos prácticas son in­
compatibles? ¿O se produce una como superación y estrecha­
miento de la Otra? 

Por ~o demás, el pr_o~lema del g1:upo superviviente (por­
que eml)leza por sobrevivir a su jJmxzs original) se une brus­
camente pa_ra nosotros con el problema del ser, es decir, de la 
perman:ncza. Hasta aq~í s~lo. hemos visto dos clases de per­
manenCias: una es la smtesis merte de lo inorgánico, la otra 

1 O por la maniobm en falso: al lanzarse atolondradamente sobre 
una parte del grupo sin ver a los otros elementos que desembocan de 
otras calles, la tropa de soldados ? de policías constituye a esos recién 
llegados como CCl'Cado1·es, o los defme por la posibilidad que les da de 
que le ataque jJOr la esfJalda. 

86 

es la integración biológica. ¿Puede superar el grupo a una Y 
otra? ¿O será construido según el tipo de una o de otra? A 
partir del momento en que se afloja la presión, aumentan 
las posibilidades de masificación dispersiva; cada tercero ve 
tras él a su acción común, también puede aprehenderla de­
lante de él en el objeto producido (o en las ruinas del objeto 
destruído) ; y como hemos visto, esta aprehensión de ~a obj~­
tivación común es una estructura de grupo (la multitud VI­

sita la Bastilla, su conquista). Pero al desaparecer la urgen­
cia, también se puede romper la conducta del grupo. Porq~e 
la aprehensión común de la objetivación no es ni n~c~sana 
(para cada tercero) ni urgente: por lo demás, se hmlta a 
remitir el ser-pasado del grupo a la práctica totalizadora _actu?l 
como su única razón. El grupo viene para verse en su victona 
ya pasada; es decir, que se toma a ~í mismo c_omo fin, prim~ro 
implícitamente (se va a ver la Bastilla conqmstada, ese casti,ll? 
que por fin ha sido reduci_do a 1? impotenci~) .' luego exp!ICI­
tamente (los puentes levadizos baJados, los pnswneros, la hbre 
circulación por los patios y por las salas reflejan en lo prác­
tico-inerte a la acción que ha cambiado su estatuto) . En est~ 
medida, pues, la reflexividad le llega al grupo ele su p~·ax1s 
pasada en tanto que el objeto producido lo designa a él mismo 
como grupo en la medida en que este objeto sólo se l_e apa­
rece a una praxis descubridora de grupo. Pero este objeto le 
designa a cada tercero en una oposición sintética de dos esta­
tutos; fuera, pasado, inerte, inscrito en la cosa, el grupo es ya 
de mármol o de acero; su ser-objeto (la Bastilla) es la cm~ser­
vación real de su ser-pasado (la lucha práctica y la victona) ; 
en la medida en que ese ser pasado es ine~·cia en él m!sn~n 1 

(ser superado). Pero en tanto que su jJrax1s de descubnmien-

I No se trata aquí de l)_acer una teoría de 1? memoria indh:idu~l 
" de la memoria de grupo. Este problema es esencial para todo estudiO 
de grupo, cualquiera que sea el fin perseguido. Pero no ~ntra en el 
marco de nuestra investigación. Simplemente, hay que precisar qt~e _la 
estructura de ine1·cia del pasado ( como ser superado) no_ es SI~ unica 
determinación: recibe una estructum tn·dctica de la s~•peraci?n misma e.n 
tanto que ésta le c01Jscma en su movimiento; al_ mismo tu;mpo habna 
que describir el pasado, como exis en el _organismo prác~1co Y en el 
grupo. La cxis orgánica es ella mis~a ob¡eto de super~CIÓn (no hay 
ninguna costumbre que no sea al mismo tiCmpo. ad~ptaCión en el pre­
sente a partir del futuro) ; la exis de la orgamzaCión, como Yeremos, 
puede ser superada, pero no lo tiene que ser forzosamente. En todo caso, 

87 



w e> común y que el objeto común remite por sí mismo a 
esta comunidad, el lazo pdctico aparece como desintegración 
,. 11 e u rsu. En efecto, por una parte, la única razón del reagru­
pamiento es aquí el óbjeto común en tanto que exige ser 
.1 prehcmlido en común. Así han desaparecido provisional­
mente las inmensas presiones que han determinado la liqui­
daci<Ín de la serie; pero al mismo tiempo no tiene ya prácti­
calllcnte nada que regular el tercero regulador: la "contra­
sella" ya no tiene sentido, porque, después de todo, ya no 
queda mucho por hacer si no es reactualizar la objetivación 
común. Poco importa que la gente se haya unido entre sí con 
un inmenso orgullo colectivo (o por cualquier otro compor­
tamiento común); de todas formas, la conducta del tercero se 
manifiesta siempre como la misma mquí que en cualquier sitio 
en el grupo, pero ya no tiene eficacia práctica. La multipli­
cidad queda interiorizada (nosotros visitamos el lugar ele nues­
tro combate), pero no se ejerce acción real (si no es tal vez 
una acción sobre el grupo mismo: hemos venido muchos a 
contemplar nuestra victoria, luego nos interesa. O t<1mbién: 

podemos tener confianza, etc. Se trata ele lo que llamaría pro­
paganda como inmediato; es una finalidad sin agente y sin 
proyecto). Algunos gestos pueden ser considerados como ver­

daderas regulaciones: alguien osa empujar una puerta, entrar 
en una habitación oscura, otros, "animados", entran detrás 

de él; pero el fin real -es decir, por ejemplo, la libre visita 
a la Bastilla conquistada- no está directamente unido a esas 

iniciativas; aunque no se hubiese empu jaclo la puerta, la mul­
titttd tenía ya un gran goce con su victoria. Y estas conductas, 
tan poco exigidas que ya se desparraman, no se llega a saber 
-en el momento mismo en que se las tiene- si son totaliza­
doras y comunes o contagiosas y casi en serie. En suma, el ser­
ele-grupo es unidad fuera de sí ele todos en el objeto producido 

y la praxis ele gruJ?o se suelta. por el movimiento. mismo que 
mtenta para apropzarse del obJeto. En realidad, nunca se llega 
a la desintegración total (que haría desaparecer al objeto 
común en tanto que tal) porque cada uno queda unido al 
objeto por otras prácticas de apropiación que se descubren 

basta con seíialar aquí que considero al grupo en sus relaciones con mw 
cleterm~nada estructura del pasado y no con el pasado como realidad 
compleja en el seno de la dialéctica. 

88 

por otros terceros como los mismos: éste sube a las almenas, 
éste otro planta la bandera; el objeto común en tanto que. re­
corrido (como por ligeros temblores) por todas e~as prácttcas 
ligeramente diferenciadas me es descubierto tambzén por ellas 

y sigue siendo -ilusoriamente- gracias a ellas y pat:a mí la 
objetivación aún en curso de la acción común. N o tmporta: 
esta tensión en la supervivencia manifiesta para cada tercero 

del doble peligro que amenaza al grupo: resumirse en una 
síntesis pasiva del campo práctico-inerte (el "monumento a 
los muertos") , disolverse en una nueva reunión serial. La 
tensión, vi vida por el tercero, es precisamente la toma ele con­
ciencia, en la medida en que descubre el gntjJO en jJeligro y 
en que se supera: descubriéndose hacia un nuevo fin, es de­
cir, hacia la conservación del grupo como unidad prúctica y 
libre contra ese doble peligro. En particular, este fin aparece­
rá como urgencia cuando los combates pueden volver a em­

pezar, cuando se teme una sorpresa. El grupo se vuelve en 
cada uno objetivo común: hay que salvar su jJernumencia. 

Pero la tensión que acabamos de descubrir plantea la exigen­

cia común: la permanencia del grupo no puede ser ni esta 
distensión del lazo común que puede caer en la serialidad 
(bruscamente o poco a poco) , ni la inercia práctico-inerte ele 

la objetivación que no es sino un ser-fuera-de-sí y que con su 
estructura desmiente a la libertad como violencia común he­
cha a la necesidad 1. Dicho de otra manera, el grupo como 
superviviente, entre una acción y una inminencia en la au­

sencia, se propone para sí como objetivo inmediato a la vez 
con el punto de vista de su estructura práctica (diferencia­
ción y unidad) y según el punto de vista de su estatuto onto­
lógico. Queda naturalmente como medio, y sólo así; pero es 
un medio de trabajar, de la misma manera que una herra­
mienta tiene que ser fin inmediato en la medida en que de­

penden de su fabricación fines esenciales. 

Nos percataremos en seguida de que el estatuto ontoló­

gico es ante todo el más importante: en un primer momento 

1 Este ser-fuera-de-sí práctico-inerte, pÚede someter a la acción 
común en su resultado objetivo a una nueva alienación: la alienación del 
grupo mismo en tanto que grupo en el mundo alienado. Veremos que 
no se escapa. Pero el movimiento espontáneo es jJara escaparse, sencilla- · 

mente porque se prolonga con libertad. 

89 



de la dialéctica, en efecto, la relación de la unidad con la 

diferenciación depende de la permanencia. Si la existencia 

del grupo,. en tanto que tal, resiste a las fuerzas disolventes, 

las separacwnes de los sub-grupos por la necesidad del com­

bate y del trabajo no pueden perjudicar a la unidad. Veremos 

~n un segundo_ momen,to a la unidad como praxis volverse el 

Jundamento mismo del estatuto ontológico. 

_En el primer momento, el grupo poniéndose para sí a 

travcs del tercero y por la reflexión de la unidad transcenden­

te como inercia sobre la totalización en interioridad como 

praxis en vías de dispersión requiere un estatuto contradicto­

~io, ya que guiere la permanencia tal y como le viene de lo 

me_rte y la hbre pr~xzs totalizadora, o, si se prefiere, porque 

<}mere que la totahzación en su libertad goce del estatuto 

ontológico de la síntesis inerte. Son las condiciones mismas 

de 1~ supervivencia las que lo llevan a esta contradicción: la 

prax1s común es la libertad misma causando violencia a la 

~.~~cesi~ad; pero cuando las, circunstancias reclaman la per­

SistenCI_a del grupo ( co~o organo de defensa, de vigilancia, 

etc.) sm que la urgenCia y. la violenci~ adversas vengan al 

coraz.ón de .cada uno a suscitar la pmxzs común, cuando su 

jJraxzs, volviéndose sobre él mismo, con la forma de diferen­

ciación y de organización, exige la unidad de sus miembros 

como fundamento pre-existente de sus transformaciones en­

~onces es necesario que esta unidad sea como una sí~tesis 

merte en el corazón mismo d:, la libertad. Es necesario que 

ese momento del grupo en fuswn en que cada uno es el mis­

mo, a~uí, en u~a acción agotadora y peligrosa que se vuelve 

ella nusma medida en todas partes de la acción de cada uno 

es nece~~rio que ese momento se perpetúe para cada uno en l;~ 

s~paracwn y la esper~, en la soledad, ta_l vez (si se trata, por 

eJemplo, de un centmel~) ; es necesano que ese sub-grupo 

pueda conservar e~1. él .mismo,. en la medida en que se hace 

regulador, una umon hbre y sm embargo dada con cada otro 

tercero como regulador y como totalizado. Es necesario que 

este ,en-otm-lugar opaco 9-ue ~e espesa alrededor de él y que 

1? ms!a (la ~oche, el sdencw, los peligros propios de tal 

s~tuaCión partic~llar) conserve, a pesar de todas las aparien­

Cias de la altendacl, la. estructura fundamental de un aqul; 

en una palabra, la acción realmente otra de este sub-grupo 

90 

(que patrulla, mientras otros ~st<Í.n detrás de ~as barricadas o 

en las ventanas de las casas) tlene que ser designada desde el 

fondo de sí misma como la misma, aquí y en todas partes. 

Pero, precisamente, ya que su alteridad ~s real, esta determi­

nación de unidad no le puede llegar smo del grupo como 

permanencia vivida que se impone a travé~ de. la dispersión. 

Esta estructura ontológica del grupo unphca, pues, una 

inversión. Claro que siempre es medio en relación con el o~je­

tivo final (es decir, la victoria completa) . Pero en relaciÓn 

con la praxis de esper~ diferen?ia.da se ~ebe poner como agente 

preexistente. La praxzs es la umca umdad. real del gru~o en 

fusión: es ella la que lo crea, la que lo sostiene y la que Intro­

duce en él sus primeros cambios interiores. En el momento de 

la praxis de organ_ización y de espera, ~s, el gru~o el qu_e garan­

tiza que cada acCIÓn separada sea accwn comun, o, si se pre­

fiere, es el grupo en tanto que realidad ~l q~1e p~oduce 1~ 

unidad de la praxis común. Mi valor y mi resistenCia, de ~I 

que velo en soledad, serán proporcionales a la permanencia 

en mí del grupo como realidad común. 

La exigencia dialéctica que acabo de ~ostra~ se descubr~ 

en cada nno, en el momento de la supervivencia, como. ex~­

gencia práctica; en realidad, Y. en la me_dida en que ~a distr~­

bución de las tareas se determma a partir de un próximo pOI­

venir, causa la desconfianza en el porvenir; es en él, ~omo.po­

sibilidad de dispersión, donde pri~e.ro se. tem~ la acCIÓn chsol­

vente de la separación y de la actividad mactiva. La sospecha 

aparece en el grupo, no como característica de la naturaleza 

humana, sino como la conducta apropia~a a ~sta :str_uctl!~·a 

contradictoria de la supervivencia; es la simple mteno~IZ~cwn 

de los peligros de serialidad (la multiplicidad in~enon~ada 

estaba realmente presente en cada uno como po?~r mmediata­

mente dado en la pelea precedente; esta multipliCidad se m~n­

tiene, siempre est<Í. instrumentalizada, :s ella la que pe~·mlle 

que se distribuyan por todas partes centmelas, patrullas, giUp~s 

de combatientes; pero pasa alnúsmo tiemjJO a un estatuto mas 

concreto -porque est<í diversificada, estructurad:~- Y I:1ei~~s 

aprehensible en lo inmediato, .Y~ q~e se I?oneuza s~ht~n,~­

mente. La separación como u_tdiz~cwn ~·acwnal .~~ 1~1 , canti· 

dad es una inversión de la umón mmechata. o uttlu.acwn me­

dnica de la cantidad. Nos encontramos múltiples, desde luego, 

91 



pero eu una siwación qu: parece presentar ,todas las _c~r~cte­
rí'ilicas de la soledad de Impotencia); ademas, la posibthdad 
de 11 n;i libre secesión se manifiesta como posibilidad estructu­
ral de rada praxis individual; y esta posibilidad se descubre 
eu rada otro tercero como la rn1sma en tanto que este tercero, 
;rquí, la descu~re en él. Así el estatuto o~tológico cl~l _grupo 
de supervivenCia aparece ante todo como Invento practico ele 
una penn;rnencia libre e inerte de la unidad común en cada 
111 w. Cuando la libertad se vuelve praxis común para funda­
mentar la permanencia del grupo produciendo por sí misma y 
en la reciprocidad mediada su propia inercia, este nuevo 
cstalllto se llama el juramento. Desde luego que este jura­
mento puede adoptar formas muy diversas, desde el acto ex­
plícito de jurar (juramento del "Juego de la Pelota"; jura­
mento como lazo sintético de los miembros de la comunidad 
medieval) hasta la asunción implícita del juramento como 
realidad ya existente en el grupo (por los que han nacido en 
el grupo, por ejemplo, y que crecen en medio ele sus miem­
bros) . Dicho de otra manera, el acto histórico de jurar en co­
mún, aunque se haya extendido universalmente y corresponda 
en todo caso a la resistencia del grupo superviviente contra 
la acción separadora del alejamiento (espacio-temporal) y de 
la diferenciación, no es la forma necesaria del juramento co­
mún en tanto que éste es garantía contra el porvenir, inercia 
producida en la inmanencia y por la libertad, fundamento ele 
toda diferenciación. Si lo examinamos -por ejemplo, como 
lazo comunal en la Edad media- en su realidad explícita ele 
acto histórico, es simplemente que se pone como tal y que 
descubre más fácilmente sus estructuras. 

El juramento es reciprocidad mediada. Todas las formas 
derivadas -por ejemplo, el juramento jurídico del testigo, el 
juramento individual sobre la Biblia, etc.-, sólo tienen sen­
tido sobre la base de ese juramento original. Pero hay que 
guardarse de confundirlo con un contrato social. No se trata 
aquí ele buscar un fundamento cualquiera de tal o cual socie­
dad -empresa cuyo total absurdo veremos más adelante-, 
sino de mostrar el paso necesario de una forma inmediata, 
aunque con peligro de disolución, a otra forma del grupo, 
reflexiva pero permanente. 

El juramento es invento práctico; no serviría de nada 

92 

presentarlo como posibilidad del individuo sí no se ha plan­
teado primero que esta posibilidad sea social y que sólo 
aparezca sobre la base ele grupos ya cimentados por el jura­
mento. Hemos visto que la experiencia abstracta del organis­
mo pdctico en tanto que su praxis es dialéctica constitu­
yente, no nos puede dar otra cosa que la translucidez de una 
acción que se define por su objetivo y se agota en su objeti­
vación. Pero este invento, lo mismo que el grupo en tanto 
que praxis, es la negación de una circunstancia exterior que 
le define en hueco. Dicho ele otra manera, es la afirmación 
por el tercero ele la permanencia del grupo como negación 
de su exterior. Y la negación exterior no se tiene que confun­
dir con el peligro ele exterminación a manos del enemigo (o 
por un cataclismo) , sino sólo con la posibilidad ele que las 
tareas supongan la reaparición de la multiplicidad ele alte­
ridad o de exterioridad, sin que esta reaparición implique 
directamente el aniquilamiento ele individuos en tanto que 
tales. En este sentido, el juramento es una determinación iner­
te del porvenir: entiendo que esta inercia es ante todo nega­
ción de la dialéctica en el corazón de la dialéctica; cualesquiera 
que sean los desarrollos ulteriores de la praxis, del aconteci­
miento y de la totalización en curso (hasta el nivel, inclusive, 
ele la totalización histórica) habrá un elemento que permane­
cerá no dialéctico: la pertenencia común de cada miembro al 
grupo; el grupo entrará en nuevas combinaciones dialécticas 
que lo transformado en tanto que tal, pero la unidad comú_n, 
es decir, su estatuto interior de grupo, no puede ser cambia­
da 1 . La conducta del juramento consiste, pues, en presentar 
libremente en el porvenir la dispersión del grupo como impo­
sibilidad inerte (como negación permanente de determinadas 
posibilidades en el corazón del campo ele los posibles), e, in­
versamente, en hacer que llegue a la comunidad presente el 
grupo futuro como límite de toda posible superación. Vol­
vemos a encontrar aquí la ley dialéctica que hemos estado 
encontrando desde el comienzo de esta experiencia: la reexte­
riorización ele la inercia inorg;ínica es el fundamento· ele la 
instrumentaliclacl, es decir, de la lucha cóntra la inercia ele la 

1 Hablo aquí del objetivo njnmtaclo y no de la acción real de los 
desarrollos históricos sobre el grupo considerado. 

93 



1 
/ 

materia ,en ~1 seno del campo práctico. El grupo trata de 
hacerse el mismo su propia herramienta contra la serialidad 
que amenaza con disolverlo; crea una inercia ficticia que lo 
protege contra las amenazas de lo práctico-inerte. 
. L~ invención misma, es decir, la conducta como praxis 
mmediata, aparece en el esquema de inteligibilidad preceden­
temente yuesto al día. Hay reciprocidad mediada; sea 0 no 
pronm~Ciada, la palabra "¡Juremos!" representa muy bien la 
mvennón com~ acción reguladora del tercero en el grupo exis­
tente. ~hora bien, lo que hay que señalar es que en el medio 
del mzsmo, el tercero teme la disolución dispersiva tanto en 
el otro _tercero como en él mismo: su posibilidad de encon­
trars_e aislado le puede venir del tercero, pero en la misma 
medida en que ella puede llegar al tercero por él e incluso 
d?~de ella puede llegar a él mismo por él mismo. Esta posi­
bilidad negativa e~, pues, en cada uno y aquí la misma, el 
reverso de la praxzs del grupo en fusión como ubicuidad y 
es la posibilidad en cada uno de llegar a ser por el otro ~er­
cero, para el otro tercero, por sí mismo y para sí mismo el 
Otro. Así, en la palabra "juremos" le reclama al otro ter~ero 
una ~arantía obje~iva de 9.ue nunca se vuelva el Otro; quien 
me de es_ta garantia, a~ mismo tiempo me protege, por lo que 
me. conCierne, d~l pel~gro de _q~e el Ser-Otm me· llegue del ~t10. Pero a,l mismo tieii_I~O, SI JUrase solo (o si jurasen todos 
salvo yo) , solo y_o asumina de pronto la responsabilidad de 
ser aquel por qmen lleg:a la alterida,d al grupo. Pero precisa­
mente la conducta del JUramento solo puede ser común: la 
1~alabra es "Juremos". Lo que significa que me hago al mismo 
tiempo en_ él y para él garantía de que la alteridad no le 
puede vemr por mí (ni directamente, como en el caso en que 
yo 1~ abandonase en el curso de una acción llevada a cabo 
por el Y por mí por cuenta del grupo, ni por intermedio de 
todos, como :n el caso en que, en el seno de la mayoría, aban­
donase con esta la lucha, me fugase o me rindiese) Al . b . ¡ · · . lora Ien, a renprondad está mediada; porque el juramento que 
hago, lo hago a todos los te~ceros en tanto que grupo del que 
soy, y es él el que le permite a cada uno garantizar el· esta­
tuto de permanencia a cada uno: un tercero cualquiera no 
puede jur~r la permanencia del grupo contra la alteridad sino 
en la medida en que esta permanencia depende de él, es decir, 

94 

en la medida en que los otros terceros, por cuanto a ellos se 
refiere, le han asegurado el no-cambio futuro. En efecto, cómo 
podría garantizar que nu~1ca será Otro si no tiene a~tes l~t 
seguridad de que la altendad no le llegará desde fuer a Y ,1 
pesar de él (o a escondidas) ; lo propio de ésta, en efecto, es 
llegar a cada uno por el ~tTO. -~sí mi juram_ento al tercero 
recibe en su fuente una chmenswn de comunzdad, le llega a 
cada uno directamente y a través de todos. Est~ c_onduct~ co­
mún del tercero se realiza como estructura obJetiva de mte­
rioridad y caracteriza al grupo en tanto que tal. El jurament? 
no es ni una determinación subjetiva ni una simple detenm­
nación del discurso, es una modificación real del grupo por 
mi acción reguladora. La_ negación ~nert~ ~e determinadas_ po­
sibilidades futuras es mi lazo de mtenondad con el grupo 
juramentado de que formo parte, en el sentido de que, en 
cada uno, esta misma negación en tanto que es su_ co1~ducta 
est<i condicionada por la mía. Claro que h~~ que anadir que 
mi propia conducta está en sí misma condicwna?a por todas. 
Pero lo que hay que poner de relieve no es pren~nmente eso: 
lo que en efecto aparece primero es que la garantia de perma­
nencia provista por el juramento de los _Otr~s s_e produce en 
mí como imposibilidad objetiva (en la mten~:>ndad~ de que 
la alteridad me venga de fuera; pero al mismo tiempo lo 
que se pone de relieve ~amo p~r~enir posible llegando de 
mí a los Otros es mi propia posibilidad de haéerm~ ?~ro (de 
traicionar, de fugarme, etc.) . Ahora bien,. esta. pos1bihdacl se 
puede realizar en el libre desarrollo de m1 accwn: puedo de­
cidir libremente el abandonar mi puesto o pasarme al ene­
migo. Desde luego que "libremente" -aqu.í com? ~n. todas 
partes en este estudio- se refiere al des~rrollo drale.ctJco __ de 
una j;raxis individual: nacida ?e la ne~es1_dad Y_ q_uc supe1 ·~ ~ 
las condiciones matenales han a un obJetiVO pr e oso. ~a. tJ a1 
ción y la deserción provocadas por el t~rror Y el ~ufrumento 
son, pues, según este punto de vista, hbres j;mxls en tan_to 
que conductas organizadas que responden ~ amenazas exteno­
res. Por lo demás, ya sabemos la importanCia que puede tener, 
para el joven combatiente s~n experiencia, e~ n11_edo a t_ener 
miedo, es decir, a echarse atras, a ser_ aquel pm qmen el gr_upo 
se transforma, por p<inico, en masa me~te. Te~ne a este nu_edo 
como un impulso irresistible y, al m1smo uempo, lo mega 

95 



lomo ¡¡In e prcfcrcn.cia de. s~1 salvaguardia. l?ara salv,ación de 
todos. En este senudo, nu JUramento es m1 garantm contra 

111 ¡ mi~mo en tanto que es yo mismo haciéndome en todos 
lm terceros garantía para cada uno de no ser rechazados en 

111 ¡ pe 1·suna y por ~11is conductas e1_1 la alter~d~d serial.. Así, 
en );¡ conducta de JUrmnento, el pnmer movimiento es JUrar 
para hacer jurar a los Otros, por reciprocidad mediada, es de­
cir, para garantizarse contra la posibilidad de que se disper­
sen, y el segundo momento ele la operación es jurar para pro­
tegerse contra sí en los Otros. Aún hay que ver que el segundo 
momento no puede ser el de la acción totalizadora del tercero 
regulador: cuando hago el juramento, en efecto, cuando juro 
o tengo tal conducta equivalente, quedo con el conjunto del 
grupo en la relación transcendencia-inmanencia y con mi com­
portamiento llevo a cabo una síntesis totalizadora que no llega 
a integrarme con el todo. Mi conducta de juramento se des­
cubre así como libertad común, pero no como negación inerte 
de mis posibilidades. Dicho de otra manera, descubro mi con· 
clucta futura y su objetivo, que es la permanencia del grupo, 
pero los descubro en la libertad, es decir, que el discurso ex­
presa una insuperabilidad que la libertad como superación 
pdctica no puede producir por sí misma; o, si se prefiere, 
haciéndose libertad que jura, se reproduce como libertad de 
superar (de cambiar, de renegar) el juramento si las circuns­
tancias cambian. Por el contrario, el juramento que he hecho 
viene a mí del tercero y me reintegra en el grupo, en tanto 
que es estructura constitutiva de su juramento: es el tercero, 
que, al jurar, me reintegra al grupo como tercero cuya inmu­
tabilidad es allá la condición objetiva del juramento de otro 
tercero; el acto de jurar, cuando es el tercero el que lo hace, 
se vuelve a su vez praxis totalizadora y reguladora y estoy 
unido sintéticamente a los Otros en la comunidad de un 
casi-objeto. Ahora bien, este casi-objeto est<í reinteriorizado 
por el tercero que presta juramento como la permanencia 
jurada que por sí sola da un sentido a ese juramento. Mi "fe 
jurada" vuelve a mí como una garantía contra mi libertad 
a través de la del tercero: es ella, en efecto, la que le da la 
posibilidad real de jurar, ya que a causa de ella (y, claro 
est<Í, de la de cada uno) la posibilidad de volver a caer en 
la alteridad ya no depende sino de él. (¿Cómo podría jurar 

96 

jJor su parte la permanencia de la . 1 no estuviese constitu'd d Ulllt ad si esta permanencia 
. . 1 a en to as partes s l , 1"1 • . . l 

SI cornese el riesgo en todo )Unt a \o en su 1 )CJ Lll ' 
?) G . l. 0 Y en todo momento de ser 

rota . arantiZado contra m1 posible tr · ·, . 
a todos que la traición no llegará por él.aicwn, puede afumar 

Pero esta totalización es también el 1110111 t . . en o en que sur-
ge una nueva especie de altenclad. Soy ya ¡)e · 
t t 1 . . • nnancnna en 
an o con os otros soy conchnón común de · . . Juramento en el 

tercero; m1 JUramento no es simple conducta I"b · 
discurso que informa sobre mi conducta fut,tlral yrc o ,_s~mple 
d · ' SOu!e SUS 

esarrollos; mientras el tercero lo constituya como tal f 1· 
mentan I 'l · · ' Ullt .t-e o en e su propiO JUramento, es ya la negación in. ._ 
rabie y, por consigu_iente, inerte de toda posibilidad de

51

~:~e 
yo cambie, cualesqUier~ _que pu;dan ser las circunstancias. y 
cuando el tercero se d1nge a m1 (y hemos visto que lo 1 
a l d" . el" lace 
, . ~ vez 1recta e 1n uectamente), su juramento regulador se 
d1nge al que ya ~stá afectado de permanencia o, más exac­
tamente, m_e _constituye como tal por la simple superación que 
hace de m1. J~ramento por el suyo. Así me encuentro en el 
seno de m1 hbre praxzs como Otro distinto de mí mismo 
aun9-ue asuma totalmente ~~ jurame_n_to que he hecho, po; 
la s1mple razón de que su msuperabihclad proviene del otro 
~ercero, ~s decir, _en r~alidad, de todos los terceros que han 
Jurado, Juran y Juraran. Porque la garantía que doy a tal 
te~cero es garantía garantizada por cada uno y es también la 
mzsma ·(en la síntesis totalizadora del tercero) que la de 
todos; s,e encuent~a, pues, 9.~1e es en el tercero regulador mi 
ser-comun como. msuperabihdad. Y así ocurre que vuelve a 
mí a través del JUramento de cada uno, es decir, que el grupo 
al que pertenezco se vuelve en mí el ser-común como Ser-Otro 
en tanto que límite de mi libertad; en efecto este límite como 
insupera~ilidad es otro distinto de la libre praxis y no puede 
llegarle smo del Otro. O, si se quiere, es ese Ser-Otro común 
que soy para. el mismo, aquí (en cualquier lugar) y que fun­
damenta su JUramento de seguir siendo el mismo en tanto 
que es: jur~mento es e-l mismo que el mío. Tal vez se objete 
que m1 acn?n, aquí, ~~ el grupo en fusión (trabajo o com­
bate), permite y condiciOna ya a la del Otro (del mismo en 
ese O_tro allá) . Y es ve:dad, pero ella la condiciona en y por 
el obJeto; son el enemrgo contenido, la tarea cumplida (por 

97 



1"?í, por nosot_ros) los que definen objetivamente las posibi­
lidades de acctón para tal tercero. De la misma manera, cada 
uno figura a título de unidad en la multiplicidad interiori­
zada; sólo en el acto de interiorización de cada uno, figura 
ante todo cada tercero (por la reciprocidad mediada) como 
superación de esta inerte separación por la interiorización de 
lo múltiple. Dicho de otra manera, en el grupo en fusión, el 
tercero nunca es otro: produce su acción en el objeto como 
condición objetiva de mi propia acción o, por la mediación 
del grupo, su libre praxis en su desarrollo real y vivo condi­
ciona a la mía en tanto que es la misma (es decir, libre 
desarrollo dialéctico) y que está condicionada por ella; por 
lo demás, los resultados de esta reciprocidad de condiciona­
miento se leen en el grupo como realidad objetiva (su au­
mento) y no en la acción libre de cada uno. La libre reci­
procidad en el reagrupamiento hace que vengamos dos al 
grupo. Pero "dos" no califica ni a mi acto de ir al grupo ni 
al del tercero, aunque uno y otro reinterioricen a la cantidad. 
Por el contrario, el juramento es una conducta que trata de 
alcanzar a la praxis libre en tanto que tal y trata de limitar 
libremente esta libertad, desde dentro. Sería absurdo suponer 
que una libertad individual pueda ser limitada por ella misma 
salvo en forma de imprevisibilidad (es decir, en forma contra­
ria de la del juramento: si las circunstancias cambiasen de tal 
o tal manera, no podría prever sinceramente lo que haría), ya 
que la pmxis es superación de las condiciones, adaptación a 
las transformaciones del campo práctico. Esto no significa, na­
turalmente, que estemos inciertos, sin proyecto fundamental, 
sin estructuras adquiridas ni previsibilidades, sino todo lo con­
trario. Pero estas condiciones, superadas y conservadas por la 
libertad, aunque permitan prevernos enteramente (como es el 
caso de un agente que se contiene en el campo práctico-inerte) 
son exactamente lo contrario del juramento: por éste, la liber­
tad se da una certeza práctica para los casos en que la con­
ducta futura (variando las circunstancias) sea previsible. Esto 
no puede ocurrir sino en tanto que sea otra para ella misma. 
Es decir, en tanto que ya no es simplemente la transparencia 
de una adaptación de urgencia a las exigencias de la necesidad 
y de los peligros del campo. Y esta alteridad no puede llegarle 
a ella sino del Otro. Si, en todo caso, no caemos (o no caemos 

98 

aún) en la serialidad, se debe a que el O~ro está c~nsiderado 
aquí en su práctica, es decir, como po~e: y como libertad; Y 
esta actividad me afecta como endureCimiento contra el mun­
do de la impotencia y de la serialidad .. En suma, el tercero 
sigue siendo el mismo par:=t mí (hace libremente, lo que yo 
hago cuando lo hago; su JUramento, como el mw, es regt~­
lador en la reciprocidad mediada) ; pero a través de la . acti­
vidad pníctica del tercero, ~n tanto . ~ue es e!la la mzsm~, 
vuelvo a mí como inconmovtble condtctón comun de su P?Sl­
bilidad. La razón profunda de esta alteridad purame1~te f~r­
mal y negativa es que el grupo se ha to.mado por propw O~Je­
tivo. Así cada acción de cada tercero ttene que tener a C<lCla 
otro tercero (y a todos) como objetivo, como medio .Y como 
agente (en tanto que la toma o la supera y la o_rgamza para 
Otros) , y cada una, en lugar de superarse haoa el objeto, 
se encuentra en un objeto que se m~nifiesta como h~mogéneo. 
Así el grupo, al aparecer como fzn y al descubnrse como 
praxis común que se tiene que mantener, revela en _e~ fonna­
lismo (si no en la inacción, ya que tiene una _actlvtdad de 
las comunidades de supervivencia) a cada praxzs como con­
dición y medio de cada Otra en tanto que esta Otra ~s la 
misma. En la 1·e¡lexión pTáctica, cada uno vuelve a s1 en 
tanto que condiciona positivamente a la libre acción de cada 
tercero, limitando negativamente a la suya. Pero el proyecto 
de limitación le llega (a través de una libertad que presta 
juramento) como exigencia en él de la libertad de cada uno, 
es decir, a la vez como libertad suya en tanto que ?tra Y 
como libertad de los Otros. El momento de la prestac~on _del 
juramento no es -a pesar de las palabras. di~h.as, o mas ~1e~, 
no sería, si se pudiese aislar, para un mdtvtd~o, del JUr, .­
mento común- sino un proyecto que se anunoa con 1~ lll­

gencia y la fuerza afirmativa que condi_cionan al orgamsmo 
real, la necesidad, el peligro, etc. Pero s1 ese momento, es ,al 
mismo tiempo el de todos los juramentos _q_t~e vuelv~n al mw, 
me vuelvo en cada uno y en todos condzcwn suj1e1ada de la 
libTe praxis (seguro de mí como de _los Ot_ros, cada uno ya 
no se tiene que ocupar de ~u tare,a dtferenoal) ', y, en la mc:­
dida en que esta libre pmxzs comun -~uelve a m1 como condi­
ción de mi propia libertad (yo tambten tengo. que c?ntar con 
ellos para cumplir solo o en un sub-grupo 1111 propta tarea) , 

99 



comtituvc la insuperabilidad del ser-en-el-grupo como una 
cxig<'IICÍ~. La exigencia, como l~emos ~i~to en el estudio ?e 
Jo pr;íctico-inerte, es una. pretensi?n emitida por una maten~­
lidad inorrr;ínica sobre una praxzs (y, naturalmente, a traves 
de otra ¡1 n~xis). La exigencia, tal y como la encontramos aquí, 
prcsen ta las misi?as. caract:rísticas, pero los agentes son ell~s 
mismos la inerCia morgámca. En tanto que la permanencia 
de mi pertenencia al grupo es mi libre proyecto, esta per­
manencia es para mi acción un objetivo situado en el por­
venir y que me llega a partir de los peligros futuros. Pero este 
proyecto eleva por sí mismo una pretensión sobre cada miem­
bro del grupo, ya que no se puede cumplir para cada uno y 
por cada uno sino en y por la permanencia del grupo, en todas 
partes. En tanto que por mi libre juramento este mismo pro­
yecto se vuelve satisfacción entera y deliberadamente dada por 
mí a esta pretensión en el tercero, vuelve a mí por el tercero; 
es, pues, en tanto que fe jurada al Otro -y en el Otro-, una 
limitación de mi libertad; ahora bien, esta limitación condi­
ciona la posibilidad de su libre juramento, es decir, de esta 
libre limitación de que tengo absoluta necesidad para ser 
libre. Así vuelve a mí mi proyecto como su propia condición 
negativa e inerte; para que pueda contar con el grupo en la 
separación, es necesario que cada uno pueda contar conmigo; 
no puedo pretender que sostengan la limitación de sus posi­
bilidades (de traicionar, de desbandarse, de aflojar en su acti­
vidad, en su trabajo, etc.) como una imposibilidad de cam­
biar salvo si convierto en derecho mío su pretensión sobre mi 
libertad, es decir, por ejemplo, como la condición exigida de 
la calma con que cumplirán una tarea peligrosa, seguros de 
que todo se hace en todas partes y por todos para garantizarles 
la máxima seguridad. Sí, en esta peligrosa misión que nos pue­
de salvar, salvarme en la totalidad, existo en cada uno como 
su confianza y su valor, es decir, como inmutabilidad de to­
dos los Otros; a través de cada acción concreta cumplida en 
otro lugar, lo negativo futuro aparece, pues, en mi acción 
como mi exigencia a mí mismo en tanto que es pretensión de 
todos los Otros en cuanto a mí (y en cuanto a todos los 
Otros). Lo inorgánico, aquí, es· el porvenir rígido como no 
-dialéctico, y este porvenir se propone a la vez como marco 
infranqueable y fundamento de toda praxis dialéctica: marco, 

lOO 

porque mis actos, cualesquiera que sean, no pueden romper 
la permanencia del grupo; fundamento, porque en tant_o. que 
aún exista el objetivo urgente del grupo.. toda actJvida~l 
tiene que tratar de mantener los poderes del grupo y su efi­
cacia práctica. A partir de esta insuperabilidad, me daré o re­
cibiré tareas que no podrán realizarse sino por el libre desarro­
llo pdctico. Este triple carácter de la insuperal.Jilidacl (exigen· 
cia, marco, fundamento' de toda pmxis) ha hecho que se cre­
yese que el grupo reflejado se volvía fundamento de una nueva 
dialéctica (como praxis), cuando está constituido por la dia­
léctica original y que la permanencia sólo es una determina­
ción negativa ele ésta. 

Hemos distinguido dos momentos para mayor claridad: 
el del proyecto que se anuncia y el del juramento del Otro 
que vuelve a mí. Pero se entiende que esta distinción estricta· 
mente formal trataba de hacer más explícitas las estructuras 
del juramento. Dicho de otra manera, el proyecto (c_omo ~u­
peración dialéctica de condiciones materiales) sigue Sienclo el 
movimiento fundamental. Pero resulta evidente que, aun antes 
del juramento de los Otros, es ya juramento en ca_da uno. Lo 
que he querido indicar es que no podía serlo smo por los 
Otros. El juramento comporta necesariamente: 1? - El _ca­
rácter de contraseña, de acción reguladora cuyo fm (refleJO) 
es el de arrastrar a los terceros (me ofrezco para que se ofrez­
can) ; el ofrecimiento de mis servicio~ (de I?i vida, et~.) es 
ya e-l mismo que el suyo. En este mvel, mi compromis? es 
compromiso recíproco y mediado del tercero. ~9 - El caracter 
de una mafliobra ejercida sobre mí mismo: JUrar es dar lo 
que no se tiene para que los Otros os lo ~len y que se pueda 
cumplir la palabra: defino la permanencia del grupo como 
mi insuperabiliclad en un movimiento prác~ico de todos q1~e 
por la totalización de los juramentos me tiene que c?nfer!r 
esta insuperabilidad como límite negativo y como exigenCia 
absoluta. Ambos caracteres están indisolublemente unidos; en 
la medida en que cada uno de ellos es una pretensi6n elevada 
sobre el otro tercero o sobre mí mismo por intermedio del 
tercero, estas pretensiones quedan satisfe~has inmediatamente 
por el juramento de todos los Otros. En realidad, ~unque la 
operación concreta del juramento pueda ser sucesiva (cada 
diputado del Estado llano firmando a su vez el acta en la 

101 



sala del "Juego de la Pelota") y comportar así una serialidad 
totalmente formal, el momento real de la acción común está 
contenido del todo en la palabra "juremos". Es decir en la 
decisión común de jurar. En el momento de la deci;ión el 
j~1rai?ento . aún es futuro, pero su significación -como obje­
tivo mn;-ed1ato de_I grupo y como medio de mantener una per­
manenCia necesana en los_ más lejanos objetivos- le presenta 
a ~ada uno como operaCión común, o, si se prefiere, como 
acc1ón del grupo soore sí a tmvés de cada uno. Así el jura­
mento de tal tercer~, aunque J?receda a los otros (por ejem­
plo, e1: el orden senal d_e las firmas), nunca es un cheque al 
descub1er~o: se temporaliza en una temporalidad ya limitada 
que contiene por adelantado los juramentos de todos. En 
cierto sentido, decir "juremos" es jurar: la posibilidad de un 
desacuer.do sob!·e esta cuestión, la mayor parte del tiempo no 
es, e1~ electo, smo una posibilidad puramente formal; cuando 
~e ''P.I.nV~nta el juramen~o,. es que . las circunstancias objetivas 
le constitu·rn. y~ com~ umco mecho reflexivo del grupo para 
conservar la um!lad. Hay que definirle como la libertad de 
cad~ uno asegurando la stguridad de todos para que esta se­
gundad vuelva a cada uno como su libe1·tad-otm a fundar a 
títul~ de exigen;ia ins~perable. su libre pertenencia práctica 
al g1 upo. Despues ~el JUramento, <!n efecto, el tercero, como 
antes, se vuelve miembro del gru¡Jo por su jJ1·avz·s ' 
1 · -· comun, 
uego en la hbertad; lo que significa que su acción se desarro-

lla en la libertad dialéctica, ya sea en el interior de un sub­
grupo, ya a títu,Io de pmxis común de un individuo aislado. 
f:l J.Ur~mento no es, en el origen de la práctica, sino la coin­
CidenCia de la seguridad de los terceros ausentes (asegurada 
¡~or él) y _de su ~ro_pia seguridad . (por los terceros) ; la exigen­
Cia y l_a. 1~1supetabie permanencia como negación inertt: de 
l~s posibilidades se re~elan bajo la acción de condiciones par­
tic:d~J~es_ (algUJ:as _ accwnes ?:1 enemigo, por ejemplo, como 
el t.CIJ 01, la toi tm a, proposiciOnes de negociación separadas, 
cte.). 

Llegados· a e_ste nivel de la descripción se puede por fin 
plantear la cuestiÓn de la inteligibilidad. Si sabemos resolver 
~os problemas,_. co?~ceremos el tipo de inte_ligibilidad del ju­
Iam~nto. Al }:III~c~pw, en efecto, ya que el Juramento le llega 
al gJ.Upo sobreviVIente por los terceros y en la reciprocidad 

102 

mediada, tendremos que aprehender la con~inu~dad dialéc­
tica (es decir, el libre de~arroll?) en la exp:nenCia que cons­
tituye en cada caso la. re~n~enCIÓn de la r: Jllra~a. Con otras 
palabras: el proyecto mdividual y_ la pmxzs comun del_ gr~po 
en fusión son realidades comp1·enszbles,· hay que determmai en 
y por la experiencia si la reinvención del jurament? ~s, 
sobre la hase de circunstancias definidas, un proceso dialec­
tico y susceptible de comprensión. Por otra parte, las estruc­
turas del juramento común tales y como las hemos pue~to a 
la luz del día, han aparecido sobre todo como una espeCie. de 
idealidad abstracta: la razón es que el juramento como acCIÓ~1 
del grupo sobre él mismo no aparece al principio como modi­
ficación por el esfuerzo (por el trabajo y el comb~te) ~el 
estatuto material del grupo, sino como un estrecha~m~nto m­
móvil de sus lazos. Claro que el lenguaje es maten~hdad, el 
gesto es esfuerzo. Pero las contraseñas repetidas por Cien bocas 
0 las manos que se elevan no se pueden comparar con el tra­
bajo agotador de la construcciém o del ~on;-~ate. En nuestras 
descripciones del grupo en fusi~n, los , s1gmf1Cados cor~espon­
dían a la creación de una pmxzs comun como gasto 1eal d~ 
enagía y como modificación orientada de lo circundante. As1 
el grupo se const1·uía realmente como todo producto del ~ra­
ba jo a través del esfuerzo y de la labor, en la exacta med1da 
en que su esfuerzo común le inscribía en el Se:. ~1 mo1~en1to del juramento, al lado de ese enorme aconteCim~ento diakc­
tico que se puede apreciar igualmente segú.n el simple punto 
de vista de las transmutaciones energéticas, parece el mom_en­
to de la idealidad; además, la unidad del ~rupo_ e_n. fmH'n; 
tenía su materialidad por la intolerable presiÓn _eJeici?a pelo 

. 1 . · · 'ó y la mversiÓn e el grupo cuem1go· era a mtenonzaCI n 
. ' · d él lo y de un ataque este grupo JUramentado, por venir e so . l 

fJosible· aunque aún no en acto, parece un simple .1uego e e 
signos y de significados: no hay nada material que _me una 
verdaderamente a los terceros; y si el jur~mento sólo Uei~e que 
ser una determinación recíproca del discurso, no pue e et 
Plicar por él mismo la fuerza adhesiva q~e hace _que,. end al 

·. · e sienta nuembi o e soledad y por la preswn enemiga, _m . . . 
1 E el caso de la dispersión diferenCiada, en efecto: a 

~:~~~~; d~l enemigo tiende (directa o indirectamente, d~h~e­
~·adamente 0 no) a acentuar el aislamiento (al contrano e 

103 



lo que pasaba en el grupo,en fusión). Fre_nte. a la muerte _y_a 
la tortura el interés comun se puede amqmlar en beneficiO 
de la urg~ncia inmediata (escapar a ~a muerte~ al st~frimi~n­
to) : sería poco creíble que la oper~CIÓn des~r.lta mas arnba 
comtitllvcse -si no es otra cosa- la msuperabihdad del grupo 
en estas' circunstancias como fuerza de inercia invencible. 

A decir verdad, los dos problemas sólo son uno, y vamos 
a poder resolverlos junto~ y uno por el otro. ~orque, si hemos 
descrito las estructuras mternas del grupo JUramentado, no 
hemos aprehendido el verdadero sentido inmediato del jura­
mento como reinventado libremente por el tercero. El origen 
del juramento, en efecto, es el miedo ·(del tercero y de mí 
mismo) : el objeto común existe, hasta es interés común en 
la medida en que se hace negación de una comunidad de 
destino; pero el aflojamiento de la presión enemiga supone 
para cada uno, al mismo tiempo que la persistencia de la 
amenaza, el descubrimiento de un nuevo peligro: el de la pro­
gresiva desaparición del interés común y de la reaparición de 
los antagonismos individuales o de la impotencia serial. Este 
miedo reflexivo nace de una contradicción real: el peligro 
existe siempre (tal vez sea objetivamente más grave: el ene­
migo ha podido recibir refuerzos), pero se aleja, pasa a ser 
significación y no da bastante miedo. El miedo reflexivo nace 
para los terceros de que nadie -ni siquiera él- tiene bastante 
rnieclo. Ese cambio de estado que caracteriza al grupo super­
viviente es su vulnerabilidad: aun cuando no se disolviese, 
nada nno dice que el <~taque le devolviese su estatuto de grupo 
en fmión. Todo este miedo reflexivo está vivido en lo con­
creto, a través de los hechos reales: el cansancio de éste, la 
herida ele aquel otro, el tercero que duerme, mi propia disputa 
con un cuarto, etc. Y la superación por el tercero de esta 
disolución en curso no se puede hacer sino por la negación ele 
las circunstancias que la condicionan, es decir, por la negación 
de la ausencia ele miedo. La reinvención fundamental, en el 
corazón del juramento, es el proyecto ele sustituir con un 
miedo real, producto del miedo mismo, al miedo externo 
que se aleja y cuyo mismo alejamiento es engañador. Y este 
miedo como. libre producto del grupo y como acción correc­
tiva ele la libertad contra la disolución serial, ya lo conocemos, 
ya lo hemos visto aparecer un momento durante la acción 

104 

misma:. es el Terror. El Terror, hemos dicho, es la violencia 
de la !Ibert_ad común c01_1tra la necesidad en tanto que ésta 
no existe smo por la alienación ele alguna libertad. Por el 
terce~o que descubre al grupo en peligro de muerte en su 
propia persona y en la ele los_ Otros, la su peraci<'m se hace 
reahrman~o al grupo com~ PC:hg~o. ele muerte inmediato para 
cada praxzs que se volvena IndiVIdual y se hundiría en J;¡ 

serialiclacl. El grupo como acción sobre sí, en el nivel de la 
supervivencia, sólo puede ser coercitivo. El tercero regulador 
descubre la verdadera amenaza en el miedo decreciente al 
peligro, que hay que compensar con un miedo creciente de 
destruir al grupo mismo. El fin sigue siendo el mismo: salvar 
el interés común. Pero el grupo, con ausencia de toda presión 
material, tiene que producirse él mismo como jn·esión sobre 
sus miembros. Y este reinvento no tiene nada de idealista, 
porque se presenta concretamente como conjunto ele medios 
reales (aceptados por todos, para cada uno y para todos) para 
hacer que reine en el grupo la violencia absoluta en sus 
miembros: poco importa que se establezcan estatutos, que 
se creen (como en determinados grupos evolucionados) ór­
ganos de control y de policía o que el juramento, simple­
mente, vuelva a dar a cada uno, en tanto que miembro del 
grupo, el derecho ele vida y muerte sobre cada uno en tanto 
que individuo o que miembro ele una serie. Lo esencial es 
que la transformación reside en el peligro ele muerte que corre 
cada uno en el seno del grupo en tanto que posible agente ele 
dispersión. Por otra parte, esta violencia es libre: poco nos 
importa aquí que algunos elementos ele la comunidad, histó­
ricamente y en circunstancias definidas, lo hayan confiscado 
en su propio provecho; volveremos sobre este punto. Lo que 
cuenta es que ninguna confiscación de violencia (conquista 
del poder) es inteligible si la violencia no es primero un ele­
terminado lazo real y práctico ele las libertades entre ellas en 
el seno ele la acción común; dicho ele otra manera, si esta vio­
lencia no es el tipo ele acción del grupo juramentado sobre 
sí mismo en tanto que esta acción está inventada, ejercida 
y aceptada por todos. Ahora bien, el juramento es precisa­
mente eso, es decir, la producción común y por reciprocidad 
mediada del estatuto ele violencia: una vez hecho el jura­
mento, en efecto, el grupo tiene que asegurar la libertad de 

105 



cada uno contra la necesidad, aun a expensas de su vida y en 
nombre de la fe libremente jurada. La libertad de cada uno 
reclama la violencia de todos contra ella y contra la de cual­
quier tercero como su defensa contra sí misma (en tanto que 
libre poder de secesión ¡ de alienación). Jurar, es decir, en 
tanto que individuo común: reclamo que me maten si hago 
secesión. Y esta reclan}ación no tiene otro fin que instalar el 
Terror en mí mismo como libre defensa contra el miedo del 
enemigo (tranquilizándome en cuanto al tercero, que será 
confirmado por el mismo Terror) . En ese nivel, el juramento 
se vuelve operación material. El primer momento: "Juremos", 
corresponde a la transformación práctica del estatuto común: 
la libertad común se constituye como Terror. El segundo mo­
mento -la prestación sucesiva o simultánea de los juramen­
tos- es una materialización del Terror, su encarnación en 
un objeto matc:rial (jurar sobre la espada, firmar el texto del 
juramento común o crear órganos de fuerza). Así, la inteli­
gibilidad del juramento proviene de que es redescubrimiento 
y afirmación de la violencia como estructura difusa del grupo 
en fusión y de aquello que la transforma reflexivamente en 
estructura estatutaria de las relaciones comunes. En realidad, 
en la medida en que las relaciones de los terceros están me­
diadas, es decir, en la medida en que pasan por todos, el ca­
rácter de violencia no se deja descubrir: son las libres relacio­
nes de los miembros del grupo en tanto que tales. Pero en 
cuanto aparece el peligro de disolución, cada tercero se pro­
duce para cada otro, como si fuese el que dicta sentencia en 
nombre del grupo y ejecuta la sentencia dictada (o, inver­
samente, como aquel contra quien cada uno tiene que eje­
cutar la sentencia) . Pero cada uno se ha constituido al mismo 
tiempo como el que reclama ser defendido contra él mismo y 
que acepta la sentencia, sea la que fuere. Y el terror le llega 
a cada uno -aun antes de todo riesgo particular- de su 
estructura de inmanencia-transcendencia: en el momento mis­
mo en que la operación sintética y totalizadora de su pmxis 
se transforma en pura designación del tercero totalizador co­
mo teTcem que se tiene que integmT, el peligro real de caer 
fuera del grupo está vivido prácticamente en y por esta inte­
gmción inefectuable. La fuerza material que une a los jura­
mentados es la fuerza del grupo como totalización que puede 

106 

totalizarse sin ellos (en el caso en que perderían de vista el 
interés común), y esta fuerza como potencia correctiva de una 
totalidad hostil es directa y constantemente para cada uno 
la posibilidad de perder la vida. En este sentido, el ser-en-el 
-grupo como límite insuperable se produce como certeza de 
morir si es superado el límite. Poco importa, según este punto 
de vista, que el juramento como operación material haga 
entrar en juego a un ser trascendente (la Cruz, la Biblia, 
Dios mismo) o que se mantenga en la inmanencia común. De 
todas formas, en efecto, la transcendencia está presente en el 
grupo juramentado como derecho absoluto de todos sobre 
cada uno; dicho de otra manera, el estatuto no se da como 
simple formación práctica que se adopta provisionalmente 
porque est~\ mejor adaptado a las circunstancias; está propues­
to por la libertad de cada uno como reclamado por ella y 
por todos los te.rceros contra ella y contra todos los desfalle­
cimientos de los Otros. Su transcendencia (es decir, su derecho 
absoluto de manifestarse por la sentencia de muerte para cual­
quiera y en cualquier momento) se funda sobre la libertad 
que se afirma como justa violencia contra lo práctico-inerte. 
Así no añaden nada a esta característica ni Dios ni la Cruz, 
porque esta característica es, por primera vez, posición del 
hombre como poder absoluto del hombre sobre el hombre (en 
la reciprocidad) . Pero, inversamente, cuando, en una sociedad 
profundamente religiosa, el juramento tiene lugar ante Dios 
y reclama castigos divinos para el gue lo viole (condenación, 
etc.) , este compromiso con Dios no es sino un sustituto ele la 
integración inmanente. Dios se vuelve el ejecutante ele las 
altas obras del grupo, es, si se quiere, el sustituto del ver­
dugo; hasta se podría pensar que la condenación sustituye a 
la pena capital (ya que se tiene por real y se repite por parti­
da doble con la muerte). En realidad, si el juramento es 
traicionado, las sanciones divinas no impiden en absoluto que 
el grupo mate al traidor. Es que el derecho de vida y muerte 
-cualquiera que sea el lazo con el transcendente- es el esta­
tuto del grupo. 

El juramento es un libre intento de sustituir con el miedo 
de todos al miedo de sí y del Otro en cada uno y por cada 
uno, en tanto que reactualiza bruscamente la violencia como 
superación inteligible de la alienación individual por la li-

107 



l. . . i . · Su intclio-ibilidad está entera, ya que se trata JCI tal comun. o . 1 · b' 
1 l ·¡ . UlJeración de elementos ya dados lacia un o Je-t e una 1 Jrc s 'ó • el' · d · t en tanto que esta su¡)eraci n esta con ICIOna a uvo va pues o . '. ·t rici·as particulares que la anunCian en hueco (des-por CiflllllS a . · . eg.,1·) Sin embargo las estructuras de libertad y 11110 por n " · ' . . . de reciprocidad que hemos d_escubierto pnmero,. l~JOS de des-

aparecer toman todo su sent~do cuando se m_amhe~tan en el 
moYirniento práctico y matenal del Terror. Sigue siendo ver­
dad, en efecto, que mi juramento, en el otro tercero, es ga­
rantía; pero el sentido de esta. garantía es p_rec;isamen~e. la 
violencia: el tercero está garantizado contra mi hbre traiciÓn 
por ese derecho que he rec?n?cido a todos (y a él) de supri­
mirme en caso ele desfalleCimiento y por el Terror que el de­
recho común hace reinar en mí y que he reclamado; y esta 
garantía --que le priva de toda excusa en cas~ ele ?ispersión 
0 de traición- es la que hace que pueda garantizar libremente 
su fidelidad (reclamar libremente el Terror para él mismo). 
Así la vuelvo a encontrar en mí como exigencia. Dicho de otra 
manera, el estatuto fundamental del grupo juramentado es el 
Terror; pero, cuando las circunstancias no son particular­
mente apremiantes, puedo mantenerme en el. mvel de la 
exigencia y de la iusuperabiliclad. Porque el Juramento es 
libre relación ele libres compromisos. En este nivel, sólo apre­
hendo a la exigencia como mi libertad comprometida en el 
otro y como exigencia de mí hacia el otro. Si se acentúa la 
presión, se descubre la misma relación en su estructura funda­
mental: he consentido libremente la liquidación de mi perso­
na como libre praxis constituyente y este libre consentimiento 
vuelve a mí como libre primacía de la libertad del Otro sobre 
mi libertad, es decir, como derecho del grupo sobre mi praxis. 
También aquí da lo mismo aprehender este derecho como 
deber en cuanto al grupo (es decir, concretamente, como ne­
gación imperativa ele una posibilidad; no se trata aquí eviden­
temente ele moral ni siquiera de código) o como poder con­
sentido por mí en el grupo ele tomar mi vida si no actúo se&"tm 
tal directiva. Para nosotros y en este momento de la experzen­
cia es lo mismo; en efecto, estas conductas diversas están con­
dicionadas por las circunstancias y se constituyen en situación. 
Lo que cuenta es que el deber. conc:eto con~iene en s~ implí­
citamente a la muerte como mi posible destmo; y es, mversa-

108 

mente, que el derecho del grupo me determina, en tanto que 
está consentido. 

Este estatuto del grupo juramentado es de todas forma> 
capital. Puede decirse, en efecto, que la experiencia dialéctica 
nos ha llevado a poner a la luz del día la primera relación 
práctica e inventada (y reinventada sin cesar) entre hombres 
aCtivos en el seno de una comunidad activa. El grupo como 
jJermanencia es en efecto un instrumento construido en ele­
terminadas circunstancias, a partir de un grupo en fusión (por 
lo menos, así es en nuestra experiencia dialéctica) . Y esta 
construcción común -es decir, llevada a cabo por cada ter­
cero como individuo común- en ningún caso se puede reducir 
a relaciones "naturales", "espontáneas" o "inmediatas". Se 
produce, en efecto, cuando las condiciones exteriores han sus­
citado en un grupo de supervivencia una práctica reflexiva: 
la naturaleza del peligro y de la tarea implica que el grupo 
-en tanto que amenazado de disolverse- se ponga a sí mismo 
como medio de su praxis y medio que se tiene que consolidar. 
Así las relaciones de los miembros del grupo se establecen en 
una comunidad que está actuando sobre sí; están atravesados 
por esta praxis subjetiva y condicionados por ella. Sin embar­
go, hemos comprendido ya que el carácter coercitivo del grupo 
proviene en realidad de que no tiene ni existencia (como 
organismo) ni ser (como totalidad material). En el nivel con­
siderado, el grupo, como realidad, en un principio no es sino 
imposibilidad para cada uno de abandonar a la praxis común. 
O, si se prefiere, su ser es en cada uno la muerte jurada como 
inerte negación ele toda posibilidad de acción estrictamente 
individual. Ya hemos visto que este ser es para cada libre 
praxis un Ser-Otro. Sin embargo, no caemos de nuevo en la 
serialidad, porque este Ser-Otro es en cada tercero el mismo 
Ser-Otro que en su vecino. En este sentido, la violencia esd. 
en todas partes, en todas partes el Terror como primer esta­
tuto común. Sin embargo, este Terror, en tanto que las cir­
cunstancias no han conmovido a la unid().d, es terror que une 
y no terror que separa. Esos hombres, en efecto, en tanto que 
están constituidos por juramento como individuos comunes, 
encuentran su propio Terror los unos en los otros, como el 
mismo; viven aquí y en todas partes su libertad fundada (es 

109 



decir, limitada) como su ser-en-el- grupo y su ser-en-el-grupo como el ser de su libertad. En este sentido, el Terror es su unidad primera en tanto que es poder en cada uno y en todos de la libertad sobre la necesidad. O, si se prefiere, el ser-en-el­grupo es, en cada "Uno, intermediario entre la libre jJra.'ICis co~~n ~ya que, p_ara mayor simplicidad, suponemos que la accwn aun no ha sido comenzada) y el estatuto de impotencia serial. Es la garantía estatutaria, libremente reclamada, de que cada uno no puede volver a caer en el campo práctico -inerte y que la acción individual, en tanto que se hace común, escapa en tanto que_ tal a la alienación (incluso si tiene que caer en ella la praxzs total del grupo) . Esta garantía, en tan­to que construcción reflexiva, es una solicitud de todos para cada uno, pero esta solicitud es portadora ele muerte; sin em­bargo, por esta solicitud mo1·tal, el hombre en tanto que indi­viduo comón está creado, en cada uno por todos (y por sí mismo), como un nuevo existente; y la "negación violenta de determinadas posibilidades futuras no hace más que uno en él con ese estatuto ele novedad creada. En el grupo jura­mentado, la relación fundamental de todos los terceros es que se han producido juntos a partir del limo de la necesidad. Es sobre esta base como se establecen las relaciones inmediatas de reciprocidad. Cada uno reconoce en el otro tercero a la violencia como imposibilidad consentida de retroceder, de volver al estatuto de sub-humanidad 1 y como la perpetuación del movimiento violento que lo ha creado como individuo comón. Pero, claro está, este reconocimiento es práctico y con­creto. Es concreto porque cada uno reconoce a los miembros del grupo no en tanto que hombres abstractos (o especímenes abstractos del género), sino como juramentados ele una especie singular (unida a las circunstancias particulares, a los objetos, a los juramentos). Es jJráctzco porque es el juramento mismo renovándose por tal o cual acto de reciprocidad (me socorre, me hace un favor, etc.) y dándose como estructura fundamen­tal: es lo que resulta particularmente visible en el caso (más evolucionado que los considerados en este momento) de los 
1 Tomo el término sin darle contenido particular y en la medida en que me parece indicar en todos los estadios la relación del grupo poniéndose para sí a la pasividad del campo pr:íctico-incrtc. 

110 

grupos de, interay~da, póblicos o secretos. Y como cada jura­mento est~ condiciOnado por el ele todos, como finalmente es el de todos el que fundamenta en cada uno en su ser-inerte la libertad del individuo comón, el reconocimiento es simultá­neamente reconocim~ento en cada uno de su libertad (con una doble forma: libertad comprometida, libertad de libre desarrollo práctico tras el compromiso) por la libertad del otro y afirmación de la pertenencia al grupo. La totalización no es a9-uí sino la rea~tualización del estatuto en todas partes (es deor, en todo ~quz, ahora). Se da por hecha una vez para todas y como temendo que ser reactualizada sin cesar. En efecto, por el acto constructor del juramento, ha sido creado un objeto (en el instante "histórico" en que ha sido tomada la decisión): este objeto material retiene en su materialidad e~ juramento histórico _como pasado insuperable. La objetiva­CIÓn del grupo en fusiÓn (fortaleza tomada y desmantelada, etc.) no se rechaza; por el contrario, se vuelve la realización material de la unidad arcaica, el momento ele un surgimiento común. Pero se trata de otro modo ele realidad, anterior: el protocolo firmado, el simple lugar en que se ha prestado el JUramento aparecen, en el estadio del grupo juramentado, co­mo la fuerza de inercia del grupo, como la perseverancia, con­tra las amenazas internas y externas, del ser-en-el-grupo en su ser. Es la indisoluble reciprocidad ele significaciones entre la materialidad inorgánica del hecho, que revela ru¡uí, alzara, a partir de todo porvenir-proyecto, su ser jnesente como es­tructura constitutiva y el hecho humano pasado como unión inmediata con el porvenir (el hecho de jurar era, tanto en su realidad inmediata como en su realidad profunda, precaución contra el porvenir), pero lazo insuperable, luego eternidad de jJresencia en el porvenir. El grupo juramentado produce su objetivación como un determinado producto material en él (el pacto escrito, incluso la sala, antaiío continente, se vuel­ve, tras la dispersión, producto interiorizaclo, mediación ma-terial entre los miembros). Pero esta objetividad interior (que se produce para cada uno como imposibilidad de volver más allá de una determinada fecha pasada, como irreversibilidad de la temporalización) no es la objetivación del grupo como ser; _es _la eterna ~ fija conservación ele su_ surgimiento (del surgumento reflexivo y estatutario por el JUramento). Es el 

l I 1 



· 1 1· ¡111111anirhd 1 • Este comienzo, al volverse para 
COilllt'IllO le ,¡ ' ' ' . ' • d 

1 t l·~Ieza imperativa (por su caractenstica e per-
ca< a uno na u " ' . , 

· · . t¡Jerable en el porventr) envia, pues, el recono-
lllanenna u¡st ' . , . 
· · ¡.1 -1finnación recíproca de esas dos caractenst1cas 

un11ento a . , ' . . 
Solllos los mismos porque hemos sahdo del hmo en e o 1111111 es: 

l. ·. 11 fecha uno por el otro a través de todos los otros; 
,¡ JIIISI a ' · · "d 

luego, 5¡ se quiere, somos una especie smgular, apareCI a por 

mutación brusca en tal momento, pero nues~ra naturaleza es­

pecífica nos une en tanto que es hbertad. D1cho de otra ma­

nera nuestro ser común no es en cada uno una naturaleza 

·idéntica; por el contrario, es la reciprocidad mediada de los 

condicionamientos: al acercarme a un tercero, no reconozco 

mi esencia inerte en tanto que está manifestada en otro 

ejemplo, sino que reconozco al cómplice necesari~ de 1~ acción 

que nos arranca de la gle_ba, al h~rmano cuya, exist~nCia no es 

otra distinta de la mía, viene a m1 como la mia y sm embargo 

depende de la mía como la mía depende de la suya (a través 

de todos) en la irreversibilidad de un libre consentimiento. 

Por lo demás, el-ser-de-grupo está vivido por cada uno como 

naturaleza: está "orgulloso" de serlo, se vuelve el significado 

material de los uniformes de grupo (si los hay) ; pero como 

naturaleza de la libertad (es su forma de inercia terrible en 

tanto que viene a mí como e~igen.cia). Así las relacion:s de 

los individuos comunes en el mtenor del grupo son umones 

de reciprocidad ambivalentes (a menos q~e _no estén or?ena­

das por el recomienzo de la lucha y el obJetiVO total) : este y 

yo somos he1·manos. Y esta fraternidad no e~tá f~~dada, como 

a veces la presentan tontamente, en el parendo frs1co en tant~ 

que expresa identidad profunda de la naturaleza. ¿Por que 

habría de ser un guisante de una lata de conservas hermano 

de otro guisante que esté en la misma lata? Somos hermanos 

1 Se entiende: no tratamos en absoluto de designar a los únicos 

grandes momentos revolucionarios en lo.s que, en e~ecto, los contempo­
rúneos tienen el sentimiento de produCir o de sufnr al hombre como 

nueva realidad. Toda organización con reciprocidad de jurame.nto es 

primer comienzo, ya que siempre es conquista del_ hombre como hber_tad 

común sobre la serialidad, sea la que sea. A dec1r verdad, la conqmsta 

se hace en el nivel del grupo en fusión, pero el grupo se proJ?one para 

sí por el juramento, no ya como medio implí~ito de la praxzs co_m~m, 

producido y absorbido por ella, sino como 11_1edw _de. alcanzar u~ Ob]~tivo 
m;\s o menos alejado, luego como su prop10 objetiVO en lo mmed1ato. 

112 

1 
,j 
·C 

en tanto que. desp_t~és del acto creador del juramento somos 

¡.we~t;-os propws h.lJOs, n~Iest:ro invento común. Y, como en las 

am!has reales, 1~ fr~termdad se presenta en el grupo como un 

~?I~JUnto de obhgacwnes recíprocas y singulares, es decir, de­

fuudas .P~r el grup? e1~tero a partir de las circunstancias y de 

sus obJetivos ~obhg~cwnes de interayudarse en general, o, 

en el caso preciso y ngurosamente determinado de una acción 

o de ~m trabajo particular). Pero estas obligaciones -lo he­
mos _visto hace un momento- sólo presentan a su vez la co­

mum_dad de la exigencia fundamental y también de la auto­

creac~ón pasa?a como hipótesis i:reversible de temporalización 
práctica. Segun este punto de VIsta, la fraternidad es el lazo 

real de los individuos comunes, en tanto que cada uno vive 

su ser y el del Otro (aunque sea el simple ser-ahí cerca del 

Otro o el parecido~solidaridad de los negros rebeldes, de los 

blan:os a la defens1;a) con la forma d~ obligaciones recípro­

cas,_ ms_uperables. Sr, el color de la piel aprehendido como 

obhgaCI~n pura y recíproca por los negros sublevados en San­

~o Dommgo, y, al mismo tiempo, como garantía material e 

merte de cada uno contra su posibilidad de alienación, el 

color de la piel aprehendido en cada uno, no como una ca­

r~cterística fisiológica y social, sino como una característica 

lustóric~ fundamentándose en la unidad pasada de una libre 

p1·omoczón, eso es la fraternidad, es decir, la estructura funda­

mental y práctica de todas las relaciones recíprocas entre miem­

bro_s de un mismo grupo. Lo que luego se llama camaradería, 

amistad, amor -y hasta fraternidad, tomando este término 

en una ~ceptación. vagam:nte afectiva- se produce sobre la 

ba~e ele cucunstanc_Ias p~rticulares y con tal o cual perspectiva, 

p_ma tal o c~al reciproCidad, como un enriquecimiento dialéc­

tico Y ~ráctico, como_ una libre especificación de esta estruc­

~ura pnmera, es decu, del estatuto práctico y vivo ele los 

JUramentados. El grupo constituido est<í producido en cada 

uno por cada uno como su propio nacimiento de individuo 

com~n, y, al mi~mo ti_e~po, cada uno aprehende en la fra­

tern_Idad su propw naCimiento de individuo común como pro-
eluCido en el seno del grupo y por él. ' 

Es.ta fraternidad, por otra parte, es el deTecho de todos 

a traves de cada uno sobre cada uno. N o basta con recordar 

que es también violencia o que tiene su originalidad por la 

113 



violencia: es la violencia misma en tanto que ésta se afirma 
como lazo de inmanencia a través de las reciprocidades posi­
tivas. Tenemos que entender con esto que la pot.encia prá~tica 
del lazo de fraternidad no es más que (en la mmanenoa 1) 

la libre transformación por cada uno, para sí y para los otros 
terceros, del grupo-de-fusión en grupo de constreñimiento. Esta 
indistinción se hace notar particularmente cuando el grupo 
juramentado procede a la ejecución sumaria o al lincha­
miento de uno de sus miembros (supuesto traidor o que ha 
traicionado realmente) . El traidor no es suprimido del grupo; 
ni siquiera ha logrado separarse él mismo: queda como .~iem­
bro del grupo en tanto que éste -amenazado P?r la traiciÓn­
se reconstituye aniquilando al culpa~le, es. deor, clesca.rga~do 
toda su violencia sobre él. Pero esta VIOlenCia ele extermmaoón 
queda como lazo de fraternidad .ent.re l?s linchado_res y el lin­
chado en el sentido de que la hqmdaoón del traidor se fun­
damenta en la afirmación positiva de que es homb1·e del gru­
po; se encarnizan con él hasta el final en nombre de su propio 
juramento y del derecho que ~econocía a l~s Otr~s sob_re él. 
Pero inversamente, el linchamiento es praxzs de VIOlenCia co­
mún' para los linchad ores en tanto que su. objetivo es la ani­
quilación del traidor. Es lazo de fratermdad despertado y 
acentuado entre los linchadores, en tanto que es una reactuah­
zación brutal del juramento mismo y que cada piedra tirada, 
cada golpe dado se produce como nueva prestación del jura­
mento: el que participa en la ejecución ~el. traidor r~afirma 
la insuperabiliclad del ser-de-grupo c~mo hmlte de s~ _h?ertad 
y como su nuevo nacimiento, la reafuma _en_ un sacnhc~o san­
griento que constituye además un reconocmuento explícito del 
derecho coercitivo de todos sobre cada uno y una amenaza de 
cada uno sobre todos. Además, en la jJra.xis en curso (es decir, 
durante la ejecución) , cada uno se siente solidario de cada 
uno y de todos en la solidaridad práctica ~el pe_ligro corrido 
y de la violencia común. Soy hermano de viOleno~ para todos 
mis vecinos; además ya se sabe que el que se megue a esta 
fraternidad puede parecer sospechoso. Dicho de otra manera, 

1 Desde luego que el grupo está calificado hasta en cada uno ~e 
sus miembros por su relación transcendente con el otro grupo, es decu, 
con el grupo adverso; volveremos sobre ello. 

114 

la cólera y la violencia están vividas al mismo tiempo como 
Terror ejercido sobre el traidor y (en el caso en que las 
circunstancias habrían producido ese sentimiento) como lazo 
práctico de amar entre los linchadores l. La violencia es la 
fuerza misma de esta reciprocidad lateral de amor. Podemos 
comprender c~m lo dicho que la intensidad de los hechos de 
grupo tiene su origen en la intensidad de las amenazas exte­
riores, es decir, del peligro; cuando esta intensidad se mani­
fiesta más como presión real sin que por eso el peligro haya 
desaparecido, queda reemplazada por el sustituto inventado: 
el Terror. Éste, que es producto real de los hombres agrupa­
dos, no depende menos, en él mismo y en cuanto a su grado 
de intensidad, de la violencia adversa (es decir, de la violen­
cia sufrida y aún viva en las memorias, y de la violencia espe­
rada, en caso de contraataque, por ejemplo). El invento del 
Terror como contraviolencia engendrada por el grupo mismo 
y aplicada por los individuos comunes en cada agente parti­
cular (en tanto que comporta en él mismo un peligro de 
serialidacl) es, pues, la utilización de la fuerza común, has­
ta entonces comprometida contra el adversario, para el arreglo 
del grupo mismo. Y todas las conductas interiores de los 
indívzduos comunes (fraternidad, amor, amistad, tanto co­
mo cólera y linchamiento) obtienen su terrible poder por el 
Terror mismo. En este sentido, cada uno es para cada uno el 
mismo en la unidad de una pmxis común, pero la posibilidad 
de constreñimiento o de exterminación se da al mismo tiempo 
en cada relación recíproca, precisamente porque la recipro­
cidad no es integración, precisamente porque los epicentros 
se mantienen, aunque disimulados, en la reciprocidad media­
da, porque yo no puedo ser conjuntamente tercero totalizador 
y tercero totalizado, porque el Otro yo mismo que viene a 
mi se encuentra también en mí como yo mismo convertido 
en Otro (y limitando mi libertad) . No se trata en absoluto 
de desconfianza: las conductas de desconfianza aparecen en 
un grupo de constreñimiento ya corroído por las divisiones, 
luego en cualquier otro momento ele la temporalización común 

1 Hablo aquí de la ejecución de los traidores, y no, claro está, de 
ese tipo de linchamiento racista que hace que en América se suprima 
la vida de un miembro de otro grupo. · 

115. 



. en olras circunstancias. La posibilidad de amar_ a_ un traidor 
} .. 1· 1 la fraternidad misma y como conchCión de esta cst.t e .Ha en ' d l 'ó fratemidad; entendemos con esto que _t~ a re aCI n concreta 
y pr~'tctica en el seno de~ gru~o ~e. dinge necesariame?te a 
... ·. del individuo comun al mdivicluo orgamco, y asi con-ti.!\ tS . l'd . l d , tribuye a darle una existencia real qu_e _l~ so I anca comun 

tiene que negar o callar. Y esta posibilidad de que l~ fra. 
tcrnidacl con tal o cual se transforme bruscamente en hucha­
miento y en exterminación, por la traición del hermano, ~stá 
dada en la fraternidad misma como su fuente y su límite: 
fraternizamos porque hemos hecho el mismo juramento, p~r­
que cada uno ha limitado su _libert~d por el otro: y el ~ímlte 
de esta fraternidad (que al mismo tiempo determma su mten­
siclacl) es el derecho de violencia que cada uno tiene sobre el 
otro, es decir, exactamente el límite común y recíproco de nue~­
tras libertades. Sin embargo, como aún se ve hoy en los parti­
dos autoritarios, la fraternidad es la forma más inmediata y 
más constante del Terror: los traidores, en efecto, son la mi­
noría, por definición. Es vadaderament~ la translucicl_ez recí­
proca de los individuos comunes (pudiendo conduCir a la 
amistad de los individuos orgánicos) : ningún "medio" es más 
caluroso que un partido autoritario y amenazado sin cesar 
desde el exterior (autoritario porque amenazado). Pero sea 
cual sea la fraternidad, no puede -en caso ele desviación, de 
herejía, de traición- sobrevivir a la violencia (salvo en la 
forma precedentemente descrita: unión del verdug? con el 
supliciado) ni oponerse a ella. No, como tant~ se ha d~cho, por­
que sería débil e ineficaz contm el Terror, smo senCillamente 
porque es la violencia misma viv_ida como v~olencia-amist~cl 
(como fuerza violenta en las rclacwnes de amistad). Esta VIO-
lencia, nacida contra la disolución del grupo, ha creado una 
realidad nueva, la conducta de traición; y esta conduct~ se 
define precisamente como lo que transforma a !a fra~ermdacl 
(como violencia positiva) en Terror (como vwlen~~a _nega­
tiva) . Así, como miembro ele un grupo de constremmiento, 
la violencia de mi fraternización descansa en la certeza prác­
tica (aunque no explícita, o no forzosamente) de que est~ fra­
ternización se volverá linchamiento, en nombre de ella mzsma, 
o condenación despiadada, si mi hermano se conduce como 
Otro y si el grupo se encuentra en él amenazado de disolución. 

116 

1 

El lazo inmediato ele la libertad y del constreñimiento ha 
hecho que nazca una nueva realidad, un jJroduclo sintético 
del grupo en tanto que tal. Puede parecer prematuro el nom­
bre ele derecho que he dado a esta realidad, ya que el jura­
mento fundamenta ulteriormente a las instituciones pero él 
mismo no es institucional. Digamos más bien que, en este 
momento abstracto ele nuestra experiencia de grupo, esta reali­
dad es simplemente el poder difuso ele jurisclicciém. Y aún 
tenemos que entendernos: no utilizo la palabra difuso sino 
para oponerla a los órganos especializados; en realidad, por 
su juramento el individuo común está provisto ele un poder 
jurídico sobre el individuo orgánico (en él mismo y en los 
Otros). La libertad libremente limitada para siempre por su 
ser-otro es jJoder de cada uno en todos en la medida en que 
es en cada uno mutilación aceptada. En efecto, no podríamos 
hacer derivar el poder jurídico ni ele la libertad individual, 
que no tiene poder sobre la libertad recíproca, ni de un con­
trato social que una entidades, ni del constreñimiento ejercido 
por un órgano diferenciado sobre el grupo, ni de la costum­
bre de una comunidad en tanto que se ve una exis en ella. 
En cuanto a las circunstancias que explican el contenido par­
ticular de este poder (ya se ejerza como determinada prohibi­
ción, como determinada exigencia, etc.), pueden mostrarnos, 
en efecto, que tal peligro corrido por tal grupo en tal cir­
cunstancia ha dado nacimiento en este grupo a tal decisión 
común, pero no pueden dar cuenta por ellas mismas del po­
der represivo como forma práctica de la decisión considerada. 
Sin embargo, no pretendemos en absoluto dar aquí una gé­
nesis histórica del poder ele jurisdicción: más adelante veremos 
por qué esta empresa ni siquiera tiene sentido. Nuestra ex­
peÍ'iencia dialéctica nos hace asistir, simplemente, a la rein­
vención ele ese poder en un grupo ele supervivencia que trata 
ele convertirse en grupo estatutario. El poder jurídico aparece 
aquí como la invención de una comunidad que se da cuenta 
de que ella no estéÍ ni estad totalmente ,totalizada (ni es ni 
sení totalizadora) ; es, pues, una nueva forma de totalizador 
que trata de compensar la imposibilidad de que se acabe la 
totalización, es decir, que aparezca como forma, Gestalt, con­
ciencia colectiva superior de todos sus miembros, y, de esta 
manera, garantía de su integración permanente. Este nuevo 

ll7 



estatuto de totalización es el Terror, y el Terror es. j~risdic-
"ó d uno consiente a cada uno por . la mediaCIÓn de ci n; ca a d l"b d 
d e el fundamento permanente de ca a I erta sea 

to os qu · 1 l"b d "ó vi"olenta de la necesidad, es deCir, que a I erta en negaCI n ' · 1 · 
d O en tanto que estructura comun, sea VIO enCia per-ca a un , 

1
. "ó y d 

t de la li.bertad individual de a IenaCl n. ca a uno manen e . · d 
le ide a cada uno que le garantice esta est:uctur~ merte e 
1 1·bertad común y que él mismo, como vwlenc1a y terror, 
a hi la negación inerte de determinadas posibilidades. Este se aga 1 · "lá 

poder jurídico difuso sería peligroso que o asimi sernas con 
la forma más simple de lo sagrado; pero nos llevaría muy le-
. el estudio de estas realidades no entra en nuestro pro-
JOS y · · t 
pósito. Bastará con señalar en nuestra expenenCI~ .Y en es e 

· 1 de abstracción, para grupos que se han def~mdo en _el 
~:bate y por liquidación de la vieja seri~lidad de ImpotenCia, 

lo Sagrado constituye la estructura fundamental del Te-que .. f t , 
rror como poder jurídico. Lo Sa~rado se manu esta a . m~es 
de las cosas; es la libertad produciéndose en una matena ~la­
bajada, a la vez como soberanía absoluta y como cosa. O, s1 se 
prefiere, es la libertad volviendo al hombre como ~oder. sobre­
humano y petrificado. No se trata aquí de las exigencias. del 
campo práctico-inerte, que desde luego pre~entaban a la hb:r­
tad del Otro, aunque sin mostrarla, _absorblén,dol_a por entero, 
de tal manera que la cosa inerte tuviera por s1 n:n.sma el poder 
de exigir. En lo Sagrado, la libertad se mamhes.ta en ~na 
cosa, en la destrucción misma de esta cosa (por desmtegraCIÓn 

Plosiva) 1 pero afirmándose contra la cosa se vuelve poder-ex , . , 
1 

·, ' 
inerte sobre el hombre. Y la revelacwn, a oraczon y otras prac-
ticas frente a este poder le constituyen como. sagrado en su 
misma contradicción: la libertad, en las relaciOnes hu~nanas, 

· · "d · es la misma en los agentes de una relaciÓn de no Intlmi a, "d d 
· "d d se define para cada uno por su homogenei a . reCiproCI a , · d" "d z 

A uí por el contrario, se manifiesta a los m IVI uos con a 
q .' · ' t t l de la materia (separada o atravesada por rayos sumzswn o a . . · 1 1 

0 modificada directamente, sm trabaJ_o, por la s1~np e vo ~n-
tad soberana) pero como heterogeneidad, es deCir, co~o m-

bl "ó de sus posibilidades. En este sen tldo, su supera e negaCI n 

1 Esta designación deja a la cosa (piedr~ de Ho.reb, _etc.) 
. .· 1 Al ·smo tiempo no deJa de p10ducuse. como entidad matcua · mi ' 

intacta 

118 

pode1· tiene como estructura fundamental estas posibilidades 
neg~das en cada uno, como inercia de cada libertad. O, si se 
prefiere, constituye a cada uno en el corazón de su libertad 
c?mo pasivid~d recibida (y consentida) . Y la adoración con­
Siste en una hbre pmxis que reconoce la limitación inerte en 
ella de sus posibilidades como un don absoluto y una creación 
p_rocedente de la libertad inerte como poder sagrado. Esto nos 
~Iene que hacer entender, simplemente, que todo el grupo 
J~r~mentado en tanto que poder de jurisdicción difuso se ma­
mhesta para cada tercero y en la totalización efectuada por 
~1 ,o~ro tercero como potencia sagrada. Resulta perfectamente 
I~l~til que este sagrado tome una forma específicamente re­
hgws~. o c~ltural: sólo se trata -por lo menos en general; las 
espeCificaciOnes las causan las circunstancias- de una caracte­
ríst!ca propia del T~rror como libertad inerte y potencia ne­
gativa Y de su relaCión con la otra-libertad de cada uno en 
tant~ que ésta es. ~egación de determinadas posibilidades. Esta 
relaCión se mamhesta como sagrada cuando la totalización 
coercitiva y unáni~e se revela a través del objeto común. Aquí 
nacen. l~s ceremonzas en tanto que la materialidad (ropa, es­
~ereotipia de los actos, objetos de veneración, rememoración 
merte del pasado, orden inflexible e invariable de los ..,.estos, 
etc.) expresa la inercia y que, simultáneamente, su a~pecto 
convenciOnal y teleológico presentifica la libertad-poder. Y lo 
~ag;·a.do, con su ritual y sus ceremonias, nace, como el poder 
JUndic?, de un no-ser del grupo, es decir, de que toda la 
comumdad real es totalización, o, si se prefiere, totalidad des­
totalizándose perpetuamente. En efecto, el acto fundamental, 
en tanto que cumplido por cada uno, es al mismo tiemjJo, 
por una contradicción fundamental, el factor esencial de la 
destotalización. 

. S_il! embargo, como hemos señalado, para el grupo, las 
posibilidades de disolución, aun cuando la presión del ene­
migo aflojase, serían menos próximas y menos amenazadoras 
si sus miembros pudiesen mantenerse unidos, en un lugar, en 
un local, etc. Porque la determinación en cada uno como de­
t:rminación sintética de la multiplicidad sería la interioriza­
CIÓn de la promiscuidad real, visible y tangible, de las personas 
agrupadas. Hemos visto que el grupo se propone para ·sí en 
una práctica reflexiva, y se vuelve su objetivo inmediato, no 

119 



·¡ . 1 l::t. circunstancias exigen su permanencia, sino 
SO O CU.ll1l O • S · • 1 d'f ' . ' 
. 1 1· l'versidad de sus tareas exrge que a 1 ·erencracwn 
cuanc o .1 l 1 . • 1 f 'ó ' · el 

. · .. . l·t homogeneidad flmcla ele a usr n. r-.. partrr e 
Slhtllll)·l ,1 • · · l · ' 

· . [ecto nace el riesgo de que el ars amrento convrerta 
al¡UJ, en e ' d fl' 
. ¡ t 110 en un aislado, un separa o, o que unos con· retos 
.1 cal a 1 . 
nuevos que surjan de la ~iferenc,iacrón !1agan nacer nu_evos 

t a 0111'smos en la comumclad. Con el JUramento, el gn1po 
an an . . . 

asegura el estatuto ontol~gico que drs~muye los p~lrgros de 

la diferenciación. Ya he drcho, y lo reprto, que este JUramento 

no es necesariamente una operación verdadera y una decisión 

explícita. En verdad, cuando el gr~po. en cada tercero y por 

cada uno se propone como su propiO frn, y cuando esta refle­

xividad práctica define, aun implícitamente, la común acepta­

ción del Terror, basta con que la violencia, en sus formas ne­

gativas (liquidació~ el: los indiferen_t~s, de los sospechosos) 

y positivas (fratermzacwnes) se mamheste para que el esta­

tuto de permanencia sea la inmediata ev~dencia para :ada 

tercero totalizador. Así pues, ya haya temdo lugar el JlUa· 

mento realmente o ya se haya hecho de él una aparente eco­

nomía, la cuestión es que la organización del grupo se vuelve 

el objetivo inmediato. Era ella, como objetivo ulterior, la 

que había necesitado la invención de la permanencia; es . a 

ella, ahora, a quien el grupo permanente se da como su fm 

próximo. Y la unidad del grupo corno juram~nto no está. en 

ninguna otra parte salvo en cada uno. Este _Jur_all1ento -r~­

plícito o explícito- define a cada uno corp.o zndzvzduo comun 

no sólo porque concierne a su ser-en-el-grupo, sino también 

porque no puede tener lugar en cada uno sino por la me­

diación de todos. Pero no se trata aquí de productos inorg<l.· 

nicos ni de una inercia ele exterioridad: en este sentido, el 

Terror no define inflexiblemente para cada uno los límites 

permanentes ele su libertad. En realidad, se limita a elevar el 

umbral a partir del cual la insuperabilidacl habrá de volverse 

superable. O, si se prefiere, a hacer menos probable el aban­

dono del puesto, el paso al enemigo, e_tc. La traición, como 

nueva conducta humana, no por eso dep de ser en todo mo­

mento y para cada uno una posibilidad concreta cuya proba­

bilidad es función del conjunto sintético de las circunstancias 

históricas (comprendida la historia individual de cada per­

sona). Lo que significa que el grupo es también -negativa-

120 

mente- la totalización de sus puntos de ruptura posible y que 

para cada punto existe un determinado umbral a partrr del 

cual se puede efectuar la ruptura. Por lo demás, estos umbra­

les son eminentemente variables 1. 

En la medida en que la o1·ganización, como acción del 

grupo estatutario sobre sí, interesa directamente a la crítica 

de la Razón dialéctica (ya se trate de una diferenciación en 

el combate o de la división del traba jo en tal o cual caso par­

ticular) , no tendremos que preocuparnos por hacer una enu­

meración formal de sus formas posibles (ni de volver a trazar 

el movimiento histórico de la división del trabajo o de las 

transformaciones del ejército a partir de las armas y de las 

técnicas de combate). Nuestro problema es únicamente el de 

la racionalidad dialéctica. Ahora bien, conocemos dos tipos de 

acciones inteligibles: la praxis translúcida (aunque abstracta) 

del individuo y la praxis rudimentaria del grupo en fusión. 

En la medida en que la segunda es relativamente indiferen­

ciada y en que la acción es la misma en todas partes, común 

en todas partes, regida en todas partes por contraseñas que 

nacen de todas partes pero que un solo y el mismo tercero 

habría podido lanzar una tras otra, podemos considerar que 

la praxis no diferenciada retiene en ella las características de 

la acción individual y las amplifica. Está viva en la medida 

en que es total en cada una y en cada una la misma; sin 

duda que se multiplica, pero hemos visto que el individuo se 

vuelve miembro del grupo interiorizando a la multiplicidad. 

Por la relación de reciprocidad mediada, se beneficia espontá­

nea y concretamente en su actividad de la actividad de los 

Otros. No hay en ninguna parte ni inercia, ni cont1·ol, ni 

organizaciones complejas: lo que significa que la praxis es 

plena en todas partes, que es totalmente lo que puede ser en 

cada lugar, y que, finalmente, el condicionamiento recíproco 

1 Lo que no implica en absoluto que en algunos individuos el 

ser-de-grupo sea realmente insuperable. I>ero no se trata aquí ni ue 

valor y de fidelidad: el más hábil puede caer en una trampa, el más 

entregado a una causa se puede convertir sin' él saberlo en instrumento 

del enemigo. Es, pues, perfectamente legítimo considerar también al 

grupo como multiplicidad de puntos de ruptura; y mds aún cuanto más 

diferenciado esté. Veremos, sin ,embargo, con otro punto de vista, que la 

diferenciación es un lazo unificador. 

121 



se ma~i,fiesta por el objeto y en la objetivación, pero que la 
operac;zon, en ta.nto que está muy cerca de las operaciones del 
o:gamsmo práctico, -aunque esté separada de la práctica indi­
v~dual por to~o el campo práctic_o-inerte-. ,conserva una espe­
Cie _de transluode~. Por el contr~no, la acezan organizada pone 
en j~ego un tal Sistema de relaciOnes, y de relaciones entre las 
relacwn~s, que se .t~en~ la obligación de preguntarse qué tipo 
de p~axzs se mamfiesta aquí -comparando estas estructuras 
combmadas con la dialéctica constitutiva de la acción ind ·­
vidua~-•. si esta pmxis se mantiene dialéctica, y qué especi~ 
~e objetivo se propone, qué género. de arreglo del campo prác­
t~co lleva a cab~, qué desarrollo mterno la caracteriza, y en 
fm, en qué ~edid~ es _ve1·daderamente jJmxis (es decir, liber­
tad) y en que medida mstrumento constituído. 

. La. pal~bra "organización" designa al mismo tiempo la 
acciÓn mtei:wr por la cua_l _un grupo define sus estructuras, y 
el grupo mismo. como actiVIdad estructurada que se ejerce en 
el campo práctico, sobre la materia trabajada o sobre otros 
grupos. Se dice a la vez: "Hemos fracasado porque la organi­
zaoó~ (~eparto de ~a:eas) no era nada buena" y "Nuestra 
o_rga_n~zac.Ión ha deCidido que ... ", etc. Esta ambigüedad es 
sigm~Ic~tiva. Exp~esa. una realidad compleja que se podría 
descn?Ir con los sigment~s términos: el grupo no actúa sobre 
el objeto transcendente smo por la mediación de sus miem­
br~s in?ividuales, pero el. a_gente individual no ejerce su 
acoón smo en el marco deümdo de la organización, es decir 
en tanto que su relación pr<íctica con la cosa está directament~ 
condicionada por su relación funcional con los otros miembros 
de_l grupo, tal y como el grupo (como acción plena ele sus 
miembros) o los _represei~tantes del grupo (de cualquier ma­
nera que hayan sido elegidos) lo han estable·cido ya. 

~a o~·gani,zación ,es, pue~, reparto, de tareas. Y es el objetivo 
comun (mt~res cor~mn, peligro con:u.n, necesidad común asig­
nand_o un fm comun) lo que -defuuendo negativamente a la 
P_mxzs- está en el origen de e~ta_ diferenciación. La organiza­
CIÓn _es, pu,es,_ a la ve::, ~~scubnmiento en el objeto de las exi­
genc.Ias practicas y chvlSlón de tareas entre los individuos a 
part~r ?e este desc~brimient~ dialéctico. O, si se prefiere, el 
movimieiHo orgamzador deode sobre la relación entre los 
hombres en función de la relación fundamental del grupo 

122 

con la cosa. Puede resultar, según la naturaleza de las circuns­
tancias y las características de la praxis. (en realidad, según 
toda la coyuntura histórica), tanto un voluntarismo que de­
fine la tarea del individuo a partir de las exigencias del fin 
y sin tener en cuenta posibilidades propias de cada uno (o ele 
todos) como un oportunismo sin principios que Te duce. la 
pmxis común (en sus fines, en su intensidad, en su orgamza­
ción compleja) en función de los límites empíricamente dados 
de la pmxis individual (límites que, en un examen profun­
dizado, se podrían revelar susceptibles de ser reculados -por 
tal o cual acción del grupo sobre él mismo- sin que los trab~­
jadores, los combatientes, etc., sufran por ello en sus oTganzs­
mos individuales) . Según el con junto considerado, se puede 
descubrir igualmente ciertas organizaciones (en gene:al mu~ 
próximas al grupo juramentado) e~ las que la funCión. esta 
definida en cada caso (o en determmados casos) a partir de 
la tarea que se tiene que cumplir y de las capacidade_s pro­
pias de cada persona singular (en tan_to qu~ es conoczda ele 
los Otros; por ejemplo, en una pequena umdad de combate, 
la fuerza excepcional de tal soldado hará que s~ le nombre 
para cumplir tal misión) . Si he mostrado estas di~ere~tes po­
sibilidades, no es, desde luego, que se presenten históncamen­
te en desorden o en un orden arbitrario, es que, en cuanto se 
refiere a nuestro problema, son rigurosamente equivalentes: ~1 
voluntarismo y el oportunismo se caracterizan, en la orgam­
zación, como acción del grupo sobre sus miembros. El grupo 
no actúa sobre el objeto-mediatamente- si?o en tai:to que 
actúa sobre sí; y su acción sobre sí -la úmca que. CJerce en 
tanto que grujJo, como veremos -se define a partir de una 
praxis (ya establecida o que se descubre poco a poco). 

El grupo define, dirige, controla y corrige sin ces~r a la 
pmxis común; en determinados casos, hasta es. susceptible de 
jJmduci¡· a los individuos comunes que la reahzar:ín. (por la 
educación técnica, por ejemplo, etc.) . Pero est~ COI1JUIHO ele 
operaciones supone ya la diferenciación: por eJ~I11!)1~: el re­
parto de las tareas ( 0 de las arr~1as o de la.s su bsistenc.Ias) su­
pone un régimen previo, es deor, la cr~aoón ~le ajJm atas es­
jJecializados en el interior del grupo (Impropiamente llama­
dos órganos: órganos directores,. gr~1 pos encar~ad.os el: estable­
cer una coordinación, una mediación, una clistnbuoón, o de 

123 



ajustar Jos cambios, serviciOs administrativos, etc.). Este pri­
mer momento de la diferenciación -que no tiene nada en 
común con la aparición de la orden, aunque ésta, como vere­
mos, se funda en aquélla.:- es, pues, fundamentalmente una 
acción del grupo sobre sí mismo. Y, en la medid~ en que esta 
diferenciación es todavía abstracta (está el servicio que pre­
para el traba jo y los otms individuos comunes) , corresponde 
a una aprehensión todavía muy abstracta de la praxis: el gru­
po, reunido en un proyecto común pero mal determinado 
todavía (comunidad combatiente, comité de vigilancia, equipo 
de técnicos o asociación para comprar y para vender terrenos 
en la Luna), produce su primera diferenciación para darse los 
medios ele proceder a esta determinación. Y esta diferenciación, 
en ella misma, no tiene nada que nos pueda sorprender, ya 
que no es sino la acción sobre sí ele un grupo juramentado, 
o, lo que es lo mismo, las posibilidades que se descubren para 
la acción ele cada tercero en el seno del grupo no sean sino el 
descubrimiento de sus tareas a través de su morfología. El 
establecimiento ele una diferenciación cualquiera no es sino 
una modalidad concreta ele una estructura más general; el 
grupo estatutario se ha hecho cliferenciable, o, si se prefiere, 
se ha vuelto ele tal manera, a la vez, que las diferenciaciones 
no rompen su unidad y que los problemas prácticos pueden 
descubrirse a él a través de los problemas diferenciales. Y -en 
seguida volveré sobre ello- como el pensamiento del grupo, 
es decir, su idea práctica del Universo no es sino la superación 
hacia el objeto transcendente ele la idea práctica que tiene ele 
él mismo, como, además, la idea práctica que un grupo tiene 
ele sí -o, si se quiere, el esquema ele que dispone para resolver 
sus problemas internos- no se distingue ele su constitución 
interna (en su doble aspecto ele acción sobre sí y ele estruc­
tura objetiva) , la diferenciación, pensamiento abstracto del 
grupo estatutario, se vuelve el pensamiento concreto del grupo 
organizado: aparece, en efecto, como invento por los terceros 
ele una diferenciación cada vez más precisa y al mismo tiempo 
el pensamiento expresa la estructura cada vez más concreta y 
diferenciada ele la multiplicidad unificada. 

Así importa poco la diferenciación singular, por lo menos 
en lo que concierne a nuestro propósito, y su aparición, aun­
que nueva, es inmediatamente inteligible. Pero la inteligibi-

124 

lidad de la acción orgallizada es otra cosa muy distinta: se 
trata ele saber qué tipo ele unidad, de realidad, qué sentido 
puede tener una praxis con esta forma nueva de praxis oTga­
nizada. Lo que cuenta para nosotros es, pues, la relación de 
la acción del grupo sobre si mismo con la acción de sus miem­
bros sobTe el objeto. 

Estudiaremos progresivamente, y por un profundizamien­
to de la experiencia, los diferentes momentos ele esta relación: 
primero habrá que precisar qué es la tarea cuando aparece en 
el grupo como el objetivo de un proceso ele organización; esto 
nos llevará a una nueva definición del individuo común, ya 
que su estatuto en el grupo organizado es por sí mismo una 
determinación (luego una limitación) y un enriquecimiento 
concreto del estatuto de juramentado (la inercia en la liber­
tad, el derecho, etc.). Luego, cuando hayamos descubierto la 
función, como estatuto del individuo común, y su doble aspec­
to (tarea práctica en relación con el objeto, relación humana 
en tanto que caracteriza al ser-en-el-grupo del tercero), habrá 
que mostrar las bases de una logística de los sistemas organi­
zados (como multiplicidad y unidad de reciprocidades inver­
tidas y mediadas) y que describir las estructuras en tanto que 
tales, es decir, cómo se forjan en el grupo para oponerse a las 
actividades pasivas de lo práctico-inerte; veremos entonces, 
precisamente, un nuevo producto humano y social: la pasivi­
dad activa. Sólo entonces podremos abordar las dos cuestiones 
esenciales: en efecto, tendremos que reagrupar todas nuestras 
conclusiones en un movimiento sintético que producirá a su 
vez la inteligibilidad de la praxis organizada y hará que descu­
bramos una nueva apodicticiclad -es decir, una necesidad ra­
dicalmente diferente de la primera-; a partir de aquí, podre­
mos estudiar el estatuto ontológico del grupo organizado como 
de una realidad concreta y dada en la experiencia dialéctica, 
o, con otras palabras, decidiremos si se tiene que considerar la 
organización como una existencia práctica o como un ser. 

El individuo común, en el estadio del grupo en fusión, 
se nos ha aparecido como el individuo ,orgánico en tanto que 
interiorizaba la multiplicidad de los terceros y la .unificaba 
con su praxis, es decir, en tanto que la unidad determinaba 
por él la multiplicidad como instrumento, como fuerza. Esta 
característica de unidad sintética se ha propuesto para sí en 

125 



/ 
/ 

el grupo estatutario cuando la situación exige separaciones 
que ponen en peligro a la comunidad para cada uno en la 
persona de cada tercero y en su propia posibilidad de romper 
la unidad, de volver a caer en el estatuto de soledad masifi­
cada. La característica común del individuo (o, si se quiere, 
su ser-en-el-grupo) se vuelve poder jurídico de cada uno sobre 
la individualidad orgánica en él mismo y en todos los terceros. 
Pero este poder se mantenía abstracto; su abstracción medía 
la del grupo y la de la praxis común. En el nivel de la orga­
nización, este poder abstracto y fundamentalmente negativo 
(como libre inercia de la libertad) se concreta y cambia ele 
signo: en efecto, en el marco de la distribución de las tareas, 
se define para cada uno con un contenido positivo. Es la 
función. En tanto que tal, sigue siendo límite inerte de la 
libertad del tercero, luego su fundamento sigue siendo el Te­
rror. Y éste siempre puede renacer como relación entre jura­
mentados cuando la coyuntura y la historia particular de la 
organización comprometan (o vuelvan inútiles o parásitas) 
a las funciones del tercero, y hagan que se vuelva ~ descubrir, 
por debajo, el peligro de dislocación. El organismo cae enton­
ces en un estadio menos diferenciado del grupo estatutario, 
las funciones ya sólo aparecen como significaciones abstractas 
y sin realidad. Por eso puede aparecer el Terror, sobre la base 
de determinadas condiciones históricas, como una regresión y 
una simplificación. Pero en el ejercicio normal de la acti­
vidad organizada, la función es una definición positiva del 
individuo común: se la ha asignado el grupo reunido o algún 
"órgano" ya diferenciado. Es una determinación de la praxis 
i~dividual: este in~ividuo pertene~e a~ grupo en tanto que 
eJecuta una determmada tarea, y solo esta. Pero en el simple 
Terror, el límite inerte de las posibilidades se mantiene abs­
tracto y puramente negativo: es la libertad renunciando libre­
mente a disolver la relación de grupo en un caso de separa­
ción que por lo demás es cualquiera. La función es negativa 
y positiva; lo prohibido (no hacer otra cosa) está aprehen­
dido en el movimiento prácticp como determinación positiva, 
como imperativo creador: hacer eso precisamente. Pero en el 
medio del juramento, hacer eso es un derecho de cada uno 
sobre todos, de la misma manera que es un derecho de todos 
sobre cada uno: la definición del poder, en tanto que lo partí-

126 

culariza una función concreta, es que es para cada uno el de­
recho de ~umplir su deber particular. Así, todo lo que le 
P_redetermzna en su función (objetivo común, problemas prác­
trcos, ~oyu~tura, estad? de las técnicas y de los instrumentos) 
y en z1ze1·cz~ (como mert~ posibilidad definida por el dis­
curs_o, por eJemplo, .Y que trene que realizar en la repetición) , 
lo tiene que actualizar en el medio de la soberanía sobre las 
cosas (libertad dialéctica de la jJmxis org~ínica) y del jJoder 
sobre los hombres (libertad social como relación sintética re­
posando en el juramento), es decir, en la libeTtad. En este 
equipo de fútbol en formación, la función de guardavalla o 
?e del~ntero, etc., se presenta como predeterminación para el 
JOVen JUgador que acaba de empezar. Es una de esas funcio­
nes la que le hará alistarse; le seleccionará teniendo en cuenta 
sus cualidades físicas (peso, estatura, fuerza, rapidez, etc.) ; 
pero es ya poder en la medida en que le designe en su propia 
jJmxis, es decir, en que cree una determinación de inercia en 
el fondo ?e su libertad; la vive como exigencia: exigencia de 
eJ}-trenamzento, por ejemplo. El equipo en el que le ha signí­
fzcado esta función, tiene la obligación de elevarle hasta el 
ni~el (físico y técnico) en que pueda producir los actos que 
exrge el grupo. También puede significar esto su derecho a 
rechazar el superentrenamiento, los desplazamientos mal or­
ganizados que le revientan, los partidos realizados en malas 
condiciones: et_c.. Y estos ~erechos negativos le pertenecen en 
tanto ~ue zndzvzduo co1:wn; dicho de otra manera, su jJmxis 
toma libremente las exrgencias de su función. En este nivel, 
no hay ninguna diferencia entre derecho y deber. La distinción 
clásica -que tiende a hacer del deber un derecho de los otros 
terceros sobre mí y del derecho el deber de los otros terceros 
en cuanto a mí- era válida en el nivel inmediatamente ante­
rior. Pero en cuanto .está definido el contenido positivo ele 
la función, la distinción queda abolida. Nada permite afirmar 
a jJriari que el régimen alimenticio que comporta el entre­
namiento de ese deportista sea un derecho del Otro (de los 
demás miembros del equipo) o su propio derecho: si tuviese 
que TesistiT como individuo org<í.nico a la adopción de ese 
régimen, son los Otros los que tendrían que imponérselo (ya 
sea que quiera perder unos kilos, por una mala apreciación 
de su "empleo", ya sea que coma demasiado o comida indi-

127 



d 0 . como función, tiene necesidad, to que ca a un , . d gcsl;t) en t:In 
1 pañero de eqmpo se re uzca a · le que cae a com ' . . en la praxrs, e p . versamente si adopta sm restnc-. f ción ero, In ' . d l su propta un · . to para la administración e grupo . 1 '· . nen prescnp ' ' l d b . cwncs e ngu . á ( a los "organizadores") en e e ei deportivo s; convclertir, t pt:~to tiemrJo como haga falta; tiene 1 . ·n··uselo uran e -l e cou>c • f ción del grupo que sus campaneros . . ir en tanto que un el b que cxt_g l distraigan del cumplimiento ele su e ~r, e de equipo no e d cumplirlo que de ser necesano le . 1 . que le ayu en a ' . á l wc uso cada formulación indica m s e ara-fuercenÍap~;~~i~~~~~c~::óo~, creciente del .derecho y del deber: mente ~ l hace que esta exigencia (mantener la forma, si este ]Ugac or . ) se ha a poder sobre tal otro o IJI·oseguir el entrenamiento 'g . . 'd' d' léctica 

0 oseerá una estructura ]Un 1ca Y Ia sob~e e\agr~fo.a'ni~ación compleja ele todas las formas de_ i~­que :s . seao un grupo en el que estoy integrado y otro m~I-pei a ti VOS, el · d f . ón · eXIJO . l , M definido por una etermina a uno , v1c uo comun . 1 - etc que ue M reciba del grupo las subsistenCias, a ensenanza, ., . ( . 'tan ejercer su cometido perfectamente. Ahora bi_en, e pe~~m ' ara el grupo (es decir, según el punto ele vista ~fe ~:?~afi~ común), pero también lo exijo ~':l grupo P?rque es él ~ que distribuye las funciones) 1; lo eXIJO para m~ f~n-., decir para garantía ele que todos y cada uno e en Cion, es ' · · b · é ara cada uno darme su libre ejercicio, pero lo exiJO tam I n p l e~ tanto que tercero particular, y para tal o .cual (a a ~ez por-ue el miembro N o z en tanto que tal exig? q~e exiJa para Ji esta garantía: es él, por ejemplo, el que mas tiene quee·~~~ cler en sus funciones por las faltas de M, y porque.' por N] Z plo yo estoy amenazado más peligrosamente a tr~ves de o J o: estas faltas) ; en fin, lo exijo porque,~ mismo, en nom-1re del ·uramento, exige en mí (como limite-poder) que yo 
l 

.. Jd ~1 Ahora bien todos estos momentos abstractos o exiJa e e · ' · · anera ele ele la exigencia concreta están dados JUntos en mi ~ t r de realizar mi función a través de mi acto y e apoyar ~i ~~c;o sobre mis poderes: el derecho del grupo por mí sobre 

· i del grupo en tanto que 1 Claro está que el grupo e;uge por m · administrador, etc.). se ha dado un repn:sentan~e (ca¡lt~7si!~la~~~~~o~on larvarios, el grupo Así, cuand? los confh~tos a~dn des~engulada se realiza a través de las ten· como mediO de hetcrogenet a sioncs entre funciones; su estructura inerte es de facetas. 

128 

\ 

l 
i 
¡, 
1 

r 
r. 
~ 
li 
( 
1 

~ ¡ 

\ 
! 
¡ 
1 
i 
f 

todos y el deber en cuanto al grupo en tanto que todos lo definen para mí, la reciprocidad del derecho (tengo el de­recho ele que hagas valer tus derechos) , la del deber (mi de­ber es recordarte tu deber) , la del derecho y del deber (tengo el derecho ele que me permitas cumplir con mi deber), la del deber y del derecho (tengo el deber de respetar tus derechos), la infinita complicación de estas reciprocidades (en el marco de las reciprocidades complejas que veremos en seguida) ; son todas estas líneas ele fuerza las que constituyen la trama de lo que podría llamarse el poder como realidad vivida en y por la praxis. Según las circunstancias, una u otra de estas líneas de fuerza puede aparecer, como una forma sobre el fondo sintético ele todas las otras; pero es necesario que estén dadas conjuntamente o que el grupo se rompa. 
Para mayor simplicidad, consideremos el caso abstracto ele una organización que no esté directamente condicionada en su estructura interna por la explotación (podrá constituirse para la explotación de los Otros o contra la explotación ele sus miembros por los Otros, pero los terceros que la componen no tendrán entre ellos relaciones de explotación) y ele la cual tal o cual función particular consiste en una determinada opera­ción ejecuta,da con una determinada herramienta o según una técnica definida. La técnica y la herramienta definen el momento del proceso histórico en tanto que produce, atraviesa, sostiene y totaliza a este grupo particular en esta totalización en curso. Pero el individuo común aprehende la técnica y la herramienta como su soberanía en el campo práctico, es decir, como la amplificación de su praxis individual. En este senti­do, herramienta y técnica (que, en realidad, no constituyen sino un solo y mismo objeto) son el grupo mismo en tanto que el individuo común le aprehende como su propia potencia social sobre la cosa. O, si se prefiere, la acción hecha con he­rramientas le descubre su historicidad fechada (que también puede ser definida como negación inerte, aunque según el punto de vista abstracto de una totalización diacrónica) como soberanía práctica (sobre la materia inorgánica). En este ni­vel la herramienta es descubrimiento práctico del mundo en la medida exacta en que el organismo práctico se vuelve _he­rramienta. Entiendo con lo dicho que cambia al mundo con 

129 



una superación reorganizadora, y que a la vez lo revela en 
esta superación misma como mundo en curso de recomposición. 
Todo esto ha sido desarrollado cien veces por muchos autores 
diferentes; me limito a remitir al primer agente técnico que 
aprehendió y fijó en su experiencia el momento social del des­
cubrimiento por la praxis trabajada con herramientas: a Saint­
Exupéry y a su libro Terre des hommes (Tierra de los hom­
bres). Ese poder astringente del avión (como instrumento 
que reduce los tiempos d.e un reco:r.ido) está. indisoluble~en­
te pmducido por un técmco que utiliza un objeto ya trabapdo 
por hombres y al mismo tiempo descubiert.o como nuevo m~­
vimiento real del estrechamiento del espaciO. Pero este movi­
miento real está descubierto en él mismo como medio de con­
trol, no se trata nunca de una aprehensión contemplativa 
(salvo para el inerte pasajero que se transporta de u.na a otra 

ciudad) . Además define a la velocidad de las operaciOnes que 
se tienen que efectuar (es decir, también pensamientos, como 
conductas hipotéticas y como síntesis corregidas sin cesar desde 
el campo práctico) . En lo práctico-inerte hemos visto a la 
materia trabajada producir su propia idea; aquí es lo con­
trario: la actividad producida por la herramienta se define a 
través del instrumento social como potencia práctica y estruc­
turada (por la herramienta que supera utilizándola) de jJen­
sar el curso del mundo. Este poder llega del tercero por el 
grupo que produce (o adquiere) la herramienta y define la 
función. Pero si esta limitación enriquecedora reduce las po­
sibilidades -como determinaciones abstractas del porvenir so­
cial-, tiene que concretarlas necesariamente, es decir, multi­
plicar las opciones prácticas creando por la tarea y la herra­
mienta estructuras diferenciadas en el interior de las posibi­
lidades, o, si se prefiere, haciendo explícitas las sub-posibili­
dades. Desde luego que las opciones se imponen en realidad a 
partir de la objetividad real, es decir, del proceso en curso 
de desarrollo; pero el instrumento, en tanto que percepción 
práctica, crea la posibilidad permanente de que tales sub 
-posibilidades se inscriban d.escle fuera e? la praxis y e~ijan la 
opción inmediata. La veloCidad del peligro y la veloodad de 
la acción defensiva, por ejemplo, son función de la velocidad 
del avión, así como la naturaleza de los peligros posible~. Pero 
estas opciones imperativas se le presentan al agente (al piloto, 

130 

por ejemplo) como solicitaciones por el mundo de su propio 
poder, y la elección final 1 expresa su soberanía. 

Encontramos aquí, en el primer momento de su verdad 
concreta, al individuo orgánico como agente aislado. Es él, 
com~ recordamo~, e! 9ue se había presentado en su pura abs­
tracción en el pnnCipiO de nuestra experiencia dialéctica. Vol­
~e~o~ a encon,trarle aquí en sus relaciones complejas con el 
mdivid.uo co~un: ~s él el qu,e se pierde por el juramento para 
que exista el mdi.VIduo comun (como límite enriquecedor del 
campo de l?s posibles) y es él el que se encuentra en el nivel 
de la praxzs concreta, en el marco del individuo común es 
~ec~r'. de la ta~ea (con los instrumentos provistos). Y ~or 
mdividuo orgániCo, aquí, no entendemos no sé qué singulari­
da~ dada que distinguiría a cada uno de cada uno (las singu­
landades son singularizaciones históricas de las condiciones 
materiales, como ya hemos visto; por lo demás, no nos intere­
san aq~í), sin? ~ la _libre praxis constituyente en tanto que 
la función se limita fmalmente a significarla; en efecto, en la 
medida en que la determinación de las sub-posibilidades se 
hac.e cada vez más rica en el marco de la función y por la 
acciÓn de la herramienta, la predeterminación funcional apa­
rece como el esbozo esquemático de un sector de actividad: 
en este sentido el individuo común, como función, se mantiene 
largamente indeterminado. Ser piloto, claro está, es no ser más 
que piloto. Pero en el ejercicio del oficio la variedad de las 
exigencias (descubiertas por la herramienta y en la acción) es 
tan .grande, su urg.encia tan manifiesta, que nunca se llega a 
realizar su ser-de-pzloto como conjunto totalizado de prácticas 
encuadradas por límites rigurosos. Por el contrario, aungue ca­
da praxis sea perfectamente inteligible, si no se la define a par­
tir de la herramienta, de las técnicas, del objetivo común y de 
las circunstancias materiales, no es sino una libre organiza­
ción del cainpo práctico sobre· la base de las limitaciones enri-

1 Sobre todo, aquí no debe tomarse la palabra "elección" en su 
significado existencial. Se trata realmente de las elecciones concretas que 
se le proponen, por ejemplo, al piloto de línea que quiere salvar a los 
pasajeros de un avión al que se le han parado dos de los cuatro motores, 
que pierde carburante, etc. Habría que llevar la obstinación pawloviana 
hasta la ceguera total para negar la especificidad y la irreductibilidad de 
estas elecciones. La parte de la rutina es innegable, pero no basta en caso 
de peligro: hay que inventar u osar la m<~niobra. 

131 



.. ue nos han pr.oducido. Claro está que la acci~n ~¡uc_cc_dor<~s q r anismo ráctico ya no tiene nada en comun rnc!Iml~~al cl~l oo;g·anismo prJr<ictico en posesión de herramien­con Ja uc otro . el Il el · e dad l. . .1··1s y de técmcas menos esarro a as. v r t·ts rtlt uncntar , . C I • · 
1. condiciones de la soberanía son socrales 1

• ac a es c1uc .ts el ¡ · el P b la potencia del avión no es la e av1a or. ero, uno sa e que . 1" ·' • .. . r·te en tanto que esta potencra no se rea rza practr-por o ti ,t P•1 ' • ·¡ el · . te sino por la praxis especializada del p1 oto, es ecrr, camcn . . -1· · , el f 1 S 11peración de la mercra y por la utz zzaczon e uerzas por a ·, ¡ · l exterioridad cada uno sabe tamb1en o contrano, Y que e e ' · el" · I Jos pilotos de ·línea -idénticos todos como 1~1 !Vlc uo~ comu~ _ se distinguen además, y jJor el grupo rnzsmo, por lo que nes . ó el" • I l e de se llama tontamente sus cualr_clacl~s 111 !VIC ua ~s, Y qu .. hecho no es otra cosa que la hrstona el~ sus opcr~nes técmc,~s de libres agentes dialécticos. Para el piloto el~ lmea en p;l~­gro de muerte lo que est<i excluíclo es un cOnJunto de posrbr­Iidacles por 1; demás perfectamente inútiles en es; ~m~ento (negar al individuo común en él, al re~p?~sable, umc~ Jefe a bordo, cuyas iniciativas tienen que ser. clrng¡clas, ~odas, ,t sal~a: al avión, caer en el miedo, el aislanuento y la ~rresp,onsabdr­clad que caracteriza a una soledad colocada ma~ aca del ser del rupo) ; lo que está exigido, por el cont~ano, ~s 9.ue se supe~e a la pura inercia del ser-común por accrón .(sr aun hay una que sea posible) 0 que se elija entre dos ~écmcas, las .dos probadas, y que cuentan con sus defensores:. ~sr, en la funcrón, el individuo práctico (como dialéctica const~tuye~tte) se, vuel­ve a encontrar 0 se rehace superando a la 1nercw comun en una praxis que la conserva utilizándol~ (lo que, como Y~ h; dicho, supone superar la inercia del 1~strui?e~t~). El 111~1-vicluo como praxis orgánica está más aca del m,clrvrcl~o co,mun en tanto que lo funda por el jura~ent_o y rn~s ~!la de el en tanto que se ha hecho su singulanzacrón practrca. Pero en este nuevo momento de su realidad (aún abstracta, porque no hemos recorrido en sentido inverso todos los momen~os de ,la alienación y de lo práctico-inerte) , sólo es la pr~xz~ :omun en tanto que tiene que actualizarse por conductas 111clrvrduales que la superan. 

1 Por eso, como la verdad es circular, ve.remos que. el ~rupo or­ganizado cae en el campo práctico-inerte y se dtsuelve en merCLa nueva. 

132 

Claro est;í que el individuo común, en tanto que le produce el grupo, es más y otra cosa de lo que nos parece en un principio. Porque su función es un lazo técnico con determinado instrumento. Y, claro está, la técnica es el ins­trumento mismo en tanto que han sido depositadas significa­ciones en él (mediaciones entre el agente y la cosa) por el trabajo de los Otros. Pero no resulta menos claro que sea también el porvenir-instrumento del agente especializado. Por el entrenamiento, la instrucción profesional, etc., el instru­mento existe como exis en el organismo práctico del que, por función, lo tiene que utilizar. O, si se prefiere, a las intercone­xiones significantes de las partes de la máquina (o de la herra­mienta) tiene que corresponder la exis del especialista como interconexión de montajes. Sin embargo, rio estamos aquí en el nivel de la alienación; el grupo se ha constituído contra ella y no ha vuelto a caer en ella. Así· es que no hay que ver esta interconexión como una instrumentalidad inerte del hombre unido a la inerte humanidad de la máquina. En realidad, la praxis es la temporalización de la exis en una situación siem­pre singular (o más bien, que siempre lo puede ser); lo que significa que la acción se define aquí como superación simul­t<inea de los montajes por la herramienta, de la herramienta por los montajes, y del conjunto por un proceso orientado que ha suscitado posibilidades futuras desde el fondo del por­venir. No hay exis, no hay costumbre sin vigilancia práctica, es decir, sin un objetivo concreto que venga a determinarlas en su indeterminación esencial y sin un proyecto que las ac­tualice especificándolas. Así la exis como limitación enrique­cedora del individuo común no se manifiesta concretamente sino en y por una libre temporalización práctica. La rutina se opone a la iniciativa desde luego, pero esta contradicción . se produce en otro nivel: no tiene sentido, en efecto, sino en un conflicto histórico y complejo que opone nuevos medios de producción a medios envejecidos, las fuerzas productoras a las relaciones de producción, etc. En tanto que tal, la rutina responde a una situación total y expresa l,a actitud global de determinados grupos y de determinados medios (es decir, que se manifiesta en el marco de una alianza política y social de esos medios con la clase conservadora) . Pero si consideramos una práctica rutinaria (como la del campesino del Tennessee 

133 



que en 1939 se negaba a utilizar la energía eléctrica) como 
acción particular y en su relación positiva con un objeto 
particular (labrar, sembrar, criar animales, etc.), su estructura 
en nada difiere de la que acabamos de describir: use o no 
la electricidad, vote por los demócratas o los republicanos, 
aunque sea (por carencia de enseñanza técnica) hostil a las 
formas elementales de la cooperación, el campesino, con sus 
herramientas de trabajo, define su práctica a partir de deter­
minados objetivos concretos, renovados todos los días; lleva 
a cabo una transformación real del campo práctico adaptán­
dose a las dificultades con los medios del momento. 

Los ejemplos que he elegido tenían como fin mostrar so­
bre todo en el trabajo mismo la superación de lo común. No 
pretendían enviar a los grupos simples que estudiamos. Éstos 
se caracterizaban, en efecto, no sólo por su integración, sino 
también por el carácter rigurosamente común del objetivo y 
por consiguiente de la pmxis. Un equipo de fútbol, o un gru­
po de insurgentes armados, cualesquiera que sean sus diferen­
cias, tienen en común, según el punto de vista que nos ocupa, 
que la acción de cada uno no encuentra su objetivación real 
sino en el movimiento de la objetivación común. En el caso 
del equipo deportivo, la acción de cada jugador, ha sido pre­
determinada como posibilidad indefinida por la función, es 
decir, en relación con un objetivo futuro que no podía reali­
zarse sino por una multiplicidad organizada de actividades 
técnicas. Así la función en cada uno es relación con el objetivo 
como totalidad que se tiene que totalizar. En el momento del 
partido, cada individuo común realiza, a la luz del objetivo 
del grupo, una síntesis práctica (orientación, determinación 
esquemática de las posibilidades, de las dificultades, etc.) del 
terreno en sus particularidades actuales (el barro, tal vez, o 
el viento, etc.) ; así trata de prepararse, en general, para las .. 
características específicas del partido que tiene que jugar. Pero 
esta síntesis práctica -que finalmente es una especie de se­
ñalamiento, de vuelta por el horizonte totalizador- la realiza 
para el grupo y a partir del objetivo del grupo, y, al mismo 
tiempo, a partir de su lugar, es decir, de su función. A partir 
del momento en que empieza la lucha real, sus actos particu­
lares (aunque necesiten iniciativa, valor, habilidad, rapidez 
tanto como disciplina) ya no presentán ningún sentido fuera 

134 

de todos los actos de sus compañeros de equipo (y en tanto 
naturalmente que cada equipo está al mismo tiempo definido 
por el otr?). No sólo en lo abstracto -es decir, en tanto que 
cada funciÓn supone la organización de todas-, sino también 
en, la contingencia misma ?e lo concreto, en tanto que esta 
cmda o esta torpeza de tal JUgador en tal lugar condiciona ri­
gurosamente. el -~ovimiento de. tal otro (o de todos los otros) 
Y _le da un sigmhc~do teleológico, susceptible de ser compren­
dido por los otros ]Ugad?r:s (y -aunque es accesorio- por los 
espectadores) . Este movumento, este pase, esta finta, en efecto, 
no podemos separarlos de la función misma: ésta sólo define 
a la ~bstracta posibilidad de hacer detenninadas jugadas, de­
~ermmad?s actos en una situación que es a la vez limitada e 
mdetermmad~. La acción es un irreductible; no se Ia puede 
compren?er . si no se conocen las reglas del juego (es decir, 
1~ orpamzaoón del grupo a partir de su objetivo) , pero en 
nmgun caso se la puede retraer a estas reglas; ni siquiera 
co~prenderla a partir de ellas si no se puede ver a la vez el 
conJunto ~el t:rreno. Así, el carácter de este acto particular 
es contradictono. En efecto, es en él mismo un acto indivi­
d_ual comple~o (t~ene un fin pm·cial: hacer un pase; aprecia­
CIÓn de la situaoón que se desarrolla a pm·tir del poTVeni1·, 
c~lculo de las posibilidades, y decisión, que puede ser modi­
ficada por nuevos desarrollos) que puede fallarse o lograrse, 
Y cuyo éxito define como proceso dialéctico que se basta. O, 
con otras palabras, si damos por adquirido que e-ste individuo 
se proponía este objetivo (I1acer un pase al compañero de 
equipo que a su juicio estaba mejor colocado para beneficiar 
al grupo entero) , el acto, como praxis constituyente, irreduc­
t~ble a la función, ofrece una inteligibilidad entera. Pero pre­
Cisamente la imposibilidad de detenernos en este objetivo 
parcial se nos revela en la experiencia por el hecho de que la 
reorganización permanente del grupo se prosigue (según re­
glas generales y exigencias particulares de la situación) y que 
absorbe en ella cada momento particular que la condiciona; 
así, el sentido de la empresa particular -aunque, en tanto 
que tal, tenga éxito- se encuentra en su utilización en otro 
lugar por otras empresas, por otros compafíeros de equipo. 
Hasta habría que decir que esta actividad pasada tendrá su 
justificación práctica en el futuro: sólo la brecha, el ensayo, 

135 



tal vez c1 gol justificarán. d:finitivamente la a~dacia que. ha 
1 

.' 
1 .· ¡1·r que en determmado momento se siga tal táctica. leC 10 C CUC • • 

¡\sí la ¡mzxis individual; ~1 superar por su te~porahzaoón 
concreta al individuo comun, se ~ncuentra modificad~ retros­
pccti\·amcnte por cada otra praxzs en tanto que se ,mtegran 
todas en el desarrollo del partido como proceso comun. ¿Hay 
alienación? 

Notaremos, en efecto, que la práctica individual del ju­
"aclor se integra objetiv{mdose en el desarrollo real y vivo 
de una t:íctica (en otros casos, de una estrategia) común; 
cada práctica, solicitada por un momento del desarrollo co­
mún, se hunde en el momento que contribuye a prod~ci~ ~ 
partir del primero. Como hemos visto: encuentra su JUStifi­
cación y su verdad en el proceso termma~o. Pero co~o esta 
validación se hace por mediaciones sucesivas, es deor, por 
aniquilación sucesiva de los terceros en beneficio de la tota­
lización práctica (e·sta iniciativa está justificada por tal inicia­
tiva que ha permitido a su compañero de equipo, pero ésta, 
a su vez, tiene que ser mediada -relativamente al todo- por 
otras iniciativas) , se podría presentar la objetivación -en tanto 
que mediación por el otro y mediación de esta mediación, 
etc.- como un proceso de alienación serial. Así encontraría­
mos el esqueina del momento de la necesidad: al objetivarse 
la acción del organismo práctico, se descubre como otra en 
cuanto a su esencia práctica y a sus resultados. 

En realidad, la alienación aquí no es (por lo menos en 
este nivel) sino una apariencia: mi acción se desarrolla a 
partir de un poder común haci~ un objetivo ~om_ún; el mo­
mento fundamental que caractenz~ a la actuahza_oón del ~o­
der y a la objetivación de !a praxzs es el_ el~ la h~re práctica 
individual. Pero se determma como medmciÓn ehmera entre 
el poder común y el común objetivo; al realizarse en el objeto) 
no sólo se anula en tanto que acción orgánica. e~ benefi.cio 
de la objetivación común en curso de cumphm~ento, sm? 
que esta anulación-hacia-el-objetivo le hace d.escubrzr la praxzs 
carmín. N o en ella, como estructura ontológica del proyecto 
constituyente (lo que nos .enviaría a la magia . orp-an~cista), 
sino fuera, como lo que disuelve en ella la obJetiVaCIÓn en 
curso a cada trabajo individual (es decir, cada objetivación 
singular) . Ahora bien, esta objetivación común en realidad no 

136 

es sino .la _real_ización del objetivo: el grupo se temporaliza en 
una obJ~_ti~aoón que le suprime 1 como organización activa 
en be~ehcw d:l resultado como realidad producida. Y esta 
supresión totalizadora hacia el objetivo común y en beneficio 
s~'Y? es la e~pr~sa común de cada tercero, en tanto que está 
VIVIda como ~nchsolubl~ ~midad del derecho y del deber. Esta 
empre~a com~n s: mamhesta a través del acto individual que 
actuahza la funoón sobre la base de las circunstancias con­
creta.s, ~ ,ror él avanza l~acia su ~in. Así la praxis individual es 
medz~c~on que se supn:ne, o, SI se prefiere, qne se niega en 
benefiCIO de su superaciÓn por un tercero. Su fin total y sin­
gular es el de producir un determinado resultado como medio 
para s.uperar hacia el fin común. Por lo tanto produce su acto 
con VIstas al objetivo común y mediatizado (por los actos 
futuros de los miembros del equipo) y, en indisoluble unión 

:..... con el fin a largo plazo, para que se disuelva en el seno ele 
la ob~etivación común. En realidad -en el partido de fútbol, 
por eJemplo- su acción tiene un pasado común -es decir, la 
perpetua reorganización del campo por los jugadores- y este 
campo común es precisamente lo que, en un momento dado 
de la temporalización común, le suscita a su vez como indivi­
duo común (indicando el peligro común, las posibilidades 
comunes, las debilidades de la organización presente, etc.) en 
acción. Este individuo común, con sus poderes, sus herramien­
ta~, sus. capacidades adquiridas, sufre en la praxis misma una 
ahenaoón respecto a la libertad: no se puede proponer un fin 
común sin que éste se metamorfosee en seguida en fin indivi­
dual de una libre praxis constituyente (el pase -concebido 
en función de todo el campo organizado y como medio de su 
reorganización ofensiva- se vuelve la ocasión de combinar las 
posiciones y los movimientos del organismo individual en sus 
relaciones individuales con el balón, en función de la táctica 
individual de tal adversario que la quiere interceptar; el mo­
mento esencial de la acción se vuelve el del combate singular. 
Incluso antes ele pasar el balón a tal compañero de equipo y 
ele ver revelarse la salida ele esta decisión progresivamente, 
hace falta que el individuo triunfe por ·sus cualidades perso-

l Definitivamente (se separan) o temporalmente (el equipo ven­
cedor queda estrechamente unido hasta el próximo partido, pero de 
otra manera) . 

137 



nales de otro individuo que ejerce la misma función que él 
en el grupo adverso, luego que en principio se ha ben~ficiado 
del mismo entrenamiento, etc.) . Pero esta transformación del 
poder práctico en libertad solitaria no es sino un momento 
de la metamorfosis que se acaba por el descubrimiento en la 
objetivación común; y este desenlace da precisamente el sen­
tido del paso a la libertad solitaria, que está expresamente de­
signada como mediación entre el individuo com~n. (gue a 
pesar de todo se define fun~amental~ente por un h~It~ me.rte 
que se tiene que r~actuahz~r en !Ibertad) y la ob]et~vaCión 
común que· se realiza al mtsmo tzempo que: el acto. s~ngular 
(reorganización alrededor del pase) y. re!leja el objetn~o ~o­
mún del individuo común. Por la mediaCIÓn de la pmxzs sm­
gular ~de .c~da uno y ,de todos), e~ ii~div~duo co~ún se objetiva 
como mdividuo comun en la obJetivación comun que le pro­
duce y que se produce por él. El momento de la. libertad está 
hecho para ser silenciado, porque negaría al eqmpo al propo­
nerse para sí. 

Por lo demás, es lo que ocurre cuando "no se tiene es~í­
ritu de equipo", lo que es raro en los deportes y en el trab~J? 
o en la investigación, pero más frecuente en algunas activi­
dades contradictorias, como, por ejemplo, en el teatro. El 
"gran" actor, es decir, el monstruo consagrado, carece ~e ~spí­
ritu de equipo; no significa esto (o por lo meno.s no sigmf~ca 
necesariamente, porque también ocurre) que caiga en la sm­
gularidad de más acá (que llegue tarde, que ensaye cuando 
tenga ganas, que se niegue a actuar a~egando .una enfermedad 
inexistente, etc.) , pero todo esto quiere decir . en. t?d.o ~aso 
que su libre praxis se propone para sí como zr:dzvtdu~ltdad 
de más allá. Se afirma solo, sobre la base del fm comun, de 
la empresa común, de la organización c~mún (cada personaje 
es una función definida por conductas, discursos estrechamente 
condicionados por la organización rec~p~oca de tiempos y lu: 
gares). Este hecho da ya un presentimi.ento de 1? que sera 
-como veremos muy pronto- la usurpación: cambia los l~ga­
res fijados, los tiempos del discurso, el orden. Ahora bien, 
en la individualidad como más allá delj;ode?·, no tenemos una 
vuelta a la serialidad, sino una confiscación del poder en 
provecho de uno solo. No vuelve a encontr~r su soledad: 
se vuelve unidad en acto del grupo. Y al servir a la empresa 

138 

común cada uno está sirviéndole (Macbeth o Lear). Volve­
remos sobre ello más detenidamente. 

No habría que creer, sin embargo, que el "espíritu de 
equipo", es decir, la estricta interdependencia de los poderes 
en relación con el objetivo común, llegue a reducir a su fun­
ción al agente concreto. Sólo sería verdad en el caso en que la 
situación -por su cotidiana banalidad- se pudiera asimilar 
en una generalidad abstracta (buen tiempo, no mucho calor, 
el viento se ha calmado, el equipo del lugar juega en su campo 
con el equipo del pueblo vecino, que le es familiar y neta­
mente inferior). A partir del momento en que aparecen ur­
gencias imprevistas (lo que es la regla en cierta forma), la 
iniciativa individual adquiere una importancia considerable; 
en la objetivación final, es decir, en la totalización de la em­
presa por su resultado, el grupo como totalidad pasada ya no 
se define por el orden de sus funciones, sino por la integra­
ción real de sus actos particulares en la pmxis común y por 
la jerarquía de las iniciativas individuales en el marco de la 
lucha "general". Sin embargo, cada tercero aprecia la impor­
tancia de ese tercero ("Por suerte estabas ahí. .. ", "Si no hu­
bieras corrido para ... ", etc.) en la objetividad total, es decir, 
a partir del partido como totalización que ha estada en curso 
y se ha suprimido en un objeto (la victoria) . Esta totaliza­
ción superada (totalidad-en-el-pasado) es la realidad concreta 
de la praxis organizada en todas sus contingencias y en todos 
sus accidentes materiales (debidos a las circunstancias materia­
les del derredor) , es decir, de su temporalización histórica; por 
el contrario, la función (en el comienzo del partido, por c:jem­
plo) es para cada uno significado común y parcialmente mde­
terminado de posibilidades. El individuo se manifiesta, pues, 
para el grupo, tras la acción, como momento concreto de la 
totalidad pasada, como estructura de irreversibilidad en _su 
temporalización, luego como individz~o ~o~nún .. Pero ~st~ ~n­
dividuo común está definido como mdiVHiuahdad lustonca 
y concreta en tanto que su acción ha sido ~m momento impre­
visto (e imprevisible a partir de la funCión) de la empresa 
común, o si se quiere, del arreglo llev.ado a cabo por el grupo 
sobre el grupo. Lo que queda descubierto por el grupo como 
común es la individualidad si7Jgulm· de su acto (en tanto que 
esta iniciativa está justificada por los desarrollos ulteriores). 

139 



En él, el grupo toma con~iencia el~ haber asegurado su ~m­
presa común con una maniObra arnesga_da ~ lograda. f!• s1 se 
quiere, en él, cada ter~ero toma conoeno_a ele la l~bertad 
pdctica (libert~d .c~nsutuyen~e de la _pr~xzs) como lz?ertad 
creadora en el zndzvzduo comun. Esta Ilusión retrospectiva no 
deja de ser una estructura común: el grupo-totalización se 
vuelve sobre sí mismo en tanto que totalidad superada y, en 
esta totalidad sujJemda, aprehende la libre p1·axis de tal ter­
cero como superioridad práctica de tal individuo común. 
Fulano, por ejemplo, es un bue·n guardavalla: es eso porque 
ha salvado varias veces a su equipo con sus actos individuales, 
es decir, con una superación de sus poderes en una práctica 
creadora. Pero si resulta posible hablar en el campo práctico­
inerte del ser-de-clase, por ejemplo, ya sabemos cual es la 
razón: el sistema complejo de las alienaciones hace que la 
jJraxis individual realice su ser queriendo superarlo. Aquí, 
tenemos que comprender que ocurre lo contrario: el indivi­
duo supera a su ser común para realizarlo; y no se es guarda­
valla o medio-melée [medio-serum] como se es asalariado. La 
función, como ser común, es determinación indeterminada que 
se temporaliza como enriquecimiento positivo en unas circuns­
tancias que se presentan como imperativos concretos que ne­
cesitan opciones concretas; así, en cuanto el individuo común 
"hace" una de esas opciones, se supera como individuo común 
para perderse en la objetivación común. Lo que se llamad 
después el guarda·valla, el delantero centro, etc., en el grupo 
organizado ("Tenemos un guardavalla excelente, pero nues­
tros defensas no son extraordinarios", etc.), es decir, el indi­
viduo común en tanto que su función e:stá. determinada por 
sus actos pasados (y se caracteriza así por sus posibilidades 
futuras: se contará con el guardavalla, se apoyarán en él para 
tal o cual operación) no pose sino un ser pasado. Este ser -que 
es el objeto de una designación intemporal (cuando se trata 
de un proceso que se ha temporalizado)- se descubre en la 
aprehensión práctica y retrospectiva de la empresa común; 
pero en el momento de la temporalización no es: es la liL-e 
pmxis orgánica que supera a la función para anularse en h, 
objetivación común pero que, en tal circunstancia particular, 
aparece como significación irreductible de la totalidad estruc­
turada y superada. La función es limitación abstracta, inercia 

140 

cémse:vac~a Y supe~ad~ por el acto (en el momento de la tem­
porah_zac~ó?) o,_ s1 se permite la expresión, es la singularidad 
de la mdividuahdad común en tanto que el acto e 1 1 . , . , , n e pasac o, 
se e_noerra _en los, hmltes que ella prescribe (no por haber 
pod1do reahzar mas 9ue su poder, sino por haberse dado ex­
presamente como obJetivo esta realizacio' n) E· n el . . · g1 upo or-
gamzado, durante los momentos en que se afloJ·a 1 L ·' 
( 

• • < a CllSIOn 
sm que por eso s~ disuelva el grupo), el individuo común 

aprehende su función como singularidad común: el sentido 
t:asado de su presente es a la vez su tarea como prescripción 
-Juramento y sus gestos como actualizaciones superadas de su 
tarea en e! curso de las empresas anteriores; el sentido futum 
de este m1smo presente funcional es la determinación de su 
poder (en el seno de las empresas futuras) por posibilidades 
con~retas que se definen sencillamente como superación pro­
~ecuva de los gestos pasados y su metamorfosis en un más-allá 
f~turo ~e la pareja derecho-deber: el buen guardavalla está 
smg_ulanzado como i~dividuo común en tanto que se ha pro­
duodo en ~~ porvemr con sus acciones pasadas como capaz 
de hacer mas de lo que se le exige a cada uno en el nivel 
normal de. la organización. Se vuelve capacidad. Ahora bien, 
esta capaczdad ~omo determinación del porvenir posible no 
es ~á~ qu~ ~a hbertad práctica y constituyente del individuo 
orgamco VIVIda como libre singularidad futura del individuo 
común; es la praxis J?asada y s~perada en tanto que el miem­
bro del grupo orgamzado la v1ve como la singularización de 
s~t _ser-en-el-gru~o; es la libertad pasada en tanto que está 
VIVIda como exzs futura. Al dejar que la totalización común 
absorba. a su libre jJraxis, el individuo común se ha vuelto 
a apropiar a su ser-en-el-grupo como libre determinación por 
encuna de la tarea y del juramento. 

. Acabamos de aprehender por primera vez la relación com­
pleJ~ del organismo práctico en el trabajo y del individuo 
co~un en tan_to 9ue f~nci?~· Pero esta experiencia nos en­
sena. que la eflcaoa del md1v1duo común, en tanto que miem­
bro ~ntegrado en el grupo, depende totalmente del momento 
m~d1ador de la pmxis orgánica, aunque esta praxis sea por sí 
misma, utilización de instrumentos comunes y descubrimiento, 
a tra':es ?~ ellos, del camp_o c?mún que define al grupo. Lo 
que s1gmflca que la orgamzaoón es la operación real que el 

141 



grupo efectúa sobre sí mismo como distribución de las tareas 
en función de la praxis común. La praxis común, por el con­
trario, es el condicionamiento mutuo o sucesivo de las fun­
ciones en tanto que una multiplicidad de acciones indivi­
duales las inscribe concretamente en una situación definida. 
La única acción específica y directa del grupo organizado es, 
pues, la organización y su perpetua reorganización, o dicho de 
otra manera, su accióri sobre sus miembros. Con esto, quere­
mos señalar, claro está, que los individuos comunes deciden 
sobre las estructuras internas de la comunidad y no que el 
grupo-en-sí las imponga como categorías. Pero lo que importa 
aquí es que según este punto de vista la función se define 
simultáneamente como tarea que se tiene que cumplir (una 
operación que se define a partir del objeto transcendente) y 
como una relación entre cada individuo común y todos los 
Otros. No se trata de una pura relación lógica y formal, sino 
que sabemos, por el contrario, que tiene que ser en cada caso 
una determinación de la tensión "derecho-debey" que es el 
lazo objetivo e interno de una comunidad en vías de organi­
zación. Con otras palabras, la relación es originalmente sinté­
tica y práctica, ya que especifica el poder de cada uno sobre 
todos y sobre cada uno; hay que definirlo como relación hu­
mana de interioridad. Pero, al introducir esta especificación 
por la presión de las circunstancias, el grupo que se organiza 
tiene que pasar de la homogeneidad fluida (siendo el mismo 
cada uno, aquí y en todas partes) a una heterogeneidad re­
gulada. La alteridad reaparece explícitamente en la comuni­
dad. Su origen puede ser transcendente: si la comunidad se 
diferencia, es que, en la unidad de una misma amenaza, los 
peligros y los medios de defensa (o de ataque) son siempre 
otros y varían en función de las determinaciones espaciales 
y temporales. Pero el origen de la diferenciación puede ser 
interno, en la misma medida en que el conjunto instrumental 
que caracteriza a un grupo (en su evolución) puede ser con­
siderado como el objeto común inmanente de esta comuni­
dad; en tal caso, la distribución de las tareas se da como obje­
tivo una mejor utilización del equipo técnico, o tiene lugar 
por la presión de los nuevos inventos y de las nuevas herra­
mientas. Lo que en todo caso cuenta es que el grupo reinterio­
riza la alteridad para luchar mejor contra ella, ya sea para 

142 

dominar a las complejidades de un objeto inmanente, ya para 
enfrentarse con una diversidad transcendente. En el grupo 
organizado, la alteridad de los miembros es a la vez inducida 
y cre·ada. Después del juramento, en efecto, cada tercero se 
mantiene el mismo que los otros terceros, aunque el jura­
mento esté hecho con vistas a una diferenciación (aún abs­
tractamente prevista) . O, si se quiere, por medio del jura­
mento, el tercero se compromete a negar toda posibilidad de 
alteridad en tanto que podría provenir de su acción de indi­
viduo práctico o de cualquier exis (el joven juramentado del 
grupo de combate recibe por la situación una nueva exis: es, 
por ejemplo, el que no ha combatido nunca, el que no es 
aguerrido, etc. Lo que en el momento de la paz civil no era 
sino una determinación abstracta y puramente lógica, en la 
praxis por la presión enemiga y por el objetivo común, se 
vuelve exis -conjunto de posibilidades negativas, no saber 
disparar, tener miedo, etc.-, y esta exis lo distingue, por 
ejemplo, del veterano que se juramenta a su lado, es otro dis­
tinto de un combatiente aguerrido. Pero el joven combatiente 
jura con su juramento que va a poner entre paréntesis esta 
alteridad, que la va a volver accidental y desdeñable) . Pero 
en el desarrollo dialéctico del grupo estatutario y en su paso 
al grupo organizado, se puede ver claramente que la función 
del juramento (ejercer terror en el Otro y, haciendo tabla 
rasa de todo, instaurar en cada uno la dictadura del Mismo) 
es fundar la reintroducción de la alteridad. Se la suprime, 
diría Lévy-Strauss, en tanto que Naturaleza, para reinteriori­
zarla en tanto que Cultura. La alteridad-cultura se vuelve 
invento del hombre y libre medio de mantener al libre grupo 
cuando éste puede asociar indisolublemente las dos cuestio­
nes siguientes: afirmar la indiferenciación radical y la rigu­
rosa equivalencia de sus miembros en tant? que. individuos 
comunes (por el juramento); sobre esta eqmvalenCia perfecta, 
producir él mismo alteridades funcionales, es decir, que defi­
nan al Otro en el Mismo por su empleo 1 . Así cada uno es 

1 En realidad, como hemos visto, el proceso real muchas veces 
es más complicado, ya que el grupo estatutario -c';lando no está pulido­
se desarrolla y se organiza inventando la func1ón según alteridades 
-naturaleza. "El que sea más fuerte hará .esto", etc. Pero basta con seña­
larlo. Profundamente, el proceso es el m1smo: en este nue\'0 caso, sim-

143 



Ot . 1 el gru¡Jo en tanto que el grupo lo ha decidido así 
10 e¡ l "el el 1 "ó l y en la sola medida en que esta a ten a es. una re ao n e e-

f•· · ·[ ¡Jor una regla, conforme a una praxzs, y en que esta 
Illll a bl ·d el 1 b" el relación .t'n tn n to que esta ecz . a pue e ser e o J_eto e una 

compremi.Jn prúctic_a. C~mo m1embro ele una s~~1e, n~ com­
prendo por qué m1 vecmo es Otro; la alteracwn sena! re­
fuerza la alteridad accidental (nacimiento, organismo) y la 
torna ininteligible; como miembro de una organización com­
prendo que el Otro es un invento práctico y significante de 
nosotros-los-mismos. Según este punto de vista, la relación 
comnirro de tal compañero de equipo es perfectamente com­
prensible: si se quiere, es el medio, el objeto, el principio de 
toda comprensión práctica en el grupo organizado. Es otro 
porque es necesario (con la perspectiva del objetivo común y 
de la praxis común que dibuja en el horizonte) que esto o 
aquello sea cumplido para que tal otra tarea se cumpla y 
condicione mi posibilidad de cumplir la mía. Y el lazo teleo­
lógico de estas funciones está dado inmediatamente en el acto 
funcional: nadie necesita hacerlo explícito en el discurso o to­
mar un punto de vista contemplativo de ello (lo que, por lo de­
más, sería imposible). Actuar y comprender son una sola cosa. 
Al comprender mi fin, comprendo 1 el del Otro y comprendo 
los dos -y los de todos los Otros- a partir del objetivo común. 

plemente, la utilización comú? de u.na difer.encia na.tural la st.lp~ime como 
naturaleza (accidente, casualidad, mfluenCia negativa y senahzante del 
pasado in di vid ual o características orgánicas singulares) y la consagra co­
mo cultura. Este forzudo se vuelve función y su poder es su fuerza: el 
grupo lo ha consagrado en él; es lo que originalmente significa: "Dad 
todo, que todo se os devolverá". lmpemtivo típico del grupo; quiere 
esto decir: negad en vosotros la alteridad negativa, despojaos de la alte­
ridad común en provecho comt'm (negad vuestra juventud, vuestro miedo; 
dad vuestro vigor y vuestra agilidad) , renaceréis como individuo común y 
producto del grupo sin alteridad negativa; en cuanto a la alteridad posi­
tiva, es poder creado y consagrado en vosotros por el grupo, y, como tal, 
puede ser ampliada (la fuerza física por el entrenamiento, por un arma, 
etc.). Indico todo esto al pasar, pero tomo hechos muy simples por el 
deseo de aprehender mejor (aunque más abstractamente) la inteligi· 
bilidad. 

1 Que no se objete el caso mucho mcís frecuente en que en el inte­
rior de tal o cual grupo el individuo común ya no comprende la función 
de los Otros, o no comprende que tal función sea ocupada por Otro y 
no por él. Pido paciencia y recuerdo que la experiencia dialéctica es cir­
cular. Volveremos sobre ello cuando nos lleve la experiencia. 

144 

,¡ 
4 
~ 
a 
o 
1 

Y en la medida ~n que el grupo restituya como poder consa­
grado a las "~t.Iahdacles" individuales, la diferencia de cultura 
o de fuerza fls1ca que aventaJ·a a t 1 o ·¡ c1 • 1 . . . . ' a tro reo Je, por eor o 
as1, un estatuto de Intehgibii1'ci·1ci· t 1 · 1 1 b" ' · oc o ocurre como s1 e 
grupo 1ll .'ese pr~duciclo en tal lugar la fuerza o el cerebro 
de que tema neces1dad. Así es que mi relación con este cerebro 
o con estos músculos en primer Iuo-ar ser/,1 so.· 1 f 1 c1 
1 b . ·c1 el . o ' c1a , une a a en 
a u lCUl a del JUramento y la equivale · 1 1 · 

N . noa e e os mtsmos. 
o es pnmero un hombre más fuerte que yo s· 

refuerzo de la defensiva común en tal luo-ar' mo que es uán 
't 1 · ' o que corre m, s q 1e o.tro e nesgo de 9~'; lo ataquen. Pero este refuerzo ¡míc-

tlco t1ene como cond1c10n expresa la fraternidad · r · . s '1 .f. . . . ' 1gua 1 tan a, 
o o. es una espeo ·1caoón; la relac1ón JUramentada de fra-

tern.tdad queda canalizada con una relación ele función. En 
realidad, en los pequeños grupos organizados (sin rel · • el. t 1 . "ó el • acwn 1rec_ a con a apano n el mando) se tiene cuidado de de-
termmar exactamente los límites de los poderes de cad 1 a uno, 
o que es ~le la competencia de tal tercero y lo que es de la 

competencia de tal otro. Los conflictos que tienen Iuo-ar 
1 · · 1 1 o en e_ .m tenor e e _grupo nacen con frecuen~ia por haber quedado 

l.ts competefoloas en t~l o cual punto mdeterminadas, 0 por 
crear una c~rcunstanCia nueva, al formular un nuevo pro­
blema, una mdeterminación provisional (luego en la relación 
entre los hombres) en determinadas funciones. Así la libertad 
coi?o praxis común,. ha inventado primero el lazo de socialidad 
baJo la forma del JUramento; ahora inventa las formas con­
cr;tas de la relación humana. Cada función como relación de 
m1 con tal Otro o con todos los Otros se define negativamente 
como. l_ímite recíproco (~~recto o ind_irecto) de competencias 
y pos1t1vamefol~e como accwn que reqmere y permite mi acción. 
Pero la funcwn es el. individuo común o el Ser en el grupo 
de cada un~. En el mvel de la. organización, el ser-en-el-grupo 
ya no es m~s que una determmación abstracta y polivalente 
de las relacwnes humanas, es la relación organizada que me 
une a cada uno y a todos. Pero esta relación humana, al ex­
presar concretam~nte ~n ser, recibe su inerte rigidez. Se trata:, 
en efecto, de ~enproCida~es de poderes fundados en el jura­
~e?to, es denr, ~n la hbre negación de determinadas posi­
bi!IClades. En reahdad, las relaciones entre individuos comu­
nes, en tanto que estas relaciones se presentan como tempo-

145 



ralización de su "ser" dentro de límites determinados, tratan 
de no dejar nada indeterminado (esto resulta claro, por ejem­
plo, cuando una asociación, establece, en sus primeras sesio­
nes, su comisión directiva, sus secretarios, su tesorero, sus 
comisiones, etc. Más claro resulta aún cuando las relaciones 
son jerárquicas) . La definición de las competencias, al ser 
distúbución de tm·eas, implica que tal individuo funcional 
no pueda mantener nunca con tal otro un tipo determinado 
de relaciones. Es el sentido negativo de todos los "reglamen­
tos". En el grupo organizado, la relación humana comporta 
sus propios límites libremente aceptados. Pero, como antes 
hemos visto a propósito de la tarea, la limitación concreta de 
las relaciones estatutarias corresponde a un enriquecimiento 
positivo: en realidad, en los límites de relaciones jerárquicas, 
por ejemplo, se ve cómo se diferencian muchas sub-posibili­
dades, en tanto que en el grupo juramentado, la única posi­
bilidad, en su abstracción entera y su perfecta indetermina­
ción, era para cada uno mantener al grupo contra toda espe­
cie de amenazas externas e interiores. Se trata de lo mismo 
(en un sentido negativo). Pero la relación jerárquica del su­
perior con el subordinado, por ejemplo, consiste precisamente 
en evitar las rupturas internas (insubordinación o dejar-hacer) 
con conductas positivas y adaptadas (negativa conjunta del 
voluntarismo y del continuismo, etc.) . Por otra parte, el fin 
de los juramentos era urgente pero vago todavía; el jura­
mento del "Juego de la Pelota" es un ejemplo: ante la ame­
naza aún imprecisa pero de una hostilidad creciente de la 
aristocracia y de la corte, los diputados del Estado llano juran 
que no se dejarán desunir. Ignoran la táctica que tienen que 
seguir. Además, es el pueblo de París el que resuelve el pro­
blema. Por el contrario, la unión del grupo organizado siem­
pre está definida por su objetivo, y éste es concreto. Las rela­
ciones entre individuos comunes tienen, pues, que estar in­
ventadas sin cesar en los límites prescriptos por una tarea con­
creta, y con la única perspectiva de llevar a buen fin esta 

tarea. 
Ahora bien, esta relación ya no es la simple relación 

indeterminada de cada uno con cada uno, con todos y por 
todos: es ante todo una determinada reciprocidad mediada 
que une a un X con un Y (o con varios Y); la mediación 

146 

la opera por. el grupo e~1tero como totalización en curso (y 
no como conJunto de umdades), es decir, como ·jJmxis común 
q_ue se promulga sus leyes; y el término común X tiene rela­
c~ón c~m cada un_o y con todos por intermedio de nuevas re­
Ciprooclades -umendo esta vez a X con M, y por medio de 
e~t?s M, con N, etc.-. Cada individuo común está así espe­
cificado y sus relaciones directas o indirectas, en el interior 
del grupo, son necesariamente específicas y se establecen 
con otros individuos especificados; además, en este encadena­
miento de relacio?es específicas que unen a un X con los Y, 
y luego, po1· medw de los Y, a los M, y por M a los N, etc., 
el grupo vuelve a intervenir en cada nueva relación como 
pmxis totaliz~d?ra y _definida por su objetivo, para IÍevar a 
cabo la media~Ión. Sm embargo, la estructura aquí conside­
rada es m~y simple; en realidad se complica por sí misma: 
en efecto, siempre hay que notar que hay una posibilidad con­
creta para que la relación mediada ele X a N se haga a la vez 
y en una misma ¡·elación por una cadena indirecta ele rela­
ciones específi_c~s .Y directamente. En el caso en que sea reali­
zada esta posibilidad, quedan dos sub-posibilidades: o la re­
lación directa y la indirecta de X con los N no difieren en 
cuanto a la especificación (el general hace transmitir las 
ór?enes a. los solcla?os por la vía jerárquica, pero en cleter­
mmadas circunstanCias se puede encontrar directamente frente 
a una uni?~d c~mbatiente ~ le~ da las órdenes personalmente) , 
o 1~ relacwn _clir~c~a y la mclirecta son de diferente especifi­
caoón (en pnnctfno -no se trata aquí de examinar la verdad 
del hecho- la relación jerárquica e indirecta de un director 
~ovié~ico con los . obreros y los empleados se duplica en el 
mtenor del Partido -del que seguramente es miembro el 
director, y en el que están inscritos muchos obreros y emplea­
dos- con una relación directa en la que la jerarquía queda 
disuelta y reemplazada'- por otra jerarquía. Llevado al límite, 
hipótesis estrictamente lógica y que nunca se realiza, el direc­
tor podría dar órdenes indirectamente a un dirigente local 
del Partido, y como miembro obedecerle directamente por 
estar directamente a sus órdenes) . Además es frecuente que 
ambos casos se den conjuntamente y definan un mismo poder 
en relación con dos sub-grupos diferentes. Un X, con unos 
M, en una relación directa y una relación indirecta de especifi-

147 



·¿ · ¡ · t' .. con unos· N tiene una relación directa y una c;¡c¡ .111 lt en JC.t, . ·• • • , • · E 1 · ¡ · · · ·!'recta de especrflcacwn düerente. •stas re aClones re aoon rnl 1 ' 
1 1 1· 'b . · eden establecer en el momento e e a e rstn u-tlJversas se pu · d •• 1 J· . t·¡reas Tampoco es raro que se preCisen urante Clüll ( e ,IS ' • · ' . l 1 · • • con1ún Conviene añadrr ademas que, SI e grupo a accwn · . · 1 · · .050 y está relativamente drsperso, las re aoones rn-es IIUlllei · · · l J' . . ' directas tienden a perderse en lo mdefu:udo

1
; o e

1
s a 1Im~ótaCion de las competencias que deja indetermmac a a a re acr n co-' qtiD t1'ene que unir a individuos comunes con los poderes mun ·~ . 1 especificados en toda una zona intenor; en estos dos casos, a . 1 c"o' n orirrinal "Terror-Fraternidad" reaparece en su desnu-Ie a 1 o . . · ¡· 'd dez -en general en su forma posrtrv~.-, est_os me rvr uos c~-munes cuya existencia conozco, que trabaJan en la prax~s común y a los que no puedo alcanzar direc~amen.te. son mzs hermanos. Sólo que la fraternidad como afrrmacr?n de que cada Otro es el Mismo no suprime la heterogenerdad. Cada uno de estos trabajadores, de estos deportistas o de es~?s co_m­batientes, es mi hermano en tanto que p~r su _tuncz~~ dzfe­renciada me ordena y me permite cumplir rnz funcwn: L~ fraternidad se descubre en su desnudez abstracta entre mdr­viduos heterogéneos como la. relación inm:~iata y _f~nda­mental que subsiste en ausenCia. de una ~ela.cwn especrfrcada. En las relaciones funcionales -drrectas o mdrrectas-, este lazo fundamental subsiste, como la toba sintética sobre la cual se construyen todas las relaciones; pero no se deja aprehender en su fuerza abstracta, precisamente porque estú ahí para fundar las diferenciaciones. El lazo de dos individuos comunes en el seno de un sub-grupo puede ser, pues, designado abstracta­mente por ellos como frater.nida.d; er~ realidad -salv~ .en .el caso en que la coyuntura lustónca chsuelva las especrfrcacw­nes sin romper el grupo-, se tr~ta sol~mente de una de_ter­minación del discurso. En su acCIÓn reoproca, en su funciÓn, en su relación específica, como mediado, actualizan el lazo fundamental y lo transforman afirmándo~o; pero en este nivel de la praxis, el discurso es práctico y con~reto: se em­plea para dar órdenes o para nombrar las funcwnes respec­tivas de cada uno. 

Además, cuando he tomado arbitrariamente a "un X" en su relación con los Y, para ir deprisa he supuesto un co­mienzo absoluto. No tiene importancia si se restablece el ver-

148 

dadero movimiento de la experiencia dialéctica, pero comete­ríamos un error si nos detuviésemos en esta manera de clasi­ficar y de pensar; en efecto, si hubiese que partir aruitraria­mente del sub-grupo de los X y del sub-grupo de los Y o de cualquier otro para considerar el conjunto de las relaciones mediadas, tendríamos que admitir que hay un caso por lo menos en el que todas las estructuras son independientes unas de otras: aquel en que se descubren el grupo y sus es­tructuras a partir de una cualquiera de ellas. En realidad, las relaciones de X con los sub-grupos de Y, de Z, etc. sólo toman un sentido en el medio propiamente dicho de la organización, es decir, de la circularidad. Porque la posibilidad de empezar en todas partes el descubrimiento de las relaciones específi­cas en realidad significa que cada relación es doble: X no tiene unión funcional con Y y Z sino en la medida en que las rela­ciones específicas, directas e indirectas, de todos los poderes individualizados del grupo vuelven sobre él para especificar su poder. Dicho de otra manera, puedo determinar a pTiori tanto los poderes de X a partir de Y como los de Y a partir de X. Naturalmente, se trata de una determinación lógica: la p-raxis real acentúa las suuordinaciones y coordinaciones, tem­poral o definitivamente. Pero si la estructura práctica de un grupo organizado tiene una orientación, si, prácticamente, es esta orientación la que tengo que buscar ("¿quién es el res­ponsable?", "¿a quién me tengo que dirigir?", etc.), esta lec­tura vectorial no suprime la estructura circular; en efecto, ésta no es más que la determinación del medio "Fraternidad -Terror" por la reciprocidad mediada. 
Hemos descubierto en la experiencia que el grupo orga­nizado era -cualquiera que sea concretamente- una circula­ridad compleja de reciprocidades mediadas, directas e indi­rectas. Con esto no hace m<ís que enriquecer esa primera re­ciprocidad que hemos visto que constituía el lazo original del grupo en fusión. Pero no podemos ir m<ís lejos sin examinar este nuevo tipo de reciprocidad, que nace de la reciprocidad fundamental y que es una construcción deJ grupo, y, digamos todo, un producto de su trabajo con la relación original. 

Ahora bien, el primer efecto de este trabajo es que ha invertido la relación fundamental. La reciprocidad mediada en el grupo en fusión surge de la pmxis misma como relación 

149 



de convergenci~ e_ntre dos terceros que se aproximan uno al 
otro en el movtmtento generador del grupo: me veo venir en 
el otro (el mismo) en tanto que el otro se ve venir en mí 
y por ese movimiento de reagrupamiento cada uno se torna 
tercero constituyente y tercero constituido uno tras otro. La 
n~ciprocidad es .r:l~ción directa, convergente, vivida. Hemos 
v~sto cómo las. vtcts~tudes de la acción, y luego las transforma­
Ciones de la situaCión, engendran poco a poco la diversidad 
de las ~arcas. Desde el grupo en fusió? (en otro lugar, siempre 
es aquz; pero en ot1·o lugar el enemigo es otro y se comporta 
de_ otra manera) :sta diversid~d se interioriza; el grupo vuelve 
a mventar su Uiudad en la libertad del juramento contra los 
peligros de la diferenciación. Pero el juramento como relación 
fundamental entre los agentes es recijJrocidad. Sólo la reci­
procidad puede producir la libre limitación en mí ele mi li­
bertad: ya he mostrado cómo me encontraba en mí mismo 
como L~bertad-Otra _en tanto que era en el Otro su garantía 
de ser siempre el Mtsmo que yo y en tantq que el juramento 
del ?tro me garantizaba contra el mismo que él. Hay reci­
l~roCidad, pe_ro ei~ tanto que permite calificar la libertad prác­
tica por la merCia es ya una reciprocidad trabajada. El jura­
mentado ha empleado la mediacón por el grupo para trans­
formar_ enteramente 1~ libre relación espontánea que hemos 
descul)lerto en. el comtenzo de nuestra experiencia. Desde el 
momento del JUramen~o~ la reciprocidad es centrífuga: en 
luga: de ser un lazo vtvtdo, concreto, producido por la pre­
senCia ele dos hom?res (haya o no mediación) , se vuelve 
el lazo de su ausencza: cada uno en su soledad o en el medio 
del sub-grupo deduce sus garantías y sus imperativos ele la 
calificación :n inercia de individuos comunes que ya no ve. 
En este senti?o: y~ n~ es la invención. viva de l~s lazos que 
se llama reCiproCidad. por el contrano, es la mercia recí­
proca. Por el juramen~o,_ el h~mbre se levanta contra el poder 
separador ele la matenahclacl merte (distancias espacio-tempo­
rales, ?bstá~ulos, etc.), pero al ~i.smo tiempo la interioriza, y 
la reCiproCidad como merte lumte de la libertad viene al 
hombre desde el exterior como exterioridad contra la exterio­
ridad, y existe en él como materia trabajada. Es esta misma 
Íl:ercia, apenas desbastada, la que afina en cada uno la fun­
CIÓn, la que transforma en tarea precisa, en relación práctica 

150 

con instrumentos, un lugar, enemigos o cosas. Y como esta 
recip_rociclacl inerte se estableció para fundar los poderes como 
altenclacl reencontrada en el seno ele la libertad, hay que 
comprender esta aparente paradoja: la heterogeneidad ele las 
funciones (hasta en el caso ele la jerarquía) no es sino una 
determinación ele la reciprocidad inerte. Digo que es una 
aparente paradoja porque las relaciones que unen a dos tér­
minos heterogéneos y que tratan ele alcanzarlos en su hetero­
geneidad parecen -por lo menos según el punto ele vista ele 
la lógica positivista- relaciones vectoriales, es decir, unívocas. 
Entre tal individuo común y tal otro se puede establecer un 
doble sistema ele relaciones orientadas (en sentido inverso). 
Pero las diferencias ele sus funciones parece que no permiten 
fundir estos dos sistemas en uno solo con doble sentido. Este 
médico cuida del adjunto del alcalde; vota por él en las elec­
ciones municipales. Existe, pues, un conjunto ele relaciones 
que van del médico al enfermo (los cuidados, el conocimiento 
práctico de ese cuerpo y de sus deficiencias) , otros que van 
del enfermo al médico (confianza, honorarios, etc.) ; al mismo 
tiempo, añadimos otro sistema relacional: administrador ad­
ministrado, elector elegido. Todas estas circunstancias, como 
es natural, interfieren, y estas relaciones se condicionan. Lo 
que no impide que la reciprocidad parezca excluída a jJTiori: 
sería absurdo decir que el médico es al enfermo lo que el 
enfermo es al médico, y aún más posiblemente que el médico 
es al enfermo lo que el administrador es al administrado. 

Pero es que hemos tomado nuestro ejemplo a propósito 
en una situación social que no se caracteriza (o no se caracte­
riza necesariamente) por la pertenencia de los individuos al 
mismo grupo organizado. Así la heterogeneidad se funda Imís 
o menos (más adelante veremos en qué medida) en la alte­
ridad serial y sufrida. Verdad es que este médico cuida a este 
adjunto porque pertenecen al mismo grupo político (se cono­
cieron durante una campaña electoral, etc.) . Pero no es verdad 
que se haya hecho médico para que el otro sea adjunto, ni in­
versamente. En el grupo organizado, por el contrario, la 
heterogeneidad se ha calcado de las necesidades de la j1mxis, 
se ha inventado sobre la base de las recíprocas garantías y es 
determinación de la reciprocidad mediada. Es lo que a veces 
se llama -aunque impropiamente- interdependencia. Pero co-

151 



1 Vl.sto la interdependencia puede ser sufrida en la 1110 lCIIIOS , ' 

1 · 1 l ·c1·1••11· en la reunión inerte cada uno depende ele a ten( al ~ , . . , . 
1 . Otros en tanto que son Otros y en tanto que el mismo es os , l l'b . 'ó . l Otro. La interdependencia es aqUI a I re mversi n sena : rada 11110 se hace dependiente del Otro en tanto que amb~s son los mismos. La mediación ele las funciones es la pmxzs 
común: el grupo me produce como poder de realizar este ele­talle ele la fJmxis común para que esta pmxis pueda realizarse 
en totalidad y detallarse objetivánclose; con el cumplimie?to de esta función, permito, a través del desarrollo ele la acciÓn 
comt'In, que cada función particular se detalle, que se realice como otro detalle de la objetivación:· Así la reciprocidad ele 
dos funciones radicalmente heterogéneas se mantiene ininteli­
gible en tanto que no se ~uicl~ .e~ _mecliarlas por el grupo pr::íctico, pero descubre su mtehgibiliclacl plena al que com­prende las dos funciones a partir ele la praxis común. No 
entendemos con esto, sin embargo, que todos los grupos orga­
nizados, todos los agentes sean indispensables. Eso, evidente­
mente, depende del objetivo y de las circunstancias; si se 
quiere, hasta hay ,una util.iclacl mar~inal del individ~o c~­mún, ya que, segun las Circt.mstanCias (falta de mech~s fi­nancieros, falta ele armas o falta ele hombres) se supnmen funciones en un orden determinado, que es variable según 
la pmxis y según el fin. Pero esta reorganizac_ión siempre po­
sible, en función de alguna rareza, es en realidad la creaCión 
de otro grupo, con otros medios, y muchas veces, un objetivo 
más limitado. El problema no consiste en determinar quién 
es indispensable para la acción común y quién no lo es; o 
más bien, este problema es práctico y no crítico: lo que para 
nosotros importa es que en el grupo en acción la organización 
de los poderes y de las tareas crea un medio interno y con­creto con sus estructuras, sus tensiones, sus relaciones inma­
nentes; este medio interno en tanto que se define en relación 
con el objetivo transcendente es la realidad práctica del grupo, 
su fisonomía y su objetividad interna. En tanto que esta fun­ción mantiene esta realidad objetiva, a través de acontecimien­
tos definidos, y para una multiplicidad dada (y en condicio­
nes fijas o poco variables: presupuesto, medios de comunica­
ción, etc.) , es la reciprocidad de los otros. Evidentemente, 
ésta o aquélla se puede atrofiar y desaparecer cuando la 

152 

situación se transforma; pero eso no ocurrirá sin que el grupo 
proceda a realizar una recomposición y sin que modifique 
las r:laci?nes internas, ele sus miembros, luego su estructura. 
L~s funcwnes son reCiprocas porque en la reciprocidad con­tnbuyen a mantener entre todas una determinada fisonomía 
i?terna .. d<:l grupo en activid~cl,_ es decir, en tanto que han Sido clehmclas por un plan pmctzco que es el esquema director 
ele la acción. Un grupo político que se depura y sobrevive a 
la depuración prueba ele esta manera que los miembros de­purados no le eran indispensables; pero al mismo tiempo se 
vuelve otro y el nuevo estatuto que se da le define irreversi­
blemente. Además, la mayor parte del tiempo, todas las fun­ciones son igualmente indispensables; es que están establecidas 
a partir de determinadas técnicas y de determinados instru­
mentos que, a su vez, han contribuido a definir un cletermi· 
nado tipo ele acción. Esta acción puede parecer luego derro­
chadora y poco eficaz, pero será según el punto de vista ele otras técnicas y a partir de otros instrumentos. En ningún 
caso se trata, pues, de jerarquizar las funciones en lo absoluto 
(cuando se definen en una temporalización fechada), sino 

que, por el contrm·io, la característica fundamental de un gru­
po organizado es que se condicionan y se garantizan por la 
mediación de la pmxis común en curso. A partir ele aquí, ca­
da una se vuelve la significación del otro en tanto que está ella misma significada por la praxis, y cada una contiene a 
la otra en su actividad práctica. Es particularmente visible 
en los pequeños grupos rigurosos y estrechos, como el equipo 
deportivo, en el que cada movimiento del compañero, apre­hendido en su diferenciación funcional, está descifrado en el 
movimiento mismo que suscita en otro compañero del equipo 
en tanto que función diferenciada, a través del campo prác­
tico definido por la acción de grupo y en función de todos los otros· movimientos 1• La mediación para ese guarclavalla o ese centro delantero es el campo mismo en tanto que la pmxis común hace de él una realidad común y práctica que 
se tiene que ocupar, que recorrer, con un coeficiente variable 

1 

1 En realidad, en un partido de fútbol, todo se complica a causa de la presencia del equipo contrario. Hay reciprocidad positiva entre los compañeros de equipo en una rigurosa unión con una reciprocidad ne­gativa y antagónica. Pero esta cOinplejidad nada cambia en nuestro pro­blema. 

153 



de utensiliaridad y de adversidad; y cada reorganización en 
curso del equipo en el campo lo constituye por el campo mis­
mo como funcionalmente situado (en relación con la pelota, 
con tal adversario colocado delante de él, etc.) . Pero en cuanto 
asume y supera esta situación espacio-temporal con su praxis 
(conforme a su función), queda modificada recíprocamente 

la situación común· de todo el equipo. Para un espectador, 
comprender un partido es justamente descifrar, como totali­
zación perpetua, a partir de un objetivo conocido, las especi­
ficaciones funcionales y singularizadas de la reciprocidad 
mediada. 

Sólo que la reciprocidad inerte no se reduce a las formas 
simples que acabamos de considerar. Es, desde luego, y se 
mantiene centrífuga, se afirma contra el vacío y la separación. 
Pero acabamos ele ver su estructura original: lo que A hace 
para la praxis común es necesario para que B pueda hacer lo 
que hace, e inversamente. Se complica con la presión de las 
circunstancias por la simple razón de que se ha vuelto una 
especie de materialidad inorgánica de la libertad. Así, en 
cierta forma, la materialidad inorgánica se vuelve por ella 
mediación entre los agentes prácticos, como la cosa traba jada 
(metal precioso, etc.) en el campo práctico-inerte. Lo que 

significa que el grupo actúa sin cesar sobre ella para modificar 
sus posibles contra-finalidades y que sólo puede actuar instau­
rando nuevas reciprocidades: en efecto, la organización como 
praxis interna no puede producirse ni mantenerse en el 
medio de la reciprocidad sin hacerse determinación de esta 
reciprocidad como libre relación inerte de interioridad sinté­
tica. Pero siempre hemos descrito el grupo organizado como 
si estuviese compuesto por individuos relativamente homo­
géneos o difiriendo solamente por algunas cualidades cuya di­
versidad misma se adapte felizmente a la diferenciación ele las 
funciones. En rigor, sería el caso para grupos selectivos que 
aseguren ellos mismos su censo según determinadas reglas. 
Pero el grupo organizado es un género muy amplio cuyo grupo 
selectivo sólo es una pequeña especie. En realidad, la organi­
zación se hace en el acto, con los medios del momento y los 
hombres que están ahí (por lo menos en la mayor parte de 
los casos y en el mundo vivo de la actividad constitutiva). 
Así, pues, el lazo sintético ele unidad y la regla de reciprocidad 

154 

-que delimitan 'al grupo en relació_n :~n las. otras multipli­
cidades y en una determinada multiphndad 1n_erte _hasta en­
tonces- hacen aparecer positivamente, en el mtenor_ de _Ia 
interioridad producida y en función de esos lazos de 1?-teno­
riclad, diferenciaciones que, fuera del grupo, sólo eran merte? 
relaciones ele exterioridad y que en el grupo_ se vuelven ~·ecz­
fJrocidades no queridas. Se me entenderá meJo_r co_n un eJem­
plo: sabemos desde el' principio ele esta expenenna q~e una 
nación no es un grupo. Y por esta razón, la propor:Ión de 
jóvenes y de viejos depende en ella de procesos compleJOS (Jos 
únicos que representan lo concreto abso!uto, como veremos, 
es decir, el perpetuo conflicto de la fJraxts de grupo y de los 
procesos práctico-inertes, la presencia de _las. estructuras comu­
nes hasta en la seria1idad, y ele la senahdad hasta en los 
grupos organizados) que tomados en el conjunto no pueden 
corresponder a una fJraxis: por estos procesos, _en efecto, el 
demógrafo, a título ele factores inmediatos, des1?na las c~:n~­
ductas sexuales en las diferentes clases de una sonedad defm~­
da, los progresos de la higie~e en los hoga1~es, los ele la medi­
cina, es decir, la técnica médica en su relanón con la pr~por­
ción de mortalidad infantil y senil. Esto _tomado, en ~-:ahdacl, 
en una sociedad ya definida por la relaciÓn de _sus mnos c01_1 
sus viejos, es decir, que lega a la nueva generación una cletei­
minacla estructura demográfica sobre la base d: _la cual las 
corrientes demográficas surgidas ele nuevas cond1c10ne~ van a 
modificar parcialmente los datos here_dados. Y dar~ esta, I\I~rx 
lo mostraba en un pasaje que ya he Citado en la pnmera p~I te, 
la "población" es un abstracto: sus variaciones nos rem!te~1 
al conjunto de las condiciones ~ateriales Y. del proces~. ~IISt.~­
rico. El censo de nuestra natahclacl pos tenor a la _gnen a c.' 
pues, un proceso que .se observa en su desarrollo SI~~ po_derse 
captar enteramente en su significación (se crey~- 111 1111~ 1 o ~~-~ 
un fenómeno pasajero, común a todas las postguen as. Pe10 pe1. 
siste y se instala un tanto paradójica~ente, ya qu~, al ;11:n~s 
por algunas singularidades, es propiO. de. ;ranCI,I) · I_ ei o ,¡ 

)artir del momento en que la _investigacwn e':o~1<'nn_1_ca (o 1
, · · 1 l't" a) considera la producoon hc1ncesa tecmca, o sana y po 1 IC ' . . 

1 . 1. ··b . , el la renta nacional o las ex1gennas de--o a Iec IStll UCIOn e l · J 
· óin·I·co etc.- y e ene e por mográflcas ele un progreso econ · , , 

hipótesis de trabajo recomenzada constantemente, tratar a la 

155. 



poblaciún activa o a los tipos de trabajadores (primarios, se­
cundarios y terciarios, o por clases, o por cualquier proyecto 
sintL·tico) como un grupo unificado, de golpe las relaciones 
de pura contingencia exterior que unen en apariencia a este 
aJ,aciano adulto, que vive y trabaja en París, con este viejo 
que ha nacido en París, y con este muchacho ele 14 años que 
pasa a su lado por la calle y que viene ele N antes, se descu­
bren estructuradas en reciprocidad. En efecto, el viejo y el 
muchacho se vuelven, en el grupo de productores, elementos 
improductivos y que hay que alimentaL Sin embargo, el mu­
chacho, para la sociedad, es una inversión: gasta en él para 
convertirlo en un trabajador. El viejo es más o menos un peso 
muert~ (desde luego q_ue sólo considero estas relaciones según 
el estncto punto de VIsta ele los economistas y de los demó­
grafos contemporáneos). A partir ele aquí, vemos al adulto 
_(que, ~n la s~ciedad primitiva, confunde muerte y nacimiento, 
mfanoa y veJez, no, ante todo, en nombre ele misteriosas ins­
tituciones, sino porque son bocas inútiles) comprometido en 
una doble reciprocidad: en efecto, una parte de su producto 
(desde luego que cualquiera que sea su régimen), va al niño, 

y una parte va al jubilado. La reciprocidad en el caso del niño 
es la del capital invertido con los intereses: se lo mantiene para 
que haga el relevo y mantenga a su vez; se deja mantener, 
gob:rnar, producir con e_sta perspectiva. La otra reciprocidad 
remite al pasado, es cleor, que se trata ele una reciprocidad 
temporal: el contrato o el juramento -aunque nunca hayan 
dado lug~r. a un acto particular- se remontan a la época en 
que el vieJO era un adulto en plena fuerza y el adulto ele 
hoy era un niño; es decir, que volvemos a encontrar la sitüa­
ción anterior; pero está vivida en sus consecuencias y treinta 
años después: vemos aquí que las funciones como reciprocidad 
se pueden suceder y aparecer la segunda cuando la primera 
ya no existe. Por lo demás, no es eso lo que nos interesa; sino 
más bien esto otro: en cuanto se totaliza, las diferencias se 
inter~orizan y se viven como características particulares de la 
praxzs común, es decir, como fisonomía interna del grupo. La 
com~nida_d francesa considerada como agrupamiento de pro­
ducoón tiene una estructura presente y un porvenir diferente, 
s:gún la proporción ele los jóvenes (menos ele 15 años, por 
eJemplo) con los viejos (más de 60), es decir, según la pro-

156 

porción del trabajo útil (producción de lJI·e1 1 · • ¡ · b ' el · leS, prül liCCIOil ( e 
t1 a aF ores futuros) y saarado (recipro · ¡. ¡ ¡ · . . . . o ctc <iC e e JUramento, 
mantemmtento de VIeJOS trabaJ"adores) q 1· · · 

1
. ue a c;n .. Ictenn En 

re a tclad, el demógrafo, el sociólogo y el eco · · · ··~· · . . . . . nonusta e r~ctr 
pma szmplz[z_car que. se considere a la comunidad activa co\110 
grupo orgamzado: tienen el derecho a condic1"ó11 ·' 1 11 . . ' u e no que-
e ar en e o, ele ver una hipótesis heurística 0 un 't ¡ 1 . . . me oc o e e 
exposiCIÓn. Pero este eJemplo muestra claramente e • 
d

.cl · · . . n que me-
1 a la umficaoón práctica ele una multiplicidacl 1 · ' en grupo 

lace que surF en el ~ct~ _común de asociación juramentada 
Y por la estructura smtetica de reciprocidad (solo lazo de 
estructural fundamental del grupo) de las heterogeneidades 
que se han producido. en la _iner:ia en serie como no-recípm­
cas ~ que, en la praxzs comun, tienen que vivirse como reci­
proCidades .. Lo que quiere decir que en el medio de lo recí­
proco :nedi~do nada se puede producir si no es con la forma 
ele reoproodad; pero esto también quiere decir que la hete­
rogenezdad construid~ y sostenida por el juramento hace que 
aparezcan het:rogeneidacles no construidas y no funcionales 
o _pseudo-funcwnales (es decir, que se determinan por ellas 
r~usm.as en esta unidad funcional· como funciones y contra 
-funcwnes). La reciprocidad mediada como libre determina­
ción de la p~·axis común :stá constantemente atravesada y se 
puede modificar todo el tiempo con reacciones secundarias de 
reciprocidad que se desarrollan sobre la base ele la distribución 
de las tareas. Estas reciprocidades secundarias tienen las mis­
mas . estructuras que las primarias: están mediadas por la 
jJraxzs común y cada característica individual se vuelve fun­
cional por la mediación. Por ejemplo -en el caso considera­
do-, la edad, por la totalización de las fuerzas productivas, 
se vuelve una característica del individuo común. Y de esta 
~anera co~tribuye a dar al grupo su fisonomía; la praxis será 
chferente si varía la proporción ele los viejos y ele los jóvenes. 
Sólo que aunque estas reacciones secundarias puedan ser fa­
v?r~bles a la actividad común (no hay en esto imposibilidad 
logzca), el hecho de que se produzcan sobre la base del jura­
~ento no impide que su origen se encuentre en lo práctico­
merte. Así, la posibilidad de que puedan frenar, o retrasar, o 
~esv~ar la praxis está dada también a priori. Por lo demás, ni 
siqmera es seguro que no pongan en peligro al grupo en el 

157 



caso en que constituyan un factor interno de aceleración. Ya 
se sabe que Rakosi se había propuesto liquidar. a la pequeila 
burguesía húngara, proletanzándola. En realidad, muchos 
obreros ·de Budapest eran antiguos pequeño-burgueses q_ue 
en tanto que pequeño-burgueses eran profundamente hostiles 
al régimen. En el momento de la insurrección, cuando los 
obreros se unieron a las manifestaciones, este grupo, por su 
acción común, tenía que desarrollar en la reciprocid~d su 
contradicción interna. Los pequeño-burgueses proletanzados 
aceleraron el movimiento insurrecciona! y le dieron -en al­
gunos lugares y en algunos casos- un aspecto con.t~a-revolu­
cionario que no correspondía en a~soluto a. la accwn de_ los 
obreros propiamente dichos (es decu, trabapdores de. onge_n 
obrero o campesino), pero que después se puso en evidenoa 
para justificar la intervención soviética 1 • El trab~jo _de la 
fábrica, en la medida en que no escapaba a lo práctico-mert:e, 
no era susceptible de oponer a los dos grupos de trabajadores; 
lo cierto es que esos grupos no existían, .Y• en la .i?1posibil~clad 
provisional de siquiera soñar con una msurreccwn, el ong~n 
de cada obrero era un azar para los Otros. Por el contrano, 
en la unidad ele una praxis, los obreros -que en tanto que 
productores alienados eran todos realmente miembros de la 
clase obrera- se reagrupan como dase y al mismo tiempo 
hacen que reaparezca el conflicto de clase .en s_u comunidad 
práctica. La mayoría sigue siendo obrera, la ~runor_ía se des­
cubre pequeño-burguesa y desesperada. La vwlenoa de este 
odio y de esta desesperación sirve de fermento; arrastra, en 
la medida en que está vivida en la reciprocidad .. Per~, al 
mismo tiempo, desnaturaliza. Ya se sabe que los comités msu­
rreccionales se organizaron en parte para luchar contra esta 
desnaturalización. Pero no impedía esto que el grupo entero 
tuviera que vivir la contradicción de su minoría _en la q~e 
la condición obrera se oponía al ser-de-clase pequeno-burgues. 
Con otras palabras, no podía excluir por la violencia a unos 
miembros juramentados que perseguían o parecían (y tal vez 

1 No he contado con esta circunstancia en mi artículo Le Fantóme 
de Staline (Trad. esp.: El fantasma de Stalin, Buenos Aires, Rueda, 
1958) porque la ignoraba. Después, unas sem?nas después, m_e_ lo. comu­
nicaron unos testigos seguros. ¿Hace falta dec1r que esta rectificación no 
cambia en absoluto ni mis conclusiones ni mi posición? 

158 

creían) perseguir un fin común; pero era demasiado tarde 
para arreglar y reorganizar con provecho; faltó el tiempo, la 
segunda intervención interrumpió la reorganización empezada. 

El problema, para un grupo que se organiza en la toma 
de conciencia reflexiva de su unidad pdctica, es menos neu­
tralizar o suprimir por la violencia las reciprocidades de .las 
reacciones que apropiárselas, recujJerarlas con la perspectiva 
del objetivo conscientemente perseguido. Se trata ra_rar?ente 
(pero la posibilidad abstracta no est<Í :xcluída a pno1:1 y ~1 

ejemplo da numerosos ejemplos) de dis.olver estas reoproo­
dacles en la libertad; con frecuencia, la hbertad trata ele fun­
damentarlas como libres funciones forjadas, por la acción de 
cada individuo común, comprendidos aquéllos a través de 
los cuales se manifiesta una finalidad recíproca. En este nivel, 
en efecto, la Libertad-Terror se respeta a sí misma como libre 
integración diversificadora; cuando la contra-finalidad se pre­
senta como movimiento hacia una integración más total, está 
respetada en la medida en que toma el rostro de la .unidad; 
es la razón por la cual -sobre todo en las agrup~oone.s de 
combate- el sectarismo y todas las formas de la vwlenoa se 
manifiestan ante todo en el respeto y sacan ventaja (el punto 
de vista de una jJraxis totalmente adaptada que sólo se impone 
progresivamente); por el contrario, en la medida en que p~­
rece que estas reciprocidades sec~ndar~as amena~an a la praxr: 
con parálisis (o al grupo con drsoluoón en sene), el '1 er:rOI, 
como liquidación de las diferencia_s i?ter~orizadas, persrgue 
la exclusión de los terceros o la lrqmdaoón de las pseudo 
-funciones. De todas formas, estas consideraciones abstractas 
sólo tienen sentido sobre la base de un estudio histórico de 
tal o cual grupo particular. Las indico aquí para seiialar :im­
plemente la naturaleza del trabaj_o perpetuo que e~ gru~)~ trer~e 
que ejercer sobre s_í: en la medr?a, en efecto -es __ el C.Iso n1.1s 
frecuente y el úruco que nos mteresa por ah?I.I~· e_J~ que 
trata de transformar en función las altendades. mterw_nzadas, 
tiene que llevar a cabo esta integración a partrr (~el ~m Y de 
las reciprocidades primarias. Pero esto r~os descubre Y·~ que. el 
verdadero trabajo organizador no e~ solo la yroducoón sm­
tética de tareas y su distribución, smo que. trene que operar 
sin cesar la síntesis de reciprocidades mechadas que se pro­
ducen en las diferentes capas de la realidad común. El grupo 

159 



· 
1 5 1

Jríctico y vivo sino como s'íntesis progresiva orgallll;ll o 110 e ' . ' n· 1 d · 
1 .. 1 · 1 l de cam¡Jos reciprocas. IC 10 e otra ma-dc Uln IJ UI.I te ac . . . l E 1' • 1 .. 11·zación corriún es plundzmenszona . 'n rea I-IICI .. l lOl a o1g.u 1 1 d 1 ·' ¡· 1· ue se complica la tarea y que e vo umen e thd a IIICl IC .1 q . 'd l . 1 d . • ' l'l los sistemas de reoproo ac es simp es epn grupo aumen ,, · 1 

1 • tc 11ns de reciprocidades compuestos. En parucu ar, ugar a s1s • . , · h · · · lle la conmutacwn (destmada mue as veces a la apancwn . . ... Ja ·1ltericlad de las reaccwnes) supone un sistema n>llljJells,U • ' ' • . . . · . de reciprocidades temporalizadas, cada una ele cuyas ~lH CS!\ O ·Ó d" relaciones intermedias no tiene más fu no n. que me. wr me-
l .. ·0 1es entre la relación inicial y la relaoón termmal. N o ( I,ICI l Ó · d 1 . 

O • a 11·tcer aquí el estudio abstracto y 1 gico e as reo-. va111 ~ "" '- .. , procidades; tal vez tiente a un m.atemático. Un calculo. de .zas 
reciprocidades dejaría de lado evidentemente a la to.tahzao¿n 
pdctica como mediación y fundamento ?e esta relaoón social 
original, pero, por el contrario, haría evidente, con una forma 
rigurosa, todas las organizaciones típicas. ele. lo recípr~co,. sus 
desarrollos, sus interacciones, y las substitUCiones ~e termmos 
0 las transformaciones de los elementos en la ·medHla en que 
estas modificaciones ele los individuos dejan intactas las estruc­
turas del sistema. 

Pero si realmente existe una posibilidad de hacer la teo­
ría ele las multiplicidades recíprocas en un grupo organizado 1 , 
independientemente de todo fin concreto e histórico y de toda 
circunstancia particular, ¿no hemos caído bruscamente frente 
a una osamenta inerte de la organización? ¿Y no abandona­
mos el terreno de la praxis liberadora y de la dialéctica para 
volver a no sé qué necesidad inorgánica? 

Toda la cuestión de la inteligibilidad de la praxis organi­
zada se plantea en este nivel. N o hay duda, en efe.cto, de que 
las relaciones recíprocas son susceptibles de estudiarse en las 
"Ciencias exactas": y ya las encontramos, como base, en el 
trabajo de una administración. de colegio que rep~rt7 las 
horas de curso en tal clase parttcular o en el establecimiento 
riguroso (por la administración de los ferrocarriles franceses) 
de los desplazamientos ferroviarios en tal o cual red para el 
servicio de invierno o de verano. Pero, por otra parte, es per­
tinente que señalemos que estas determinaciones calculadas, 

1 Y, además, la teoría está esbozada en la cibernética. 

160 

o 
3 
o 

se basan a pesar de todo sobre acciones (por ejemplo, en el 
tráfico ferroviario, tienen que ver a la vez con el trabajo efec­
tuado y "cristalizado" -máquinas, rieles, etc.- y el traba jo 
efectivo de los empleados de ferrocarriles, desde el maquinista 
hasta el guardabarrera) . Así, la curiosa característica ele esta 
"osamenta" parece que es a la vez relación inerte y jJraxis 
viva. Hay que añadir además que la permanencia de la rela­
ción en tanto que tal no significa en absoluto inmutabilidad 
ele los términos y de sus posiciones: los cambios pueden ser 
considerables con tal de que tengan lugar de tal manera que 
la determinación específica de reciprocidad se conserve. Es lo 
que aclara admirablemente Lévy-Strauss en su obra sobre las 
Estructuras elementales del parentesco. Hay que ver en parti­
cular cómo lo ha conducido el estudio de las clases matri­
moniales a esta conclusión capital: "Estas clases están con­
cebidas en extensión mucho menos como grupos de individuos 
designados por sus características objetivas que como un sis­
tema de posiciones cuya estructura se mantiene constante y 
en la que los individuos se pueden desplazar y hasta cambiar 
sus posiciones respectivas con tal de que se respeten las rela­
ciones que existen entre e·llos" 1 • 

Pero la obra de Lévy-Strauss aporta sobre todo una con­
tribución importante al estudio de estas extrañas realidades 
internas, a la vez organizadas y organizadoras, productos sin­
téticos de una totalización práctica y objetos posibles siempre 
de un estudio analítico y riguroso, líneas de fuerza de una 
práctica para cada individuo común y uniones fijas de este 
individuo con el grupo, a través ele los cambios perpetuos de 
uno y de otro, osamenta inorg<l.nica y poderes definidos de 
cada uno sobre cada uno, esto es, hecho y derecho al mismo 
tiempo, elementos mecánicos, a la vez, expresiones de una 
integración viva con la praxis unitaria, ele esas tensiones con­
tradictorias -libertad e inercia- que llevan el nombre de 
estructuras. La función como praxis vivida aparece en el 
examen del grupo como objetividad con la forma objetivada 
de estructura. Y no comprenderemos nada. de la inteligibili­
dad de la praxis organizada mientras no hayamos planteado la 
cuestión de la inteligibilidad de las estructuras. Pero dejemos 

1 Lévy-Strauss, op. cit., pág. 145. 

161 



-------·----~----- ----------------------
la palabra a Lévy-Strauss; entre otros, expone un ejemplo 
que nos permitirá adelantar: 

"Supongamos dos grupos familiares, A y B, ali,ados por el 
matrimonio de una ciudad b con un hombre a. Segun el punto 
de vista del grupo A, la mujer representa una adqui.sición; 
para el grupo B, po.r el contrario, representa una pérdida. El 
matrimonio mismo se interpreta, pues, para el grupo A, como 
beneficioso, por el paso a una posición de~dora, y para el 
grupo B, disminuido en un miembro femem~10 en provecho 
del grupo A, por la adquisición de un crédito. Igualmente, 
el matrimonio de cada uno de los hombres del grupo ~ y 
del grupo A constituye una ganancia para el g:~po respec~Ivo 
y coloca, pues, al grupo en general y a la f~miha en ~artic?-­
lar en la posición de deudor. Por el contrano, el mat.nn:wmo 
de cada una de las mujeres a o b representa un~ perdid~ y 
abre, pues, un derecho compensador. . . Cada fami_ha surgida 
de esos matrimonios se encuentra, pues, con un signo deter­
minado, en el grupo inicial, según sea hija o nuera la madre 
de los hijos. . . Se cambia de signo ~1 pasar del_ her~ano a 
la hermana, ya que el hermano adqmere una _muJer,_ ~uentras 
que la hermana queda perdida para la propia fam_llia. Pero 
también se cambia de signo al pasar de la generaCión pn~ce­
dente a la generación siguiente: según -con el punto. de vista 
del grupo inicial- haya _recibido el pad~: un~ muJer o la 
madre haya sido transfenda fuera, los hiJOS tienen der:cho 
a una mujer o deben una hermana: .. Po?gamos un signo 
( +) o un signo (-) a cada parep, ~egun resulte ~~ _la 
pérdida o de la adquisición de una muJer e~ 1~ raíz llliCial 
A 0 B; el signo cambia cuando se pasa a _la sigmente genera­
ción, cuyos miembros son entre ellos ynmos. . . todos (los 
primos) que son entre ellos en la relaCión ( + +) o (- -), 
son paralelos entre ellos, mientras que los que_ en la rel~ción 
son ( + -) o (- +) , son cruzados: La ~oción de recq~ro­
cidad permite, pues, qu_e se deduzca mmediatamen~e la dico­
tomía de los primos. Dicho de otra manera, dos pnmos varo­
nes ambos en la posición acreedora en cuanto al grupo de 
su ~adre ... , no pueden cambiar sus herma~ a~. Como tampoco 
podrían hacer lo dos primos varones en posiCIÓn acreedora en 
cuanto al grupo de la madre ... Este arreglo íntim_o ?~jaría 
situado en algún lugar, fuera, a un grupo que no restltmna ... 

162 

1 

1 
í 

y ... a un grupo que no recibiría nada, y el matrimonio, en 
uno y otro, quedaría con la forma de la transferencia unila­
teral1." El interés del esquema propuesto -en realidad es un 
resumen voluntariamente abstracto de muchos estudios con­
cretos- es el de mostrarnos la estructura como reciprocidad 
compleja de créditos y de deudas. Estos créditos y estas deu­
das verdad es que descansan en una primera dicotomía: son 
reciprrJCidades que unen a dos grupos. Pero, según nuestro 
punto de vista, son grupos-unidos-por-un-sistema-de-relaciones­
m<>trimoniales o sub-grupos que solo forman uno 2 • Ahora 
b~en, se ve a la vez cómo la deuda supone un poder, un de­
:.:echo reconocido por el individuo o la familia y detentado 
por un individuo o una familia del otro sub-grupo, siendo 
el sistema mediación entre ambas partes. Se trata de una reci­
procidad mediada y, en cierto sentido, de una relación con­
creta de una demanda (en nombre del juramento común) 
con una libre voluntad que se ha hecho libremente no libre 
de negar. Esto es, la deuda del grupo familiar A (que acaba 
de adquirir a una hija b en matrimonio) es una deuda vivida> 
creada jJor medio de conductas, aceptada y hasta asumida, pero 
que determinadas circunstancias complejas de las historias 

1 Lévy-Strauss, ojJ. cit., págs. 167-169. 

2 Este punto de vista abstracto de la critica evidentemente en nin­
gún caso puede ser el del sociólogo ni el del etnógrafo. Para nosotros 
no se trata de negar o de desdeüar las distinciones concretas (las únicas 
verdaderas) que establecen; simplemente, estamos en un nh·el de abs­
tracción en que aún no puede encontrar su lugar; para reunirlas nece­
sitaríamos el conjunto de mediacione~ que transforman a una critica en 
lógica y que de la lógica descienden por especificación y concreción dia­
léctica hasta los verdaderos problemas, es decir, hasta el nivel en que 
la Historia real, por inversión esperada de esta encuesta abstracta, se 
vuelve la totalización en curso que lleva, suscita y justifica la totali­
zación parcial de las críticas intelectuales. En el momento mi.smo. en que 
el ideólogo (como habremos de ver) aprehende s~ expenenCia. con~o 
fechada (1957 aquí y no en otro lugar ni en otro ttempo), la I-hstona 
vuelve a tomar en ella, superándolos, dejándolos en el lugar, ~os. ~sque­
mas dialécticos que ella siempre ha tenido, que él sólo ha szglllfzca~io, 
que le designan un momento, como su signifi~ar~te. pasa~lo, l.uc;g;1 .le de¡an 
hundirse en el Ser para volverse esquemas dtalccucos, _mteltgzl)l!Jdad, ra­
cionalidad objetiva del movimiento totalizador,_ es dectr, fundamento ra­
cional y regla de desarrollo que aclara Jos proces?s _c<_Jncr.etos p~ro que 
sólo aparece en ellos con la forma de la capa de stgntf!c:tctón mas pobre 
y más alejada. 

163 



f ·¡· tle-le 11 ltacer que se renieguen (de donde surgen 
anu ¡ares p u ' . 

· 1 tos conflictos entre los grupos) . Sm embargo, esta 
unos vw en . , . d b"' 
1 l. ; . 1sceptible -y el crechto que le corres pon e tam 1en 

l elle ,¡ es Sl · b · . d d 
lo es- de figurar con un s1gno alge ra1co asooa o a una e-
. · · · s1·n1bólica del grupo (A) o del individuo (a). Y la 

s1gnacwn , 
relación recíproca y simétrica se ruede prese~tar ~qlll como 

. p1-01)osición exacta: en el sistema matnmomal de los 
llll·l • ( . d d l 
.. Jrimos cruzados", los individuos provistos en v1rtu e 
sfstema de filiación) de las características ( + +) y (- -) 
no se pueden unir; los matrimonios sólo pued:n tener lugar 
en el caso de individuos que tengan· dos s¡gnos opuestos 
( + -), es decir, precisamente primos cruzados. ~n est_e caso, 
si se quiere, está el embrión ~e una dem_ostraoón. ngurosa 
(en el sentido -como hemos v1sto- de la mtervenoón de la 
necesidad en la experiencia demostrativa) ; Lévy-Strauss ha 
definido ya a los primos cruzados: "los miembros de una 
misma generación se encuentran ... divididos en dos grupos: 
por una parte, los primos (cualquiera que sea su. grado), pa­
rientes por el intermedio de dos colaterales d:l m1smo ~exo ... 
(primos paralelos) y por otra parte los pnmos surg1dos de 

colaterales de sexo diferente. . . (primos cruzados) 1." Se trata 
aquí de una definición universal y ri_gurosa, de 1~ constitu­
ción de una clase (en el sentido ló91CO del _térmmo). Y. el 
texto citado nos muestra una deducoón de tzpo matemático 
(es decir, no matemático en cuanto a su conteni~~· sino cuyo 
tipo de evidencia apodíctica es el de los matema~1cos) que a 
partir de unas definiciones engendra un determmado grupo 
( + _ o - +) , y que ha_ce que descubramos, en la expe­
riencia alienante de la necesidad, que el grupo ( + + o - -) 
es rigurosamente idéntico al grupo de _los primos paral_elos, Y 
el grupo ( + - o - +) al de _los pnmos c;uzados. Sm em­
bargo, la demostración -por ngurosa. Y. alienante que sea, 
luego no dialéctica- sólo es. una med1aoón. Lévy-Strauss en 
realidad se propone determmar la verdadera naturale~a . del 
matrimonio entre primos cruzados. "Expresa ... como ulumo 
análisis, el hecho de que en materia de matrim~n~o, siemrre 
hay que dar y recibir, pero que sólo se puede reob1r _de qmen 
tiene la obligación de dar, y que hay que dar a qmen posee 

1 Lévy-Strauss, op. cit., pág. 127. 

164 

un título para recibir: porque el don mutuo entre deudores 
conduce al privilegio, como el don mutuo entre acreedores 
condena a la extinción 1." Naturalmente, no se trata de una 
praxis común y organizada "en caliente" como la que acaba­
mos de estudiar. Más adelante veremos el tipo de compren­
sión que conviene a este tipo de conductas (comunes y sin­
gulares) ; lo que para nosotros es capital es que estas prácti­
cas a pesar de todo remiten a un fin: organizar el intercambio 
de las mujeres de manera que en la medida de lo posible se 
combatan la rareza y sus consecuencias en el conjunto social. 
Contra el privilegio y la extinción, cada familia, en el medio 
.del juramento (más adelante veremos lo que quiere decir esto) 
reclama su derecho y reconoce su deber con un mismo movi­
miento, y como hemos visto, es una sola cosa. Sin embargo, 
en el plano mismo del poder y del deber, el estar en rigurosa 
forma es posible y necesario. Y se pueden definir las dos fór­
mulas (imperativas) del intercambio de las hermanas y del 
matrimonio de primos cruzados con los siguientes términos: 
"A es a B como B es a A, o también, si A es a D como B es 
a C, C tiene que ser a D como B es a A 2 ." Encontramos aquí 
de nuevo unas aporías conocidas (aunque sin consistencia 
real, y el sociólogo tiene sobrada razón al no preocuparse por 
ello) : el derecho no se puede deducir del hecho, el hecho no 
puede producir el derecho, el derecho (conjunto de prácticas 
jurídicas, estén o no codificadas) es un hecho (es un hecho 
que en tal sociedad se casan ele tal manera y no de otra) , el 
hecho engendra el derecho (en la comunidad organizada y 
cuando tiene lugar según determinadas reglas jurídicas: ese 
matrimonio entre este individuo del grupo A y esta mujer del 
grupo B es un hecho: se han casado ayer o el año pasado; 
pero este hecho está vivido por el grupo A, por ejemplo, con 
la forma de un conjunto de obligaciones, es decir, de exigen­
cias que vienen a él desde el porvenir) . Pero en la perspectiva 
que nos descubren los trabajos de Lévy-Strauss, esas aporías 
superficiales no son sino características indisolublemente uni­
das que constituyen la inteligibilidad de la estructura. Tra­
temos de sacarlas a la luz en su verdadera•relación. 

1 1d., ibíd., pág. 169. El subrayado es mío. 

2 Lévy-Strauss, ibül., pág. 171. 

165 



JQ Las demostraciones rigurosas de Lévy-Strauss no se 
limitan a imponerse por la necesidad de su conclusión; esta 
necesidad como determinación de nuestro conocimiento sólo 
puede encontrar su fundamento en una necesidad práctica, la 
misma que hace que tal hombre del grupo A, al casarse con 
una mujer B por razones familiares o personales, se encuentre 
como deudor de B y constituya a través de él mismo a todo el 
grupo A. como deudor. Ya habíamos prevenido más arriba que 
encontraríamos en la organización una experiencia apodíctica 
del agente que tras un primer vistazo, presentaría ciertas ana­
logías con la de la alienación. El hombre casado del grupo A 
se constituye como otro frente al grupo B, y no como cual­
quier otro, sino como un individuo común designado por una 
nueva función (su deuda). Hay que ir más lejos todavía, ya 
que el acto del matrimonio tendrá como efecto constituir a 
cada hijo en una relación "acreedor-deudor" en relación con 
los grupos considerados y que esta relación, a través de él, 
determinará rigurosamente (aunque en lo común, dejando la 
posibilidad individual no determinada) sus futuras posibili­
dades de matrimonio. El hijo nace con un porvenir insupe­
rable, es decir, con un limite insuperable en cuanto a algunas 
de sus posibilidades: se le designa a partir de un acto libre 
(el padre, entTe las mujeres b, ha elegido a ésta o a aquélla) 
de la generación anterior y como consecuencia de un encade­
namiento de determinaciones que pueden ser el objeto de 
una especie de álgebra ordinal. ¿Se trata de alienación real­
mente? Evidentemente, no: en efecto, la libre elección de 
una mujer, en la primera generación, implica como condición 
suya libremente aceptada la negación inerte de determinadas 
posibilidades (o, si se prefiere, la aceptación de la necesidad 
inerte de la exogamia con tal o cual forma), y esta negación 
se funda sobre la libre producción de una determinada espe­
cie de reciprocidad mediada. Desde luego que estas caracte­
rísticas (negación inerte, posibilidad inerte, reciprocidad vi­
vida) no se hacen explicitas, o por lo menos no es necesario. 
Se reactualizan y se sostienen en la libertad misma de la elec­
ción de la mujer. Y la deuda como relación constitutiva de 
tal hombre a en relación con B es libre producción a tmvés 
de la elección de una función mediadora entre A y B. Por a, 
A y B -deudores y acreedores- quedan unidos, y en cierta 

166 

forma, el poder de B sobre a es poder de a sobre A, es decir, 
que tiene el derecho de exigi: d_el. grupo q~e mantenga ~ 
compromiso contraído por el md1v1duo comun que -en s 
persona- se ha casado con una mujer de B. Se trata: pue~, de 
verdaderas relaciones humanas y libres (compr?m1sos:. Jura¡ 
mentas, poderes, derechos y deberes, etc.) . Y s1 el hlJ~ ~e 
matrimonio ab está constituido con una doble caractenst1ca 
aun antes de nacer y cualquiera que sea, es que a_n~e. todo es 
-aun antes del embarazo de la madre- una pos1b1hdad de­
te1·minada del padre y de la madre,_ e.s ~ecir, un limite que 
aún no es sino su límite y que segUlra s1endo suyo en _tanto 
que el futuro hijo sólo es su posibilida? prop~a. A partlr d~l 
nacimiento, el surgir del hijo en el medw del Juram~nt~ ~qlll­
vale para él a una prestación de j~.uamento: todo md1v1duo 
que surge en el seno del grupo JUramentado se enc~entra 
juramentado. No en tanto que objeto pasivo que reobe su 
estatuto desde fuera, sino en tanto que hbre agente pues~o en 
posesión de su libertad (bautizos, in~ciac~ones, etc., tienen 
como función real reinteriorizar la func1ón JUra~nentada com~ 
libre juramento) 1. Volveremos sobre esto detemdamente, pm-

l. ¡ ·traiía actitud de muchos 1 Es ¡0 que en nuestros días cxp ICa a ex L . 
11 

cató-
católicos tibios o escépticos (y hasta libre RensaJorcs! ·. cc~s·tdaam~lc esta 

. f . ero SI una lJaicp "·. , , licos por su ongcn, y no por su e, p . . "ento· "Tic-
categoría tiene. hijos, los ba~Jtiza haciendo el Slgt~l~n~~ ~~~z~s~-~~~~uran.Lc mu· 
nen que ser hbres, ya eleguán cuando tengan ~ em d' un·l especie 

. - , ¡ este razonanuen Lo csco11 1a • cho tiempo me extl:alle, ere que . , E ·calidad es un razona· 
de timidez confonmsta, de no sé qué temor. n 1 

1 
d, .

0 
Pcl·"on·tl· 

d · del rujJo es ven a c1 . o • miento que, según el punto e vzsta .. g . , : .1 zo aut(·ntico con la 
mente, bauti~ado como estoy, aungue s~n nmg~l~l ~ca 'para la libertad 
religión catóhca, creía qu~ el bautizo eia una IIP~cs eH virtud de los 
futura (y aún más considerando que muchals ve 'ó, . ¡· ,·ll1S'I II'ICC 1·1 

1 ·- el ucac1 n 1 e 1g .. , • ' mismos argumentos, se le da a mno una . -
6 

Lot·tl c
1 
.. 
1 

la 
. b la indctcrm111act n • ' ' primera comumón, etc). Pensa a que , 

1 
vist·l del ru o 

verdadera base de la elección. Pero segun el punto l ~ n;l~n aún gJaYtc 
(y estos católicos tibios o no creyentes pero ~·espctuosos 0

1 
. tas ctcl) la 

· • • l 111 UV ( C\ O , . , . ' de él el primo tal vez sea semmansta, las l!as smJ , 
1 1

.
1 

·t J 
1 ' · · era e crear a 1 JCI a Cl verdad es lo contrano: el baut1zo es una man . . f "ó 

, · · se le ca hflca por su unc1 n y 
el individuo comun al nusmo tiempo 9uc : .· la libertad comt'm como 
su relación recí¡Jroca con cada uno; mtcnolllzas· . e le lleva a 

· d' · 1 · 1 se qu1crc s el verdadero poder de su libertad m IV!l u.l · ·. • 
· 1 á 1 d d er1·cacia y de capaCidad. Es, pues, en este un potenc1a m, s e cva o e • 

1 · · d d · . colocarle los lladrcs para que, con LOl o mvel supenor on e q mc1 en . . . d 
1 d d · · 1 de causa pueda dcc1d1r Sl se que a. en e SU po cr Y tO O COIIOCillllen O ' • . . , 

· b' f 'ó (t1'b1"cza) o si hace scces1ón. Al cnst1ano no grupo, s1 cam 1a su unc1 n • · 

167 



que este scgu11do juramento tiene características par~ic~l~res 
que se tienen qu~ sacar a luz: y, sobre todo, está mhmta­
mcnte 111 ;ís extendido que el pnmero. Lo que es seguro es que 
c1 nacimiento es juramento en la exacta medida en que el 
juramento es nacimien~o: ~as.ta con reproducir artificialmente 
el nacimiento (en la 1111Ciaoón, el grupo la vuelve a tomar 
a cuenta propia) para que el joven iniciado no distinga m<Ís 
entre su nacimiento social, su nacimiento según la carne, sus 
poderes y su juramento; en realidad la iniciación va acom­
paiiada generalmente con pruebas y sufrimientos; al mismo 
tiempo es esperada y prometida. El individuo orgánico soporta 
libremente los sufrimientos esperados pára pasar al estatuto 
ele individuo común (es decir, para tener y· para ejercer po­
deres prácticos) : esta asunción -manifiesta por su aguante­
es exactamente el segundo juramento; verdad es que el indi­
viduo la vive como adquisición de mérito, pero no es menos 
verdad que los adultos ven en ella la marca del compromiso. 
Todo ocurre como si se reservasen el derecho ele castigarle -en 
el caso en que quisiese abandonar el grupo- sobre la base ele 
este compromiso; como si pensasen decirle: "Tu impaciente 
espera ele la iniciación, tu valor durante la ceremonia, nos 
comprometían contigo, tenías el derecho ele pedirnos que te 
instituyésemos individuo común de la comunidad. Pero recí­
procamente, al comprometernos tanto, te comprometías tú 

creyente le parece que "el ateo de nacimiento" sólo es un individuo y que 
no se puede elevar hasta el nivel de la fe corno libertad mmún, para ele­
girla o criticarla, mientras que el creyente tendrá a la vez la experiencia 
del poder religioso en la comunidad cristiana y, a partir de sus dudas 
-si las tiene- la experiencia del estadio inferior de la soledad. 

Reconozco hoy que la verdad no está ni en mis razonamientos ni 
en los del libre pensador respetuoso. En realidad, se haga lo que se 
haga, se jJre juzga. Para los cristianos, los ateos son solitarios, caracteri­
zados por una simple negación; en realidad, los ateos son también un 
grupo (con otros estatutos, lazos más flojos, etc.) y el hijo tiene que 
pasar por el bautizo del ateísmo o por el bautizo cristiano. La verdad, m¡\s 
dura para los liberales -pero toda verdad es dura para las tiernas almas 
liberales-, es que hay que decidir, por el hijo y sin poder consultarle, 
el sentido de la fe (es decir, de la historia del mundo, de la humanidad) 
y que se haga lo que se haga y se tome la precaución que se tome, 
padecerá durante toda su vida el peso de esa decisión. Pero también 
es verdad que sólo lo puede marcar en la medida en que la habrá inte­
riorizado libremente y en que se volverá, no el límite inerte que le asigna 
el padre, sino la libre limitación de su libertad por sí misma. 

168 

también con nosotros: tu ardor era una determinación libre 
de tu porvenir y tomabas a cuenta tuya las cargas (exogamia, 
etc.) que pesan sobre ti tras el matrimonio ele tus padres". 
Así los ritos de pasaje, como el matrimonio, son ceremonias 
bilaterales y simétricas: actualizan una reciprocidad. Es, pues, 
imposible que el hijo no interiorice este futuro anterior que 
se le ha constituido a priori y que él no interioriza a través 
de los actos positivos (conductas ele iniciación, elección ele 
una mujer, proezas en la guerra, o, si tiene lugar, lucha por 
el poder). Es lo que significa aún hoy esta sentencia tan justa 
y repetida en todas partes: "Ningún adulto puede decir que 
él no pidió nacer". Así, finalmente, el individuo org;íníco 
aprehende su contingencia en cada movimiento ele su vida; 
lo que significa que no es su propio producto; pero en tanto 
que individuo común, su nacimiento se confunde con el surgir 
ele su libertad y la determinación de ésta por ella misma. Na­
cer, es producirse como especificación del grupo y como con­
junto ele funciones (cargos y poderes, deudas y crédito, dere­
cho y deber) . El individuo común se produce él mismo como 
nuevo juramento en el centro del grupo 1 . 

Pero ya se trate de juramento original o del segundo ju­
ramento (en realidad -salvo en los casos de urgencia- siem­
p1·e se trata ele segundos juramentos) , la función descansa 
sobre una inercia velada, sobre lo que antes llamaba la mate­
rialidad inorgánica de la libertad. Y el fin del individuo 
común, en el seno del grupo, es mantener la permanencia de 
las relaciones a través de los cambios ele posición de los tér­
minos individuales; lo que significa que se modifica en su 
praxis (y queda afectado por nuevas características) en la 
medida en que otros terceros (o todos) tienen que cambiar 
ellos mismos por la praxis o por la presión de las circunstan­
cias exteriores. Así la relación se mantiene fija en la medida 
en que está mantenida. Y si actúa -a través de una acción 

1 Desde luego que considerarnos aquí el caso abstracto (o el grupo 
elemental) en que los problemas de explotación o de lucha de clases 
no se manifiestan. Vamos lentamente y encontraremos lo concreto al final 
del viaje, es decir, precisamente, el conjunto complejo de las organiza­
ciones prácticas interfiriendo con lo práctico-inerte y la alienación de la 
acción común tomada por la pasividad de la serie. Sólo en este nivel 
tomarán su verdadero sentido la lucha de clases, la explotación, etc. 

169 



orientada de sistema en movimiento, es decir, de relaciones 
que se engendr~n unas a otra~-, estas relaciones se engendra­
rán como relaoones matemáticas, y no como los momentos 
de una praxis dialéctica. En tanto que funciones, en efecto 
siguen siendo la condición de la praxis (del individuo comú~ 
y del gru~o totaliz~do~), pero ~o so~ la pmxis misma y por 
el contrano es su mstrumentahdad merte (como limitación 
de sus posibilidades) la que condiciona la eficacia de cada 
uno. Toda la eficacia de un guardavalla, como su posibilidad 
personal de ser bueno, muy bueno o excelente, descansan, 
P~:s, sobre el co?junto de la~ prescripciones y de las prohi­
b~ClO?es qu: defmen su _funciÓn. El partido ya no tendría 
nmgun s:ntid.o, se volve:Ia una mezcla informe, si el guarda­
valla pucl1ese JUgar tamb1én y a su gusto en el lugar del medio 
o del delantero ~entro (e in~ersamente). No se trata, pues 
-.una --:ez repartidas las. funoones-, ele que se modifiquen 
cl1aléct1camente por el s1mple hecho ele que pertenecen con­
juntamente al mismo todo (lo que, por el contrario, es la 
característica ele los actos en tanto que los producen los indi­
viduos, aunque, como veremos, con ciertas reservas) . En reali­
dad la creación de las funciones ha sido dialéctica, aunque 
se haya producido en consideración ele la multiplicidad ele 
los ag:ntes y ele las exigencias. ~er~, aunque siempre sea 
susceptible ele arreglo, esta orgamzaoón funcional se tiene 
que poner en tela ele juicio por el grupo entero, a través de 
una actitud reflexiva de cada uno ele sus miembros o por un 
órgano especialmente diferenciado para realizar las coordina­
ciones, modificaciones, adaptaciones, etc., cuando no las nece­
sita la jJmx is totalizadora 1. 

1 Lo que en nuestros días ilusiona es la aceleración de la Historia, 
debida, como ya sabemos, a las contradicciones internas del régimen ca­
pitalista. La necesidad de bajar íos costos sin crear continuamente nuevos 
mercados, supone una constante transformación de Jos medios de pro­
ducción; la industria, según este punto de vista, se encuentra en estado 
de revolución permanente, lo que supone un constante arreglo de las 
organizaciones capitalistas y -aunque más lentamente- una transforma­
ción perpetua de las organizaciones sindicales y de su praxis. Pew estas 
transf?rmacwnes se realizan a pesar de todo a partir de totalizaciones 
reflexivas (que llegan de la base o de la cumbre), es decir, a partir de 
1~ p~Iesta en te_Ja de juicio de toda la praxis por el individuo común (el 
smdicato, se du<Í, "no se adapta a las nuevas directivas de la política 

170 

A estas estructuras, en tanto que su materialidad inorgá­
nica ha sido libremente interiorizacla y vuelta a trabajar por 
el grupo, las llamaremos la necesidad ele la libertad. Hay que 
entender con lo dicho que la inercia (es decir, las diferentes 
limitaciones recíprocas) entra en contacto con él mismo en el 
grupo y a través ele las relaciones profundas de interioridad 
que unen a cada uno con todos en la reciprocidad mediada; 
pero que este contacto ele la inercia consigo se hace necesa­
riamente según las leyes y la inteligibilidad propias ele este 
sector de la materialidad; lo que quiere decir que el condi­
cionamiento ele las funciones las unas por las otras (una vez 
terminada su determinación sintética y reflexiva) se hace en 
exterioridad como en el mundo físico. Sin embargo, hay que 
ver que este esqueleto está sostenido por todos los individuos 
comunes y que el grupo como acción totalizadora siempre 
tiene la posibilidad -por la presión de nuevas circunstancias­
de disolverle en él por entero. Entonces hay que notar a la 
vez que la libre adhesión ele cada uno a la comunidad en 
tanto que se produce como el se;-i~orgánico ele cada mie~bro 
y que esta necesidad como extenonclacl que est:uc~ura la mte­
rioriclacl es exactamente el reverso de lo práct1co-merte: éste, 
en efecto, se nos había aparecido como actividad pasiva; aque­
lla, por el contrario, se constituye como pa~ividacl activa. Este 
ser-in01·gánico ele cada uno, como hemos VISto, comporta una 
parte de indeterminación co?siclera~le: es el fu~1clamento ele 
mi jJraxis, la encuadra y la c1rcunscnbe, la canahza y le. da la 
garantía de todos al mismo tiempo que el trampolín mstru-

patronal") y no por una especie de interpenetración de las activ_idades, 
o, si se prefiere, por una reorganización espontánea de tod_a acción _Je 
detalle por todas las otras, por la presión de las nuev.as cncunstan~ms 
y fuera de la puesta en tela de juicio reflexiva. ~i se prefiere, la o~gan~za­
ción (cualquiera que sea)/ en caso de aceleración del proceso histónco, 
vive su inercia como una perpetua separación que. hay que comp~nsar 
perpetuamente. En una palabra, la acción reorgamzador? es praxis en 
la medida en que redistribuye las tareas con la perspectii'? de alca.nzar 
el mismo objetivo total a través de las diferentes circunstanCias. Lo rmsmo 
ocurre con la acción orgánica de cada individuo comú~I .. Pero, aun cua.ndo 
se modificase cada día, la función, como estatuto dcfnudo por la actitud 
reflexiva y asumido por la conducta cf~caz ?cJ ~rabajador o. ~el c~m­
batiente, se mantiene como estructura de merCia obJeto del análisis lógico, 
es decir, en tanto que tal, susceptible de ser estudiada como un sistema 
mednico. 

171 



ment:~l de que tiene necesidad; pero la praxis, misma no se 

reduce, llll:J \'Cl terminada, a ese esqueleto; es mas y otra cosa: 

es Lt libre realización concreta de una tarea particular. No 

IJay nada de extraño en la óposición de estas dos necesidades; 

1a 'segunda es la inter_iorización de la primera y su negación 

por el trabajo orgamzador. Hem?s v~sto al grupo. afectars.e 

de inerci;:¡ p;:¡ra luchar contra la merCia: ha absorbido en el 

la pasividad que permite que la materia sostenga las síntesis 

pasivas, de las cua~es tiene necesidad _rara ~umr; pero,. e? él 

111 ismo, no es precisamente una síntesis pasiVa y su pasividad 

·sostiene la síntesis activa que es la praxis. La comprensión 

pr;íctica de la pasividad activa está dada en cada uno -cual­

quiera que sea el grupo al que pertenece- en la conducta que 

se llama "disciplina libremente consentida". El único error 

-que, por lo demás, no es tan frecuente como se podría creer­

proviene del discurso: en efecto, las palabras pueden hacer 

creer que el libre consentimiento no tiene más efecto que con­

formar las conductas a las prescripciones; en verdad, lo que 

cada uno descubre en la acción es que la disciplina le afecta 

en su libertad misma con un ser determinado, es decir, con 

una determinada forma de exterioridad que, paradójicamente, 

sostiene sus lazos de interioridad con cada uno. Pero, igual­

mente, la exterioridad' en tanto que tal, como fundamento 

del acto, está siempre fuera, o más bien, está en la frontera 

extrema que separa a la transcendencia de la inmanencia: en 

pleno combate, este soldado abraza con libertad la orden de 

un superior, porque aprehende su alcance, porque le supera 

hacia un fin común; en cierto sentido se trata, pues, de una 

libre reciprocidad. Sin embargo, el lazo jerárquico del teniente 

con el soldado de segunda está totalmente presente en esta 

relación, o, si se prefiere, la inerte reciprocidad del mando 

sostiene la acción concreta; hl estructura compleja de esta 

unión organizada comprende hasta tres capas significativas 

que habría que describir: la primera es la praxis concreta; 

envuelve a la segunda, que es el poder (libertad-terror) y la 

función (derecho-deber), y ésta a la tercera, que es esqueleto 

inerte. Y el esqueleto inerte en realidad es la más abstracta 

de las tres capas. El sub-grupo organizador no lo ha podido 

determinar -como conjunto de elementos de un cálculo sim­

bólico- sino sobre la base concreta del juramento diferen-

172 

c~ado, de los derechos-deberes, de las funciones y de la rela­

CIÓn de cada. uno con el objetivo común. A partir del mo­

mento, por eJemplo, en que una organización ha definido sus 

"cuadros", surge en segui?a _un problema, uno de cuyos as­

pectos es puramente cuantitativo; es el de la relación numérica 

d_e los cuadros con los militantes (de los sub-oficiales y los ofi­

Ciales ~o~ los sold_ados) en un~ situación definida, para alcan­

zar obJetivos precisos y a partir de los recursos instrumentales 

y técnic?s muy determinados (por ejemplo, en una tensión 

InternaciOnal que opone, como hoy, a "bloques" caracteriza­

d~s por un armamento determinado que supone una deter­

mmada potencia industrial) . Y en ese problema cuantitativo 

el cálculo inte~vi~ne con:,o si todas las. relaciones en juego 

fuesen de extenondad. Anadamos ademas que la creación de 

esos :uadros. -~i tiene que tener lugar- puede llevar a un 

cambw cuahtauvo de las relaciones de interioridad (por ejem­

plo, una. may?r presión de la autoridad). Pero este trabajo 

sobre la merCia del grupo no tendría nunca sentido si no se 

trata~e ~e un. simple arreglo de la inercia ya producida, como 

extenondad mteriorizada, es decir, en tanto que está sostenida 

por !as relaciones de poder, de derecho, etc., que se han dife­

:enCiado sobre la base del juramento y que perpetúan al 

Juramento que la produjo. 

29 - En este sentido, diremos que la estructura tiene 

u?~ doble faz: es una necesidad sintética y es un poder sin­

tetico. Desde ~uego_ que el poder se constituye produciendo en 

cada uno la merCia que fundamenta la necesidad. Pero in­

~ersa~e~te, la necesidad sólo es el aspecto exterior de esta 

~nerc~a h?remente creada, o, si se quiere, es el índice de esta 

merCia VIsta en exterioridad, ya sea por un observador que 

no pertenece a} &rupo, ya por un sub-grupo especializado que 

en;tplea procedimientos y s1mbolos analíticos para tratar deter­

mma~o~ _rroblemas de. reparto y de distribución porque la 

multiJ?hCI~ad que consideran (el grupo como pluralidad en 

~na S1~uac1ón de rareza -rareza de los cuadros o de las sub­

Sistencias, etc.-) sólo es el aspecto externo de una interioridad 

que, sola, ha~e posi~le el problema (no en su solución, sino 

en s_u :n.unCiado mismo) . Para pensar sólo en considerar a 

los mdividuos como organizaciones que hay que sustentar, 

para enumerarlos, para establecer la relación entre las subsis-

173 



tencias y la cantidad de bocas que hay que alimentar, para 
establecer las bases del aprovisionmiento o para acercar las 
que existen al frente, etc., es necesario que el ejército sea ya 
una totalización práctica, un combate; pero esto ni siquiera 
basta: hace falta que puedan ser sobreentendidos relaciones 
funcionales, poderes, disciplina, de tal manera que, en un de­
terminado nivel práctico, la ejecución se pueda considerar 
como cierta. Las bases están demasiado lejos quiere decir: la 
Intendencia hace lo que puede, no está puesta en tela de jui­
cio. Se pueden acercar (tantos kilómetros) quiere decir: au­
mentamos el poder de los servicios de aprovisionamiento; lue­
go su eficacia aumentará otro tanto. En una palabra, se dedi­
can totalmente a su función. 

El otro aspecto de la estructura, en efecto, es el de la 
reciprocidad mediada. Y sabemos por otra parte que la me­
diación es, sencillamente, la del grupo totalizador. Así, al mis­
mo tiempo que la estructura, en exterioridad, se descubre como 
simple esqueleto que se puede examinar y trabajar en él mismo 
con la simple presuposición tácita del todo -es decir, callán­
donos, en el momento de la combinación de los términos, a 
la totalización práctica como sostén y razón de ser de la iner­
cia-, es, en interioridad, relación inmediata con la totaliza­
ción: ésta, en efecto, está más cerca de cada término de la 
reciprocidad de lo que cada uno lo está del otro, ya que cada 
uno se une al otro por ella. Pouillon tiene razón cuando es­
cribe: "La idea de estructura es. . . profundamente diferente 
de la de orden. Sólo ella permite transformar en círculo au­
téntico -si se puede decir- al círculo vicioso que Pascal 
reprocha en el conocimiento cartesiano. En una estructura, 
cada elemento es, no una etapa intermedia en la constitución 
del todo, sino la expresión particular de la totalidad que se 
refleja total e inmediatamente en ella. No existe otra vida 
para superar a la paradoja de la auton?mía y de la dependen­
cia simultáneas del elemento en relación con el conJunto y 
para concebir la síntesis de lo heterogéneo 1." 

Pero, sin embargo, tenemos que tener cuidado aquí, por­
que estamos, no ante una totalidad, sino ante una totalización, 

1 Pouillon, Le Dieu caché ou l'Histoire visible (El Dios escondido 
o la Historia visible), TemfJs l\Jodemes, núm. 141, p:lg. 893. 

174 

es decir, una multiplicidad que se totaliza para totalizar. al 
campo práctico en una determinada perspectiva y cuya acoón 
común, a través de cada praxis orgánica, se le r~vela a cada 
individuo común como objetivación en curso. Drcho _de o~ra 
manera, el grupo mediador es ya, en sí mismo, una dialéctica 
compleja de pmxis y de inercia, de totalizació? y de elemei~~os 
ya totalizados. En realidad es aquí do_nde meJOr hay que. fiJar 
esta estructura reflexiva que caractenza al grupo orgamzado 
en tanto que tal; no entendem~s con est? q~e le habit~ u~a 
iluminación particular y colectiva (conoenoa de conoen.oa 
colectiva) , sino sólo que cada individuo común (ya co~un: 
por el juramento o la primera acción del grupo en fusión) 
adopte unas conductas prácticas que. t?men. al grupo como 
objetivo inmediato a partir de un _obJ~tlvo lepno. Es~as prác­
ticas producen el grupo como casz-ob¡eto para .sus miembros. 
(Para los no-miembros, igual~ent~ contempora~1eos, adversa­
rios o aliados, y, más tarde, lustonadores o soci?logos, es de 
todas formas y con la estructura que sea, un ObJeto,_ p~1·o un 
objeto práctico y signif~cante, que. ~roduce su propi~ I_n~tru­
mentalidad en torno a ciertos utensilios). Hay una ob¡etwzdnd 
interna del grupo, o, si se quiere, el ?rupo exist~ ~or cada 
individuo común con dos formas radicalmente distmtas: es 
(antes que toda determinación funcional) en cada uno la 

seguridad de cada uno y de todo~ er:contrándose prese.nte en 
él como el Ser-Otro de su propia hbertad. Hemos. visto .Y~ 
que esta inercia cuya libertad. no se puede afectar smo utzlz­
zando las otras libertades, se descubre cada vez menos como 
límite negativo y cada vez más como f~ndamcnto de _los _po­
deres, a medida que se forma y se constituye la or.gam~aoón. 
Dicho esto, desde luego que esta unidad de las mer~Ias . no 
puede producir po1· sí misma modificaciones en nadze, _smo 
por la pmxis libre y real de alguno. El grupo como tot~hdad 
o como realidad objetiva no existe; en e.~te plano e_s, su"?ple­
mente, el hecho de que la libre producoón de la mero~ es 
la misma y se determina intencionalmente como. ta~ ?• si se 
quiere, que sólo hay un ju~amento. Y esto no s1gmhca que 
este único juramento sea umdad transc~ndente de los ag~nt~s 
juramentados, sino, muy por el .coi~t~ano, .9ue, en c~da mdi 
viduo común, el principio de zndzvulu~czon no existe para 
el acto de jurar: así los individuos son chversos, pero sus JUra· 

175 



mcntos -aunque distintos como conductas espacio-temporales­

son por cada uno el juramento, acto i?dividual pero del in­

di,·iduo común (en tanto que consolida o produce a este 

individuo). Pero en la decisión común de jurar hay un pre­

sen timicn to de las exigencias de la diferenciación; y es preci­

samente la explicación de estas exigencias ante el individuo 

juramentado la que l; manifiesta al 9rupo .:omo medio, luego 

como fin y como obJeto. Todo mecho es fm en el momento 

práctico en que hay que encontrarle y producirle para alcan­

zar otro medio, y, a través de él, el fin. Y el descubrimiento 

· del gmpo-rnedio se hace por las circunstancias: esbozan posi­

bles en la multiplicidad en tanto que ésta, por cada unifica­

ción individual, queda sometida a la unidad y está controlada 

por ella. Así el invento de las formas de diferenciación apre­

hende al grupo como paso de la homogeneidad a una hetero­

geneidad calculada, o, m{ts frecuentemente, de un estado de 

menor diferenciación a otro más diferenciado. Y el grupo 

aparece como totalización en curso (o que se tiene que hacer) , 

no como totalidad ya hecha, en tanto que se descubre a la 

acción práctica del tercero organizador. Sin embargo, es obje­

to; lo que quiere decir que su utensiliaridad es modificable 

por el trabajo; por la organización, el tercero organizador 

observa una conducta de producción o de mantenimiento de 

la herramienta (como el trabajador que afila su instrumento 

o que lo repara) . Y de nuevo este objeto práctico no puede 

ser para cada uno sino un casi-objeto, ya que es al mismo 

tiempo esta materia que se tiene que diferenciar con funcio­

nes y esta unidad del juramento que funda y permite rein­

troducir la heterogeneidad como uso libre y controlado de la 

multiplicidad. Dicho de otra manera, el grupo, por la práctica 

individualizada del agente común, es objeto con una forma, 

y es con otra forma fundamento del acto (en tanto que iner­

cia jurada) . Y es lo que crea la reflexibilidad (en la reflexión 

individual se trata también de la misma conciencia, pero en 

tanto que su relación consigo no le permite ser nunca ni una 

ni dos) como casi-objetividad. Pero hay que señalar que desde 

el momento en que ya existe la organización y tiene que ser 

corregida (incluso totalmente), la autonomía relativa de las 

funciones (es decir, los límites de competencia), corriendo 

el riesgo de proponerse para sí en la función individual, 

176 

a.centúa el .c~rácter de. objeto de la multiplicidad unificada y 

ti:~de a dlSlmular (sm l~grarlo nunca del todo) la imposi­

bilidad _de una ~otal duahdad objetivadora. De todas formas, 

la duahdad radi~al. q.ueda. prohibida: es el mismo (el jura­

mento como no m.dividuahzado en ~1 individuo común) que 

se encuentra prácticamente como umdad aún no diferenciada 

de esta ?mltiplici~ad; aunque esté en un grupo organizado, 

el orgamzador .?btiene de esta relación del grupo consigo mis­

mo (y con su fm) su poder de organizar; si tiende a encubrir 

en su acto la pertenencia al grupo, lo será en la medida en 

que su trabajo le obligue a tratar las estructuras y a los indivi­

duos c?munes en exterioridad (es decir, como multiplicidad 

numénca y esqueleto racional que se tiene que corregir) . Pero 

en el grupo organizado, el acto organizador sólo es un medio 

-:-ent:egado, a _los espe:ialistas muchas veces- de eficacia; y la 
Ielaoón practica esen_oal es la del agente individual cumplien­

d.~ su tar~a con e_l obJeto exterior en el que realiza la objetiva­

cwn :omun. ~a f~noón como relación con tal o tal sub-grupo 

o -directa o mduectamente- con todos, está mediada por el 

grupo en este nivel. Y por grupo ya sabemos lo que hay que 

entender aquí: relación práctica del juramento en cada uno 

como el _mismo. con la multipl_icidad ya unificada que permite 

que se diferenoe. Esta reflexividad determina a cada individuo 

comú? en tanto que compren?e la utilidad de su tarea y la 

n~~esida? Rara él d~ ser organzzado. Lo que significa que cada 

diferenCiaCIÓn funciOnal, sea quien sea el individuo o el sub­

grupo que lo haya decidid?, es recobrada en la libertad jura­

men~ada, esto es, es asumida. En este sentido, el individuo 

c?~un, aunque pueda ser transformado, descalificado, reca­

hficado, cambi~do~ desplazado según el objetivo común por 

nuevas reor~~mzaoo~es, nunca se puede producir en sus actos 

~en su.pasividad activa como puro y simple objeto del grupo. 

En reah~ad, es verdad que el grupo lo trata (o puede tratarlo) 

como O~Jeto; su afe.ctaoón se puede decidir (y luego cambiar) 

en fu?oón de un nguroso cálculo. Pero, en la medida en que 

cada JUramentado es aún el mismo, el organizador decide, en 

tanto que .e~ el mismo que el organizado, 'y el organizado asu­

me la deo~Ión en _tanto que es el mismo que el organizador; 

lo que qmere deor que aprende su propia decisión común 

como momento de un proceso común y ya diferenciado. Tal 

177 



activista enviado a tal fábrica, en tal koljoze, para explicar 
a un grupo de trabajadores una decisión del gobierno sovié­
tico, tiene que asumirse como objeto inerte de una elección 
(la afectación no tiene necesariamente en cuenta sus capa­
cidades), como elemento de un inmenso pwceso que se reali­
za como divergencia (miles de activistas que se alejan unos de 
otros en ese moment:o para ir a cumplir el mismo acto en 
todas partes) y cuya profunda convergencia de praxis se tem­
poralizará en la objetivación común (la unificación de las 
reacciones en todos los medios y en todas partes) . Pero no 
se puede asumir en su inercia y en su ser de elemento dis­
creto de un proceso objetivo salvo si realiza jJo1· sí mismo y en 
la libre pmxis individual todos los momentos que le concier­
nen en el proceso (desde el momento en que se da por tal o 
cual medio de comunicación prescrito en lugar de su trabajo, 
hasta aquél en que, sobre la base de un conjunto de expli­
caciones, de principios, de apreciaciones invariables, se inventa 
la singular contestación que hay que dar a tal o cual singular 
pregunta) . Y es precisamente la libre realización del proceso 
común lo que le remite a las otras realizaciones libres de los 
otros propagandistas y lo que le revela su acción totalizada 
(ha convencido aquí, en tal ciudad de tal provincia) como 

objetivo común de una praxis común. Dicho de otra manera, 
la ~sti~uctura. como ~xterioridad de 1~ interioridad queda rein­
tenonzada s~n ser d~suelta por la actividad funcional; el agen­
te la aprehende, en su actividad misma, como la intersección 
de dos planos; estos planos por una parte son el trabajo de 
instrumentalización que lleva a cabo el grupo sobre su multi­
plicidad, y por otra, su propia inercia como libre juramento 
y como libre asunción de su carácter de cantidad discreta 
sobre la base de una indisoluble y común unidad. Para él, 
la exterioridad significa la interioridad, y la multiplicidad de 
las relaciones inertes sólo es la determinación práctica de la 
unidad común. 

Este ejemplo aún no permite que alcancemos la estruc­
tura, ya que esencialmente se trata de un acontecimiento muy 
rápido y pronto reabsorbido en su objetivo: propaganda que 
acompaña y sigue a un cambio de política. Sin embargo, si se 
observa m<is atentamente, se verá que supone la estructura 
como expresión de la totalización y como esqueleto inorgá-

178 

nico de la organización. Hay que señalar, en efecto, que tal o 
cual joven activista tomado en particular (es decir, todos) 
ha sido producido por el Partido o por determinadas orga­
nizaciones especializadas para las tareas de agitación y de pro­
paganda, y, al mismo tiempo, que esta acción productora ejer­
cida por un sub-grupo (como expresión del todo) sobre mu­
chachos muy jóvenes sólo se puede temporalizar en la recipro­
cidad, es decir, que tiene que ser asumida y al mismo tiemj;o 
interiorizada por el individuo. Es el producto de tal grupo 
administrativo en tanto que es su propio producto, y vice­
versa. Si tiene la misión de arrastrar a un equipo de trabaja­
dores y de aumentar el rendimiento (como jefe de equipo o 
como "estajanovista"), además se tiene que hacer capaz de 
elevar las normas con su propio trabajo. Inversamente, si la 
administración lo ha elegido es por un conjunto de aptitudes 
junto con su fidelidad al régimen y que se revelan a través 
de su jJraxís; por lo demás, la elección siempre se puede re­
vocar. Estas dos acciones indisolubles que exigen conjunta­
mente que el producto de la libre organización común, como 
individuo común, se haga su propio producto, llegan en su 
desarrollo recíproco al doble resultado, igualmente recíproco, 
de producir al activista como una determinación inerte de la 
multiplicidad y como una expresión singular de la totaliza­
ción en curso. Entonces tal orden de misión lo constituid. 
como objeto-poder, es decir, como una detenninada unidad 
que tiene que ser transportada por tal medio de transporte 
a tal lugar, para ponerse allí en contacto con tales sub-grupos 
y como un auténtico de1·echo-deber que puede exigir a las 
autoridades locales o a tal o tales individuos los medios para 
cumplir con su deber. Lo que se desarrolla en este aconteci­
miento particular es, pues, sin duda, el ejercicio de una fun­
ción, y esta función es una estructura en la medida en que 
es aprehendida como potencial y poder del grupo de los acti­
vistas. Por otra parte, como -en este caso relativamente simple 
y además con todas las cosas iguales- cada uno es el mismo 
que cada uno y como cada propagandista est;í. condicionado 
en su poder mismo por la multiplicidad interiorizada de su 
sub-grupo 1, y como además el grupo no tiene la existencia 

1 La extensión de las regiones que se tienen que recorrer, la 
cantidad de las 1·euniones que se tienen que mantener, incluso la eficacia 

179 



metafísica de una forma o de tina Gestalt, de una conciencia 

colectiva o de una totalidad hecha, cada individuo, en tanto 

qne individuo común, es en él mismo el sub-grupo de pro­

paganda i:omo unidad estatutaria de la multiplicidad inte­

riori1ac!a, y su activid<>.d propia es la expresión de la orga­

nización totalizadora. Por organización totalizadora tenemos 

que entender aquí el conjunto sintético ele los servicios ·gu­

bernamentales y administrativos que han creado estos "órga­

nos" ele agitación con la perspectiva ele un determinado obje­

ti\'o, de determinadas relaciones entre la cumbre y la base, 

de determinadas relaciones con las masas. Desde luego -y 

volveremos sobre. ello detenidamente en lm·momento posterior 

de la experiencia- que, en este conjunto que pone en tela 

de juicio a un régimen, la inercia sufrida se ha introducido, 

con la forma de serialidad renaciente; pero, en el nivel abs­

tracto de la experiencia en que aün nos encontramos, esta 

inercia aún no aparece; se revelará más tarde en la circula­

rielad dialéctica. Lo que importa es definir los momentos de la 

experiencia en su pureza misma si sólo es lógica, para no 

correr nunca el riesgo de atribuir a las realidades constituí­

das las características que nos revela la observación confusa 

y apresurada pero que de hecho pertenecen a otro momento 

del proceso dialéctico. Luego, aquí, es particularmente peli­

groso hablar de la serialiclacl burocrática, aunque, evidente­

mente, condicione todo, en el ejemplo citado, y ante todo el 

invento ele los sub-grupos de propaganda. Veremos adem{ts 

que esta serialidad transforma pero no suprime -muy por el 

contrario- el carácter de expresión práctica que reviste la 

función en el individuo común: extiende esta expresividad 

transformada y produce lo común como significante-signifi­

cado en relación con la sociedad entera. De momento, y si 

tomamos al sub-grupo y a la organización totalizadora en su 

pureza (es decir, en la lucha concreta emprendida contra un 

del _trabajo -en tanto que le condicionan tanto su propia fatiga como la 

lentitud de las comunicaciones- se determinan (en un nivel variable de 

la organización, a veces en la cumbre, a continuación de la partida, a 

veces en la base, durante la operación) a partir de la relación a la vez 

cuantitativa y recíproca (en circunstancias y con instrumentos definidos) 

de la multiplicidad del sub-grupo de activistas y del conjunto social que 

hay que "agitar" o convencer. 

180 

determinado peligro particularizado de disolución serial, no 

hay duda de que este joven activista, en su manera individual 

de realizar sus poderes, es a la vez autónomo, como seiíalaba 

Pouillon, y simple expresión práctica y detallada de la 

operación total (y de la operación compleja que, desde hace 

t~empo, define y prevé e;5ta clase de operación). Es autór~omo 

simplemente en la medida en que las circunstancias cono·e­

tas (habla a auditores definidos por determinados intereses, 

determinados trabajos, una determinada cultura, determinallas 

costumb1·es -en el sentido de exis-) están más allá de la 

insuperable inercia, es decir, en tanto que siempre exigen de 

él una mediación entre las determinaciones abstractas de m 

tarea y las dificultades singulares que encuentra. Es expresión 

en la medida en que su empresa no puede comprenderse sino 

en la perspectiva de una determinada relación transcendente 

de los dirigentes con las masas, que pone en tela de juicio al 

régimen social y político ele la U.R.S.S. en su totalidad. Se­

gún este punto ele vista, las diferencias de táctica mismas son 

expresivas, ya que ele todas formas no vuelven a sacar el fondo 

de la cuestión: un determinado autoritarismo (que no tene­

mos que definir aquí) está en la base ele su misión y ele su 

ser común (en tanto que estos productos del grupo organi­

zado se han producido ellos mismos) . Y poco importa, segün 

el punto de vista estructural, que se manifieste a simple vista 

como un rasgo estructurado del individuo (lo que impropia­

mente se llama rasgo de carácter) o que se descubra a través 

de una táctica flexible y en apariencia conciliante que en el 

fondo no tiene más rin que realiza-r dos momentos diferen­

tes como dos actitudes del sub-grupo (y no como variaciones 

individuales) . Si la operación de los activistas se hace -como 

multiplicidad unificada- con la arrogancia voluntarista, ma­

nifestará, de una u otra manera, las actividades del gobierno 

y de la administración 1 . Llamaremos, pues, estructura a la 

1 Lo que no quiere decir que la arrogancia de los activistas signi­

fique necesariamente en tal momento particular una vuelta de las or­

ganizaciones centrales a una forma cualquiera de dictadura. Por el con­

trario, puede significar -en las circunstancias concretas- una falta de 

unión entre las organizaciones y una sorda resistencia del pasado estruc­

turado en los jóvenes activistas en cuanto a la nueva política. El conjun­

to decide la significación, como expresión de la totalidad totalizadora 

181 



función del sub-grupo o del miembro del sub-grupo en tanto 
que su ejercicio concreto por la libre praxis del agente la re­
vela como especificación del arreglo totalizador llevado a cabo 
por el_ ,todo s?b~e él mismo: Comprendemos_ que la palabra 
expreszon aqm tiene que designar a una relaciÓn fundamental­
mente práctica, es decir, a una reciprocidad de constitución: 
la libre jJraxis individual realiza la totalización anterior en 
tanto que posición de límites, prosigue la operación totaliza­
dora objetivándose concretamente en un resultado concreto 
que significa la totalización de los resultados en el proceso 
de . objetivac!ó_n; recíprocamente, la totalización organizada 
designa y sohota en tanto que función a la acción individual 
~amo su ine:itable concreción, la constituye un poder y una 
mstrumentahdad. La estructura es esta doble designación 
constituyente, en sus dos orientaciones simultáneas y contra­
rias, ya sea en el nivel de la simple potencialidad abstracta 
(nivel del poder reconocido por los individuos comunes) , ya 
en el nivel de la actualización. Desde luego que esta relación 
del individuo con el grupo (como multiplicidad interiorizada 
en cada uno y en todos) existe desde el grupo en fusión, en 
el que, por lo demás, lo hemos puesto de relieve. Pero aún 
no se puede hablar de relación estructurada por la simple 
razón de que el lazo recíproco aún no está especificado. La 
estructura es relación específica de los términos de una rela­
ción recíproca con el todo y entre ellos por la mediación del 
todo. Y el todo, como totalización en curso, está en cada 
uno con la forma de unidad de la multiplicidad interiorizada 
y en ninguna otra parte. 

39 -.Sin embargo, en 1~ contextura reflexiva del grupo, 
esta relaoón estructural se tiene que producir también como 
c~nocimiento reflexivo; con otras palabras, la acción indi­
VIdual del agente común no se puede realizar como determi­
nación de lo indeterminado sin aprehender negativamente 
la función en el objeto transcendente como exigencia y como 
esbozo en hueco de una conducta y, positivamente, en la 

Y totalizada. Lo que yo quería señalar es sólo que esta expresión -que 
se 1~vcl~ en cada caso en la experiencia- es presencia necesaria de la 
totahzaC!ón en la parte totalizada, ya que para esta parte la totalización 
110 es más que la función, es decir, la estructura. 

182 

interioridad, como deber y como poder. El momento de la 
mediación por la praxis orgánica es también el del conoci­
miento, es decir, de la copresencia de todas las implicaciones 
recíprocas; pero esto desde luego que no quiere decir que 
este conocimiento sea explícito y tematizada. Pero si conside­
ramos todas las características -ya tenidas en cuenta- del 
conocimiento en el grupo organizado, vemos en seguida que 
el individuo orgánico se produce y se conoce como individuo 
común en los siguientes casos: 19, en tanto que el objeto le 
refleja al grupo como práctico y conocimiento práctico, es 
decir, a la vez, a partir del objetivo común como porvenir 
que descubre la situación presente en el campo práctico y a 
partir de la aprehensión de su trabajo sobre el objeto como 
detalle particular de la objetivación común; 29, en tanto que 
el todo, como totalización práctica y que se opera también por 
él, le impone en la determinación funcional que aprehenda 
prácticamente al objeto transcendente como común y al cam­
po práctico como situación común que se tiene que modificar. 
De manera que si, por abstracción, tenemos que considerar a 
la estructura como conocimiento, no será otra cosa que la 
idea que el grupo produce de sí mismo (y del universo en 
tanto que está determinado prácticamente como campo de 
objetivación) . Y esta idea reflexiva a su vez no tiene más 
contenido ni más fundamento que la organización común 
como sistema objetivo de relaciones: aún mejor, es la organi­
zación que la condiciona y que se encuentra en ella como 
norma suya interior. En este nivel de abstracción y de pureza 
(es decir, en ausencia de determinación serial) la idea del 
grupo no tiene alteridad: es la misma en todas partes como 
pura expresión del aquí, ahora, y no nos puede extraüar, ya 
que es una actualización definida, bajo la presión de exigen­
cias definidas, de la estructura como relación de expresión 
recíproca entre la parte y el todo. Pero al mismo tiempo, en 
este nivel de indiferenciación, se mantiene totalmente prác­
tica, es decir, que se mantiene al mismo tiempo como refle­
xión organizadora y como juramento, o, con otras palabras, 
como la verdad del grupo como experiencia práctica y su 
ética, como constitución de los individuos comunes por im­
perativos y derechos fundados sobre la inercia jurada, no 
están absolutamente diferenciados y además encuentran el 

183 



principio de su indisoluble unidad en la urgencia ~e las tareas 
comunes. La idea del hombre, en un grupo orgamzado, no es 
m;ís que )a idea del grupo, es decir, del individuo común; y 
la fraternidad-terror, en tanto que se expresa con normas espe­
cíficas tiene esta singular coloración de lo objetivo real, es 
decir 'ele las necesidades o ele los peligros. La organización 
mate;·ial del grupo no forma más que uno con la organización 
de sus pensamientos; el sistema ele las relaciones lógicas que 
constituye para cada uno principios insuperables para cada 
operación mental no forma más que uno con el sistema de las 
relaciones inertes y trabajadas que caracteriza a las funciones 
en exterioridad. El invento o el clevelamiento icleativo -·como 
la praxis individual- se produce como libre acción reflexiva 
a partir de una especificación organizada ele la inercia libre­
mente asumida y es una sola y la misma cosa el no poder 
superar una determinada organización práctica, un determi­
nado sistema ele valores y un determinado sistema de "prin­
cipios directivos". Sin embargo, la idea del hombre que pro­
duce al grupo como idea de él mismo no se puede comparar 
con la idea que produce la moneda de oro en el campo prác­
tico-inerte. En realidad, ésta sostiene a las ideas del Otro por 
su inercia fundamental; así es que no puede cambiar. Por el 
contrario, la idea del grupo, como determinación estructurada 
de lo indeterminado, tiene que ser inventada y se mantiene 
indefinidamente variable entre determinados límites. 

Pero la doble característica de la estructura (objeto inerte 
de cálculo si se la considera como osamenta al quedar en 
silencio la totalización o como poder eficaz actualizado por la 
praxis de cada uno y de todos) implica una doble caracte­
rística ele la idea. En cierto sentido, está libre de comprensión 
en todas partes ele la actividad funcional en cada uno en tanto 
que su heterogeneidad remite por una parte a la homogenei­
dad de los juramentos y por otra a la unidad sintética del fin 
transcendente. En ese nivel -siempre práctico- el grupo posee 
por cada individuo común un conocimiento silencioso de él 
mismo: esta evidencia se le niega a todos los que no com­
parten sus objetivos; en tanto que individuos prácticos, pue­
den aprehender estos fines en la acción común que se desarro­
lla ante ellos, proceder a una reconstrucción correcta de la 
jJraxis: nunca aprehenderán -salvo en lo abstracto- la rela-

184 

ción común con el fin como relación interinclividual, es decir, 
como medio especificado por la organización. Es en este nivel 
donde. ,algunos conocimientos complejos pueden desconcertar 
al socwlogo o al etnógrafo cuando los encuentran en socieda­
des sub-desarrolladas, porque los conciben como conocimien­
tos teóricos adquiridos por la observación de un objeto, cuan­
do se trata de las estructuras prácticas vividas en la interiori­
dad de una acción común. Los etnógrafos han puesto de re­
liev: la flexibilidad lógica del pensamiento primitivo. Deacon 
esr:r~be ·a propósito de un sistema matrimonial: " ... Los pri­
mlttvos son capaces de pensamiento abstracto de un grado 
muy avanzado". Pero está mal que se plantee la cuestión y 
no se trate de saber si son capaces de pensamiento abstracto 
en general, como si este pensamiento fuese una capacidad 
universal que poseería cada uno en un grado de desarrollo 
más o menos elevado, sino de mostrar en la experiencia -lo 
que hoy está perfectamente claro- si son o no capaces de com­
prender las estructuras abstractas de un sistema matrimonial 
o de los sistemas de parentesco. Dicho de otra manera, no hay 
que tomar el rábano por las hojas y declarar que los primi­
tivos comprenden las relaciones abstractas que constituyen 
la organización de su grupo porque son capaces de pensa­
miento abstracto, sino por el contrario que su pensamiento 
está definido en su capacidad de abstracción por las relaciones 
abstractas que estructuran a la sociedad, que no es más que 
esas mismas relaciones en tanto que cada individuo común 
tiene que vivirlas todas para realizar prácticamente su rela­
ción con todos en la unidad de un objetivo común. En reali­
dad, las relaciones funcionales definen no sólo al grado ele 
abstracción del pensamiento, sino a los límites ele su aplica­
ción: este sistema racional como instn1mento y límite del po­
der icleativo se constituye como sistema generalizado de rela­
ciones lógicas; lo que significa a la vez que se aplica a un 
determinado número ele casos análogos, bien definidos y que 
forman parte ele la vida social y cotidiana ele los indígenas y 
que su existencia -como inercia- es por sí misma una resis­
tencia a veces invencible para la elabora'ción de otro sistema. 
En este sentido, en efecto, la verdad es normativa, ya que la 
fidelidad a los "principios" lógicos no es más que una forma 
ele la fidelidad al juramento. 

185 



Pero además de esta comprensión implícita -que no es 
sino una' estructura del poder-, existe, por lo ~e~10s pa~a de­
terminados órganos especializados, un con~CI.miento Ig~al­
mente práctico y re~lexivo, pero de. orden logistico y coml~m~­
torio, a quien más mteresa 1~ función P?r su aspecto ele mei­
cia inorgánica, es decir, el szstema relaczonal como osame~1-ta. 
No insistiremos, ya que hemos hablado _de. ello más arnba; 
es sabido que la to~alizaci~n co~o I?edw JUramentado que 
sostiene a esta inercia ha sido silenCiada en el momento de 
los cálculos. Lo que hay que indicar. es que, aunque _la to~a­
lización sea invisible, se hace en el mvel de los. orgamzaclmes 
y de los calculadores, porque no se. conocen m se_ reconocen 
el derecho y el poder de calcular smo en la medida en que 
es su función especializada; el fundamento p_or el_ c~lculo ele 
los elementos discretos es, pues, la comprensión VIvida de _la 
estructura como reciprocidad del todo y ele la parte (es decu, 
esta comprensión q~e acabamos de_ describir) en tanto que se 
produce en la jJraxzs de los orgamzadores y en ta~to que da 
un sentido a esta praxis. Hay, pues, en el orgamzador una 
comprensión práctica e inmediata ~e. las estructuras en toda 
su complejidad que funda el análisis abstracto que lleva a 
cabo después en estas mismas estructuras e~. t~nto que esque­
letos. De hecho, los indígenas de Ambryn dieron_ a Deac~~ 
una demostración fundada sobre el empleo de los diagramas . 
Dibujaron unas líneas en el suelo que, según la longitud y la 
posición, representaban a uno o a ?tro de sus consortes, s~s 
hijos, sus hijas, etc., con ~a perspectiva, claro está, de un SIS­
tema matrimonial compleJO. En este caso l~ay que ver que al 
producir las relaciones en el terreno de !o _merte absol~to (la 
tierra o la arena) y de la perfecta extenondad, no. copian no 
sé qué modelo que llevarían en la _cab:za;. serí~ Igualme~te 
inexacto decir que proyectan la conoenoa smtétiC~ y prá<;t~ca 
que tienen de ellos mismos y de todos e~ el m~d10 a~alitico 
de lo inanimado: en efecto, esta proyecoó~1 _es Imposibl~, ya 

ue se trata -en general- de dos órdenes distmtos de racwna­
Ddad. Ya he mostrado que la raci~nali~ad a~alí~i~a podía 
ser superada e integrada por la raciOnalidad smtetica, pero 
también sabemos que lo contrario no es verdad: toda propo-

1 Cf. Lévy-Strauss, ibid., pág. 162. 

186 

SiciOn dialéctica perdía su significado y se disolvía en relacio­
nes de exterioridad si había que "proyectarla" en el medio del 
cálculo lógico o matemático. En realidad, la decisión de hacer 
del sistema de parentesco un objeto fabricado e inorgánico 
(líneas trazadas en el suelo) corresponde, en el indígena, a 

un intento práctico de tomar el sostén de la materialidad inor­
gánica para producir las estructuras con las formas de esque­
mas inertes y abstractos. La razón de todo esto es que se las 
hace comprender a un extranjero situado en el exterior, luego 
pensando en términos de exterioridad: expresa, pues, la iner­
cia juramentada no como exterioridad interiorizada, sino como 
pura determinación de la exterioridad universal. Pero para 
establecer este esquema mínimo, es decir, para reducir la es­
tructura a osamenta, se guía por la comprensión sintética que 
define su pertenencia al grupo. Así el trabajo que hace no 
es de proyección o de transposición; se limita a crear un 
objeto inerte que presenta en exterioridad y para un hombre 
del exterior un conjunto de características pasivas que de las 
estructuras sólo retiene la inercia, y que, por lo dem<Ís, fal­
sean esta inercia presentándola como una característica pri­
mera y sufrida (cuando está producida por el juramento). 
Desde luego que esta construcción no es un pensamiento: es 
un trabajo manual controlado por un conocimiento sintético 
que no expresa. Pero este ejemplo nos permite comprender 
este otro trabajo en exterioridad que efectúa el sub-grupo es­
pecializado sobre la inercia juramentada como exterioridad de 
la estructura, en el grupo y para el grupo. Este trabajo, guia­
do también por una temática dialéctica y por una compren­
sión del todo que no trata de proyectar ni "devolver", en su 
origen no puede tomarse por un pensamiento. Sólo se vuelve 
pensamiento por la práctica misma: el organizador crea el 
pensamiento analítico (y el racionalismo que le corresponde) 
con sus manos; nace en sus manos porque toda jJmxis produce 
sus propias luces a partir del objetivo y del objeto. Así, las 
"transformaciones de osamenta" llevadas a cabo a partir de 
un poder funcional y totalizador desarrollan en el nivel mis­
mo del dlculo y de la redistribución un conjunto de esquemas 
directores que no son más que las leyes de inercia convertidas 
en leyes prácticas de la organización. El conocimiento pr<ictico 
se desenvuelve al mismo tiempo sobre dos planos y según dos 

187 



• 1 . 1·onalidad lo q· ue no tiene que sorprender, sobre llpos e e 1 ac ' ' , d d · 
1 estl-~s sociedades contemporaneas, · on e es cas1 toe o en nu . " . . · "blc concebir la solución de un problema práct1co s1 

unpoe
51

t·1 .. 1ta la cuestión en varios niveles a la vez (en efecto, 110 S ' ' ' • • • 1 veremos cómo el campo prácuco-merte _se remt~ocluce en e 
l ento ele lo concreto verdadero para mtroducu una nueva 111011 

• • l" "b"l"cl el . complejidad) . Pero esto no con.stituye una mmte 1g1, 1 1 ~ ,m 
un desgarramiento del ~en~a~mento, ya que la Razon clwlec­
tica sostiene, controla y JUStifica todas las otras formas de pen­
samiento, ya que las explica, las pone en su verdadero lugar y 
las integra como momentos no clialéctic~s que toman en ella 
un valor dialéctico. 

En el curso de estas observaciones preliminares no hemos 
encontrado dificultades mayores: es que tratamos de deter­
minar el sentido y el alcance ele la Razón dialéctica; ahora 
bien, en el nivel de estas primeras aproximaciones no hem?s 
encontrado problemas críticos verdaderamente nuevos; sm 
duda que la nueva necesidad que produce y sostiene a la 
libertad organizadora exigía que se precisase y s.e aclarase; la 
relación de los dos aspectos de la estructura (s1stema y fun­
ción) tenía que ser estudiada con algún detalle. ~ero, :po~ u_na 
parte, se trata, en su conjunto, de una progresiÓn d1alect1ca 
muy simple y que se limita a unir en nue~as sí?tesis fac~ores 
ya estudiados (el juramento, el terror, la merCla, la reCipro­
cidad, la objetivación, la reflexión, etc.) , y, por otra parte, 
en el nivel en que nos colocábamos,. he~os encontrad~ a. la 
pmxis orgánica constituyente como md1spensable med1aC1Ó~1 
entre el individuo común y la objetivación común de la prax1s 
del grupo. Lo mismo que la jJráctica, examinada en el nivel 
de cada función, se mantiene, pues, acción individual y, como 
tal, momento de la dialéctica constituyente -cualesquiera que 
sean la corrección en curso y la relación de los individuos 
comunes-; lo mismo que el grupo organizado, sólo actúa sobre 
él mismo (para poner a cada uno en las mejores para cumplir 
con su parte ele la tarea común) , y como esta acción misma 
se hace por la mediación de la praxis individual, las modifi­
caciones nuevas y reales que han aparecido nunca han plan­
teado la cuestión de la inteligibilidad constituida. O, si se 
prefiere, el tipo de inteligibilidad dialéctica que hemos clescu-

188 

;f 

bierto al principio de nuestra experiencia crítica iluminaba 
suficientemente, en el seno del grupo organizado, las rela­
ciones prácticas de las funciones individuales. Pero es que 
tomábamos nosotros mismos un punto de vista insuficiente­
mente sintético en cuanto al grupo considerado. Nos veíamos 
obligados a ello porque queríamos sacar a luz sus estructuras, 
pero al mismo tiempo retrasábamos el momento de plantear 
la verdadera cuestión crítica: ¿qué tipo de existencia o de ser 
caracteriza a la acción común del grupo organizado en tanto 
que es común (y no en tanto que se resuelve en una multi­
plicidad de funciones) ? ¿Qué tipo de inteligibilidad define 
esta acción? ¿Qué es una dialéctica constituida? 

Lo que acabamos de estudiar, en efecto, son las condi­
ciones de la acción común, no es la acción común misma. Esta 
acción, en efecto, puede ser designada por ciertas determina­
ciones del discurso: el pueblo de París tomó la Bastilla; los 
insurgentes han tomado por asalto el edificio de la radio, el 
equipo del Rácing ha logrado una victoria, hemos empezado 
la construcción ele una nueva locomotora, etc. En todas estas 
frases el sujeto es plural (o unificado pero múltiple) y la 
acción es una, ya se la considere como temporalización ("to­
maron, toman") , ya se considere en su resultado común: la 
toma de la Bastilla, el pueblo tomó ... , etc. Ahora bien, hemos 
dado cuenta de la interiorización de la pluralidad, pero eso 
no nos da ninguna indicación sobre la pmxis como tempora­
lización común y como objetivación común del grupo. Hemos 
visto, en efecto, que a través de la organización se realiza por 
la mediación de los individuos orgánicos y de la dialéctica 
individual. Pero, en contradicción con esto, tiene una unidad 
concreta, lo que implica una organización de los medios con 
vistas al fin, y una realización del fin sintético por el trabajo. 
Todo sería simple si a la praxis como temporalización concreta 
y viva del grupo le correspondiese un grupo vivo y concreto 
-es decir, una Gestalt, o un organismo, o una hiperconcien­
cia- que se temporalizase y se objetivase. De hecho, sabemos 
que el grupo "reunido" alrededor de una, instrumentaliclacl o 
"contenido" por locales apropiados, no existe en ninguna 
parte salvo en todas partes, es decir, que pertenece a cada 
praxis individual como unidad interiorizada de la multiplici-

189 



dad. y la ubicuidad de los aquí corresponde a la práctica real 
de negación de la pluralidad. Esta totalidad no circula, no 
está en otro lugar, está siempre aquí, entera, y siempre es la 
misma. Pero si abandonamos toda interpretación mágica o 
mística, sabemos muy bien que esta ubicuidad no significa en 
absoluto que una nueva ubicuidad se haya encarnado en cada 
individuo común a · la manera del eidos platónico en los 
objetos individualizados, sino por el contrario, se trata de una 
determinación práctica de cada .uno por cada u~o, por, todos 
y por sí mismo con la pe~specuva ~~ una. jJraxzs comu?. ~a prueba es que esta multipliCidad umhca~a Iesurge co~10 me1 te 
exterioridad en el seno del grupo mismo, es deor, como 
osamenta. Sin embargo, la acción es una como la acción indi­
vidual, el objetivo es uno, la temporaliza.ción Y. la regla. que 
se da son unas, todo ocurre, pues, como SI un l11perorgamsmo 
se hubiese temporalizado y objetivado en un fin práctico, por 
un trabajo unificador y unificado del cual cada individuo 
común con su mediación constituyente no sería más que un 
momento perfectamente inesencial. La c;:osa parece. aún más 
paradójica en el nivel común de la acc~ón, es deCir, c.u~ndo 
está desgarrada, en el seno del grupo mismo, por oposiciOnes 
profundas de intereses, por renacimientos locales (o genera­
lizados) de la serialidad, por .accidentes. A través .de todos 
los incidentes, desórdenes, accidentes y malentendidos que 
ya se saben, la multitud de París tomó la Bastilla. Pero aun­
que no nos encontremos aún sino en el nivel de la pu~·eza 
abstracta, este significado sintético de la praxzs parece prune­
ro una paradoja; en efecto, la pmxis no es la temporalización 
de una unidad orgánica, sino la multiplicidad negada e ins­
trumentalizada que se temporaliza y se unifica en la pmxis 
común a través de la mediación de las temporalizaciones in­
dividuales. O, si se prefiere, no hay más unidad que la uni­
ficación práctica, es decir, que la unidad de cada tra?ajo 
particular con todos los Otros. ¿Pero q~é es, pues, ,est.a um.dad 
de temporalizaciones locales y heterogeneas? ¿Que tipo tiene 
de realidad? ¿Qué tipo de inteligibilidad? Todo está )'a orga­
nizado, claro, pero la jJmxis común, como temporalización 
sintética de esta organización, ¿es organizada u orgánica? Y 
ya que su significación. (su te~~oralización . co~1~? s~gnifi:a­
ción diacrónica, su último obJetivo como s1gmhcaoón sm-

190 

crónica) es uno y no puede ser más que uno 1, ¿hay que con­
siderar su unidad como homogénea con las significaciones de 
la praxis individual y orgánica o hay que concebir que una 
síntesis significante llevada a cabo por el grupo organizado 
es de otro orden, absolutamente, que una síntesis individual? 
Si es d.el mismo 01·den, ¿cómo se explica que el grupo produzca 
una praxis del tipo individual y orgánico (aunque sea dis­
tinta de las acciones singulares por su amplitud y su poten­
cia) ? Y si es de otro orden, ¿hay que admitir una hiperdialéc­
tica, lo que es lo mismo que considerar, ya sea al grupo como 
hiperorganismo, ya sea hacer de la dialéctica una ley transcen­
dente que se impone al objeto? ¿Cómo ocurre, en efecto, que 
)'O comprenda el sentido de una acción de grupo? Sin duda 
que puedo equivocarme o engañarme, pero la experiencia de 
la ciencia histórica está ahí para convencerme de que, a la 
larga y cuando se dispone de la suficiente información, se 
puede comprender una significación común en el curso de 
una investigación individual. El historiador, como trabajador 
solitario, puede aprehender el fin preciso de una acción po­
lítica, es decir, el fin perseguido por un determinado grupo 
organizado, aunque este fin no haya sido realizado. Algunos 
sabios se oponen y discuten a propósito de la declaración de 
guerra de 1792 y de la conducta de los girondinos. Algunos 
sociólogos como Lévy-Strauss aprehenden la significación fun­
cional de la prohibición del incesto en determinadas socieda­
des, aunque esta significación ordinariamente esté encubierta. 
¿Hay, pues, homogeneidad en el conocimiento en su momento 
de praxis individual y del proyecto común como temporali­
zación que unifique a la multiplicidad organizada? ¿Y si 
hubiese estructuras y sub-reacciones prácticas cuya significa­
ción teleológica se me escapa a p1·io1·i porque el pensamiento 
práctico del investigador individual es de otro orden y de 
una complejidad menor a priori que la acción significante del 
grupo? Todos estos problemas secundarios no son m;ís que 
maneras particulares de plantear la cuestión fundamental de 
la dialéctica constituida y de su racionalidad. 

1 Claro está que me coloco en el nivel abstracto de la pureza. Y a t'm no dispongo de ninguno de los medios que más adel~n te. nos per­mitirán descubrir !lila alienación nueva como nueva cxpencnCia apoclíc­tica y nuevo avatar de la praxis común. 

191 



Ahora bien, hay una falsa aporía de la q~1e me puedo 

desembarazar en seguida: si tengo una comprensrón real de !a 

activid·td común de un grupo del que formo parte, es sm 

~~~da :;Iguna que no supera a mis P;>,sibilidades de individuo 

jmíctico; pero, inversamente, es tamb~en. p_orque lo ~bordo .con 

los poderes y en la función de un zndzvzduo comun. Qmero 

decir con esto que el historia~or es el producto de u.n grupo, 

que sus instrumentos, sus técm:as y sus poderes, lo mrs_rno que 

su saber, le definen como mrembro de una cornumdad de 

investigación y que comprenderá. la emp,resa común de. un 

grupo histórico en tanto que él mrs~o esta en el grupo ,hrstó­

rico que se define por una determmada empresa cornun. y 
aun cuando fuese un investigador solitario -lo que a deor 

verdad no tiene sentido, a menos que se quiera decir que no 

es universitario o que no tiene diplomas-, no dejaría de estar 

integrado en otros grupos (econó~icos, ~ultura.les,. !?o líticos, 

religiosos, etc.) y como consecuencra se~ra un , mdrvrcluo. co­

mún, susceptible de comprender la praxzs cornun, cualqUiera 

que sea. 
Pero esta reciprocidad del objeto y del conocim~ento ~is­

tórico no hace más que recular el problema: n? lo ~up:rme. Sr la 

praxis orgánica y constituyente es . ~edr~oón mdrspens.able 

entre el individuo común (corno hrnltacrón de los posrbles 

con vistas a un objetivo común y como unificación de la mul­

tiplicidad por reciprocidad mediada) y· el ejercicio prá:tico de 

la función común, ¿cómo puede comportar en sí mrsrno el 

ejercicio práctico de la función. común una coi?pren~ión del 

alcance común de lo que se realiza por el orgamsmo smgular? 

Esto se puede expresar también con el punto de vista d~ , la 

investigación histórica; el historiado;, desde luego, es fun_cwn, 

poder y capacidad; pero todo eso trene que ser re~ctual~zaclo 

por un invento sintético, es decir, por Y. en un desCif:amiCnto 

sintético y singular del campo práctrco. Ahora bren, este 

campo práctico está constituido, en este caso, por documentos 

y monumentos a través de los cuales hay qu~ en:ontrar _una 

significación común. ~sí queda claro que el ~rstonador, sr no 

fuese el producto socral de un grupo organrzado: no ~end~·ia 

la capacidad necesaria para comprender una acCión hrstónca 

común; pero esto implica que su invento experimental como 

mediación singular entre su función y el objeto (el grupo que 

192 

pasa a restitt~ir) tiene que cumportar una doble comprensión: 

la de la funCión común del sabio y la de la praxis común del 

g_ru~o pasado. Estas observaciones nos permiten concluir lo 

srgmente: en cualqu_ier caso, aunque se tenga que producir 

en el ma.rco ele f,un_cwnes y de poderes organizados, hay para 

el orgamsmo p~actrco una posibilidad permanente de com­

prender la praxzs de una organización. 

P~ro _Ya hemos mostr~do en cu~stiones ele método que la 

compre~s1~n no era una facult~d 1~1 no sé qué intuición con­

te .. mplatrva. se reduce a _la. p¡·~x_zs mrsma en tanto que es homo­

gcnea a _toda o~ra_pra:czs m~rvrclual, y que está situada -luego 

en relac~ón practica mmecliata- en relación con toda acción 

que s~ eJerza en el campo práctico. Lo que implica, pues que 

la _acoón común ~ la_p_raxis individual presenten una ho~oge­

nei~ad real; El Individuo no puede comprender su propia 

acoón comun a partir_ ele la pr~xis totalizadora del grupo ni 

la d~ un grupo extenor a él si las estructuras de la praxis 

comu~ s?n de otro orden que las de la praxis individual. Si 

l~s objetrvo_s d~l .grupo tenían que tener un canícter hiperincli­

VIdua!, ~~- mdividuo fracasaría al intentar· aprehenderlos; lo 

que s~gmhca no que la acción común sea síntesis orgánica de 

lo~ miembros del grupo, sino, pm· el contrario, que el grupo, 

l~JOS el~ e_ncontrar en su acción una hiperindividualidad, se 

frJa ob]eti~os de estructu:a individualizada y no puede al­

canza:los smo por operacwnes comunes de tipo individual. 

Sm e~bargo,. se correría el riesgo de caer en las más gra­

v_es confuswnes SI no se precisasen en seguida estas conclu­

swnes. En efecto, el fin común se mantiene doblemente co­

mún, porque es el fin de cada uno en tanto que miembro del 

grup?; porque su contenido significante es necesariamente 

comu~: se trata en todo caso de un interés que define al gru­

po mrs~o, que no es válido sino para el grupo y que sólo 

~s accesible por él, y esto sigue siendo verdad ya se trate clt 

msurgentes que se organizan para resistir a las fuerzas guber­

namentales, o, ele patronos, para entenderse con los sindicatos 

obrero~, :te. Por lo demás, muchas veces el grupo se establece 

como ultimo. rec_u:so y por u?a verificación de impotencia he­

cha por los mclrvrduos: la hrstoria ele la industrialización en 

Francia muestra la lucha encarnizada del capitalismo familiar 

contra todas las formas ele la asociación capital~sta. En partí-

193 



cular, las primeras sociedades formadas para la explotación 
de las minas aparecieron cuando se hizo absolutamente impo· 
sible para los propietarios la explotación individual del sub­
suelo. De la misma manera, los medios comunes, es decir, la 
distribución de las tareas y de los poderes, la división del tra­
bajo, la organización de las funciones, se constituyen por su· 
peración de la serialidad, de la masificación, de los antagonis­
mos individuales y de las soledades. Y, como hemos visto, es 
la circunstancia, la presión desde el exterior lo que disuelve 
a la serialidad en los terceros para hacer que nazcan al grupo, 
es decir, en un medio de libertad y de terror que ni siquiera 
eran capaces de concebir. En este sentido, el estatuto del grupo 
es una metamorfosis del individuo. Y el momento préíctico de 
la actualización de los poderes lo constituye, en él mismo, como 
fundamentalmente diferente de lo que era solo: inercia asu­
mida, función, poder, derechos y deberes, estructura, violencia 
y fraternidad, actualiza todas estas relaciones recíprocas como 
su nuevo ser, como su socialidad; su existencia no es o ya no 
es la simple temporalización en proyecto de la necesidad or­
gánica: se produce a través de un campo de tensiones violentas 
pero no antagónicas, es decir, a través de una trama de rela­
ciones sintéticas que la constituyen profunda y fundamental­
mente como relación mediada, es decir, como terror y frater­
nidad para todos y para ella misma. Así la socialidad le viene 
al individuo por la totalización común y le determina ante 
todo por la curvatura aquí del espacio social interno. 

Pero estas reservas esenciales no hacen más que volver más 
sorprendente el !1echo de que la estructura formal del objetivo 
y de las operacwnes se mantenga típicamente individual, en 
el sentido original de la palabra, es decir, en el sentido en 
que el individuo orgánico se caracteriza como praxis consti­
tutiva y corrección del campo práctico por una totalización 
singular. Si el objetivo del grupo es, por definición, imposible 
de realizar por el individuo aislado, puede ser propuesto por 
este individuo (a partir de la necesidad, del peligro o de for­
mas más complejas); aunque, la mayor parte del tiempo, los 
grupos así fundados no tengan gran importancia histórica, 
ocurre con frecuencia que un individuo conciba un fin común, 
descubra así una comunidad que se pueda hacer y trate de 
constituir un grupo porque aprehende al mismo tiempo su 

194 

propia incap~cidad de realizar su propia empresa por sí solo. 
Estos casos aislados se producen naturalmente en sociedades 
compl_ejas que presentan al mismo tiempo serialidades inertes, 
colectivos, grupos diversos, etc.; y este proyecto mismo de fun­
dar un grupo está condicionado por la existencia real de gru­
pos ,análogos. ~o e~ menos cie~to que la conducta práctica es 
a9-m la determi?a~IÓn por el_ ,mdividuo de_ u? grupo que se 
tiene que . constituir en funcwn de un objetivo común que 
ha descubierto solo 1. Y se puede aí1aelir que, ele cualquier 
mane~·a que sea, pertenecen ya a otros grupos organizados, lo 
que sm duela na es falso. Pero aunque fuese en éstos un indivi­
du? común, _des_c~bre el fin como solitario. O como [individuo] 
sena!. Del mdivieluo que siente la exigencia de fundar una 
organizac.ión sanitaria internacional, se puede decir, en efecto, 
que ha sido alcanzado por el imperativo exterior en su socia­
lidad, es decir, en su relación con la sociedad en que vive. 
P.ero d~sborda a esta socialidad llevándola hacia una integra­
CIÓn mas vasta, ya que su pertenencia a tal o cual comunidad 
n.acional no puede revelar por sí sola un objetivo interna­
c~onal. Por el contrario, el movimiento de develamiento prác­
tico sólo se puede hacer en unión con un intento de des­
situación (arrancarse a una situación demasiado estrecha para 
pon~rse. r:n el plano de una situación más amplia). Lo que 
~10. sigmhc~ que c~alquier individuo aprehe~de cualquier ob­
jetivo comun; sena absurdo. Por el contrano, los problemas 
se formulan a partir de las contradicciones objetivas. Y, como 
hemos visto, se pueden descubrir a todos los Otros de una 
serie, en la disolución de esta alteridad. Pero lo que ahí tam­
bi~n importa es que, a través de las reciprocidades mediadas, 
el JUego del tercero regulador y de la inmanencia-transcenden­
cia, el movimiento de comprensión aparezca en cada uno como 
superación individual de la serialidad hacia la comunidad. 
No hay fin común que no pueda proponer uu individuo, a 

. 1 Desde luego que este objetivo responde a una necesidad de la 
sociedad considerada y que se descubre como una exigencia sobre la base 
de las circ~nstancias históricas que definen al momento. Y, la mayor 
parte del tiempo, existen en diferentes lugares individuos que se ignoran 
y que persiguen el mismo fin. Lo que no impide que estas personas 
sean consideradas individualmente por la exigencia común; aunque se 
unan después -como muchas veces ocurre-, no descubren el objetivo 
social como individuos comunes. 
~'~'~ \), n . , . ' ·. ' \ 1 '· \ ' 1 ., . 
"'' ,1 ,, -· . \, .. \ 1 1 1 ' ' ,., ' .. ''· 

·'··' '·,, 
195 



.d d del IJroyecto, este individuo 

.. , l e en la unt a 
condrcwn e e_ 9-u .'. un ru 0 para realizado. 

trate de constltuil g P 1 . 'ó le agrupar o ele reagru-
·que la e eosl n e < . 1 

y precisamente poi . . ún como e::x.igenoa e e 
. d por el ob]euvo com . . l· 

P
ar está susota a . , ocurre tambten que a 

· 1 realizado en comun, . 1 p is 

ser perscgute o y dio accestble para a rax 

constitución de un grupo ts tun ~~ el individuo abstracto <Jue 

individual. Sabemos, en e e~ o, q omento ele nuestra e::x.penen­

hcmos encontrado en el pnmer m lti.JJliciclacl en su campo 

d l O tras como m u 
cia aprehen e a os . . ue 'su praxis soberana, como 

P
rúctico. y también hemos vtsto q (unción ele las necesi-

. 'ó etua del campo en . . 'd 1 b. 

reorgamzao n perp . < á . a de esta muluphct ae o !e-

dades realiza la u melad prc e u ce b.. m o simple alteridad 

', . 1 l uede clescu nr co . • 

ti va. Esta u me a e se p . . t hemos vtsto que se 
. 1 0 e::x.tenor e::x.1s e, . . . 

serial· pero SI e grup l'd 1 que la unihcaoón poi 

, . o en la mee 1 a el b 

descubre como gntp d bo desde fuera, descu re ~na 

el individuo, aunque lleva a a lc_a la autonomía prácuca. 

. . que se 1·ea ua en < < . 1 . 

unificaoón Interna . conductas totahzae oras 

Pero sobre todo, el agente manttíe~e y también en relación 

' · r · l OS org· nlCOS 
en relación con los tne tvte u h . <d 'lOa multitud en marcha, 

b . · animados· uu e ~ · 
con los o jetos tn < • d tal vez sólo sea. sene. 

. 1 hacerla grupo cuan o . 

es totahzar a, es < . . l está dada ya en la praxzs 

Así la acción ele forrn~r ttn _gHtpo 1 e~te está originalmente dada 

orgánica y e·n la rnedul~ rnzsma e~ _qr . dad discreta, cualquiera 

la posibilidad ele reunn~ u~~ mu _uprgl~nismos) . En esta posibi­

que sea (inerte o constttute a_p01_ ~ <Jor cuanto no está cleci­

liclad subsiste una incletermma~IO~ll desde [uera (puede ser 

' eclar't constlttUe O \' 

elido si el grupo qu ' <. 'ó de una trampa como tota 1-

el caso tanto en la constl ucct. n_d como en la práctica que 

. 1 upo ya constltm o · 

zaoón e e un gr . . - enfermos, etc.- como grupo u ni· 

defina a una sen e -ntnos, l b' eto ele mi generosidad) o 

t. que sea e 0 ] 
1 

ficado y recep IVO 1 e el agente para envo -

1 · · nto que proe uc 
como un envo vtmte . 1 otros Sin embarp;o, es 

verse en él al mismo ttei?po 'óque osmás lóg. ica que real. La 
· d t rmtnao n es < 

visible que esta tn e e < • en el grupo-objeto tota-

. d ' t' está dada pnmero 1 

lJrionda prac tea 1 . ·ento primero es a reor-
. . ya que e mov1m1 

lizado del e::x.tenül, < 1 t cturas objetivas del campo 

ganización soberana ele as es n~ . un grupo para realizar 

. y 1 e trata de consutmr d 

pn'tcti~o.. e qu, <, <.1 ara todos, lo aprehende ante to o, 

un obJetivo comun, utl p ue comienza la empresa, como 

en el momento abstracto en q 

196 

su medio ele alcanzar su objetivo. Es sólo la constitución pro­

gresiva de la comunidad lo que le revela poco a poco que 

se ha integrado necesariarnc·nte. Pero esto hace su comprensión 

ele la actividad múltiple m{ts clara y evidente para nosotros: 

en el momento en que se mantiene aún fuera del grupo (no 

constituido o en vías de constitución) , aprehende ya según 

el punto ele vista ele una praxis individual la unidad de una 

multiplicidad interiorizacla como medio específico. De hecho, 

org><1.niza también los objetos materiales: en la unidad dialéc­

tica ele su praxis crea casi-totalidades materiales cuyos elemen­

tos se condicionan ele tal manera que, por ejemplo, pueden 

transmitir a los objetos considerados, ampliándolo, un em­

puje que ejerza en un punto del sistema. El movimiento or­

ganizador transcendente no es distinto de su principio cuando 

se trata ele agrupar a hombres; la diferencia se revela en la 

empresa misma (y, a decir verdad, ni siquiera es necesario 

que esté realmente empezada, bastando el esquema abstracto 

del movimiento sintético) en que la unidad proyectada se re­

vela en seguida como perpetuándose por la actividad ele cada 

uno. Este primer descubrimiento saca a luz dos características 

contradictorias: la pasividad del objeto inerte sostiene a la 

unidad forjada, pero, al mismo tiempo, cubre a una dispersión 

infinita; por el contrario, la actividad del grupo en formación 

realiza la verdadera unidad cama praxis, pero por eso mismo 

acusa la multiplicidad real ele los juramentados en tanto que 

multiplicidad perpetuamente superada por una inercia pro­

ducida. Por otra parte, la diferencia original entre el grupo 

reunido desde fuera con el sistema mecánico dispuesto no es 

esencialmente la del complejo con lo simple, pero el sistema 

humano es una disposición práctica que produce sus efectos 

por sí mismo. Así, cuando el individuo soberano se pone a 

corregir en grupo las multiplicidades humanas de su campo 

práctico, trata de producir un dispositivo instrumental cuyos 

elementos se unen y se ordenan según una regla práctica y cuya 

organización difiere de la sistematización inerte por este ca­

rácter esencial: la autonomía como productora de pasividad 

y de especificaciones. Por lo demás, ,la complejidad de los 

grupos organizados está generalmente unida a la complejidad 

ele los dispositivos mecánicos que los agentes son capaces ele 

producir en el mismo momento histórico. 

197 



Desde luego que estas indicaciones no pretenden pone_r el acento en el individuo productor de grupo (este caso acn­dental es de un interés limitado) . Sólo se trataba de mostrar que el individuo orgánic_o, con su simple movimien~o para organizar el campo práctico, desarrolla una comprensiÓn del 
grupo-objeto como construcci~n instrumental. El que se puede refugiar tras unas rócas, también lo puede hacer tras las masas que son hombres. A partir de aquí se puede comprender (si estos hombres, por alguna razón, asumen la tarea de prote­
gerle) que estas rocas de un nuevo tipo se v:';elven rocas por 
juramento recíproco, y q~e arreglan su :eu_n~on de ro:as por una reciprocidad de funciOnes; lo que sigmfica que disp~nen de ellos mismos como si les animase su voluntad, y, al mzsmo tiempo, que esta voluntad suya _en· ello_s se ramifica, se crea mil 
divergencias para,converger mejor, y siendo total en todas par­
tes, se opone a ella misma en todas partes para reconocer_se como la misma. Pero estas oposiciones que se resuelven sm 
cesar no desconciertan al hombre del exterior. N o le pueden desconcertar ni el conjunto (el grupo-objeto integrado cpmo 
medio específico en su empresa personal, y por consiguiente 
iluminado por el objetivo mismo) ni los arreglos de detalle (la transformación de una simple anotación musical en acor­de, la ampliación del esquema y su realización plural) . En caso de peligro, la guardia pretoriana se dispone alrededor del soberano; pero el peligro es para él, el grupo-objeto, puro medio de evitarlo. Se descifra a partir de los temores del alto personaje, y tranquiliza en la medida en que suprime la po­sibilidad de cada uno de ellos: el soberano "teme" las puertas, las ventanas, cuanto se puede abrir desde fuera; sus temores, diversificados por la diversidad del campo práctico, se en­carnan durante un instante como pTecauciones en la diver­
sidad de los guardas que se van a colocar ante las vías de acceso posibles; en ese momento se vuelven activos y fun­cionales (la inercia como pasividad activa, el poder en tanto 
que está definido por la co~1sti_n~ción objeti:a de la salida que hay que vigilar, etc.) y e_l m_divid~w protegido les comprende, 
por ejemplo, com~ reahzaCIÓn su"?ultánea. de las condu:tas exigidas por el objeto y que hubiera debido hacer sucesiva­
mente en la soledad. 

En efecto, ahí reside para el individuo la novedad del 

198 

grupo-objeto. Ahí y no en la jnaxís en tanto que t~l (de 
todos y de cada uno), porque, precisamente, la pmxzs est~ siempre comjJrendida por la pmxis, por lo menos en su reah­
dad formal (ya que, precisamente, lo que aquí estéi en causa es la comprensibilidad de determinados contenidos materia­les) . Originalmente, la transformación reside en la posibilidad 
de realizar en la simultaneidad y sobre la base de relaciones recíprocas lo que cree realizar sucesivamente el individuo. Pero, aparte de que el fundamento para comprender esta simultaneidad está dado en la pmxis del organismo mismo (la operación más simple para el individuo es organización de simultaneidades: tiro del mango de esta palanca y la em­pujo con la mano derecha; con la mano izquierda tiro de tal 
otra, al mismo tiempo me agacho y me enderezo, etc.), aparte 
de que el esbozo de una redistribución práctica del gi~upo, en su interioridad objetiva, está esquemáticamente provista por 
la postura orgánica, y que ésta implica una comprensión de toda metamorfosis práctica y espontánea de un objeto en fun­ción de una situación, hay que insistir sobre todo en el hecho 
de que arreglo que hace uno solo a un conjunto instrume~tal 
(e inerte) comporta como finalidad esencial la c?mpresiÓ~l de una determinada temporalización práctica en sunultanei­dad, para que el agente pueda superar esta duración apla­nada por una nueva temporalización. Esto se llama ganaT tiempo, y es una exigencia del tiempo mismo, ya que, en el mundo de la rareza, el tiempo de cada uno es raro (aunque sólo sea la temporalización práctica) . Así es cómo se pone la herramienta secundaria "al alcance de la mano", tal otra 

herramienta de que nos serviremos más tarcl~, un 1~oco nds lejos, cerca del objeto que tendrá que trabapr; ~st ~s -ya lo he dicho- cómo se construyen interdependencias menes 
tales que unos movimientos prácticos in_divi~uale~ puedan s:r absorbidos, divididos, repartidos en vanas direcciOnes al mis­
mo tiempo. En resumen, no hay -por l_o ~nenos. ~n las formas elementales de la socialidad- contradicCIÓn VlSlble entre el 
grupo-utensilio y el instrumento inerte. El grupo-ob~eto (de los esclavos, por ejemplo) se le ap~rece _al . que asigna sus tareas como teniendo por característica pnnc1pal el absorber 
la pmús del individuo haciendo de ella Sll unidad tem!JOraJ y 
práctica. En el instrumento inerte queda -para las sooedades 

199 



y las técnicas primitivas- un remanente m<í.gico y doble de la 

j1raxís individual: en la herramienta coinciden el trabajo pa­

sado del que lo ha fabricado y el trabajo pasado del que lo ha 

utilizado; ya se sabe que en esas sociedades el creador de la 

herramienta y el que lo usa en general son la misma persona. 

Para el primitivo, el carácter mágico está, pues, porque su 

propia Jnaxis futura se le presenta como poder inscrito en la 

inercia y como superación ya dada de esta pasividad hacia el 

porvenir (como es comprensible, ambos momentos -creación 

y utilización-- se interpenetran en 1<1 indiferenciación de la 

pasividad) . Ahora bien, el instrumento mismo no es fuerza 

indeterminada: es realidad organizada (por ejemplo, tiene 

una hoja y un mango). Hay así homogeneidad, en este nivel 

elemental, entre el grupo-objeto como reinteriorizando el pro­

yecto y la praxis de tal individuo volviéndose, como medio, 

la relación de éste con el objetivo y el instrumento. inerte como 

embebiéndose en una praxts que le crea y le constituye corno 

mediación entre su propietario y su fin. Es lo que queda un 

tanto marcado en la tendencia mágica del indígena de atribuir 

maná a su arma o a su herramienta (es decir, un poder como 

praxis potencial e hipotética sobre el porvenir) y en la ten­

dencia inversa del individuo exterior de tratar al grupo or­

ganizado como objeto material dotado de poderes. Llevado 

al límite, se encontrad. -aunque en el campo práctico­

inerte- la equivalencia del instrumento consagrado y del 

grupo totalizado. 

Inversamente, el individuo que se encuentra acosado en 

el campo práctico por un grupo que se organiza para la caza 

del hombre -y precisamente de este hombre-, siente esta 

praxis organizada como libre proyecto de una individualidad 

más amplia, más elástica, más poderosa pero homogénea con 

su individualidad concreta. El campo pr{tctico se le aparece 

como minado por esta libertad, se vuelve el otro sentido ele 

cada objeto del campo. Y este otro sentido se vuelve la verdad 

práctica: la verdad de esta salida (puerta o camino) ya no es 

la de ser una salida, sino la de ser la trampa tendida por el 

grupo. El individuo no puede tratar de evadirse del círculo 

salvo si logra reinteriorizar su objetividad para el grupo, es 

decir, si logra descifrar sus propias conductas a partir de la· 

libertad común del adversario: este acto que voy a cumplir es 

200 

precisamente ei que es¡Je . 1 

As , 1 
. ran cte. objeto que soy para ellos etc 

I a comprensión del f" , 
' · 

mente ya que e t f' 
111 comun le est;í dada inmediata-

, < s e m es él y · . . 

Puede reconsti·u· , . · a partir del obJetivo que es, 

Ir practica y pro · . 

del grupo (del . 
1 

spectivamente las operacwnes 

que es mue ad ne t' . 

través de ellas 1·
u . ga Iva Y totalizadora 1) y a 

< zgar sus pro¡11as co d . . 

la perspectiva pra'ctl- 1 1 < ? uctas oh.Jetlvamcnte con 

• , < ca e e a evasión l l· f 

haber dwlogo (tomo el t, . 
0 e e ,t uga. Puede 

crmmo en el se t · ¡ 1 
• 

racional) entre el individuo el ru o n Ic o e e antagomsmo 

el uno como el otro (éste en ~u s~led~d que le rodea. y tanto 

Y por todos o por o'rgano ¡·r: . el ' el otro por cada uno 

< s e 1 erenc1a os) pt ¡ 

un margen variable de error- las conductaste~ en prever -con 

en su lugar sus propias conductas como o'bj~t~~-otro tratando 

Hay que ir más lejos y ver que el individu . 

z~ prácticamente la verdad del grupo: salvo e: ~cosado rcah-

Clsos en que conoce los nombres de todos los ~~z~~sos pre­

~~~~~es Y sus comport?m~e.ntos (lo que sólo pued; ~ct~rr~~ ~~~ 

o de una. multipliCidad muy restringida) real'· ·1 

grupo no como hiper-organismo, sino como ubicuiclacl e~z;a ~, 

e~tructura Y. e? la praxis ele cada uno. Él también, erse ui~~~ 

~~~~!o efe alcllvl,n~ndo prese~cias humanas detrás ele Jna p~ena: 

tod l os_ ar oles, considera a estas presencias como siendo 

tra as as mzsrnas, aprehende su despiadada ferocidad como 

nsformando todo en-ot?·o-lugar en aquí· la d¡'fe e . 'ó 

se har·' ' · 
, < r nCiaCI n 

grup~ ·~s~ámc~~lent<:, para él, según la situación pníctica: el 

a a arnba, en aquella eminencia que le ermite 

f~ntr~I~r 1toda una :egión; y el grupo está allá, detrás d~ aque­

os <tr o es que tienen por función esconderle, pero que, 

1 Ya hemos visto constituirse al gru 0 
• 

o de peligro "natural" co r '. p _enemigo de exterminación 

el proceso destructor que ~~~e t:t:o::~~I1n ne_gat¡va de un grupo dado por 

común (y no de serie) A , . _os ~Iuembros. en una exterminación 

d 1 d 
. · qlll la totahzac1ón negativa es otn· el I. d' . 

uo, a escubnrse ob · 't · 1 . . . '· n lVI-

duce como el ser-en-e/.:~~:r/ a d ~em~enonzarse esta objetividad, se pro-

tanto que está amenazado po~·r el e f.mpod que le est<l dando caza, y en 

su muerte como la o 'bTd d pe I~ro e que le maten, ve llegar a él 

posibilidad de ue el ~r:~~/ a propia del g:upo enemigo y como la 

individuo) com~ obj'eti'vac'óo del g~upo se reahce (el aniquilamiento del 

· 
1 n negativa (el resttlt d . · 

raCión) y e 
' a o es esta Inerte sepa-

, omo ruptura de la u 'd d (1 r ' 

pués del linchamiento) . , ni a os mchadores se dispersan des-

201 



como contra-finalidad, también pueden ocultarle algunas pre­sencias. Así, a través de la interiorización práctica de su obje­tividad para el grupo como libertad práctica, descubre la ver­dad de la función eligiendo pasar tras la cortina de árboles más bien que al llano, al descubierto, diferencia a los mismos por la situación real, es decir, por la función: el grupo en esos individuos comunes, detrás de los árboles, está más cerca de él, aunque peor colocado para verle; en la persona de los vigías, en la colina, está más alejado, pero el poder de su visión está aumentado por el instrumento (la colina utili­zada) . Y esta diferenciaCión de las funciones no impide -sino todo lo contrario- el cerco del fugitivo; luego la función, la reciprocidad y la estructura quedan descubiertas al mismo tiempo por la fuga del hombre acosado como la fisonomía de una libertad organizada para la exterminación. Si se prefiere, en la tensión del cerco, el hombre acosado aprehende a éstos como los mismos que aquéllos en tanto que éstos y aquél.Jos, por su posición recíproca, le privan de las posibilidades de salvación, y la praxis común se le presenta arriba y abajo como aquí en la medida en que el peligro de arriba y el peligro de abajo están en función uno de otro. Pero esta reciprocidad, en la acció.n deliberada de la caza del hombre, se aprehende en todas partes como estructura intencional de la praxis co­mún en cada miembro de cada sub-grupo; se conduce, en efecto, con la perspectiva de la ubicuidad del acuerdo ene­migo: los de arriba están en unión directa con los de abajo; si le ven, le Izarán bajar hacia los grupos que están escondidos en la llanura, etc. No hace falta que hagamos un mayor des­arrollo: estos ejemplos, como momentos de la experiencia dia­léctica, aun no muestran, desde luego, que la praxis común tenga como estructura formal la unidad sintética de la praxis individual, y además no sería exacto con esta forma. Pero en todo caso prueban que la comprensión individual de la praxis jmede seguir siendo de la misma especie, ya se aplique a la praxis de un grupo-objeto, de un grupo-sujeto o de un orga­nismo práctico. De todas formas, el fin común queda aprehen­dido prácticamente como la dirección en que el grupo supera lo dado; y esta aprehensión práctica es a su vez superación individual. De todas formas, el desciframiento de los actos se hace volviendo del porvenir al presente, y cada uno de ellos 

202 

se revela en esta unidad regresiva como medio unificado (por la objetivación común) para alcanzar el fin. 
Nada de esto nos tiene que extrañar: verdad es que el objetivo del grupo es comun en tanto que sólo aparece a través de cada individuo común, es decir, juramentado y estructura­do; pero también es verdad que el momento práctico se reali­za por la praxis orgánica y que ésta se constituye como com­prensión de su tarea individual en tanto que en ésta la tarea común se objetiva. Basta esto para mostrar que el objetivo último y común sólo se puede manifestar a través de la acción individual como su más-allá común y que la estructura, como relación con la totalidad, está vivida como significado pro­fundo ele la tarea en vías ele cumplimiento. En efecto, algunas determinaciones ele la acción le vienen al individuo por el grupo, como un nuevo estatuto que, en la soledad individual, no habría podido ni producir ni siquiera comprender; en par­ticular, ésta que es fundamental: el juramento como libre límite de la libertad. Hemos visto, en efecto, que una praxis reducida a su translucidez individual de ninguna de las ma­neras puede comprometer a un porvenir indeterminado (es decir, un porvenir en el que todas las condiciones ele la praxis habrían cambiado) ; mi propia libertad se vuelve contra mí como Otra en tanto que es otra para los Otros. Así la moda­lidad ele la acción, su aspecto normativo escapa muchas veces a los no-agrupados, aunque la vivan ellos mismos en tanto que, en diferentes circunstancias, son miembros ele otro grupo. Lo que se llama fanatismo, ceguem, etc., es la fraternidad­terror en tanto que está vivida en otro grupo y en tanto que, como individuos, hacemos de ella un rasgo pasional en los individuos. Pero, por u!}a parte, el juramento no es el pro­ducto ele una hiperdialéctica, sino que representa un avatar de la relación interindividual ele reciprocidad; por otra parte, si es verdad que la modalidad puede escap;írsele desde el exterior al individuo no-agrupado, en el grupo, por el con­trario, está vivida a través de la mediación de la jJraxis indi­vidual; lo que quiere decir que el poder y el imperativo, lejos de pmducir esta pmxis y de calificarla, quedan asumidos e interiorizados por ella en tanto que la suscitan. Es la libre jJmxis la que, al desarrollarse concretamente y al adaptarse a las circunstancias, produce su propia inercia, sus propias 

203 



limitaciones, y sostiene en el Ser estas determinaciones; por lo 

dcnds, la praxis individual es inmediatamente recíproca, co­

mo hemos visto en el comienzo ele esta experiencia. Y esta re­

ciprocidad está en la báse de ese producto trabajado -ele la 

libertad interiorizanclo a la multiplicidad- que hemos llama­

do el juramento. El juramento es comprensión práctica ele la 

reciprocidad como medio ele constituir una inercia ele grupo, 

ele la misma manera que la praxis juramentada implica la 

comprensión común del objetivo ele grupo y del juramento. 

Según este punto ele vista, con la diferencia ele la modalidad 

(y habría que establecer clialécticamente las condiciones for­

males en las cuales el no-agrupado puede apreciarla en el 

miembro del grupo), siempre hay una reciprocidad posible 

entre el hombre del grupo y el individuo no-agrupado: al 

primero le puede resultar difícil explicarle al segundo las 

condiciones de la vida común (aunque esta dificultad apa­

rezca a posteriori; según el tipo ele guerra que haga, el com­

batiente tendrá o no tencld. h\.cilmente los medios ele hacer 

comprender el medio interior de su unidad al no-combatien­

te), pero siempre le es posible descubrirle su finalidad. O, si 

se prefiere, la comunicación es posible entre los hombres en 

la medida en que hay homogeneidad formal de estas tres com­

prensiones: la del grupo-objeto por el no-agrupado sujeto (con 

el sentido de sujeto de la acción individual que agrupa) , la 

del grupo-su jeto por el no-agrupado en tanto que objeto (es 

decir, por el proceso mismo que interioriza su objetividad) , 

la del grupo-praxis por cada uno ele sus miembros, en tanto 

que mediación de la función y de la objetivación. 

Pero esta homogeneidad de la praxis individual y ele la 

praxis común, lejos ele facilitar nuestra tarea, al principio 

nos agobia, hay en ello como una especie de aporía, como una 

impotencia de la dialéctica. Entonces, si el grupo como mul­

tiplicidad interiorizada es tan profundamente diferente del 

individuo orgánico, si, con otras palabras, nos negamos a 

tratarlo como organismo, salvo a título metafórico, ¿cómo 

puede, pues, ocurrir que produzca en común acciones cuya 

estructura fundamental no difiere de la de las acciones indi­

viduales? Diríase que hay un límite dado a prioTi. No un 

limite asumido como inercia juramentada, ni tampoco un 

límite experimentado y sufrido como la insuperable resistencia 

204 

ele tal o cual matert'al'cl el · -- · 

, • 1 a IIlei te con tal o cual empresa, stno 

mas bten algo así co1no u 11 al el 1 1. , . 
. . ' 10go e a e talccttca que repro-

duce su movtmtento or· · 1 1 · 
.ó . tgma • cua CJlllera que sea la constitu-

Cl n mterna del agente l l" ' . 

. b'l"cl el l que a rea Iza. Hay aqut una tnsupe-

Ia 11 a ce una nueva el 1 1 
. ' ase e e a que hay que dar cuenta. 

Pata hacerlo hay que exam· 1 1 ' 
. .' tnar e ese e mas cerca el proceso 

ele orgaruzaCión, no en tanto que constitución real ele un ser­

en-el-grupo fundado sobre el juramento, sino en tanto que 

reparto ele las tareas. 

, Se tiene l~ cost~mbre ele oponer -por ejemplo, en los )C­

~~od~s revoluc_wnanos- una tendencia centralizadora y aJto-

1 ~tan a que _v~ene de arriba, es decir, de los elementos ue 

e)ercen provis,wnalmente el poder, y una tendencia clemo2rá­

~;~: Y es\ontanea que nace en la base. La primera realizaría 

de fuer~ o •... en todo caso, a partir ele una inmanencia­

u:~sce~denci~ hp, la organización ele masas en grupos de ac­

f~~n JCr~rqll1zaclos; la segunda realizaría los grupos por una 

I re acCIÓn co~ún de l~ m_ultiplicidad sobre sí misma y, como 

tal, .repr~se~J.tana la autenttca auto-determinación democrática 

en , tnten~nd~d. La diferencia entre una y otra organización 

sena cualitativa y radical; se trataría ele dos realidades opues­

tas por naturaleza, de las cuales sólo la segunda constituiría 

verd~~~ramente el grupo como auto-creación común: ele esta 

op~sicwn funclamen~al resultaría que los objetivos, las ope­

racwne~,, los pensamientos de tipo verdaderamente común se 

produonan e? e! proceso autónomo de la clesmasificación de 

la masa por SI mtsma y ele su organización espontánea. 

Esta concepción tiene fundamentos políticos e ideológicos 

que no yodemos . discutir aquí. Y admitiremos que política­

~nente . tiene una ur~portancia capital que la organización esté 

~~puesta desde arnba o sea producida por la base. De la 

~~~51~~ _mane,r~, reconoceremos que las consecuencias sociales, 

0 gtcas, cucas (y, ante todo, materiales) ele un movimien­

to son tota~m.ente diferentes si este movimiento popular pro­

duce a sus Jefes como expresión provisional ele su praxis y los 

rea~sorbe superándolos por el desarrollo mismo de esta praxis 

0 SI, .P~r el contrario, un grupo se separa ele las masas s; 

espeoahza en el ejercicio del poder y modifica autor¡'t~ria­

me_nt~ las tareas en función de su propia concepción ele los 

ObJetivos populares. Desde luego que el régimen mismo es 

205 



------~-----------------..... 
diferente según los casos, como, por lo demás, las relaciones de reciprocidad entre los individuos. Pero lo que aquí nos im­porta, fuem de toda política, es indicar que el modo de reagru­pación y de organización no es fundamentalmente diferente según se trate de una centraliza_ci~n desde arriba o de una l_i­quidación espontánefi de la senahdad en el seno de la sene misma y de la organización común que le sigue. Esto es, ni se trata ni se puede tratar aquí de Blanqui, ni de Jaures, ni de Lenin, ni de Rosa Luxemburgo, ni de Stalin, ni de Trotzki. Y de la misma manera que a pésar de las diferencias prácticas y jurídicas que los separen, un crimen premedit~do o un ac_to de legítima defensa pueden hacer que entren en JU~go lo~ mismos músculos y realizarse por las mtsmas conductas mmedtaras (al descubrirse las diferencias en un nivel más elevado y cou el punto de vista de una praxis diferente -la de la investigación policíaca y del juicio, por ejemplo-), ~e la ;'llisma manera, el tipo de inteligibilidad f~rmal y de _raciOnalidad puede_ ser. el mismo para la organizaciÓn por arnba y para la orgamzaetón por la base. 

En efecto, hay que concebir que la manera en .que se habla de las transformaciones dialécticas de las masas siempre es me­tafórica. Cuando Trotzki insiste, por ejemplo, en la transfor­mación cualitativa (particularmente según el punto de vista del potencial revolucionario) que provocan las primeras re­uniones de los obreros y de los soldados, tiene totalmente razón. Y cuando otros, hoy, para mostrar el carácter revolucionario de los insurgentes húngaros, vuelven a tomar estas declaracio­nes y las completan, mostrando que la situación propiamente revolucionaria se define a la vez con circunstancias precisas y por la constitución de grupos de insurrectos que comprenden obreros, estudiantes y soldados, es posible que tengan razón históricamente, es decir, en un nivel en el que las determina­ciones concretas ya no guardan relación con nuestra investi­gación. Pero nos negamos a seguir a determinados historia­dores o a determinados marxistas (sean o no trotzkistas) cuando dan de estos encuentros "típicamente revolucionarios" una descripción propiamente "gestaltista", adelant?da ? retr~­sada, como si se operase espontáneamente una smtests orga­nica sobre la base de estos encuentros, fundada, claro está, sobre las relaciones cuantitativas de los tres grupos sociales 

206 

que están en presenc~a, per~ s~perando _la :elación de cantidad hacia una nueva dtferenctactón cu.alttatzva (ya que, como hemos visto, Engels, en nombre de la dialéctica del exterior, da permiso a todo marxista consecu~nte para que nos. des­cubra el devenir-cualidad de la canttdad). De hecho, SI los soldados y los obreros constituyen los primeros comités or­ganizadores de la insurrecci.ón (tanto com~ en 178~, en Pa:ís, en el encuentro de los habttantes del barno de Samt-Antome y de los guardias franceses, como en A!emania en _1918, o en Rusia en 1917), estas relaciones exce-szvamente unzversales tienen que ser especificadas en cada caso: ~10 es. fácil encontra_r y definir la universalidad en el proceso dtalécuco. Es la reali­dad concreta -como relación indiferente a sus términos- para la Ra!'"ón analítica, pero aparece -como veremos- como apa­riencia inmediata y abstracta, como primera hipocresía que hay que disolver ~n la experiencia di~léct~ca, o es el término concreto y escondtdo de toda la expenencta y ~omo e~ funda­mento totalizador aunque último de la progresiÓn raciOnal. Y si se considera a estos grupos -sin ningún prejuicio sobre la naturaleza de una organización "típicamente revolucionaria"­en tal situación histórica concreta, en 1917, en San Petersbur­go, o en 1918, en Berlín, pero no en ambas ciudades a la vez, veremos restablecerse la relación de reciprocidad concreta. Los soldados o los marinos (y cada caso se tiene que examinar aparte, Cronstad no es San Petersburgo, etc.) rep~ese_n~an prácticamente para los obreros, sobre la base de la sttuact~n del país y de la ciudad, en esas jornadas, y de las caract~ns­ticas particulares de la flota y del ejército, un testimot~io Irre­futable contra el gobierno y una defensa contra sus mtentos de romper la rebelión, una relación directa o ind~recta con otras clases (particularmente con la clase campesma en la medida en que los campesinos movilizados eran la mayor can­tidad, en la medida también en que estos movilizados ague­rridos y descontentos formaban una mediación entre los obre­ros, antiguos campesinos, y las provincias, de las cuales estos combatientes formaban, en suma, la fracción más avanzada), una prueba de la descomposición del régimen, un comienzo de universalización: estos otros explotados venían a ellos como representantes de todos los explotados. Pero sobre todo, "los soldados están con nosotros" toma para cada uno en cada uno 

207 



. . . ' xtrticular del hecho de que desde 1_905 (por una sigmftc:~cwn. l ' los soldados se habían convertidO, a su no irnos_ UlaS lejos) le la represión. Inversamente, para l .. nstrumentos e . d d el pesar, en m 1 • h do la disciplina Impuesta es ; el soldado que ha ¡ce a~a tan la única posibilidad de mte-. 1 . obreros reptesen f l . 1 cxtenor, os. . l' d ombate· éstos en e ecto, a a u -· · , le disop ma e e ' ' ' · ' ún gracwn Y e .
1
. aben que las insurrecoones, mas a versa de los mt ¡tares, : org·anización práctica. Estas 

l l clgas necesttan una , l 1 e¡ u e as Hl. , , . . l d exactamente lo inverso e e as . de reclprocu a son . 1 . relaoones roponen· se estab ecen poi . .. t lt"stas" que se nos p , á .. síntesiS ges a 1 ' . l "ón sobre la base t· ot,t · ·e to practtco en a aco •· un reconoclml n .d d lada que preside el en-. t y la heterogenet a e , del Juramen o. ' idad ·urada que sirve de garanua cuentro se vuelve _homogen~ P~r otra parte, sería absurdo 
a una het~roge~et~ad ~re~s~s grupos organizados: en todos negar el hn practK? e ue ase urar la defensa, mante­los casos hay un peligro, hba~ qtodo aggusto o a disgusto, hay . "1 ·a etc y so re ' ' l ner la vtgt ano,' . bl "d por los historiadores: a 
que volver a las v~rdades e~tad e~I a~curre que los rechace o . "ó ·e ehge orgamza mes. orgamzact n s ll pero no podría negarse que, que los vuelva a tori_Iar en ~ a, onserva en su función en vir­la mayor parte del ue~po, os e t" e a la función por la tud del juramento mismo. qw~ dsos tend la Revolución fran-. "d l . la Los lustona ores e , , l pastVl ac asumtc . . 1 que existe una categona e e l t blecido en partiCU ar . cesa lan es a de los cuales han podtdo enu-agitadores populares, algunos tre 1789 y 1794 en todas · que se encuentran en lUCrar y segmr,. y . tes a los que los "individuos co-las circunstanCias l~port~n . , s organizadore-s, y cuya , 1 ¡ ecoones ttenen por su ... munes e e as s . . l . ercia recíproca entre las JOr-función, conservada por. a m la dispersión cotidiana, una nadas" populares, manu_ene,l enl 'organización· se volverá al-. d menta pastva e e a ' . . . d especte e osa , de tensión. Estos agtta ores rededor de ellos en. l_os momentost sobre todo donde difiere 

Jefes· es en es o populares no son :. N dan órdenes; el grupo se su poder del de los dt~~ge~~~:· lo~ exalta y les comunica su reconstruye alrede~or !los ;us contraseñas. En suma, sólo poder, se da mecha~te e ulador cuya actividad reguladora se se trata de un _tercero reYa base tácita del juramento. Por eso ha vuelto funoón sobre ' 
1
·a para argumentar con-' b el poy·trse en su presenc , , sena a sur o a . ' . . ón popular. Pero sólo hay tra la democracia de la orgamzaCl 

208 

que señalar dos características esenciales. Por una parte, en efecto, esta democracia es fraternidad-terror, es decir, que su base es la violencia. Por esta razón, Guérin no tiene razón cuando la opone a la violencia del autoritarismo de arriba. En efecto, aunque las circunstancias puedan provocar contra­dicciones violentas entre la base y la cumbre, la violencia de la cumbre sólo se puede fundar en la de la base. Simple­mente -como veremos-, la violencia tiende a volverse pura, a medida. que se aleja de sus fuentes, y lo que desaparece es la fratermdad. Pero por otra parte -y es esto sobre todo lo que nos importa-, por la fuerza de inercia juramentada de la función, el organizador-agitador se mantiene durante un lapso más o menos largo, como la persona a través de la cual el grupo define su praxis, a través de quien se hace su propia organización. No entendamos con esto que el organizador, aquí, puede imponer tal o cual acción o prohibir tal otra: si tratase de dar órdenes, perdería en seguida su poder. Es medio y lo sabe; si actúa (algunos están comprados), es al margen y en silencio. Pero por el solo hecho de que las con­traseñas populares pasen por su boca, de que la reorganiza­ción se tenga que hacer a través de su praxis individual, de que sus exhortaciones o sus gestos designen el objetivo co­mún, nos vemos obligados a concluir que la praxis popular es por esencia susceptible de ser inventada, comprendida y orga­nizada por un individuo; lo que significa, con otras palabras, que el grupo no puede definir su acción común sino por la mediación de una designación individual. En la tensión de la inmanencia-transcendencia, el "conductor" procede a la reorganización del grupo como casi-objeto y reparte las fun­ciones casi objetivas en función del objetivo que al mismo tiempo define. Construye así en la casi-objetividad un dis­positivo práctico que se conservará como es por inercia asu­mida, de la misma manera que un sistema instrumental re­cibe una organización en el mundo inorgánico por la praxis individual y la sostiene con su pasividad. Claro está que las cosas no son tan simples: se lo interrumpe, :¡e lo previene, se inventa antes que él, algunos se organizan espontáneamente en unión con todos, otros le sugieren un arreglo, etc. Ya lo he dicho: en cierto sentido es mediación. Pero lo que es ca­
pital es que esta mediación sea necesaria en tanto que el 

209 

: 1 

¡ 



grupo mismo -y por esta mediación- no quede. de~init!va­
mente constituído con sus órganos de control, de d1stnbuoón, 
etc. y aun entonces, como ya sabemos, y cualquiera que sea 
el sistema de auto-administración (soviets, comités de insu­
rrección, etc.) , no se habrá hecho más que institucionalizar la 
mediación del individuo. Si se vota, por ejemplo, se votará 
por una moción contra otra, pm: un_a e~mi~~da contra ot~a, 
en una palabra, por una determmaoón md1v1dual y práct1ca 

del discurso. 
La diferencia entre el tercero regulador y el dirigente con­

siste en que uno no es jefe y el otro sí. Más adelante volve­
remos sobre el mando. Pero -salvo cuando se exasperan las 
contradicciones- no habría que creer que la tensión. "~rans­
cendencia-inmanencia" quede rota. De hecho, lo qu: _d1stmgue 
al jefe del agitador -fuera de la naturaleza coerot1va de su 
poder- es muchas veces la cantidad ele mediaciones que lo 
separan del grupo. Per~ ta~to_ en un cas~ co~o en el otro 
encontramos este extrano hm1te ele la d1aléct1ca: el grupo 
organizado obtiene resultados que ningún individuo P?clría 
alcanzar solo, aunque se decuplicase su fuerz~ y su habll_1dad; 
por lo demás, la organización como ser prácuco se constituye. 
como regla general, de una manera más compleja y meJor 
adaptada que cualquier organismo: para p_arecerse a la guar­
dia formada en cuadro habría que tener OJOS alreded~r de la 
cabeza y brazos en la espalda; para parecerse a una umdad ele 
combatientes que durante la noch~ queda guardada ~or los 
centinelas, habría que poder clorm1r y estar en vel~ slmu~tá­
neamente; así la organización no repmduce el orgamsmo, smo 
que quiere ser su mejora por la invención humana; toma como 
modelo a su unidad práctica (sin alcanzarle, como veremos), 
pero disuelve en ella la facticidad d~l ser . vivo. Pe~o estas 
transformaciones no lo arrancan ele la mflex1ble neces1clad de 
esta

1
• situada es decir -cualesquiera que sean los instrumen­

tos-, de ser' designada como un punto ele vi~ta práct!~.o y 
como un anclaje definido por el mundo que qu_Ier: ~od1hcar. 
y para alcanzar por fin estos _resultados supe~-md1v1~~ales es 
necesario que se haga cleterm1~ar_ ~or la mudad umflcaclora 
ele una praxis individual. El mcl1v1cluo no puede, ~ues~ a~­
canzar solo el objetivo común, pero 1? p~ede concebn, slgm­
ficarlo, y significar por él a la reorgamzaoón del grupo, como 

210 

h~r!a una c_orrección de su campo práctico individual. El in­
d1v1d~10 se mtegra en el grupo y el grupo encuentra su 1' ·. 
Pl·áct 1 . d' 'd Imite 1co en e 1n 1v1 uo. 

Se o~jetará sin ~uda -y es la verdad- que la mayor parte 
de ~os gmpos orgamzados entregan la planificación, la clistri­
?uc_ló_n de l~s tareas, el control y la administración, no a 
md1v1duos, smo a sub-grupos definidos. En estas comunidades 
to~o se v_uelve tarea común, y el individuo en tanto que tal 
pa1 ece disolverse en un sub-grupo restringido; las reciproci­
dades ya no exi~ten_ s_ino de sub-grupos con sub-grupos. Pero 
a~m cuando los m~hv1duos del sub-grupo organizador se hun­
diesen en el anon~mato, no sería menos cierto que este sub­
grup?: e~1 s~ _tJmxzs común, no supera al marco de una con­
cepczon_ zndzvzdu_al .. O, si se prefiere, ocurre que no se puede 
determmar a jJnon, es decir, a simple vista, si el plan adop­
tad? es la ?bra de uno solo o de varios, porque, para cons­
truirlo, vanos se han vuelto uno solo. 

~la~o está que las discusiones en el grupo· organizador 
son md1spensables y a veces violentas. Y el plan se organiza 
a través ele estas discusiones. En los grupos más complejos, 
desgarrados por ~uchas de clases, por oposiciones de intereses 
o_ ele puntos de v1sta, tomados ele nuevo a medias por la seria­
h~acl, se p1~eten~erá. sin duda que la pluralidad de los orga­
mzadores, s_1 estan bten elegidos, representan la diversidad de 
las tenclenc~as, cosa que un individuo no habría podido hacer. 
Pero acler~Ias ~e que la mayor parte del tiempo no est<Í reali­
zada la smtes1s, y que mociones "a dos barajas" reflejan en 
u~~ _u otra forn~a la imp~tencia de fondo que produce la 
dlVlSlÓn, estos gmpos medw deshechos o mal unidos no se 
presen:~a~1 aú~ e.n el nivel act~~l de nuestra experiencia. En 
u_na ohona tecmca, en un servicio ele organización administra­
tiva, etc., es no~·mal que _los individuos pertenezcan a la mis­
ma clase, al m1smo meclw, que tengan los mismos intereses, 
Y q~e. se les hay~ dado la misma instrucción técnica: sus 
opos1c10nes, por vwlentas que puedan ser, no resultan direc­
tamente de lo_s . conflict_os sociales, y sería caer en un más 
absurdo esceptiCismo ps1cologista atribuirlas a diferencias de 
caracte~es o d_e rivalidades disimuladas, aunque, naturalmente, 
estas di~erenoas y estas rivalidades encuentren la posibilidad 
de mamfestarse en las contradicciones que las oponen. Estas 

211 



contradicciones no son de hecho más que estructuras objeti­

vas del problema práctico que se tiene que resolver. En efecto, 

cuando los expertos buscan la solución de un problema como 

el de la circulación automotriz en una gran ciudad, se en­

cuenlran frente a incompatibilidades dadas y materiales cuyos 

orígenes son diversos: constante crecimiento de la cantidad de 

autom6viles, insuficiente cantidad de garages, estrechez relativa 

de la mayor parte de las arterias, necesidad de los propieta­

rios de autos de utilizar sus máquinas para sus desplazamien­

tos y de encontrar un lugar donde dejarlas, lo que en sí mismo 

es contradictorio, ya que los coches estacionados a lo largo de 

las calles restringen necesariamente la velocidad y el volumen 

de la circulación. La solución, de existir, evidentemente tiene 

c1ue superar y resolver todos estos conflictos materiales, tiene 

que producirse en el marco de la rareza, ya que el presupuesto 

de la ciudad (o del Estado) no permite que se efectúen gran­

des gastos. Si tiene que haber conflicto entre los miembros de 

un grupo, lo será, de hecho, porque cada uno trata de superar 

las contradicciones objetivas y, aun sin saberlo, sólo logra fa­

vorecer, en una falsa síntesis, a uno de los términos de la pro­

posición contradictoria. Tal solución no tiene en cuenta los 

intereses de la circulación; otra, al quitarle la posibilidad de 

estacionar el coche, hace que sea inútil y puede frenar la ex­

pansión de la industria del automóvil; otra, al volver a tomar 

el viejo proyecto de construir arterias más anchas, olvida 

simplemente la modicidad de los recursos con que se cuenta. 

Cada una de estas soluciones es individual: entiendo con esto 

no sólo que lo ha propuesto un individuo, sino también que 

lo determina y lo define en el grupo; si ha elegido ésta y no 

aquélla, desde luego no es imposible que sea debido a deter­

minadas presiones, o, si es ella la descubierta entre todas, es 

tal vez en la medida en que su proyecto fundamental destaca 

determinadas posibilidades y rechaza las demás. Pero estas 

"predisposiciones" prácticas se limitan aquí a definir una 

iluminación: la contradicción está en el objeto; se manifiesta 

por sí misma y estalla con tanta más virulencia en la síntesis 

hecha cuanto ésta no tenía en cuenta a un término en bene­

ficio del otro. Estalla, claro está, ante los otros expertos y par­

ticularmente ante tal persona que a su vez propone una sín­

tesis parcial, es decir, exjJre·sa a su pesar una contradicción 

212 

crey_endo superar las otras L . 
reahdad individual __ <f · a soluctón de cada uno es una 

d . l un racaso ob" t" . d" . 
me H a en que el error . Je tvo e m tvtdual- en la 
. d" . l se tiene que "b . 
In lVH uo: toma la part atn uu a los límites del 
· d" · < < < e por el tod p 
m IVtduales a su vez· co 1 ~- ero estos límites son 
r . l ' n o que qu d . 
tmttac o en relación con ot . d" . tero eCir que está aquí 

l . ros 1n tv1duo · 
en re aCión con el grupo 

0 1 
s ~eJor armados y no 

esta realidad individttal (coconl a. h_urnamdad. Sin embargo 

l · d" n e VIejo · J ' 
e m tviduo se caracteriza . l senttc o según el cual 
· · d < pm a parte de d 

nonza o) pone a la lt d l d' , na a que ha inte-
. ¡z e 1a a traves d . . 

una contrachcción obj"etiva y . 
1 

e un falso clzscurso 

fals , . < rnatena que ha p d . 
< a smtests en beneficio 1 , . · ro uczdo la 

deñando a otro· con ot e e un tennmo determinado y des-

objetiva de servÍr a det:r~~i~~~fbr~s, representa la posibilidad 

a otros (tal vez en las mismas o~ I~tereses aun desconociendo 

es una estructura del probl pe¡sonas) ; y esta posibilidad 

1"ealmente en la práctica d~d~ten t~nt~ que está ya esbozada 

tores, o de garajistas, o de a e errnma os gr_upos de conduc­

ellos, un término t~ata de r g ~tes del tráfico. A través de 

con el apoyo de su f< tqut ar al otro y de imponerse· 
. uerza común 1 · • 

permitiría durante al ún ti .' a autondad municipal 

lución de "mantener! q, p ernpo m tentar la pretendida so-

l ' e . ero corno la o t d. "ó 
tenc na con un tér . . e n Ta ICCI n se rnan-

. ' rntno aventajado , 
más vwlenta con ot f , reaparecena de manera 

ra orma encontr' d 
vez entero. Así, lo que tal o' cual . ~n. ose el problema otra 

es la contradicción tal ~nd!vtduo torna a su cargo 

inerte: es en ese carn y com~ extste en el campo prdctico-

la cantidad de autorn~~Íl:sn ~·e~~o, donde :1 crecimiento de 

choca con la no-elastt"c· l l l( l ameno estnctarnente serial) 
· · < H ac e e as estr t b 

Cias morgánicas y seriales); esta e uc _ur~s ur anas (iner-

en estructura de un probl y , _ontradtcctón, al convertirse 
· 1. 1 

erna tecntco se s 1 d 1 . 
sena H ad: está en el cent d l , a e e rnedw de la 

- . ro e campo á · p 
anachr que el experto , t"l _ P: _cttco. ero hay que 
1 "ó es u 1 , como zndzvzd 
uc~ n se vuelve su interés ide ló . uo, porque su so-

defiende como se defe d ' 'o _gtco, su-ser-fuera-de-sí que 

A 
· n ena a SI m1srno 

sí los conflictos de las sol . y porque es él mismo 
. . UCiones entre 11 . · 

contrachcCiones como 0 fl" e as reactuahzan las 
e n Icto penn ¡' 

zas materiales. En efecto cad l _anente uera de las fuer-

tento velado de que un 'térrn; so dUCI~n no es más que el in­

la violencia interindividual defo ~{?me a ?tro. En realidad, 
con teto es mconcebible fuera 

213 

1! 
1 

1. 
1. 

1 i 
11 

! il 
1;: 
1 1 
¡ 1 
! ; ' 

1 
: 1} 

.' 1 

,l ¡ 



del grupo organizado. En el medio del juramento es necesario 

que los Otros se vuelvan los mismos; o si no la alteridad cal­

culada de las funciones se cambia en alteridad sufrida. Así, 

sobre todo con la perspectiva práctica de un remedio que se 

tiene que encontrar; el conflicto de dos individuos (antago­

nismo recíproco) se produce como teniendo que terminarse 

necesariamente con la liquidación de uno en beneficio del otro 

o de los dos en beneficio de un tercero o de su reabsorción 

por el grupo. No se trata, en esos tranquilos expertos, de li­

quidación física o de lavaje de cerebro; sin embargo, si no 

está en peligro su vida individual, su ser social puede quedar 

perfectamente aniquilado (ya sea como solución particular, 

ya, de manera menos determinada, como su credito ante los 

otros: una y otra definen para ellos al ser-fuera-de-sí-en-el­

grupo. Y este ser-fuera-de-sí no se tiene que confundir con la 

relación constitutiva del individuo común; en efecto, el cré­

dito es la especificación del poder en tanto que esta especi­

ficación se produce como resultado común en la interioridad 

del grupo y en unión funcional con el ejercicio concreto de 

este poder) . La mediación del individuo era necesaria para 

transportar la contradicción objetiva al interior del grupo; 

pero el ser-común-en-el-grupo era necesario para restituir su 

virulencia a la contradicción a través del conflicto de las per­

sonas. Desde luego que cada uno conoce desde hace tiempo 

todos los datos del problema, y que, en la presente sesión, las 

primeras relaciones han enumerado una vez más las dificul­

tades, aporías, conflictos objetivos, etc. Pero estas oposiciones 

no se pueden manifestar en su verdad en tanto que son el 

objeto de una simple enumeración o de una descripción es­

trictamente verbal (pongo en esta rúbrica a diagramas, esta­

dísticas, etc.) . Es que el sub-grupo organizador está en rela­

ción de inmanencia-transcendencia con el grupo que le rodea: 

una casi-separación (casi-negación) condiciona en la inercia 

las relaciones de aquél con éste (en seguida hablaremos de 

ello) en tanto que las contradicciones vividas del segundo (en 

las relaciones de sus miembros en tanto que tienen que seguir 

siendo los mismos y pueden ser desunidos por el objeto) no 

pueden ser reinteriorizaclas por el primero y vividas en un 

nivel ele abstracción y de especialización que es precisamente 

el del sub-grupo. Así cada experto, si tiene un auto, puede 

214 

se~1tir por sí mismo las ~ontradicciones de que sufre cada 

miembro ele este grupo-senado (ya veremos el sentido de esta 

palabra, cuando hablemos de lo concreto) que es la población 

de Pans (en tanto que algunos de sus miembros poseen 

autos). Pero en este nivel sufre y sale adelante de una manera 

p~rticular y que no puede ser generalizada. Esto es, sus pro­

pias de_sventuras determinan su reacción de parisiense, pero si­

guen siendo prácticamente ineficaces en cuanto a su actitud 

de ~xperto . (de indiviclu~ definido por su poder), o pueden 

servu ele eJemplo y de llustración a sus discursos. Pero su 

punto de vista práctico se forma en la comunidad de expertos 

(o en la soledad, pero en tanto que esta soledad sólo es una 

m~nera entr: tantas ele ser-en-el-sub-grupo; por ejemplo, tra­

bap en su mforme, en su despacho). Así, los accidentes ele 

autos, las calles intransitables, los· embotellamientos, etc., se 

reproducen con toda su violencia en el seno del sub-grupo es­

pecializado cuando los individuos toman de nuevo los con­

flictos ele intereses materiales con la forma de conflictos de 

intereses ideológicos. El sub-grupo, como mediación de una 

n~ciprociclad antagónica, regula la tensión y define la urgen­

Cia. de la superación. Gracias a los individuos que están en 

pehgro en s~1 ser-en-el-~rupo, _grac_ias al sub-grupo que hace 

que su confhcto sea posible e mevltable, el problema objetivo 

desarrolla (o puede desarrollar) todas sus contradicciones en 

el nivel mismo en que la solución tendría que poder inven­

tarse. (_en efecto, nada prueba que haya una en las presentes 

cond!cwnes)_. Además, e~tos conflictos interinclivicluales pue­

den. COl~v:rtirse en confhctos comunes, en la medida en que 

los mcliVIcluos que presentan una solución se vuelven para 

otros los terceros reguladores ele una acción organizadora que 

éstos presentían sin verla ele una manera totalmente clara. 

Sin embargo, ¿para qué sirve esta virulencia? Para plan­

~~ar la cu~stión en. todas sus formas y con toda su comple­

Jidad, o, SI se prefiere, para realizar el devenir-cuestión del 

sub-grupo. La tensión máxima se realizará cuando él se trans­

forme en su nivel y según sus funciones en la ci1·culación 

jJ~1·i~iense. Ahora bien, esta frondosa complejidad de contra­

dic~wne~ n? se puede mantener en tanto que tal: es un medio 

d~ .m.tenonza~ el_ ~roblema, pero, en tanto que se mantienen 

divididos, los mdividuos comunes se paralizan; el momento de 

215 



la contradicción interiorizada, en tanto que t;ansform_a a 
los mismos en otros, tiene que ser superado haCia la umdad 
sintética. Cuanto m<ís integrado est<Í el sub-grupo, más siente 
esta contradicción profunda del mismo y del otro a través de 
todos sus miembros, y más tentación tendrá de dar una solu­
ción por el terror, es decir, exigiendo la unión con una de las 
tesis que están en presencia .. En este. caso nos importa poco 
que haya o que no haya habido votaCión; lo que cuenta es la 
liquidación de la minoría en tanto que tal. Y, sobre todo, i_n­
teresa saber a qué tesis se une; si, como ocurre con frecuenCia, 
se trata de una tesis sostenida ya, de una, ele las que se acaban 
ele exponer, nos limitaremos por negativa, a sufrir la ley de 
la alteridad, a aventajar violentamente uno o varios términos 
de las contradicciones objetivas en perjuicio de los demás. No 
ha habido pensamiento, en el sentido de "práctica organiza­
dora" que defina a una solución mejor (sino definitivamente 
buena) por superación sintética de las contradicciones. Se de­
finirá, pues, el comportamiento común (poder de definir a 
uno reorganización) como continuación en común de una pro­
posición individual (hecha por un individuo común). Si hay 
pensamiento, por el contrario, es ~ecir, si se _rropone ~na so­
lución, provisional o no, pero me¡or, se mamfestará eVtdente­
mente como praxis reguladora y por el tercero regulador (poco 
importa aquí que haya uno o varios terceros, que la solución 
sea "encontrada" por varios a la vez; lo esencial es que cada 
uno, en tanto que es individuo común mediado por la prác­
tica orgánica, la produce como libre movimiento dialéct_ico 
de su pensamiento) . En efecto, se trata de una superaciÓn 
dialéctica por un proyecto práctico: lo que supone, pues, una 
aprehensión sintética de todas las contradicciones, esto es, la 
reunificación viva del grupo por el tercero, tomando a las 
disensiones como herramienta de la reunificación. En este mo­
mento, el sub-grupo no es sino la unidad sintética de sus 
propias divisiones; es decir, que realiza con sus disensiones las 
contradicciones objetivas que van de la situación al grupo en­
tero. Y, con el invento de una solución, el individuo se pro­
pone como tercero regulador, es decir, que manifiesta su solu­
ción como apertura de un posible porvenir y de un campo de 
acción condicionado por un nuevo objetivo (a breve plazo, 
el objetivo fundamental se mantiene sin cambio) . Y esta 

216 

solución se presenta al mismo tiempo como superación obje­
tiva de las contradicciones objetivas y como reorganización 
posible del sub-grupo mismo en interioridad; con la adopción 
de la solución, en efecto, las oposiciones de fracciones (empleo 
el término en el sentido más general) se organizan en estruc­
turas de reciprocidad positiva; en el seno de la nueva unidad, 
los términos contradictorios se conservan como elementos in­
disolubles del nuevo arreglo y su contradicción mediada se 
transforma en heterogeneidad asumida. Es totalmente indife­
rente que la solución se produzca en el curso de las reunio­
nes del sub-grupo o por un trabajo solitario, ya que la sole­
dad, como acabamos de verlo, es una determinada relación 
funcional del individuo con el sub-grupo del que es miembro. 
Lo que por el contrario es importante, es que el desarrollo 
práctico de las contradicciones puede tener lugar a través del 
tercero regulador, en tanto que estas contradicciones se reali­
zan en la unidad del sub-grupo desgarrado, las aprehende en 
él y fuera de él en el campo común y en tanto que es indi­
viduo común (exactamente como el jugador de fútbol apre­
hende a la organización movediza del campo práctico en tanto 
que lo condiciona, lo transforma y se realiza también por él) ; 
y como estas mismas contradicciones interiores son la interio­
rización de contradicciones objetivas, las aprehende en la in­
disoluble unidad de la praxis como problema de organización 
objetiva del grupo entero en tanto que la solución de este 
problema debe operar la reorganización del sub-grupo orga­
nizador. Dicho de otra manera, aprehende a la vez la solución 
como teniendo que ser alcanzada por la reorganización del 
sub-grupo y la reorganización del sub-grupo como teniendo 
que ser efectuada sobre la base de una solución positiva. En 
cuanto a la concepción práctica, está pensada; lo que significa 
exactamente que es superación práctica de las relaciones del 
grupo con el mundo y con él mismo y de las relaciones del 
sub-grupo con él mismo y con el grupo, en tanto que estas 
relaciones son la osamenta inerte y juramentada de la comu­
nidad, o, si se prefiere, en tanto que son susceptibles de ser 
aprehendidas como inerte exterioridad de la interioridad. Su 
pensamiento encuentra su fundamento en estas relaciones, 
aunque tenga que modificar algunas en nombre del conjunto; 
está estructurada por ellas, y las conserva sintetizándolas con 

217 

,/ 



un proyecto que las supera y las utiliza. Al mismo tiempo, las 
encuentra ante ella en la casi-objetividad como materia inerte 
de una matemática ordinal. Así, son comunes la estructura y 
los instrumentos del pensamiento, pero el pensamiento como 
praxis es mediación del organismo práctico y de la libre dia­
léctica constituyente entre estas relaciones inertes y la objeti-. 
vación final. El invento es la relación sintética e individual 
entre las estructuras' recogidas en síntesis vivas y las relacio­
nes estructurales arregladas en función de esta síntesis, en un 
campo práctico desgarrado por exigencias contradictorias. Co­
mo el invento se produce como jJmxis reguladora del tercero 
y como la comprensión es este invento mismo en tanto que se 
produce en el otro tercero como praxis regulada, el acto, como 
unidad de la reorganización del sub-grupo y de la nueva or­
ganización del grupo, se produce en todas partes como el mis­
mo, aquí, ahora. Es el punto capital: tocamos aquí a la estruc­
tura esencial de las comunidades que el idealismo epistemoló­
gico ha llamado acuerdo de los espíritus entre s{. No hay es­
píritus. Como tampoco hay almas. Eso es cosa sabida. Pero 
también es aberrante la palabra "acuerdo". En efecto, un 
acuerdo supone que· individuos o grupos diferentes, prove­
nientes de diferentes horizontes y caracterizados por rasgos 
y costumbres de orden diferente, realicen en la reciprocidad 
un acuerdo contractual sobre un mínimo. Poco importa que 
el optimismo idealista muestre después que este mínimo se 
verá aumentado con otro mínimo, éste con otro, y que final­
mente el acuerdo se extenderá al conjunto de los conocimien­
tos o de las actividades humanas: eso es filosofía de la !-listo­
ría. Lo que en cada caso se mantiene es que -inclusive si es 
sobre la base de acuerdos anteriores- el nuevo acuerdo sigue 
siendo el mínimo para la situación dada. La ciencia (volvere­
mos sobre ello) realiza, en tal momento de la historia, el 
acuerdo de individuos que no tienen ni la misma edad, ni el 
mismo sexo, ni la misma condición social, ni los mismos inte­
reses, ni la misma lengua, ni la misma nación, etc. Y estos 
individuos se entienden, por ejemplo, en cuanto a la teoría 
de Fresnel, o en cuanto a la teoría de la termodinámica y sus 
demostraciones. Al mismo tiempo, el objeto del acuerdo se 
vuelve exterior a cada uno: un físico comunista y un físico 
anticomunista llegan a un acuerdo en cuanto a los resultados 

218 

de una experiencia física y su inteiJJretación, sin qu_e su so­
cialidad o su individualidad orgámca queden cambiadas en 
alguna forma. Y en cierta manera eso es lo que parece qt~e 
ocurre; pero es que se t:ata de una es~ructura mas comple~a 
que las que ahora estudiamos; en reahda~ ~e trata de la Ie­
surrección de la unidad a través de la senahdad y de la cre~­
ción de grupos en el medio serial sin disolución de la alten­
dad. De hecho, esta unidad inducida es el producto degradado 
de grupos restringidos y activos cuya a:ti~idad, como vere~os, 
se refracta en la serialidad. La contradiCCIÓn de la concepoón 
idealista consiste en que da a la verdad el poder d~ ser la 
misma en Otro en tanto que Otro. Y no podría de_orse. que 
el acuerdo científico de otros dos sea de hecho la reoproodad 
humana fundamental (y que, en consecuencia, la al~eridad con 
su forma social, política, etc., no es sino _u?a mo~lal~dad secun­
daria que acabará por disolverse) sin deCI~Ir a j~non sobre toda 
la Historia y, por ejemplo, sin rechazar mmed~atam~nte la lu­
cha de clases y la explotación. Porque el acuerdo mtelec~ual 
de un patrono y de uno de sus obreros sobre una verdad Cien­
tífica es constantemente posible (basta con que uno Y otro 
quieran y puedan instruirse, cosa que d,epe_nde sobre ~oda de 
las circunstancias). Pero si el soldador electnco y el pati?n~ ~e 
los astilleros están convencidos de la verdad del pnnopiO 
de Arquímedes, esta convicción del uno y del otro ~s en cad~ 
uno otra convicción, porque se produce en una sooeda~ des­
garrada y, si lo puedo decir, en los dos exti:em~s de m~ sistema 
de explotación. Aquí, el acuerdo sobre la oeno~ no tzene ntn­
guna importancia (no tiene más que el acuerdo Igualmente a~­
téntico sobre el tiempo que hace o sobre la temperat:u·a) ; di­
gamos inclusive que no tiene realidad concreta, preosa_mente 
porque los dos individuos son tal~s que la confrontaciÓn de 
sus conocimientos es una eventualidad poco probable, y acle­
más inútil. De hecho, hay dos individuos cuyas relaciones con­
cretas están regidas por el modo y las n:laciones d~ produc­
ción, y que, cada uno por cuenta propia en mediO dr: un 
grupo homogéneo, reproduce el movimiento de pensmmento 
de tal o cual demostración rigurosa. En una palabra, cuando 
los individuos y los grupos son fundamentalmente otros (y, 
con más razón, opuestos) "el acuerdo ele los espíri_tus" como 
virtualidad permanente ele reciprocidad se mantiene como 

219 



·¡ ·¡· 1 d abstracta y perfectamen.te inesencial; después una pos1 JI 1( a . , . . . , . , 
d t d los artilleros de dos e1erotos enemigos estan de act.er-e o o, 

1
, . do en todos los aspectos de la ba 1st1ca. 

Por el contrario, en los grupos organizadores y heur!sti-
(y C

·ntre estos últimos hay que contar a los grupos acuvos cos .. ' 1 de sabios que trabajan juntos concretamente) , la apancwn ce 
la solución compromete a cada uno m<ls totalmente y más c~n· 
cretamente que un "acuerdo". El acuerdo, en efecto, realiza 
sobre este punto la unidad exterior de los Otros en tan~o 
que Otros, y a causa de eso mismo _e~pl~ta en pulverulenoa 
de identidades: todos los Otros son Identicos sobre este punto 
particular. La solución, cuando se produce como comporta­
miento práctico del tercero regulador (por9.ue ant~ _todo es eso: determinación del discurso, demostracwnes grahcas~ re­
producción de expe~iencia, etc.) y que se reproduce al m_zsmo 
tiempo por' la praxzs ele cada tercero, e~ por el contr~n? la 
temporalización ele cada uno como el m~smo en la ubicmclad 
ele un aquí. Hay que entender con lo cl1cho que la compren­
sión es creación (y en esos sabios, en esos expertos, ocurre. que 
a las primeras palabras se ílumina el campo de los posibles, 
que el porvenir se descubre ya mucho más cla~amente de 
lo que la acción ref?Uladora ~a tratado ele cletermmar) ; pero 
también, que esta libre creaciÓn no se hace en Otro en ta~to 
que tal, sino en un individuo común que, alterado un ms­
tante (por desgarramientos contradictorios) , se reconstituye 
el mismo por su operación práctica en tanto que est_a ?Rera­
ción es una sola y la misma para toda esta. m_ult1pl~odacl 
interiorizacla. Con otras palabras, hay dos clescnpcwnes macle­
cuadas del hecho considerado (exposición de una solución 
por un tercero a sus iguales) : la prime;a e~ implícitament~ 
organicista; se supone que hay un acto smtético (la ~onclucta 
demostrativa del inventor) y que este solo acto se realiza ~omo unidad de integración a través de los que escuchan; esta mter­
pretación equivale a hundir a los indi~icl~os -.:salvo a u,no­
en la indistinta inesencialiclacl y a constitmr al mventor como 
hiperconciencia totalizadora; se funda sobre las sí.ntesis super­
ficiales ele la percepción que nos revelan el conJunto ele los 
auditores como el fondo sobre el cual se destaca el orador. La 
segunda interpretación se refiere por el contrario a la racion~­
liclacl analítica: suprime al grupo, lo reemplaza por su multi-

220 

pliciclad de exterioridad y resuelve el hecho de comprenswn 
en una can~~dad definida de procesos idénticos que se pro­
ducen en diferentes organismos. En ese momento, la demos­
tración del inventor es un proceso cada uno de cuyos términos 
está ordenado por el precedente y sirve de inductor a las re­
laciones idénticas de las unidades exteriores (auditores, espec­
~adores) . L_a verdad concreta es mucho más simple que esas dos InterpretaciOnes erróneas entre las cuales oscilamos sin cesar: 
el proceso ele la _invención propiamente dicha -aunque prece­
da en un solo mstante al de la exposición- pertenece aún 
al proceso de desgarramiento común: en efecto, por la fuerza 
ele las cosas es ante todo la aparición de una solución entre 
otras soluciones; y, en realidad, cada una de las falsas solu­
ciones contradictorias ha sido vivida como reorganización to· 
talizadora y se ha realizado como nueva contradicción interna, 
dividiendo al grupo y significando a su autor en su individua­
lidad. Es la prueba de que la solución verdaderamente sinté­
tica se realiza como reestructuración del grupo. Y esta prueba 
puede ser la experiencia o el cálculo -como trabajos efectua­
dos en la soledad-, pero también puede ser, en otras circuns­
tancias, la exposición misma. En todo caso, la contra-prueba 
solitaria resulta insuficiente a pesar de su rigor: la verdad es 
a la vez el desciframiento práctico y controlado de la objeti­
vidad y una determinación en interioridad de la socialidad 1. 
A partir ele aquí, la operación ya no le pertenece al tercero 
regulador, ele la misma manera que la toma de la Bastilla no 
es la obra del primero que gritó: "¡Vamos, a la Bastilla!" Se 
hace por cada uno con un triple aspecto: encadenamiento 
práctico ele evidencias abstractas (es decir, ele relaciones inertes 
y necesarias cuya necesidad se le aparece en toda su evidencia, 
en tanto que la cpmprende a través ele las mismas relaciones 
unidas en la estructura viva) ; liquidación por la modificación 
totalitaria ele su separatismo ideológico; realización del campo 
práctico común por él, alrededor ele él y por todos en una 
operación nueva y rigurosa. Esta liquidación constructiva se 
hace a través ele los tres ek-stasis temporales: pasado y futuro 

1 Nada nos dice que estas dos operaciones estén dadas conjunta· ment_e. ni que se sigan rápidamente. Pero simplemente, la primera fija condtcwnes abstractas para una integración que es la única en poder darle su sentido concreto. 

221 

:1 ¡! 
1 i 
:1 
í i 

1 
1 

ti 

11 

'¡ 

: i 



se determinan recíprocamente y el presente práctico, ya ilumi­
nado por una comprensión global (es decir, por el porvenir ya 
prefigurado como significa.ció_n), se produce como determin~­
ción regresiva de las mediaciOnes que unen a este porvemr 
con el pasado. A partir de ahí, se puede decir que la operación 
tiene lugar en todas. partes, que la e:ci?osi~ión tiene s~bre la 
comprensión el único y abstracto pnvllegw de la acoón re­
guladora sobre las acciones reguladas, que. esta. operació? 
-exposición y comprensión- es una pmxzs zndzvzdual de li­
quidación de las contradicciones J?r~cti~a~ sobre la base de 
estructuras comunes; que esta praxzs mdividual no puede pro­
ducirse en ningún caso con la forma de procesos idénticos en 
cada uno de los terceros que supone, de hecho, dos recipro­
cidades mediadas: la de cada comprensión con la exposición 
por intermedio de la totalización en curso (es decir, de la 
modificación como ubicuidad) y la de cada uno con cada uno 
y con todos por el medio de la re~ulac_ión del ter~ero _(inven­
ción expuesta) . Pero estos lazos smté.ucos de reciproodad s_e 
encuentran reducidos aquí a su más simple expresión: la reCI­
procidad designa a la comprensión del otro como la misma 
que la mía en tanto que _la mía es la misma. que _la _su y~; Este 
lazo abstracto equivale simplemente a la remtenonzaoon de 
la multiplicidad y a su subordinación rigurosa a las diferentes 
formas de unidad sintética. De hecho -ya hemos desarrollado 
esta estructura más arriba-, no hay ni una comprensión, ni 
diez, ni t1·einta: esta comprensión, que es la misma en todas 
partes, no tiene ninguna determinación numérica. No es ni la 
exposición del tercero como realizando al grupo con la forma 
de totalidad-unidad, ni la pluralidad numérica de los actos. 
No es ni la acción sintética de un hiperorganismo ni la acción 
singular y localizada de .tal organ~smo. ,práctic?: es la. acción 
del organismo práctico sm determmacwn de smgulandad en 
tanto que lleva a cabo la mediación en_tre. la función y ~a 
objetivación, y que se produce como ubzcwdad e~ el mediO 
organizado. Mi comprensión sólo es mía en la medida en que 
es la de mi vecino: y la multiplicidad de identidades desapa­
rece en tanto que cada comprensión implica todas las otras y 
las realiza; la ubicuidad es la reciprocidad de unidad exclu­
yendo con un mismo movimiento lo múltiple y lo idéntico. 
El discurso nos da perfectamente esta doble negación con la 

222 

primera persona del plural que manifiesta la interiorización 
de lo múltiple: en el nosotros, en efecto, lo múltiple no está 
suprimido, sino descalificado, se mantiene a título de ubicui­
dad. Y desde luego que se puede decir: "Nosotros somos dos", 
como se dice: "Ellos son dos"; pero en el segundo caso la 
enumeración es real, expresa la conmutatividad (cada uno 
puede ser la segunda unidad) , mientras que, en el primero, 
esta conmutatividad es el contenido no explícito de la reci­
procidad. 

Antes de ser organización objetiva, el invento de la so­
lución es, pues, un momento individual que encuentra en 
todas partes su aquí determinándose recíprocamente por su 
presencia recíproca en todos los aquí. Naturalmente, se trata 
en este caso de una interpretación abstracta; en cuanto la se­
rialidad se introduce en el grupo, por poco que sea, la 
multiplicidad tiende a aparecer de nuevo. Pero hay interme­
diarios entre el no-múltiple o ubicuidad y la multiplicidad 
numérica, y ésta no existe verdaderamente en tanto que tal 
salvo cuando el grupo está muerto del todo; en este caso no 
habrá ni siquiera más invento comprensivo, o, si tiene lugar, 
no tendrá el poder de romper la inercia serial. Pero lo que nos 
importa sobre todo es que el momento de la síntesis es el de la 
operación individual. Lejos está un objetivo universal de 
realizar el acuerdo de los espíritus conservando su diversidad; 
la operación individual no realiza nada, pero cada uno se 
realiza el mismo al realizarla. En ese sentido la verdad, en 
tanto que socialidad y en un grupo integrado, es en su sentido 
original la liquidación de toda alteridad; realiza la integración 
por la mediación del tercero regulador. Pero resulta de ello 
una indistinción absoluta entre la verdad como operación 
individual y la verdad como operación común. Esta indife­
renciación por ubicuidad de uno y de todos se manifiesta 
por el hecho de que la ciencia puede dar a una ley, a un 
principio, el nombre de su inventor, Ohm, Joule, Carnot, etc., 
o puede dejar que la operación constructiva se desarrolle en 
el anonimato. La operación común no sólo puede superar .en 
su estructura práctica a la operación individual, sino que ade­
más, como veremos, esta operación individual se presenta en 
el grupo como un ideal práctico que no puede alcanzar nunca 
del todo. 

223 



Pero tenemos que volver otra vez más al sub-g~·upo de 
organización: supongamos que su proble~a ha reCibidO la 
solución esquemática. Se ha expuesto un mvento a grandes 
rasgos, hay que pasar a los perfecc~ona_mientos de detalle, a 
las modalidades concretas de su aplicaciÓn, etc. Se encuentra 
en este nivel una heterogeneidad de libertad: ésta se fun­
da, en efecto, en la adopción común del esquema regulador del 
invento. Éste ha tomado un nuevo carácter: es estructura co­
mún. Por una parte, en efecto, es una inercia comprendida y 
jumda; nos atenem.os. ~ él, no tenemos que preocuparno~ por 
ponerlo en tela de JlllCIO. E~tá en cada.tmo_e~ter? y el mzs171;o, 
como base común, y no reside en nadie, m siquiera en su m­
ventor, como sede privilegiada. Por otra parte, como esquema 
organizador (es decir, como esquema que di~ige a 1~ ~ueva 
organización del grupo por el sub-grupo), defme los hm1tes y 
los poderes de la praxis organizadora: p~ecisamente porque 
están integrados, porque cada uno es el mismo y fundamenta 
sus operaciones en el mismo esquema director, resulta posible 
que cualquier individuo cree su heterogeneidad propia por 
una proposición de detalle que suponga y contenga en ella 
como su osamenta a las relaciones inertes del esquema director. 
Llevado al límite, cada uno se hace heterogéneo por su libre 
invento enriquecedor y, al mismo tiempo, constituye a éste 
en el objeto como momento que se tiene que superar de la 
objetivación totalizadora. La operación progresiva que . con­
siste en adaptar el equema a lo concreto, se desarrolla, pues, 
con el control del esquema y a través de los momentos hete­
rogéneos cuyo precedente conserva y supera cada uno. En este 
nivel (por lo menos en teoría, es decir, en el grado de pureza 
abstracta en que estamos situados) , las contradicciones no po­
nen en juego al grupo mismo, se temporalizan y se sobre­
ponen con el fundamento de una unidad prospectiva del por­
venir, de la praxis común y del grupo mismo. Pero, con el 
punto de vista de la inteligibilidad, hay que reconocer que 
este desarrollo armonioso de la heterogeneidad con fondo de 
unidad nos remite una vez más a la unidad práctica del orga­
nismo. Cada proposición inventada, contradicha, superada con 
su contradicción y conservada -aunque el proceso entero sea 
el producto de diferentes operaciones, efectuadas por diferen­
tes individuos- podría ser, a priori, una posición superada y 

224 

~o~serv~da en_ la li~re praxis dialéctica del organismo. La 
umca diferenCia consiste en que la dialéctica constituida des­
cansa sobre un momento no dialéctico: el de la inercia asu­
mida. Ésta, en efecto, permite la praxis común en tanto que 
prescribe a la dialéctica constituyente límites insuperables. Y 
claro está, existe en el organismo práctico una estructura de 
inercia -es lo que le permite ser el instrumento de toda 
instrumentalidad-, pero nada tiene en común con la inercia 
de la libertad. En realidad, la libre superación org:í.nica 
siempre es superación de condiciones materiales; pero los lí­
mites de la acción están prescritos por el conjunto de las 
circunstancias históricas, no por una inercia juramentada que 
produciría la praxis misma. 

. Esta negación inerte representa sin embargo la condición 
szne qua non de la acción común: por ella existe el individuo 
común como poder, función, estructura; y la praxis dialéctica 
c?mo mediación_ entre el individuo común y el objeto que se 
tiene que trabajar es a su vez diferente de la libre praxis 
solitaria de un organismo, en la medida en que supera, con­
serva, actualiza a la inercia, al poder, a la función, esto es, 
al individuo común. Hay una relación sintética y constitutiva 
que, en el grupo mismo, es la definición de cada individuo 
(en relación con uno y con todos); y el individuo común, al 
actualizarse por la praxis individual, se produce en un campo 
de fuerzas de una violencia inaudita, que lo forman y lo de­
forman y lo ponen en juego en todas pa1·tes. En este sentido, 
el individuo concreto, en el grupo, es radicalmente otro dis­
tinto del individuo orgánico y del individuo común. A pri­
mera vista, no deja de ser paradójico que el grupo en acción 
":aiga" en su jJraxis común al nivel de la praxis individual, 
si no en cuanto a la potencia y a la eficacia de su acción, por 
lo menos en cuanto a su estructura formal. Pero si se reflexio­
na y se ve que el grupo es una "antifisis", es decir, una em­
presa, un trabajo sistemático sobre las relaciones fundamen­
tales que_ unen a los hombres, y que el esquema director de 
ese trabaJo sólo podía ser el movimiento dialéctico que lo pro­
ducía, entonces esta paradoja tiene que desaparecer. Con otras 
palabras, el fin práctico no es el grupo, sino el objetivo co­
mún; el grupo se organiza para alcanzar en común el objetivo, 
pero la organización lo constituye dialécticamente como am-

225 



pliador de la praxis dialéct~ca. A decir ver~ad, no sólo c~mo 
organismo muy poderoso, sm? c~mo orgamsmo que s~p:I.me 
las contingenoas de su co?st~tuo~n por. una atenta di~ISIÓn 
del trab~jo y una diferenciaCIÓn ~Is~emática. de _las funcwn~s. 
Ahora bien estas nuevas caractensticas no Impiden que esté 
situado, y ~or consiguiente que las. transformacioi~es ~xterio­
res hagan aparecer· a la contingenCia en s~. ~rgamz~oón (es 
decir, los límites contingentes de su prev1Slon). ~I que el 
esquema de la acción tenga que mantenerse el mismo pa~a 
el grupo como producto del trabajo humano y para el tra~aJO 
que lo ha producido, considerando que el !Srul?o como ObJeto 
de trabajo tiene que sostener _sus d~term.maci?nes, co~o _la 
cosa trabajada, por una detennmada mero a. NI q~e la UIU~a 
unidad que se pueda dar en el grul?o -ya que el luper?rgams­
mo es un sueño del idealismo- osole entre la falsa umdad de 
la materia trabajada (moneda acuñada) y la unidad sintética 
y viva del organismo. Podemos af~rmar ~sí desde ah~ra que la 
racionalidad dialéctica de la jJmxzs comun no transoende a la 
racionalidad de la pmxis individual. Por el contrario, se man­
tiene más allá de ésta. Y sus complejidades particulares, sus 
nudos de relación y de encadenamiento formal de sus es.truc­
turas provienen precisam~nt; del hech? de, que esta racwna­
lidad segunda está const1tuzda, es deor, de que el grupo es 
un producto. 

Con otras palabras, el grupo se ha constitu~do y org~ni­
zado por la presión de la necesidad para prod~or una ac~Ión 
dialéctica. Y, si hubiese logrado hace1·se organzsmo, la umdad 
orgánica de su acción (suponiendo ~na unidad . hip:r:o?~­
ciente, etc.) habría sido de otra espeoe. y de otra mteh¡pbih­
dad: tal vez hubiese poseído cada orgamsmo una determm~da 
comprensión de hiperorganis~o en ta,mo. que estruc!ura umda 
al todo, pero esta comprensión habna si~o ~uy diferente de 
la nuestra, que trata de alcanzar la ~otah~aoón e~ el grupo. 
Por lo demás, esta conjetura es demasiado mdetermmada para 
que se pueda establecer si la comprensión habría alcanzado al 
todo hiperorgánico o a su hipera:ción (qu,e a s~ vez es arre­
glo), 0 a una a través del otro, o SI no habna habido compren­
sión en absoluto. Pero precisamente porque no ha logrado 
hacerse totalidad, es decir, porque no ha logrado superar a su 
pmxis individual con una hiperdialéctica práctica, ha caído 

226 

más acá de esta pmxis que es la única que le puede procurar 
un modelo de unidad activa, como el organismo mismo pro­
cura a su totalización un modelo y un esquema de unidad 
ontológica (volveremos sobre ello) . Y la tensión paradójica 
que constituye la pmxis del grupo, es que es en él mismo una 
metamorfosis aprehendida como ubicuidad del individuo por 
todos los otros, luego, en cierta forma, un estatuto nuevo de 
existencia (poder y "violencia-fraternidad") , y que su acción 
-que es la razón misma y la ley de su constitución- no di­
fiere de lo que puede proyectar un individuo orgánico que 
disponga de un grupo-objeto para asegurar la ejecución del 
proyecto. Pero esta insuperabilidad de hecho (no hay necesi­
dad, sino evidencia permanente de la experiencia) remite ne­
cesariamente a esta imposibilidad de ser hiperorganismo que 
es el fracaso del grupo; y esta imposibilidad misma no es ante 
todo sino la imposibilidad de darse una unidad orgánica. La 
unión insuperable del grupo con el organismo práctico como 
Idea (tomo Idea no en el sentido de determinación del dis­
curso, sino de tarea irrealizable que se hace reguladora po­
niéndose siempre como pudiendo ser realizada mañana) es 
el significado móvil de una totalización perpetuamente modi­
ficada y perpetuamente fracasada. El grupo es frecuentado por 
las significaciones organicistas porque está sometido a esta ley 
rigurosa: si lograse -aunque es imposible- darse la unidad 
orgánica, sería así hiperorganismo (porque sería un organis­
mo que se produce a sí mismo según una ley práctica que ex­
cluye la contingencia) ; pero si este estatuto le queda riguro­
samente prohibido, queda como totalización y como ser m;is 
acá del organismo práctico y como uno de sus productos. En 
una palabra, ya que el estadio orgánico no se puede superar, 
tampoco puede ser alcanzado; y el organismo, como umbral 
que se tiene que franquear para llegar a la unidad hiperorg:í­
nica, sigue siendo el estatuto ontológico y práctico que le sirve 
al grupo como regulador. De la misma manera, el grupo se 
constituye por el trabajo como un instrumento que tiene que 
producir una praxis dialéctica, pero esta dialéctica forjada a 
través de la organización está constituida por las libres accio­
nes dialécticas del individuo orgánico· y sobre su modelo. El 
resultado no es únicamente que la acción común puede ser 
reinventada por uno solo (jefe, organisation-ma11, etc.), sino 

227 



b · · e la inteligibilidad de la dialéctica constituida se 

~.~r::~r~~
1 yq~~ degrada .en relación con la plena inteligibilidad 

de la dialéctica constituyente. , . . . 

En efecto, hay que establecer por ~ue. raz?~es la pwxz:5 

, nque -como veremos- sea aun Inteligible, ha per­

coinun, a u . . · 'd 1 Ah b · 1ecla 

dido la translucidez de la praxzs mdiVI ua . ora . Ien, .qt ' 

l. . te todo que la razón fundamental es la InerCia asu-

c .u o' an ' 
. d t l 

· la. aunque sea asumida cuantas veces se qtuera, e m as 

nul ' . ' l"b t d t n canse 

formas le llega a cada uno como su z er a o ra y e -

·a le llega del tercero en tanto que Otro, aunque la 

cuenCI, 
·· f 1 C ndo 

alteridad esté producida aquí en su .pureza. arma. b'l~da d . 

tropiezo con mis límites, con determmadas msupera I I a es 

(el hecho de que tenga tal función en ~1 grupo y :w tal otra), 

desde luego que puedo dar interpret~Clones pr~ctzcas (enc_uen­

tro la razón de mi función en las Circunst~nCias y en m1 ca~ 

pacidacl) y -haya sido implícito o explíoto-. encontrar mi 

juramento original, reproducirlo en la urgencia. del p~sa~o 

resucitado, recorrer a partir de ahí el encadenamiento dialec­

tico que conduce a este presente, a esta tarea. Pero la. nega­

ción y la limitación en tanto que tales no se pued~n d~solver 

aunque las comprenda, como es debido, por su funciÓn Instru­

mental. y de todas las determinaciones que se fundan sobre 

ellas -derechos y deberes, poderes, estructuras- puedo encon­

trar en cada instante el movimiento dialéctico que las ~roduce 

en el interior del grupo, pero no poseen . la translucidez de 

mi pura praxis orgánica. Mi dere~ho y T?I deber se me pre­

sentan con una dimensión de altendad. Sm duda que son .r~­

laciones con otro, pero existen relaciones. humanas transluo~ 

el Y Ya 11e hablado ele ellas en el comienzo ele esta obra. 

as , 
' . 'd d 

son reciprocidades inmediatas. Se trata aq~I de .reCI,rroCI a es 

trabajadas. El derecho y el debe~, e~ su .evid~noa sm transpa­

rencia, se presentan a la . e~pene~oa ~Ialéctica :-Y a la con-

. · práctica- como mi hbre ahenaoón a la libertad. Pero, 

oenoa 
· 'el 1 · 

de hecho, conocemos los fines que han presi~:h . o. a JU~ame?-t~: 

se trataba de luchar contra nuestra . multiphcidad .mtenon: 

zándola, es decir, sometiéndola p~ra si~mpre a la umdacl. A~I 

el problema ele la racionalidad dialéctica como. Razón .consti­

tuida se coloca en el nivel fundamental el~ 1~ .mtegraoón, es 

decir, de la acción común contra la multi~hct?ad. . 

Ahora bien, prosiguiendo nuestra expenenoa en un mvel 

228 

inferior ele abstracción y de pureza (aunque aún enterament~ 

a?stracto), pod~m?s. ver inmediatamente que la interioriza­

CIÓn de la multiphodad se tiene que rehacer perpetuamente, 

porque la están acosando perpetuamente; esto está originado 

ant: todo por~ las circunstancias mismas de la lucha y de la 

acción, es clecu, a la vez por el proceso histórico totalizador, 

por el o?jetivo y por los ,in?trumentos. Si en primer lugar 

sólo consideramos a estos ultimas, llama la atención que en 

el ~~mento en 9ue el grupo no e? toda la sociedad (es decir, 

practicamente siempre), el otro mtervenga en tanto que el 

Instrumento del grupo es el producto de su trabajo. Y, por 

esta razón, .la .materia tra~ajada, desde el seno del grupo que 

se ha constituido en ella, Impregna a todas las organizaciones 

interiores de una determinada alteridad. Cualquiera que sea 

el grupo hoy considerado, basta con que una huelga alcance 

a los empleados de correos (o al sector de las telecomunica­

ciones) para que la unidad práctica quede provisionalmente 

rota. Ahora bien, esta unidad sólo tiene sentido en el movi­

miento de la acción y en la urgencia de la situación: su rup­

tura no va a romper no sé qué fidelidad juramentada de los 

individuos comunes; simplemente, obliga a cada uno a cum­

plir con su tarea en circunstancias que conoce muy mal, ya 

que no dispone ni ele información ni de directivas ni ele órde­

nes que le dé el grupo. El individuo común subsiste: es el 

juramento y las costumbres en cada uno; pero en la nueva 

circunstancia, tiende a reducirse a una determinación pura­

~ente negativa, a un handicap de inercia: el individuo orgá­

mco ya no es mediación entre un ser-comím vivo (es decir, 

sostenido y alimentado por el medio común, por los poderes 

dados y mantenidos), aunque limitado por la inercia, y, por 

otra parte, la objetivación de la praxis común. Aislado, se 

identifica como organismo práctico del grupo, es decir, que 

da .al grupo el es.tatuto de espontaneidad dialéctica que carac­

tenza a su orgamsmo. (Ya veremos que este brusco aislamien­

to como ruptura no está vivido a la manera de determinadas 

~un~i?nes continuas que caracterizan aL ser-en-el-grupo del 

mdtviduo como soledad, y que, en consecuencia, producen co­

mo miembros útiles y precisos a solitarios que viven la soledad 

como su estatuto práctico de comunidad). Desde luego que 

esta identificación del grupo consigo mismo tiene dos posibi-

229 



lidades límites y contrarias: el sacrificio al grupo a pesar de lo 
incierto de las órdenes y de las informaciones; la utilización 
del grupo por el individuo. El riesgo de disolución de los co­
munes no llega aquí del más acá del juramento (el miedo, 
"el interés particular", etc., en tanto que pueden desmigajar 
al grupo), sino de su más allá: el grupo se disuelve en el i_ndi­
viduo cuando éste, al conservar los poderes del grupo, falto 
de uniones, encarna al grupo por sí-solo. El problema de las 
uniones está, pues, indisolublemente unido al de la organiza­
ción. O mejor dicho, es un determinado aspecto particular 
suyo: el problema de las uniones de la organización tie~e que 
tratarse en una unidad indisoluble con el de la orgamzaoón 
de las uniones. Y si la organización en curso, por la forma ge­
neral que se da, decide el tipo general de las uniones, éstas, 
inversamente, según las dificultades que presenten (costo, 
lentitud relativa, rareza de los hombres, peligros, etc.) , actúan 
sobre las organizaciones y las llevan a corregir sus planes. El 
lazo de las formas de gobierno y de administración con las 
posibilidades de comunicación . (es decir, con las técnicas. y 
con los medios reales de comumcar) se nos descubre en su m­
flexible rigor por el conjunto de la reconstrucción histórica. 
Pero, para nosotros, el problema tiene dos caras: en efecto, 
esta dependencia le da al grupo, cualquiera que sea, la pm­
fundidad del mundo; lo que significa que está unido a las 
serialidades de la sociedad donde se ha engendrado por la 
mediación de la materia trabajada. Se dirá que el individuo 
depende a su vez totalmente del conjunto social, es decir, 
de las circunstancias sociales de su materialidad. Es verdad. 
Y, finalmente, la situación de clase y, por ejemplo, el estado de 
las técnicas médicas, en tanto que reflejan la producción en­
tera y que a través de ella apuntan al índice de refracción 
de su clase, deciden de sus posibilidades pTácticas en tanto 
que condicionan a su organismo desde el interior. Pero ahí 
sólo hay una analogía superficial, precisamente porque la 
realidad biológica es una. Claro que hay órganos de unión 
(los nervios, la sangre, .las secreciones endocrinales, ~te.), y 

las enfermedades -profesiOnales u otras- pueden destruu algu­
nas de estas uniones, como, también, las pueden restablecer 
determinados medicamentos, y en algunos casos, hasta las 
pueden ajustm·. La diferencia no es ésa, aunque se imagine 

230 

que el proces~ de las técnicas médicas permitirá que se trans­
f~rme progresivamente al organismo. Consiste en que la unión 
bwló~1ca ~e establece por ~unciones biológicas, entre funcio­
nes biOlógiCas y en el medw biológico. El organismo mismo 
produce sus caminos y estos caminos son a su vez funciones; 
lo inorgánico aparece en él como substancia integrada en el 
todo: o. como produc~o de desasimilación, pero no como dis­
tanCia mene y como merte vehículo cuya rapidez sea función 
de un trabajo exterior. En el organismo, la distancia misma es 
orgánica; no se deja descubrir en su realidad inorg~ínica sino 
~ ~ravés de la degradación del ser vivo (lentitud de los re­
fleJOS en algunos enfermos, en los viejos, etc.). Por el contra­
rio, e~ 1~ que conc~erne al grupo, lo inorgánico (en tanto que 
matenahdad trabapda) se vuelve mediación inerte entre las 
funciones de la comunidad. Como consecuencia tenemos la 
presencia de una alteridad interna que no ha producido el 
gr~p~ y que según los casos (aunque independientemente del 
objetivo, o, en todo caso, sin unión práctica, establecida por 
los agentes) se revela como prácticamente desdeñable o puede 
hacer que estalle la comunidad. ("Nuestros adherentes no 
vienen o vienen menos porque el lugar de reunión está de­
masiado lejos de sus casas, porque los transportes son dema­
siado caros", etc. Tal movimiento revolucionario que tenía 
que producirse en varios puntos del país a la vez, fracasa 
porque los enlaces no se han podido establecer 1. Aniquilan a 
tal grupo combatiente porque ha perdido sus enlaces con el 
ejército de que forma parte). Este condicionamiento interno 
hace que reaparezca la multiplicidad interiorizada o, si se 
quiere, la reexterioriza en la interioridad. El grupo ha elimi­
nado la facticidad en tanto que se propone un fin transcen­
dente y al eliminar los azares orgánicos de su pmxis; pero 
la vuelve a encontrar en el interior de él, con la forma de 
límite dispersivo de su unificación. Hay que sefíalar sin em­
bargo que esta facticidad no se da, como hace la facticidad 
fundamental, como cierta determinación biológica de la mate­
rialidad no trabajada, sino como una determinación contin-

1 No se trata aquí de un acontecimiento singular: si las contra­
dicciones fundamentales producen la exigencia de una Revolución, el 
fracaso ser;\ anecdótico. 

231 



gente del campo práctico-inerte. Se ll~ma conti~gen.te. ~ .esta 
d terminación, no porque le falte el ngor o la mtehgibllidad 
(~stando dado el campo pní.ctico-inerte sobre cuyo funda-

, t se produce el grupo, es inevitable que el problema de mcn o 1 ' · 
1 enlaces se proponga de tal o cual manera a a practiCa os . ,!, • é t común) sino porque es extenor a la practica. en tanto. q~e s a 
organiza al grupo en función de un determmado ob]etn:o. El 
segundo aspecto de esta dependencia interesa a nuestra mves­
tigación más aún que ~l ¡;>rimero: en tant? que el grupo 
quiere luchar, con las tecmcas y las herramientas ~ont.empo­
ráneas, contra la fuerza dispersiva del campo práctico-merte, 
tiene que producir e~ él apara~os de mediación, de c~ntrol, de 
inspección cuya funoón esenoal sea poner en relaciÓn a los 
sub-grupos entre sí (por ejemplo, en el caso de una estructu­
ración federativa) o con el aparato central (en el caso de 
una estructuración centralizada) . Estos mediadores -ya se 
trate de los missi dominici, de los cronometradores de una fá­
brica, o de los inspectores generales de enseñanza secundaria­
tienen como función activa el unir dos inercias como tales. 
Y estas inercias no han sido producidas por la libertad jura­
mentada, sino que vienen al grupo por .la disper.sión .de exte­
rioridad y el aparato mediador las constztuye en meroas su~e­
radas y mediadas por su mediación: en efecto, sin esta med~a­
ción la administración central no tendría poder sobre el eJe­
cutivo local, y viceversa; sin duda que el aparato media.dor 
está producido por la administración; pero apenas yroduodo, 
es la administración la que está en su dependenoa, como el 
ejecutivo local. En este caso no es raro 9ue se cree u.n ó.rga~o 
de control para vigilar al órgano me~Iado~. Estas mdica~IO­
nes serían desde luego más justas y aun mas c?mpletas Sl s; 
aplicasen a un grupo jerarquizado y sometido a auton­
dades. Pero aún no hemos considerado esta estructura. Lo 
que ocurre, en todo caso, es que la unión revele y desarroll; 
la inercia de exterioridad luchando contra ella por una modi­
ficación de inercias juramentadas. Lo que hace la especificidad 
de la praxis organizada es la pirámide ~e ~ner~ias que l~ con.s­
tituye, exteriores e interiores (por extenonzaoón de la mer~Ia 
de interioridad y por interiorización de la inercia de exteno­
ridad) y el hecho de que para todo aparato su objet~ (es~s 
sub-grupos que se tiene que enlazar) aparezca como meroa 

232 

externa-interna y como tal tenga que ser maniobrada, mien­
tras que el mismo aparato en su relación con otros órganos 
coordinados se hace manipular como inercia por aparatos 
superordenados. 

Pero los medios de comunicación sólo son un ejemplo de 
l~ separación de interioridad. Según su tarea y las circunstan­
Cias, se puede manifestar en la temporalización: cada tarea 
particular puede cumplirse enteramente en su particularidad 
y encontrarse separada de la tarea particular que durante 
algún tiempo ella hace posible en el desarrollo de la acción 
común. En un complejo industrial (poco importa aquí que 
se trate de un Kombinat socialista o de una organización ca­
pitalista: la explotación no está directamente puesta en tela 
de juicio, se trata de necesidades técnicas, semejantes en todas 
partes, tanto en el Este como en el Oeste) , la extracción de la 
materia bruta o la fabricación de un producto semi-terminado 
(altos hornos, forjas; hierro, acero, etc.) se objetiva en un 

objeto determinado (petróleo no refinado, bloque de acero) 
que absorbe el trabajo como hace "la mercancía" y lo deja que 
cristalice en él. Se volverá a tomar la operación, el petróleo 
refinado, el acero transformado en biela, en eje, etc., en otro 
local (a veces vecino) y en el curso de una tercera operación, 
se le pondrá en condiciones de cumplir directamente con su 
función (se monta la máquina con las piezas sueltas, etc.) . 
Pero queda claro que la praxis de cada sub-grupo se absorbe 
como sello inerte de la materialidad trabajada y que es 
superada por una nueva operación. Es importante para la 
economía de la empresa que los trabajadores, los locales, los 
organizadores y los dirigentes estén integrados en un mismo 
complejo. Pero poco importa en el sub-grupo de los altos 
hornos que el mineral tratado sea extraído por un sub-grupo 
que pertenece al complejo o que lo hayan transportado en 
tren de una región alejada. Ahora bien, en el segundo caso, 
el carácter ya trabajado del producto pretendidamente "bru­
to" (el hecho de que hombres hayan trabajado juntos du­
ramente para extraer el mineral) prácticamente no tiene im­
portancia. Aunque el obrero de las forjas tenga una solida­
ridad de clase con los mineros, esta solidaridad no es una 
estructura del grupo en tanto que tal, o por lo menos no lo 
es directamente, y además se dirige a los miembros de la 

233 

/ 



clase (sean o no del grupo) y no a los miembros del grupo. 
En realidad, para el trabajador, la exigencia inerte del objeto 
puede remitir a los que lo han producido, pero también puede 
ser aprehendida, como hemos visto, como una especie de fun­
ción inhumana de la materialidad. En ese momento, separa 
más que une, o más bien, une en la serialidad. Aún no hemos 
caído en la serialid~d: el grupo ha perdido su pureza abstrac­
ta, pero conserva su eficacia y su estructura de interioridad. 
Pero lo que aquí importa es que en el complejo técnico con­
siderado, la tarea del a gen te precedente sea aprehendida -a 
causa del intervalo temporal (transporte del producto de un 
taller a otro o de la mina a la forja, etc.)- como invertida 
y convertida en pasividad por su sostén de exterioridad inerte. 
Se vuelve hipotética en cuanto al porvenir del nuevo trabaja­
dor, limitación sufrida de sus posibilidades, ya haya sido 
cumjJÜda [ue1·a del gntpo por otros en tanto que Otros o ya 
sea el resultado de una empresa común de determinados 11Úem­
bms invisibles en tanto que son los mismos. La corrección 
reorganizadora se puede hacer aquí de muchas maneras: el 
sub-grupo mediador puede aumentar la integración multipli­
cando los contactos entre los trabajadores de los diferentes 
sectores, puede asegurar en cada uno la comprensión de la 
pmxis común con una instrucción teórica que permita que 
cada trabajador aprehenda la significación y la importancia 
de su función aprendiendo al mismo tiempo a reconocer la 
significación de las otras tareas; por la comnu tatividad siste­
mática puede afectar a cada individuo a los diferentes empleos 
del conjunto en el curso de los tres o cinco años siguientes, etc. 
No cito esas prácticas por su eficacia social, sino para indicar 
su carácter comün; toman a la organización en el punto 
muerto en que la ha dejado la separación temporal; aprehen­
den el aislamiento de cada sub-grupo o de cada individuo en 
relación con otros individuos y con otros sub-grupos como 
negación inerte que se tiene que disolver y a cada trabajador 
como unidad masificada que se tiene que reconquistar de la 
serialidad naciente 1

. Por una modificación real (conmutación 

1 Desde luego que estas actividades mediadoras se inspiran en di­
ferentes principios según se las considere en el Este (humanismo del 
trabajo y propaganda política) o en el Oeste (Human Engineeri11g) . Pero 
aquí importa poco. 

234 

de los empleos) o por una acción verbal (enseñanza, c_xp.lica­
ción) cumplen un trabajo material sobre una matenahdad 
inorgánica. Este trabajo tiene desde luego como fin el romper 
la pulverulencia de soledades (como separacio?es tem~orales) 
en beneficio de una unidad funcional; pero si se considera a 
partir de la praxis común de organizaci?n, indica qu~ la or­
ganizacióil concreta es perpetua negaCIÓn ~e ?egaCIÓn, es 
decir, negación práctica y eficaz de la desorgamzaCión en c:nrso. 
Según este punto de vista, la heterogeneidad de las functones 
en un grupo de una pureza total y abst:acta, como hei?os 
visto es invención de la libertad. Pero st hay que conside­
rarla en un grupo completo (en el que los alejamientos 
espaciales y las separaciones temporales son fuentes perpetuas 
de dispersión masificadora) y segú~1 el p~nt.~ de VIsta de la 
totalización, queda claro que la diferenCiaCI?n, cuando está 
determinada a la vez por el aparato orgamzado: y. por la 
separación espacio-temporal, puede caer en cualqmer. m.stante 
en el estatuto de heterogeneidad accidental (de extenondad) . 
En un grupo eficaz y práctico pero real, la corriente corre el 
riesgo de no pasar más en cualquier instante. Y lo que ~ale 
para los elementos mediados por el ~parata, como hemos VIsto 
también vale para el aparato mediador. El grupo consume 
una parte de sus fuerzas (energía de sus miembros, poder de 
la cantidad, crédito, dinero, etc.) conservándose en estado de 
relativa fluidez. Así, por una fisiparidad de la re~lexión (muy 
inteligible, ya que se trata de sub-grupos mediadores ~ de 
mediadores entre esos sub-grupos, etc.), el grupo como mte­
rioridad es decir como totalización en curso, puede resol­
verse (; de hech~ se resuelve) en jerarq~ía y cir~~laridad 
(juntas las dos, ya veremos por qué) de ac~wnes umhcadoras 
que tomen por casi-objetos inertes a las acctones ~ a los ~gen­
tes de grado inferior 1 ~ o, inversamente, en una Jerarqm~ d: 
casi-objetos que reciben su estatuto de Otro (sub-~-rup_o, mdi~ 
viduo considerado como casi-sujeto) como detenmnaCión casi 
transcendente de su inercia sufrida y asumida. En este nivel, 
el grupo tiende a parecerse más al comp!ejo constituido P?r 
una máquina y por los obreros que la utilizan para un trabaJO 

1 Estando la interioridad determinada, como la jerarquía, de una 
manera cualquiera, es decir, en función de la coyunlllra y de la praxis 
común. 

235 



definido que a un organismo práctico que supera dialéctica­

mente a cada momento inerte del objeto trabajado, cada orga­

nización inerte del campo práctico. Sin que el momento de la 

negación pasiv~ y <;~e la detención esté producido di.rectamen­

tc por la prax1s, stno en tanto que, por el contrano, vuelve 

tlel objeto trabajado al. trabajo como limitación ele. la o~j:ti­

vación en curso en segUida superada por el estatuto morgamco 

de la materialidad. De hecho, si es verdad que el grupo no cae 

en ningún caso al nivel de la m<íquina (aunque fuese al nivel 

de una máquina con feed bach, como se ha tratado de mos­

trar) , y si es verdad también que no se puede elevar en ningún 

caso hasta el estatuto orgánico, es que ele hecho es un pro­

ducto humano, es decir, un instrumento agenciado por hom­

bres según las leyes que permiten crear dispositivos automá­

ticos a partir de lo inorgánico y porque está simultáneame~te 

constituido por la pmxis libre y dialéctica de individuos hu­

manos, en tanto que se ejerce en interioridad sobre cada miem­

bro, en exterioridad sobre el objeto común. La m<í.quina social 

no existirá nunca, porque se resuelve en pluralidad masifi­

cada ele organismos en el momento en que cada organización 

práctica recibe un estatuto sufrido de inercia en relación con 

el grupo; por el contrario, la eficacia es tanto más maquinal 

cuanto la integración está más avanzada, es decir, que el gru­

po, por la organización de sus estructuras, se produce aún 

más en función del organismo práctico (como esquema re­

gulador de las relaciones construídas de interioridad) . Lo 

que no significa en absoluto que esta organización, como 

mediación imposible entre lo orgánico y lo inorgánico, sea 

por sí misma ininteligibilidad. Pero significa que es dialéctica 

constituida. Hay que entender con lo dicho que no hay aquí 

una praxis dialéctica que realiza la unidad de los individuos, 

sino, por el contrario, que hay dialécticas constituyentes e in­

dividuales que con su trabajo inventan y producen un aparato 

dialéctico donde se encierran con sus instrumentos y que se 

determinan en función de su fin. En el interior del aparato, 

cada uno se transforma con y por todos los Otros, y el indi­

viduo común como estructura de la totalización aparece como 

el más alto grado de integración que puede realizar el grupo 

tratando de producirse como organismo; pero el grupo no se 

puede comprender sino como una determinada disolución del 

236 

campo práctico-inerte en un determinado nivel de profundi­

d.ad; como tal, conserva el campo disuelto por lo menos como 

nesgo perpetuo el~ resurrección serial, y su complicación mis­

ma lo arras~ra haoa un e~tatuto pasivo de cosa inerte, de pro­

ducto trabapdo. Ya he chcho que eso mismo era provisional; 

más adelante veremos los avatares del grupo y lo que ocurre 

cuando lo vue~ve a tomar la serialidad. Lo que aquí cuenta 

es que la praxzs común es a la vez una acción y un jnoceso 1. 

Si cada momento de la acción, en tanto que es la misma 

en to~as partes, ~stá producido. co.mo acción completa por un 

o~gamsmo práctico como med1aoón entre la función (indi­

Vl~uo común, es~ructur~) y la objetiv.~ción (inscripción en el 

objet~. del trabaJo comun), hay un fm común, objetivación, 

trabaJo, superación, adaptación recíproca, etc., como en la 

praxi: individu~l; y .c~d~ .resultado parcial tiene que ser apre­

hendtdo en su mtehgibihdad constituyente como libre reali­

zación práctica de un detalle del fin común. El fin común 

mismo, ya se le considere como presente en la estructura de 

lo.s i~~ivicluos o como la regla reflexiva que dirige la reorga­

mzaoo~ d~l todo por un ~parata diferenciado, aparece como 

determmaoón del porvemr por un proyecto sobre la base 

de circunstancias concretas. En ese nivel, la dialéctica indi­

vidual se super~ hacia una forma de inteligibilidad, ya que 

puede reproduor y comprender estas modalidades específicas 

del grupo -que serían desconocidas para un solitario, si un 

solitario pudiese existir-, es decir, la estructura, el ser-en-el­

grupo, la función, el poder, y, fundamentalmente, el jura­

me.nto: E11 efecto, es totalmente imposible que una libertad 

soltt~na produzca, luego comprenda, al juramento como de­

termmaoón ele la reciprocidad mediada. Y si cada uno com­

prende así al grupo, en tanto que parece superarse hacia una 

nueva forma de integración, es que en la experiencia concreta 

la pertenencia al grupo· está dada al mismo tiempo que la 

existencia práctica individual; de manera que no se trata 

de dos momentos separados de la comprensión, sino más bien 

de dos tipos ele actos (prácticos y teóricos) siempre posibles, 
separadamente o a la vez. 

1 Desde luego que aquí me coloco antes de toda descripción de 

la alienación como avatar de la praxis del grupo. 

237 



29- Pero en el momento en que el grupo se supe.ra hacia 
el organismo a través de sus individuos, hemos visto que queda 
accidentado. Nunca podrá ir más lejos: el ser-en-común puede 
producir en cada uno nuevas relaciones con otro (luego con­
sigo) , pero no un organismo integrante e integral, la totali­
zación no se puede hacer totalidad. Y, para mantener al grupo 
como potencia eficai de producir tal o cual resultado, se ve la 
necesidad que hay de multiplicar en él las regulaciones y las 
mediaciones, es decir, que en el interior de él mismo se vuelve 
una multiplicidad de puntos de vista prácticos que le apre­
henden en todas sus formas como inercias que se tienen que 
superar. Este segundo paso no es más que el resultado del 
fracaso de la primera: como la integración llega hasta trans­
formar la multiplicidad en ubicuidad en el mejor de los casos, 
pero no llega a suprimirla en beneficio de una nueva unidad, 
no se puede evitar que esta multiplicidad sin partes no se 
reproduzca como multiplicidad cuantitativa y discreta, en el 
interior del grupo mismo, con otras relaciones y por la media­
ción de lo práctico-inerte. A partir de ahí se establece no la 
recurrencia circular, sino, en todo caso, la circularidad de la 
pasividad, ya que el órgano mediador tiene que estar me­
diado él mismo, y ya que se encuentra desgarrado por las 
separaciones que media. Ahora bien, en este conjunto circular 
-e inclusive, como muy pronto haremos, introduciendo las 
funciones de autoridad- todo se produce también como re­
sultado autónomo que se propone para si en la inercia de la 
soledad y que encuentra su Razón práctica en la mediación 
de un sub-grupo de reorganización. En ese nivel, la pasividad 
se da primero -como proceso eficaz pero aislado (como tra­
bajo de una máquina en un grupo de máquinas)- y la acti­
vidad teleológica nunca es lo que llega, desde arriba, a romper 
la soledad y a reestructurar las funciones; la totalización per­
petuamente accidentada s~ restablece siempre por otros (que 
ya no son del todo los nusmos) ; su realidad libre y práctica 
le llega a cada uno como recuperación pasiva de su indivi­
dualidad común. Según este punto de vista, que es también 
el de la práctica interior del grupo (y que tiende a dominar 
a medida que aumentan las dificultades), la acción común se 
vuelve un proceso o1·ientado. ¿Qué diferencia hay, pues, entre 
proceso y praxis? Tanto el uno como la otra son dialécticos: 

238 

están definidos por un movmuento y su dirección; superan 
los obstáculos del campo común y los transforman en relevos, 
en etapas, en grados que jalonan y facilitan su desarrollo. 
Tanto el uno como la otra se definen a partir de una deter­
minación del campo de los posibles que permite iluminar la 
significación de sus diferentes momentos. El uno y la otra son 
violencia, fatiga, desgaste y perpetua transmutación de ener­
gía. Pero la praxis se descubre inmediatamente por su fin: la 
determinación futura del campo de los posibles se propone 
desde el principio por una superación proyectiva de las cir­
cunstancias materiales, es decir, por un proyecto; en cada mo­
mento de la acción, es el agente el que se produce él mismo 
en tal o cual postura, acompañado por tal o cual esfuerzo en 
función de los datos presentes iluminados por el objetivo fu­
turo. He llamado libre a esta jJra:ús por la sencilla razón de 
que, en una circunstancia dada, a partir de una necesidad o 
de un peligro dado, ella misma inventa su ley, en la absoluta 
unidad del proyecto (como mediación entre la objetividad 
dada, pasada, y la objetivación que se tiene que producir) . 
El proceso no es ni comparable a un alud o a una inundación, 
ni comparable a una acción individual; de hecho conserva 
todas las características de la acción individual, ya que está 
constituido por la acción orientada de una multiplicidad de 
individuos; pero al mismo tiempo estas características reciben 
en él la modificación de la pasividad, porque, por la resurrec­
ción de lo múltiple, cada aquí se presenta como una pasividad 
(e implica la pasividad como ubicuidad en todos los aqw) y la 
actividad aparece como el en-otro-lugar evanescente, es decir, 
como la disolución aquí ele la inercia sufrida en tanto que esta 
actividad del Otro tiene que ser en. otro en-otro-lugar y para 
Otros una inercia que se tiene que disolver por la actividad. En 
el grupo en tanto que pmxis común, las inercias juramentadas 
son la mediación siempre recubierta y velada entre las activida­
des orgánicas. En el grupo-proceso, la actividad práctica, como 
acontecimiento inasible y fugaz, sirve de mediación organizado­
ra entre las inercias sufridas (en tanto que las disuelve provi­
sionalmente). Ni en uno u otro caso puede tratarse de deter­
minismo, porque el desarrollo es concreto, orientado, porque 
se enriquece en cada superación y porque se define a partir 
de un determinado término futuro. En el primer caso, es de-

239 



cir cuando el grupo se manifiesta en su pureza abstracta de 
or~anización viva, la comprensión es simplemente la pro_duc-
c·0· I !el miembro o del espectador transcendente por SI mismo 1 I ( • 'bl 1 en su ser-en-el-grupo: este acto siempre es pos1 e, porque e 
individuo orgánico siempre es un indiv~duo_ com_ún._ ~sta com­
prensión es más rica que la coml?rens1ón mtenndividua!, ya 
que reproduce implícita o expliotament_e estructuras. dialec­
ticas nuevas como el juramento. Y este JUramento m1sm? se 
mantiene como inteligibilidad, aunque sea en cada uno liber­
tad-otra, ya que es en él un traba~o lib_re lleva?o a cabo sobre 
la relación fundamental de reoproc1dad. Sm embargo, la 
translucidez desaparece en función de la complejidad: las es­
tructuras, el derecho, el terror, no tienen nada de misterioso, 
estas nuevas determinaciones no contienen en sí ninguna 
opacidad y es posible y necesairo engendrarlas dia~écticamen­
te dentro de la evidencia. Sin embargo, en la medida en que 
se producen sobre la base de una relación con el tercero que 
no soy -que desde luego. apar;ce como el mismo, aquí--: y ~n 
la medida en que la reoprooclad los funda sobre la meroa 
jurada por el otro, es decir, sobre ~a _alteridad ~bstract~ co~o 
juramento inerte de no ser otro distmto ~; mi, .la eviclenoa 
de las estructuras se funda sobre una relaoon vaoa, cuyo otro 
término es activo en mí en tanto que no es yo y en tanto que 
se niega la posibilidad de ser_ total y soli~ariamente sí. El acto 
es inteligible, porque es e-l mzsmo que ~~ ~cto; per? pretendo 
alcanzarlo en el vacío porque, en la ubicmdad del JUramento, 
el mismo, en todas partes, no es yo. Se trata, pues, ele un límite 
negativo ele la transparencia y no de una limitación positiva 
(como por una exubera~éia ir:acional de man~festacion.es 70-
munes). Con estas dos dlferenoas _(la co~prens1ón es, mas nca 
según un determinado pu_nto ~~vista, mas po?Te segu.,n _otro), 
la acción común me es mtehgible como acción orgamca, es 
decir, por un fin aprehensible y que no? totaliza (~ que totaliza 
al grupo si estoy situado. e~ ;1 extenor) negativam~nt_e._ La 
totalización ele una muluphodad, ya sea esta multiphoclad 
inerte, viva o práctica, es en efecto una operación fundamental 
de la praxis como dialéctica. Y la praxis _comú~ ~n su pure~a 
se comprende con el modelo de la praxzs orgamca, es decir, 
como la acción individual de una comunidad con vistas a un 
fin común. En cuanto a la comprensión, la praxis común apa-

240 

rece exactamente como mediación por lo singular entre la 
comunidad práctica y el fin común, exaclamente de la misma 
~anera en que la acción del organismo singular es la media­
oón constante entre el individuo común y la objetivación 
co~ún. Esta comparación no puede extrañar. La praxis co­
~un se revela, en efecto, a través de una multiplicidad orga­
mzacla ele libres empresas individuales (dentro de los límites 
ele las funciones y los poderes) , y cada una ele ella se da como 
eje~pla~-, _es_ ~ecir, como, la mi~ma que todas. Así, el esquema 
ele ~nt~h~pb1hda? no esta provisto J?Or no sé qué empresa su­
pennclividual, smo, por el contrano, por la relación dialéc­
t~ca (y p_e~fectamente ~~mprensible) ele la pura y simple ac­
oón mdiviclual (modificada por las relaciones citadas m<ís 
arriba) con un fin común. La praxis individual es el molde 
sintético donde tiene que verterse la acción común. 

En el segundo caso, el proceso se manifiesta como un 
objeto. Esto no significa -sino todo lo contrario- que lo 
aprehendamos como totalidad .. Pero -ya esté yo en la comu­
nidad o fuera de ella -el movimiento que lo anima no es ele 
los que yo puedo producir como organismo práctico; perte­
nece a la categoría ele los que yo sufro en tanto que tengo mi 
ser-fuera-de-mí-en-el-mundo. Dicho de otra manera, se descu­
bre como una realidad en relación con la cual siempre que­
daré fuera, aunque me envuelva y me arrastre, y que siempre 
estará fuera de mí, aunque yo contribuya a producirla con 
todos. Esta realidad está estructurada en interioridad (ya que, 
a pesar de todo, inertes o aisladas, las funciones subsisten y 
funcionan juntas) y sin embargo no tiene interioridad. N o 
produce sus propias determinaciones en la inmanencia: las 
1·e:cibe, por el contrario, como una perpetua transformación 
ele su inercia. Pero como estas determinaciones recibidas son 
a su vez sintéticas e "interiores", porque siempre están orien­
tadas hacia un término futuro, y porque representan un cons­
tante enriquecimiento y una irreversibilidad del tiempo, no 
proceden ele la Razón analítica ni ele las leyes ele exterioridad, 
sino, considerándolas sin prejuicios, de una ley exterior ele 
interioridad. A esta ley desde luego que 'se la puede llamar 
destino, ya que un movimiento irresistible atrae o empuja al 
conjunto hacia un porvenir prefigurado que se hace realizar 
por él. Pero es más interesante reconocer en él a la famosa 

241 



dialéctica del exterior que hemos criticado y rechazado al 
principio de este ensayo. Es ella, ~n ef~ct?, la que se presenta 
como una ley transcendente de mtenondad,_ es ella la que 
se da como un movimiento de la razón constituyente y como 
destino 0 fatalidad. Es por ella, en fin, si nos dejamos enl?añ~r, 
por donde los "procesos" aparecen. no como t~mporalizaciO­
nes, sino como realidades temporalizadas. Graoas a ella, en 
fin, se reabsorbe en la necesidad a todas las estr~cturas pro­
yectivas y teleológicas. El proceso se desarrolla conforme. a. una 
ley del exterior que lo rige en función_ de las condicwn:s 
anteriores; pero esta necesidad queda onentada: el. porvemr 
se mantiene prefigurado, el proceso conserva su fmal!dad pero 
invertida, hecha pasividad y disimulada por la necesidad. Esta 
aprehensión de la actividad hut?ana como jJTOces~" 1~or lo de­
más se vuelve a encontrar con formas un poco d11e1 en_t~s -y 
sobre todo no dialécticas o aberrantes- en muchos s~c~ologos 
americanos: la Gestalt de Lewin se apoya en una VISlÓn de 
la jJraxis como proceso; tiene un ?est_ino, _tot~l!dad (c01:no 
ley exterior de interioridad), organ~zaoón smtct~ca y pasiva 
de resultados. Los trabajos de Kardmer, las medidas de Mo­
reno, los estudios de los culturalistas. remiten siempre ~ esta 
pasividad orientada, irreversible ': mflada por, una merte 
finalidad que acabamos de descubnr. Es que, segun. un deter­
minado punto de vista: el _grupo-proce~o es una realidad co~s­
tante de nuestra expenencia. N o han m ventado sus. caractens­
ticas: no han elegido no ver más que a él y estudiarlo en el 
nivel de su plena ininteligibilidad. 

Esta ininteligibilidad sólo es un momento de la i~teligi­
bilidad: es la primera apariencia que ofrecen determmados 
grupos. Por lo dem<ís, se vuelve inteligibilidad en un _nivel 
de complejidad más grande, ~ue ~bordaremos m_uy pwnto, 
en el nivel en que el grupo mterhere con la sene. De mo­
mento conviene m<Ís bien presentar el proceso como reverso 
perma~1ente de la praxis común. Su int:ligibilid~d -s~ lo 
tomamos solo- proviene de que se puede disolver e mvertirse: 
en realidad, representa simplemente el mom:nto e.~. que la 
acción interior del grupo sobre él mis1~10 se mtensihca para 
luchar contra la multiplicidad que empieza a corroerle. Reab­
sorbida en todas partes por lo inerte: en todos los grados, 
trata de disolverlo en todas partes, y SI escapa y huye es por 

242 

su carácter negativo. Parece parásita cuando en realidad es la 
realidad práctica misma. Y mientras el grupo se mantiene efi­
caz y activo gracias a sus controles, la verdad fundamental 
sigue siendo la praxis. Sin embargo debemos conservar este 
primer aspecto del jJroceso cuando sólo tendríamos que se­
ñalar los límites concretos de .la praxís. En tanto que se le 
aísla del mundo para estudiarlo en su pureza abstracta, en­
trega su inteligibilidad sin transparencia de pr<íctica indivi­
dual y común. En cuanto se la considera en el mundo sin más 
relación que con los lugares y los tiempos, descubre nuevos 
aspectos; separaciones, esclerosis, supervivencias inútiles, des­
gastes locales, estratificaciones, fuerza de inercia de los apara­
tos, fraccionamiento del grupo, tendencias, antagonismos de 
funciones (las competencias cuidadosamente delimitadas dejan 
de serlo en el curso de la jJraxis a consecuencia de las nuevas 
circunstancias a que hay que adaptarse), etc. Y la jJraxis ne­
gativa de los aparatos mediadores que tratan de disolver esas 
durezas, esos nudos, por esencia puede no ser m<Í.s que una 
liquidación siempre jJrevia, una preparación para la acción 
común, una puesta en condiciones de las funciones instru­
mentales sin otra unión positiva con la praxis del grupo en el 
campo común. Así, el grupo, sin cesar su desarrollo real, se 
descubre también como un objeto en perpetua reparacif)n y 
el aspecto teleológico de las conductas reparadoras se pierde 
por su misma negatividad: parecen subordinadas a las estruc­
turas inertes que hay que mantener en condiciones. La posibi­
lidad que tiene el grupo de que le vean al revés como un 
enorme objeto pasivo, arrastrado hacia su destino, gastando su 
energía en relaciones internas, absorbiendo las conductas hu­
manas de sus miembros y subsistiendo por una especie de per­
severancia inerte, no es aún más que un límite abstracto de la 
inteligibilidad dialéctica, Manifiesta simplemente que el grupo 
está construido sobre el modelo de la libre acción individual 
y que produce una acción orgánica sin ser organismo a su 
vez; que es una máquina de producir reacciones no maquina­
les y que la inercia -como para todo producto humano­
constituye su ser y su razón de ser. Y cuando decimos que 
con su car<í.cter de proceso representa el límite de la inteligibi­
lidad, no entendemos que sea ininteligible en su profundidad 
inerte, sino, por el contrario, que háy que hacer que esta 

243 



inercia fundamental entre en su inteligibilidad misma. O, si 

se prefiere, que la praxis-sujeto ele la comunidad. juramentad<~ 

se mantiene en cuanto al ser como proceso-ObJeto, que ah1 

est;l. su materialidad misma. Y esta materialidad del grupo 

esd sufrida en tanto que forjada, forjada en tanto que sufri­

da: el juramento es función del alejamiento (tanto más del­

gado o tanto más inflexible); el alejamiento (como camino 

recíproco que no se puede franquear sin esfuerzo, uso ele 

fuerzas y desgaste) está creado por el juramento; con la forma 

ele este doble condicionamiento de inercias, permite señalar 

el estado del grupo. Y por ese estado,no entendemos ni si su 

ser (del que nos vamos a ocupar muy pronto) ni su constitu­

ción (en tanto que conjunto estructurado: sistema exogámico, 

aparato administrativo), sino precisamente la relación de la 

inercia constituída (sufrida y jurada) con la pr·axis en tal 

momento particular. En ese nivel se puede explicar, por ejem­

plo, el envejecimiento ele un partido (es decir, a la vez la de­

tención del reclutamiento y la estratificación de los órganos 

directores) , la acción de la rareza sobre las posibilidades de 

un grupo (la rareza de hombres -clases vacías, etcétera­

sea una circunstancia nacional sobre la cual se determina el 

grupo y que decide de su densidad, sea un acontecimiento 

propio del grupo mismo y de las modalidades de recluta­

miento, renovación, etc., sea una relación objetiva -a la vez 

interna y externa- entre el objetivo del grupo y los objetivos 

de otros grupos o de individuos seriales en la sociedad con­

siderada) 1. En este nivel también se puede hablar de blan-

1 La rareza del dinero es capital y está unida de manera múltiple 

con la rareza de hombres (tanto: el dinero falta porque faltan lOS 

hombres, como: los hombres faltan porque no tienen dinero. Y este 

segundo sentido se desdobla: 1 Q - no vienen porque no tenemos la 

manera de costearles el viaje, 2'> - vienen en masa, pero nos negamos 

porque no los podemos emplear por faltar las armas o las máquinas). Si 

no hablo aquí de ello es que mi fin no es estudiar las condiciones con­

cretas del "funcionamiento" de un grupo: entonces habría que tomar 

tal grupo real en una época real y dada y volver a trazar de una punta 

a la otra su evolución histórica. Pero este trabajo -por importante y 

deseable que sea- desbordaría con mucho al problema presente. El di­

nero remite necesariamente al régimen de la producción, a las relaciones 

que se instauran sobre la base del régimen. No hay grupo histórico sin 

dinem (aunque fuese La Cagnotte de Labiche), lo que quiere decir: no 

hay grupo que no refleje en él la verdadera condición del hombre en 

244 

dura, o, por el contrario, ele endurecimiento de rutina o de 

locura de innovación; en. este nivel se puecl~ explicar el em­

b~razo de tal grupo en orcunstancias nuevas mostrando por 

e~emplo, que to~as sus estructuras estaban 'organizadas' con 

VIstas ~ una praxzs defensiva, y que las condiciones de la lucha 

le o~hgan ~t t_o~ar la ofensiva, etc. La cantidad de ejemplos 

poclr~a ser mhmta: basta con señalar que el estado no es la 

mero~ como_ fun?amento inerte, esclerosis ele las estructuras, 

etc., smo la 1neroa, condición de la praxis, es decir, en tanto 

que. se la e~cuentra como insuperable límite (en el que lo 

sufn?o y lo JUrado se mezclan y se afectan en una reciproci­

dad mchsoluble) ele toda acción que pretende nega 1 E• 
1 . < r a. s en 

e mvel del estado -pero ya volveremos sobre ello- donde 

el grupo est<Í totalmente condicionado, con una forma que no 

esperaba, por el campo práctico-inerte que pretende modificar: 

tal _acción reivindi.cadora, en tal localidad, pretende intimidar, 

reaJUStar los salanos; pero es inoportuna, no se hará caso de 

la contraseña porque las amenazas que hay que conjurar aún 

n.o se han precisado bastante, y sobre todo porque los asala­

naclos de las empresas mayores están a dos días de sus vaca­

ciones. Estamos al borde de volver a encontrar la serialidad. 

este momento de la Historia; no hay grupo de explotadores, por ejemplo, 

que no se produzc~ e~ el medio de la explotación y que no se la signi­

fique en su orgamzación misma si esta organización trata de constituir 

u~a orquesta de aficionados o una biblioteca rodante. Reconozco tam­

bién que la experiencia del grupo sin la rareza de dinero puede ser per­

fec~amente abstracta. Pero no es menos cierto que un grupo de explota· 

d~r~s (en tanto que no están amenazados en sus propiedades por alguna 

cnsrs) P~Iede estar as~gurado, en tanto que grupo, de que sus gastos serán 

autom~ticamente cubiertos por las cotizaciones en tanto que no superen 

un. límite r.azonable: es el caso del club, ya sea inglés o americano. Lo que 

qmere decu que p~ra determinados grupos de la clase de explotación 

-y cuando los n~edios de los miembros superan de lejos las necesidades 

del .grupo- el ~I~ero n.o está en tela de juicio, no representa la inercia 

su.fnda, la rest.nccrón, smo, por el contrario, el poder. Por esta primera 

razón -~s decrr, porque al menos teóricamente y en determinadas cir­

cunstancras puede no ser un factor esencial y negativo- no he hecho 

que la rareza del dinero entrase en cuenta. Hay ·otra razón: es que el 

grupo e.n estado puro no existe en ninguna parte; que vamos a llegar 

en segurda. a lo concreto, es decir, a la Hnea de intersección del grupo 

Y de la sene. Y que, en este nivel, volveremos a encontrar los verdaderos 

prob.lemas de una sociedad, es decir, precisamente su régimen de pro­
duccrón. 

245 



Y además la vamos a encontrar. Pero, de momento, basta con 
comp1·e:zde~· al grupo co.mo pmxis constituida. En él, por la 
determmaoón de sus miembros, vemos producirse como con­
flicto_ dialéc~ico a la tensión contradictoria que opone a la 
jJmxzs. totahzadora con la multiplicidad de los agentes. De 
toda~ f?nnas, .hay .. que ver que las estructuras dialécticas y el 
movumento smtét1co que produce la oposición llegan de. la 
jJmxis orgánica, y que la multiplicidad no es factor de inteli­
gibilid~d d~al~ctica sino en la medida en que se manifiesta 
c?mo mer~1a 1~super~ble, es decir, como exterioridad explo­
siva de la .m.ter~o~·¡zaoón ~e la cantidad. El grupo trabajando 
es ~a pmxzs md1v1dual, pnmero desbordada y reificada por la 
sena~Icl<~c~ de los actos, volviéndose en todas partes sobre la 
mult1phodad amorfa que la condiciona para retirarle el esta­
tuto seri.al y num~ri~o, para negarla como cantidad discreta y, 
en el nu.smo movun1ento, y para hacer en la unidad jJYáctica 
t_In meclw de alcanzar el objetivo totalizador. La jJmxis es 
fu~1clamentalmente individual, ya que se constituye como la 
mzsm~, es decir, como expl?tación orientada ele la multiplici­
dad sm partes. En este pnmer momento, la pmxis no trata 
ele manera diferente a esta multiplicidad de las reuniones 
inorgánicas. del. c.ampo práctico . (cuan~o las combina para 
hacer un dispositivo), pero la d1ferenoa capital consiste en 
que, tras el acuerdo juramentado, cada acción de detalle (en 
tanto. que e~ ~ !a vez la misma y diferenciada) utiliza su 
projna multzplzculad que se vuelve una característica interior 
(poder, estructura) de la unidad individual. Cuando esta mul­
tiplicidad interiorizada se encuentra en exterioridad en el se­
gundo tiempo, no significa que se haya escapado al control 
común, que se haya arrancado a la unidad múltiple en cada 
uno, para reconquistar su cantidad; si se quisiese creer en ello, 
habría que dotarle ele una· potencia dialéctica propia. Pero, 
sencillamente, la supresión de la inercia múltiple y ele las 
relaciones de exterioridad tiene lugar j;1·ácticamente, es decir, 
en y por una objetivación práctica, y el estatuto ontológico ele 
multiplicidad (pluralidad ele los organismos) no por eso 
está tocad?. En. el fuego del combate, esta unidad reempla­
za a la dispersiÓn con _la organización práctica, encierra en 
ella a su multiplicidad. Pero se ha contado primero; luego 
contará a sus heridos, a sus muertos; y el enemigo, si tiene 

246 

puestos de observación, puede contar en todo. inst~nte los 
soldados válidos de que aún dispone. Y esta meroa como 
límite ontológico de la integración (veremos que hay otros 
límites) no es un dato teé1rico de no sé qué conocimiento 
pasivo, sino que en realidad es el campo objetivo de lo !m­
previsto; por ella, en efecto, la acción pasiva de lo práctico­
inerte se vuelve a introducir en el grupo libre que se ha orga­
nizado para combatirla; y esta acción pasiva reapar~ce n.o co~o 
la acción ele una fuerza interior, sino como un peligro mtenor 
de dispersión; o, si se quiere, esta exterioridad pura está vi­
vida en interioridad como permanente amenaza y como per­
manente posibilidad de traición. Así, la multiplicidad está 
reactualizada en su insuperable objetividad por lo práctico­
inerte, y lo práctico-inerte no es más que. la actividad .de l?s 
otros en tanto que está sostenida y desv1a~a .P?r la 1.neroa 
inorgánica. Lo que reactualiza a la mult1phoclacl discreta 
es, pues, una forma pasivizada ele la actividad, y el grupo 
como jJmxis dialéctica la aprehende en su dispersión como pe­
ligro interno, es decir, como dispersión producida jJOr la 
unidad de un acto (este acto es la actividad pasiva aprehen­
dida a través de la unidad de la pmxis que contraría como 
negación activa de esta jJraxis por una contra-pm:ús orientada. 
En este nivel aparecerán las explicaciones mamqueas por el 
oro inglés, el complot de los aristócratas, la actividad cont~·a­
revolucionaria, etc.). Y es contra este acto -que reactuahza 
en ella a la multiplicidad discreta como ubicuidad de la po­
sibilidad de traición-, es decir, contra ella misma, contra 
quien la organización se reorganiza rompiendo los viejos 
marcos, y, por los órganos mediadores, et~., trat~ndo. ele !;e­
ducir el acto pasivo de multiplicación en s1mple meroa mul­
tiple y discreta, imborrable pero desdeñable según el punto 
de vista de la acción. Encontramos, pues, por todas partes a 
la praxis orgánica en tanto que actúa sobre su mult~plicidacl 
inerte; y ésta se mani[iesta ante todo, .el"! todos l.os mveles ele 
reflexión, como sostenida por una actlv1clad pasi.va~ e~ tanto 
que es el punto de aplicación ele .las. fu.erzas practico,-me.rtes. 
Pero hemos visto que el campo practico-merte es en s1 mismo 
la caricatura de la dialéctica y su objetivación alienante. La 
pmxis común se organiza, p~e~, en todos lo~ niveles. c?ntra 
la anticlialéctica, primero deod1endo en comun el objetivo y 

247 



los medios de alcanzarla (disolución ele la serialiclacl), y luego 
por perpetua con:e~ción ele su~ estructuras. Y la ':ida in~e.rna 
del grupo se mamhesta a y·ave.s ele las cons~cuenoas posltrvas 
y negativas ele est~s modthcacw,ne~, e~ cleor, a tr:aves. el~ las 
nuevas determinaCiones ele lo practtco-tnerte en la mtenonclacl 
ele la organización y a través de la reacción práctica (y dia­
léctica) ele la praxis organizadora en cuanto a las consecuen­
cias comunes ele estas determinaciones; pero al mismo tiempo, 
cada reinteriorización parcial de lo múltiple es una manera ele 
volver a introducirlo en otro nivel como cantidad inerte y 
como fuerza separadora. En este sentido, el grupo adverso, si 
lo hay, determina simultáneamente al enemigo como praxis 
y como proceso. N o puede ignorar, en efecto, a la praxis ene­
miga en tahto que tal; tiene que comprenderla y preverla a 
partir de su fin; pero al mismo tiempo, si lo quiere impedir, 
tiene que golpear al enemigo en el nivel en que la praxis es 
al mismo tiempo el desarrollo de un proceso (destruyendo sus 
bases de aprovisionamiento, cortando las vías de comunica­
ción, etc.). Y el grupo atacado, en tanto que prevé al enemigo, 
se tiene que descubrir a sí mismo, en la acción, en forma de 
proceso: es el fundamento de la reflexión. La compleja inte­
ligibilidad de la dialéctica constituida proviene, pues, de que 
la praxis orgánica, en cada uno, trabaje con todos la multi­
plicidad como determinación práctico-inerte para hacer un dis­
positivo que permita que la acción se vuelva común aun man­
teniéndose individual. Y, como el trabajo es el tipo mismo de 
la actividad dialéctica, el grupo en acción se tiene que com­
prender por dos especies de actividades simultáneas y de las 
cuales cada una es función de la otra: la actividad dialéctica 
en inmanencia (reorganización de la organización) y la acti­
vidad dialéctica como superación práctica del estatuto común 
hacia la objetivación del grupo (producción, lucha, etc.) . El 
objeto realizado (si no consideramos provisionalmente los pe­
ligros de alienación) es la expresión en la transcendencia de 
la organización como estructura de inmanencia y recíproca­
mente. No hay, pues, praxis ontológicamente común: hay in­
dividuos prácticos que construyen su multiplicidad como un 
objeto a partir del cual cada uno cumplirá con su tarea en la 
libre heterogeneidad consentida (y jurada) de la función co­
mún, es decir, objetivándose en el producto común como de-

248 

talle necesario de la totalización en curso. Pero eso no signi­
fica que la inteligibilidad constituida exija la disolución de 
toda praxis común en acciones individuales: esta disolución 
implicaría, en efecto, que no hay inteligibilidad fuera de la 

· inteligibilidad constituyente; además, nos volvería ciegos ante 
la metamorfosis real ele cada uno por el juramento y ante la 
relación "fraternidad-terror" como fundamento de todas las 
diferenciaciones ulteriores. Por el contrario, hay una compren­
sión de la praxis común en tanto que tal, es decir, en tanto se 
la refiere al grupo como sujeto prúctico (en el sentido en que 
se dice: sujeto de la Historia) y no a los individuos que se 
integran en ella. Sencillamente, conviene considerar al grupo 
como un producto del trabajo humano -es decir, como un 
sistema articulado- y aprehender la acción común como deter­
minación pasiva (a través del dispositivo construido) ele la 
praxis individual. Estas precauciones permitirán comprender 
a la praxis de grupo a partir de esta reciprocidad ele inercia: 
el dispositivo como esbozo positivo y negativo de la actividad, 
el producto que se tiene que terminar como definición-exi­
gencia de esta misma actividad. A partir de aquí, podemos 
aprehender la unión sintética de dos acciones permanentes 
-reorganización y producción- en tanto que cada una es la 
condición de la otra; pero el limite y la especificación de la 
dialéctica constituida y de su inteligibilidad es que la acción 
está definida en ella y llevada por la pasividad y que las mo­
dificaciones de la acción común se producen en cada in­
dividuo. Originalmente, pues, podemos comprender cualquier 
praxis común, ya que somos siempre una individualidad or­
gfmica realizando un individuo común: existir, actuar y com­
prender sólo forman uno. Y ponemos así a la luz del día un 
esquema de universalidad que podemos llamar Razón dialéc­
tica constituida, por cuanto preside la comprensión práctica 
de una determinada realidad que llamaré praxis-proceso, en 
la medida en que sólo es la regla de su construcción y la de 
mi comprensión (es decir, de mi producción de mí mismo 
a partir del común como praxis-proceso en curso). El grupo 
como objeto y como sujeto de la dialécticá constituida se pro­
duce en una inteligibilidad plena, ya que se puede aprehen­
der cómo cada determinación en inercia se transforma en él 
y por él en contra-finalidad o en contra-estructura (y, también, 

249 



en los mejores casos, en estructura y en finalidad) ; esta inte­
ligibilidad es dialéctica porque nos muestra el desarrollo libre 
y creador de una práctica. Pero su especifidad de dialéctica 
constituída quiere que la libertad no sea libre actividad de 
un organismo autónomo, sino, desde el origen, conquista so­
bre la alienación; a¡:lemás, la especificidad del objeto exige 
que la libertad sea sostenida, canalizada y limitada en inte­
rioridad y en exterioridad por una inercia sufrida y jurada 
que no es m<ls que la libre determinación -directa o indi­
recta- del campo de pasividad. Todo este desarrollo práctico 
produce resultados innegables; con otras palabras, constituye 
la primera determinación abstracta de la Historia en tanto 
que tal -ya se trate de la toma de la Bastilla o de la rebelión 
ele los tejedores de Lyon-; y estos resultados -aunque sean 
inmediatamente susceptibles de alienación, como vamos a 
ver- representan realmente la objetivación de una comunidad 
en tanto que tal. Dicho de otra manera, la dialéctica consti­
tuida, como ubicuidad de la misma jJraxis penetrada de iner­
cia, se supera -en caso de éxito práctico- en su resultado: 
la objetivación es realmente común en la medida en que 
el objetivo era común. Pero en tanto que praxis organizadora 
y eficaz, el límite insuperable que encuentra es el de la indi­
vidualidad orgánica y práctica, precisamente porque ésta la 
constituye y porque, como dialéctica constituyente, es esquema 
regulador y mojón insuperable de la dialéctica constituida. 
Es en ese nivel, creo yo, donde se puede aprehender este ex­
traíi.o conflicto circular y sin síntesis posible. que representa 
la insuperable contradicción de la Historia: la oposición y la 
identidad de lo individual y ele lo común. Es este conflicto 
y esta indistinción lo que yo querría ilustrar con un ejemplo. 
El que he elegido, no es desde luego ni puro ni abstracto, y 
concierne apenas al grupo (por lo menos en tanto que homo­
geneidad) , ya que está condicionado por el modo de produc­
ción capitalista y la lucha de clases y ya que se produce hacia 
fines del siglo XIX, en vísperas de la segunda revolución in­
dustrial. Pero esto importa poco para la búsqueda formal que 
nos ocupa. Lo que quiero mostrar, en efecto, es la identidad 
ele la acción individual y de la acción de grupo, de la acción 
de grupo y de la acción mecánica, esto es, la praxis orgánica 
como pmxis reguladora del grupo y del maquinismo y al 

250 

\ 
mismo tiempo la irreductible oposición de la máquina y el 
individuo. 

Taylor es sin duda alguna el primero de los que hoy se 
llaman los organisation-men. Su finalidad es aumentar el ren­
dimiento suprimiendo el tiempo perdido. Si un acto del tra­
bajador comprende cinco operaciones sucesivas, cinco opera­
dores que hacen cada uno cinco veces una de esas operacwnes 
consumirán un tiempo menor que cinco obreros produciendo 
cada uno una acción completa. La invención del organizador 
consiste aquí en reemplazar la temporalización por la tempo­
ralidad pasiva. Un acto es una jJmxis temporalizadora. Y en 
cierta forma cada operación elemental se temporaliza también 
(de hecho es un acto, completo en su realización, incompleto 
en la significación común de su resultado) . Pero lo que hace 
que la totalidad viva del acto desaparezca es que las cinco 
operaciones están separadas por el lugar y (por lo menos) por 
un tiempo muerto que es el tiempo de la espera (para que 
empiece la operación 2, hace falta y basta con que. la opera­
ción 1 tenga lugar una vez) . Así cada una es pas1va e1~ re­
lación con la siguiente, porque no forma parte de un mismo 
desarrollo temporal, sino que cada una está separa~a de la 
otra por una determinación del tiempo (y, accesonamente, 
del espacio) por la exterioridad negativa de inercia. Por lo 
demás, cada operación, en ella misma, en tanto que ha estado 
cronometrada y que se ha establecido su duración "norma.!" 
por una determinación del tiempo ele .ex~erior~clad ,(e~ deor, 
del tiempo no dialéctico de la matenahdad ~norgamca,. e11 
tanto que está definido por prácticas de med1~a ?etermll~a­
clas) , reintegra una pasividad en su libre cumplumen to prac­
tico: en lugar de estar condicionada por este resultado que se 
tiene que alcanzar y el libre organismo en acción, ~e tempo­
raliza clialécticamente conservando como osamenta mterna a 
la temporalidad pasiva definida por el .reloj d~l .taller. La 
acción est<Í, pues, constituida ahora pm~ ~meo practicas deter­
minadas por interiorización de una pasivr?ad y separadas por 
el transcurso pasivo del tiempo (es decrr, por la osamenta 
abstracta del tiempo de los Otros: de los patronos, de. los otr~s 
obreros, de los clientes, etc.). Desaparece como acciÓn orga­
nica; igualmente, en el trabajo aislado -y di,fe~enci.ad~-:-: cada 
individuo está descalificado como agente practico mchvrclual: 

251 



su operacwn ya no es una .acción; al mismo tiempo se vuelve, 
sin embargo, individuo común (pero en la alienación, cosa 
que va nüs allú de los casos considerados más arriba) en tanto 
que su operación depende ele las dos primeras, por ejemplo, 
y condiciona a distancia a las dos últimas. En la medida en 
que vive su solidaridad ele trabajo y ele miembro ele una clase 
explotada con sus camaradas, esta interdependencia puede ser 
poder y función (pero aquí poco importa) . De todas formas, 
disminuida, mutilada, arrancada ele sus músculos y sus manos 
por_ .un ritm~ exterior, la operación se mantiene como su ope­
racwn práctica y, a pesar ele su determinación en inercia, se 
realiza clialécticamente por él, aunque sea en el nivel más ele­
mental. Pero lo que cuenta es que el acto calificado, destruido 
por Taylor,_ robado a los obr_eros profesionales y repartido por 
los cuatro nnc?nes ele la fábnca, se vuelve a encontrar objetiva­
do en su totalrclacl como producto manufacturado ele los cinco 
obreros separados. La única diferencia es cuantitativa, luego 
hay que tomarla como simple determinación ele exterioridad: 
ci~co ob_reros especializados que hacen sendas operaciones, la 
mi?ma Sie~pre cada t~no, producen en un lapso definido n 
obJetos, mrentras que cmco profesionales que asumen la acción 
entera y ele uno a otro extremo, producirán n - x. La reifica­
ción del trabaj? es innegable; no es más que una consecuencia 
ele la. exp~o.taoón; pero lo que llama la atención es que este 
trabaJO reihcaclo en tanto que es pmxis ele cada uno encuen­
tra en la materia inm·gánica su cadcter sintético ele libre 
determinación del camRo práctico .. Si_ sabemos que tal pro­
ducto puede estar constrtmclo a pnon (y en un mismo esta­
do ele las técnicas) por un solo profesional, formado durante 
años ele aprendizaje, o por cinco obreros sin calificación for­
n:aclos clu~ante ap~endizajes. ele unos meses, nada permit~ que 
chgamos, sm más fuente ele r_nf~rmación, si tal o cual ejemplar 
ele este p:oclucto lo ha constituido una multiplicidad ele accio­
nes extenores unas a otras y determinadas en pasividad o un 
solo proceso totaliza~or. Este primer momento del ejemplo 
muestra la homogeneidad absoluta de la acción dialéctica que 
s~ compone y de la operación alienada y descompuesta, ele la 
hbre temporalización y ele la temporalidad robada. Esta ho­
mogeneidad no se manifiesta en el momento concreto del tra­
bajo -que según los casos es muy diferente-, sino en la sín-

252 

tesis ele objetivación que tiene lugar en la inercia del pro­
ducto. El producto inor<Yánico en efecto, tiene esta caracte-, • b , 
nstica doble: _po_r su pasivid_acl, sosti<::ne pero invierte y dota 
~le u_na extenonclacl esconchda a la acción sintética que se 
mscnbe en ella; por su falsa unidad, retiene y simultánea­
men~e integra ~n un solo sello a diferentes operaciones que 
pr~vienen ele cliferer~tes puntos del tiempo y del espacio; la 
umclad ele una pmxzs se hace falsa unidad y esta falsa unidad 
se vuelve la falsa integración fuera ele ellas de una diversidad 
objetiva ele operaciones. Esta indicación nos lleva a otra: nin­
guna acción es a priori imposible ele disociarse en operaciones; 
estas operaciones están pasivizadas y pueden ser tratadas por 
la Razón analítica: entonces ocurre con ellas como con ciertas 
estructuras osificadas del grupo que pueden ser el objeto ele 
una matemática ordinal. No se concibe ningún tratamiento 
analítico de estas operaciones si la perspectiva sintética ele la 
totalidad objetiva no se ha conservado, es decir, si están inte­
gradas por adelantado en el objeto producido como su totali­
zación; ele la misma manera, la Razón analítica puede concebir 
u_n~ combinatoria universal de las funciones en un grupo cle­
frmclo; no tendrá la posibilidad concreta ele construirla sino 
en la medida en que es un caso particular ele la razón dialéc­
tica, es decir, una función producida, dirigida y controlada 
por ella. No hay acción tan compleja que no pueda ser disocia­
da, desmembrada, transformada, variada infinitamente por un 
"cerebro electrónico"; no hay "cerebro electrónico" que se 
pueda construir y utilizar si no es con la perspectiva de una 
pmxis dialéctica cuyas operaciones tratadas sólo serán un 
momento. 

Pero hay que considerar que a esta transformación clesca­
lificaclora por el taylorismo la seguirá muy pronto un segundo 
mo~ento: el ele las máqui~as especializadas. Porque en la 
meclrcla en que cada operaciÓn se vuelve mecánica, cada má­
quina puede hacer una operación. Y sin eluda que si es un 
hombre el que efectúa la operación, será praxis; pero es por­
que el organismo práctico no tiene más realidad que la praxis 
o~gánica, .Y que realiza en praxfs. todo lo que hace. La opera­
CIÓn no tiene ya carácter especifico por sí misma. Amontonar 
ladrillos en un camión es ya una conducta humana si lo 
realiza un hombre, es un trabajo mecánico si lo hace una má-

253 



quina. La especialización pasa. del hombre a la ~á~uina, y el 
obrero que se pega a su máquma tras un aprendiZaJe de unas 
semanas, a veces de unos días, conoce su intercambiabilidad. 

Por la automatización, finalmente, la operación singular uni­

da a todas las otras se vuelve la tarea de la máquina o del 

complejo de máquinas; finalmente, la acción humana queda 

totalmente absorbida y reexteriorizada por el instrumento 

pasivo. Sin embargo, el producto no cambia o apenas si cam­
bia: se presenta en la unidad sintética de un utensilio cons­

truído por hombres y apropiado por ellos en cuanto a los 

fines y a las necesidades de otros hombres. Su inerte unidad 

le refleja al consumidor el poder creador del trabajo humano. 

Con razón, ya que la automatización supone una Razón ana­

lítica sostenida y guiada en el inventor y en los realizadores 

por una Razón dialéctica; y también porque las nuevas má­

quinas, lejos ele suprimir las tareas humanas, se limitan a 

repartirlas de otra manera. Queda esta intercambiabilidacl o~­

jetiva, tal y como se puede ver en el producto de la fJmXlS 

individual, de la adición pasiva de operaciones comunes, ele 

la producción con máquinas especializadas y de la máquina­

autómata como substituto de la autonomía práctica. Según 

nuestro punto de vista, esto sig·nifica, de todos modos, que la 

jJmxis original del organismo sirve indiferentemente ele mo­

delo a las máquinas y a los grupos. Aunque siempre se pueda 

descomponer y sea descalificable, se mantiene insuperable y 

no existe otro esquema constituyente, sea cual sea el tipo de 
eficiencia considerado. Pero, en la automatización, la jJmxis 

se cambia en puro proceso, y, en la taylorización, en semi­

pasividad. Estas transformaciones son capitales, pero se pro­

ducen siempre más acá de la objetivación terminal, hay que 

considerarlas como infra-tmnsformaciones que dejan sin cam­

biar la finalidad y los fines lejanos como determinación del 

campo de posibilidades. El esquema individual contiene en 

él cuanto le llega al hombre por el hombre (salvo la seriali­
dad) ; es la categoría pdctica por excelencia. Y es en él, por 

su mediación, donde se puede afirmar la equivalencia del 

grupo especializado y de la máquina-autómata. Pero este ejem­

plo tiene la ventaja de mostrarnos además que esta categoría 

pdctica guía al amílisis de las tareas y la construcción de los 

instrumentos, pero que est<Í necesariamente negada por este 

254 

aná~isis, o por esta c~nstrucción -como también por el trabajo 

sol~~~, Sl del grupo J~Hamentado- en tanto que ni grupo ni 

a~1c10n de. tareas _m ~u tom~tización pueden realizar por sí 
m1sill:os la mtegraoón .1!1mechata de una acción que se da sus 
pr~p1as reglas descubnendolas como exigencias en el objeto. 

~s1, en el caso. q~e ~quí nos ocupa -el único que tiene rela­

ClÓl~ :on 1~ d1alect1ca;-. el gn~po bus~a y niega en su ser 

la ~mea umdad tr~nsluoda de mtegraoón activa, es decir, la 
mudad cuyo orga~us~o es el único ejemplo. La busca y la nie­
g_a por el proced1m1ento que trata de establecerla al mismo 

t1_empo que la r~~liza por es_te yrocedi~iento en su objetiva­
CIÓn (c_onstruccwr:, descubnm1ento, victoria) . Ahora bien, 
esta mudad p~áct1ca y dialéctica que frecuenta al grupo y 

que lo determma a negarla con su esfuerzo mismo de inte­
gración, es sencillamente lo que llamamos existencia. El ülti­

mo yr_oblema de inteligibilidad se plantea a partir de ahí: 

¿que t1ene que ser un gntfJo en su ser para que niecrue de sí 

mi~mo y en sí ~úsn~;o a la existencia y para que realice en el 

o_b]eto sus propws fmes comunes como ampliación de los fines 

libremente propuestos por los organismos prácticos en tanto 
que libres existencias dialécticas? 

255 



A 

EL SER-UNO LE LLEGA AL GRUPO DESDE FUERA POR 
EL OTRO. Y CON ESTA PRIMERA FORMA 

EL SER-UNO EXISTE COMO OTRO 

El grupo, como erosión de una serialidad, unidad prác­
tica de una objetivación en curso y manifestación inmediata­
mente sufrida por el otro, de una eficiencia definida (positiva 
o negativa) , determina una totalidad negativa y práctica en 
el seno ele la serialidad exterior, la d.e los no agrupados. Y el 
ser-no-agrupado de cada Otro es la relación común del indi­
viduo serial con la totalización que se agrupa y con cada Otro 
no agrupado (en tanto que tal) en el centro de la serialidad. 
Dicho de otra manera, el Otro está determinado también en 
tanto que Otro como individuo común. Desde luego que, a 
propósito de un grupo histórico definido, sólo las circunstan­
cias deciden si la totalidad inducida en la serialidad es una 
significación perfectamente abstracta o si la relación del no­
agrupado serial con el agrupado es una relación práctica y 
concreta. La constitución práctica de asociaciones cuyo obje­
tivo es la colombofilia o la numismática, sólo puede suscitar 
una unidad negativa en los no-agrupados -si es que lo logra­
de una manera muy abstracta. Se trata aquí de una determi­
nación lógica. Por el contrario, la constitución de una milicia 
fascista organizada y especializada en los golpes de mano, se­
gún las circunstancias puede ser causa de la unidad negativa 
de la población no armada (el miedo) y hasta de reagrupa­
mientos positivos y antifascistas. Pero sobre todo, un conjunto 
institucionalizado o casi institucionalizado (dentro de algunas 
páginas veremos cómo el grupo engendra a la institución), 
cuando parece de una determinada utilidad pública (es decir, 

256 

en el seno de una división del tTabajo más o menos avanzada, 
cuando se encarga de una tarea definida de la que descarga 
a los Otros e~ tanto que de se:iales) , engendra una totalidad 
de dependenCias en la fuga senal del Otro; dicho de otra ma­
nera, determin~ los usufructuari~s. Éstos se pueden mantener 
e~ la recun:encra (los usufructuanos del correo), donde -en las 
orcunsta~oas ~a descritas.- el grupo inductor puede suscitar 
al grupo mduodo (el casi-monopolio del Estado en cuanto a 
la enseñanza induce a la Asociación de Padres de alumnos, 
que resJ?onde a la comunidad práctica: segunda enseñanza) . 

. Al consi?erar esta nueva categoría, el no-agrupado engendra­
do prácticamente por el grupo, vemos que puede tomar formas 
concretas muy diferentes: tanto los voluntarios que desfilan 
armados, tr~s. las primeras vic~orias de una insurrección y 
que se mamflestan a la poblaoón no-combatiente (pero que 
en su mayoría les aprueba) como "los que la defienden o la 
libe:an", realizan una totalización lateral cuya estructura pone 
~n JUego ~ ot;,os grupos; en realidad "el ejército del rey" 0 

los .bandidos son v~rdaderos grupos inductores y ya han 
totalizado a la poblaoón de un barrio, de una ciudad (por 
la empresa de exterminación). A partir de esta inducción, se 
ha .constitu~do un .grupo en la serialidad. Pero el conjunto 
pasivo (m~Jeres, mños, etc.) se encuentra designado por una 
~ob~e pr~xt! contradictoria: el enemigo (por lo menos, es el 
fm mtenonz~do por la certeza concreta del pueblo, y además 
esta ~erteza siempre es la verdad, ya veremos con qué sentido) 
totaliza por el vacío: toda ciudad será arrasada; el grupo que 
se o~one a~ enemigo totaliza por negación de negación. Pero 
al mi~mo tiempo, como negación totalizadora suscitada por la 
negao~n externa y oponiéndose a ella, reconstituye contra los 
extermmadores a la totalidad negativa de los no combatien­
tes en s:rialidad de impotencia; serán los que defiende, pero 
~u relaoón en el seno de la ciudad sigue siendo la reunión 
merte o la soledad molecular (ambos estatutos existen, según 
que el ama de casa -cuyo marido está en las murallas o en 
las fortifi.cacio~e~ -forme, cola delante de las tiendas de ·pro­
duct?s alimenticiOs, o segun trate, en su vivjenda, de asegurar 
la vida de la familia en condiciones más difíciles cada día) . 
s.in em.bargo: esta serialidacl frecuentada por una unidad pa­
SIVa e mduoda, sufre por eso mismo una modificación deter-

257 



minada; la prueba es que, si se agravan las circunstancias, se 
puede integrar con los grupos de defensa otra capa de l~ 
población, y se pueden organizar otr~s. para sostener al .pn­
mero (comité sanitario, comité de provi~IOnes, etc.). La pnme­
ra unidad de no combatientes es la u":zdad de los q.ue sufren 

serialidad· y esta serialidad concebida como sufrzda, como 
su ' 1 · · · d to na de impotencia socializada, equivale a pnncq:no e una 1 

conciencia de la recurrencia y de la altenda~.. , . 
Por el contrario, el correo, como s~rvicio publ~co que 

funciona' permanentemente y sin. atas.cami~nto, constituye al 
usufructuario ante todo como exigenCia se:ral, ~unque, su tra­
bajo complejo y totalizador. s~ .vuelva un mteres comun. p~ra 
l " 'bl" o" es decir la posibilidad fundamental de totalizarse e pu . Ic , ' . d 

para proteger 0 controlar el funcionamiento e este grupo .or-
. 1 De todas formas y cualquiera que sea la relaciÓn ganizac o. ' . . d 1 · f · ' 

inducida como tensión ele la senahdad y e a ~1m ICaCI~n, 
la totalización del grupo es inductora para. el con.1unto social 
(que de momento consideramos como conJunto ele grupos Y 
d · l"d d ) Lo es como determinación puramente formal, e sena 1 a es . , 

1
. 

en la medida en que el grupo deja fuera de el por una tota I-
zación negativa a la u~:lidad ?e.los no-agrupa~os; lo es sobre 
todo como determinaciÓn practica en la medida en que este 
mismo grupo tiene relaciones prácticas con el n?·grupo; lo 

f. -lo veremos más adelante- en la med1da en que es, en m . · 1 
el grupo -a partir de un determmado vol~men soCia.' va-
riable según las circunstancias- expr~sa .en el a la soc1e~~d 
en su, conjunto, con la forma ele totahzaCIÓn. Por esa relac10n 
totalizadora de la multiplic~da~ tra_nsce?dente, el grupo_ se 
realiza como la primera mediaCIÓn h1stó~-1c_a entre lo p~ácuco­
inerte y la libertad práctica como soCiahda~. Per? e I?~­
mento no nos interesa según este punto de v1sta. S1 descnbl­
mos su acción sobre la serialidad es para que se compr~ncla 
la reacción ele la scrialidad modificada sobre la comumdad 
que ·la modifica. 

En efecto, a partir del momento en que el grupo se 
vuelve mediación entre los no-agrupados, éstos, en ~a indivi­
dualidad de cada uno, en la alteridad de lo colc:ct~vo, o en 
una primera totalización en curso, se hacen ~ecliaCIÓn entre 
los miembros 0 los sub-grupos de la comumclad. Como em~ 
pleaclo del correo, encargado de los giros o de los paquetes, m1 

258 

relación con mis jefes pasa por la mediación de los otros, 
precisamente de los que (serialidad) hacen cola delante de 
mi taquilla. Y cada uno de estos individuos aprehende la 
totalización del grupo como totalidad ya hecha y en pleno 
funcionamiento; esta totalidad se constituye, claro está, como 
totalización de las funciones y de los instrumentos; y el pen­
samiento serial del individuo de serie se mueve en el campo 
práctico-inerte y concibe implícitamente como equivalencia 
absoluta a los individuos comunes como instrumentos y a 
los instrumentos inorgánicos como funciones vivas. Cuando 
un usufructuario entrega un paquete certificado a un em­
pleado del correo o cuando echa una carta al buzón reser­
vado para las cartas de la misma ciudad, inicia una operación 
que, en un caso, empieza por una relación entre los hombres 
(lo que no quiere decir necesariamente una relación huma­
na) , y en el otro caso, por una relación con los instrumentos 
inorgánicos. Pero en ambos casos la operación completa su­
pone a la vez instrumentos y hombres que los utilicen con una 
perspectiva definida. Y la característica práctica de la exi­
gencia jurídica es, en el usufructuario, que éste no hace nin­
guna diferencia entre los instrumentos y los hombres. ¿Hay 
que creer que está así acondicionado por el campo práctico­
inerte donde aún se mantiene? Sí y no: está seguro de que 
su pensamiento práctico-inerte, como interiorización de su 
impotencia, le dispone a aprehender al grupo 1 como unidad 
que sella una pasividad inorgánica; pero, por otra parte, su 
relación de usufructuario con el instrumento común y con 
el individuo común es libre relación jurídica; y según este 
punto de vista, su operación individual se encaja estrecha­
mente en la operación del empleado, como individuo común; 
los papeles que llena para enviar el paquete, los lee el emplea­
do, los vuelve a copiar o los corrige, etc.; se establece una 
reciprocidad que le califica según un determinado punto de 
vista como comú11 (como beneficiario común y punto de par-

1 El derecho y el poder nacen del juramento y de la función, 
luego en el grupo. Pero a partir de la libre inercia juramentada y en el 
marco de la praxis común, éste se ha dado la posibilidad de conferir 
un poder sobre él mismo a individuos no agrupados o a grupos exte­
riores, ya sea con la forma de reciprocidad contractual (por inercia jurada 
en el Otro desde fuera) , ya sea con cualquier otra forma. 

259 



tida común, es decir, comunizado por el aspecto común de 
la operación, su i?ercia jurada se vuelve su propio pasado 
garantizado por el JUramento, ele los otros y asegurado por una 
ficha de control o un boletm que le entregan). Hay, pues, 
una determinada homogeneidad práctica entre el usufructua­
rio y el empleado, en la medida en que la operación inicial 
crea una reciprocidad práctica a través de los límites reales 
(y materiales en el sentido inorg{mico, la taquilla) del grupo, 
y une la exterioridad del usufructuario con la interioridad 
del empleado. Ahora bien, según el punto de vista de esta 
homogeneidad práctica (es decir, según el libre punto de vista 
de la fe jurada) , el usufructuario descubre, en tanto que tal, 
en el seno del "servicio", la unidad activa de los hombres y 
ele los instrumentos. Esta vez la unidad se hace en el otro 
sentido, como disolución de la instrumentalidad y de la mul­
tiplicidad en el seno del acto. Es lo que se siente en cuanto 
se hace uno de los actos cotidianos en los que tiene que inter­
venir un servicio público: echar una carta al correo, en cierto 
sentido, para este parisino es ponerla en el buzón de su tío 
marsellés, o, si se quiere, es echarla a un conducto hueco que 
la aspira como una ventosa y la conduce hasta la mesa del 
destinatario; y también es -en cuanto varía la circunstancia 
(si nos enteramos, por ejemplo, ele que un buzón estaba fuera 

ele servicio en tal lugar de París sin que se lo hubiesen dicho 
a los usufructuarios y que por esta razón se han perdido cente­
nares de cartas)- ·remitir un mensaje del que depende algo 
en las múltiples manos de una organización libre, juramen­
tada pero falible. El correo es mi instrumento, alarga mi 
brazo como un bastón, una azada o una escoba, o es una libre 
acción jurada que me da un poder pero que también me 
puede engañar. Y no se trata aquí de los dos términos opues­
tos ele un dilema, sino más bien ele dos límites entre los cuales 
son posibles muchos intermediarios. Y en cierta forma encon­
tramos el proceso y la praxis tales y como los hemos definido 
más arriba. Sin embargo, en la medida en que la relación 
original es un poder (poder del usufructuario sobre el grupo, 
poder del grupo organizado sobre la reunión inorgánica) , el 
no agrupado aprehende a pesar de todo los dos aspectos (o la 
síntesis de los dos), a partir ele una inercia jurada que cons­
tituye para su práctica el interior del grupo. El grupo, que es 

260 

instr~mento u organiz~ción, tiene que responder a la exi­
ge~oa .del usufructuano (o el individuo masificado a la 
ex~genoa del grup?) si s~lo es visible el instrumento (el 
avió~.para lo.s pasaJ:ros), tzene que funcionar como una libre 
f~ncwn .comun; y si los hombres aparecen en su inercia me­
diada, tienen que responder a la . e~igencia. Esta segunda li­
bertad no es la transparente praxzs mcliviclual; es la libertad 
c.omún y det~rminada por sus lí~ites, aprehendida por una 
libertad comun a cada usufructuano (a pesar ele la serialidacl 
conservada). Y esta libertad común define para el usufructuario 
e.l carácter ele la praxis común en tanto que supone una tensión 
que a~ecta al grupo entero (todo el sistema ele correos y toda 
~ranoa quedarán atravesadas de uno a otro lado por la praxis 
Jur~cla que _lleva una carta de .Lila a Niza). Así el Otro (el 
us~1rl!ctuano) p:opone 1~ totalidad agrupada como un objeto 
prac~zco cuya exzs es la libertad juramentada; y propone esta 
t?tahdacl como productora de actos totalizadores y manifes­
tanclose entera en estas expresiones prácticas de ella misma. 
Al mismo tiempo propone a las personas individuales que la 
c?mpo?en (y. a los instrumentos que hay en ellas) como par­
t¡culanclades mesenciales. Más aún: como va ele la necesidad 
al poder pní.ctico que el grupo le concede, y de ese poder a 
los aparatos que el grupo engendra para satisfacerle, apre­
hend: .a c~da persona ~en tanto que individuo común) como 
espeoficaoón a jJosterzori producida por el grupo en curso 
de desarrollo. No es esto falso, porque el individuo común 
e~ el producto del juramento; pero al mismo tiempo, el indi­
divuo orgánico para él queda indeterminado: aprehende al 
empleado como generalidad humana especificada y significa­
da por .el grupo total y no fija (o no lo hace necesariamente, 
en ~eahclad, ~uy pocas veces) los detalles del individuo y ele 
la hbre praxzs de éste. No aprehende a ésta como mediación 
inclivid~al entre la función y el resultado, sino como libre 
proclucoón de una operación preliminar por el grupo a través 
ele un órgano. individual; las frases y las letras que corres­
ponden al registro de los paquetes y que se, especifican en el 
contacto del paquete singular por registrarse, se trazan como 
pr~xis-del-grupo a través de las manos, que pueden ser cuales-
9-m~r~, de. estos empleados. La mayor parte del tiempo, la 
mclividuahdad ser{t aprehendida como pura negatividad (ca-

261 



renda de habilidad, lentitud, falta de inteligencia o de ama­
bilidad) , esto es, como resistencia bruta de la materia a la 
libertad. Por lo demás, se trata también aquí de una recipro­
cidad (fundada en general sobre la rareza, rareza del tiempo, 
sobre todo), porque en el momento en que la operación­
exigencia del usufrl;lctuario me constituye como producto 
inesencial de la comunidad y trata en mí a la función como 
línea de fuerza esencial de la totalidad en tanto que tal, yo, 
el empleado, le trato como miembro intercambiable de una 
serialidad que para mí sólo existe como soporte de una exi­
gencia precisa y general (o como miembro inesencial prod~­
cido por una totalidad agrupada: por ejemplo, para mí, pro­
fesor, un representante de la Asociación de padres de alum­
nos) . Sin duda ,que las relaciones entre el a~ministrador y 
el usufructuario se pueden individualizar; es lo que ocurre, 
por ejemplo, cuando las operaciones recíprocas son frecuentes. 
Pero esta individualización hace que aparezca una libre reci­
procidad sin ninguna relación práctica con los lazos prácticos 
y funcionales. 

Así, por la simple exigencia jurídica del cliente, del usu­
fructuario, etc., el Otro me disuelve en mi grupo como la 
parte en la totalidad, y disuelve a mi libre práctica en mi 
libertad jurídica de la jJmxis común. Constituye entonces esa 
totalidad que digiere y transforma las solicitaciones exteriores 
para responder con una operación totalizadora y totalizada 
como un ser en inte1·ioridad. En efecto, la estructura del grupo 
que tiene que corresponder al poder del usufructuario sólo 
puede ser inercia jurada, por consiguiente el Ser. Pero el Ser 
concebido como norma (en tanto que contraparte de un po­
der) . Así, desde un principio, vemos la identificación por el 
Otro del Ser y del deber-ser, y esta identidad radical consti­
tuirá para el Otro el estatuto ontológico del grupo organi­
zado. Pero este se1·-exigido se constituye a través de las rela­
ciones de interioridad, ya que el usufructuario forma parte 
del grupo, a través de su propia acción, como operación sin­
tética definida por su fin y por la unidad de sus medios. De 
esta manera se resuelve la contradicción "ser-norma": para el 
Otro, el Ser como inercia jurada se produce con la forma 
de totalidad (o, si se prefiere, la totalidad-objeto no puede 
existir salvo si la sostiene la inercia inorgánica aprehendida 

262 

como ser invariable), pero esta totalidad inerte está estruc­
turada en interioridad como norma de la libertad común. A 
partir de esta norma, la totalidad produce sus diferenciaciones 
no como intentos totalizadores, sino como expresiones diver­
sas del todo totalizado. El ser del todo vivido en interioridad 
se vuelve esquema normativo que suscita la producción de 
operaciones totales, y las operaciones, cerno prácticas interio­
rizadas, producen a sus hombres y sus instrumentos. Para el 
usufructuario, el servicio público es un objeto que posee un 
interim·, es decir, un medio inerte caracterizado por su ten­
sión, su índice de refracción, su trama, sus direcciones espacio­
temporales, sus estructuras y su reflexibilidad. Se trata, pues, 
aquí de lo que podría llamarse la intersubjetividad pn\.ctica 
como medio de la totalidad totalizada. Y esta intersubjetivi­
dad no remite a ninguna conciencia abstracta o "colectiva": 
es, sencillamente, la estructura reflexiva del grupo en tanto 
que aprehendida por el usufructuario. 

Ahora bien, el' miembro del grupo, es decir, el individuo 
común, el empleado, se realiza prácticamente en la operación 
recíproca que le une al cliente o al usufructuario como pro­
ducto inesencial de la intersubjetividad reflexiva; lo que quie­
re decir, sencillamente, que la determinación de inesencialidad 
le llega a él a partir del Otm y que tiene que asumirla por 
su operación misma. En una palabra, me produzco por el Otro 
y para mí mismo como modo inesencial y pasajero de la in­
tersubjetividad de mi grupo en tanto que opero con el Otro 
y sobre el Otro por cuenta de ese grupo. Y me aprehendo en 
la práctica misma co~o expresión objetiva jJam el OtT~ de 
una totalidad, cuando el movimiento interno de la comumdad 
no mediada por los extranjeros se da reflexivamente como 
simple totalización en curso. 

Cosa que aún se verá clarament~ cuando, no só.lo por 
sus acciones sino pm· su espesor matcnal, los otros mechad?res 
se vuelvan para cada miembro el factor real de su separaciÓn, 
de su aislamiento; cuando su resistencia (inerte y serial u 
organizada) condicione sus posibilidades de comunicar c?n 
sus compañeros de grupo. Es algo que ocurre con frecuenoa: 
por muy estrechos que sean los laz?s internos, e~ raro que un 
grupo esté constantemente actualizado, es decn, totalmente 
reunido en un local. Y además, en muchos casos, estas reunio-

263 



nes plenarias son impÓsibles a priori: por ejemplo, la im­
portancia numérica del grupo le prohibe toda reunión real; 
los partidos sostienen congresos en los que cada individuo es 
el representante de otros. Cada miembro del grupo está, pues, 
provisional o definitivamente alejado de los otros miembros 
por la selva humana. Si se trata del militante de un Partido 
no clandestino, está constituido -en tanto que individuo 
común- por sus fidelidades (juramento) y por sus funciones 
prácticas (ellas son las que le han señalado esta residencia, en 
este lugar) . Pero al mismo tiempo, la selva humana que le 
rodea es viva y actuante, como la de Macbeth. Su espesor es 
material y práctico; lo circundante humano le trata (con con­
sideración, desprecio, hostilidad, confianza, desconfianza, etc., 
no tiene importancia) como militante de ese Partido. Es decir, 
que la práctica serial o común de los Otros le constituye a 
parti1· del programa político o social, de la acción presente y 
de la historia anterior de su Partido. La práctica individual 
-con su estilo y su color, su habilidad y su torpeza, etc.­
sólo interviene a posteriori y no tiene, pues, eficacia de 
realidad más que en un marco extremadamente restringido 
(por ejemplo, en las relaciones con otros militantes y otros 
simpatizantes o con un margen de simpatizantes que dudan 
en afiliarse) . Pero el militante declarado está constituido ante 
todo en su ser como inercia normativa en tanto que, en perío­
dos de tensión política, por ejemplo, las posiciones de los Otros 
están tomadas, endurecidas, son inquebrantables. Sin embargo, 
sería un error si creyésemos que estas reacciones de confianza 
o de hostilidad tratan de alcanzar en él, por ejemplo, a un 
comunista o a un socialista. La fuerza o la violencia de estas 
prácticas significan por sí mismas que a quien quieren alcan­
zar a través ele un individuo cualquiera e inesencial es al 
Partido. Cuando los actos de terrorismo fascista o los lincha­
mientos convierten en víctima a un comunista, que es el único 
guardián de un local, a quien se dirigen es al comunista; es 
decir, que quieren alcanzar al Partido como totalidad pre­
sente y esencial a través de un individuo inesencial a quien 
nunca consideran en su individualidad propia.. Pero, más 
cotidiana y simplemente, las discusiones políticas de tal opo­
nente o de tal adversario con tal militante no tratan ele con­
vencerle, sino de refutar al Partido en su persona, y el inter-

264 

locutor desdeña sistemáticamente los límites personales del 
individuo (lentitud, falta de cultura, falta de agresividad, 
mala elocución: otro hubiera contestado mejor, hubiera derro­
tado al adversario) ; en cualquier caso, sus reacciones son las 
del grupo como totalidad encarnada en cada una de estas 
modalidades pasajeras. Inversamente, el militante se ve cons­
treñido por esta separación práctica ejercida sobre él por el 
conjunto humano, a interiorizar esta relación ele lo inesencial 
con lo esencial y de la parte con el todo. Se constituye él 
mismo como significante en la medida en que él aparece a 
todos como un significado. En efecto, se vuelve muy impor­
tante para la pdctica común que no se pueda confundir su 
libre práctica individual con la praxis del Partido en tanto 
que tal ni juzgar a ésta por aquella. Y como la maniobra or­
dinaria de lo circundante consiste o en atravezar sin ver las 
características adquiridas del individuo para ir al Partido 
como única realidad profunda suya, o por el contrario, en 
tomar rasgos individuales, desfallecimientos aislados, y en 
hacer con ellos la reacción común del grupo como totalidad, 
el militante aislado se decüca a disolver en él las caracterís­
ticas personales para hacerse únicamente presencia aquí del 
Partido en su totalidad. Poco importa que el militante sea 
rubio, tartamudo, inteligente o tonto; se hace para todos lo 
que todos le hacen: la encarnación no especificada de un 
Partido de masas, centralizado, revolucionario, etc., que recibe 
seis millones de votos en cada consulta electoral y que asume 
y elabora las exigencias de sus electores y de sus miembros. 
Se hace ser-exigencia, ser-acusación; aprende el pensamiento 
común como determinación de la memoria y como juramento, 
para estar seguro de que esta inercia normativa se reproducirá 
en él como la misma que en todas las bocas del Partido 1 . Pero 
esta transformación, que se opera concretamente por la pre­
sión de los Otros, no es una iniciativa del individuo, sino 
que expresa lo que, por sus órganos de mediación, de enlace 
y dirección, y por cada sub-grupo particular (células, co­
mités, secciones, con cualquier nombr~ que se les dé) , exige 

1 No se trata aquí de una estratificación del discurso en la me­
moria, sino de una estratificación de las relaciones que determinan el 
discurso. 

265 



el grupo de cada uno de sus miembros en tanto que todos son 
solitarios en estado de sitio. Sin embargo, la rigidez formal de 
la identificación con el todo va acompañada por una completa 
confusión en su contenido material. El militante, en tanto que 
ha estereotipado en él las relaciones funcionales, dispone de 
una ideología que le permite establecer su posición en todo 
momento y que realiza por su boca, como determinación del 
discurso, la interpretación común de la situación histórica por 
la totalidad militante 1• Pero, al mismo tiempo, los individuos, 
por la indefinida recurrencia de lo serial o los grupos ene­
migos por el robo sistemático de su acción, desvían o disuel­
ven, aquí y para todos los mismos en todos los otros aquí, las 
significaciones que da a su pdctica y al curso de las cosas. Estas 
significaciones, refractadas a través de un oscuro y cerrado 
espesor de proyectos y de acciones, se vuelven objetos inde­
terminados o -lo que es lo mismo- con mil, con cien mil 
caras. Cuando el militante afirma públicamente la determi­
nación abstracta y esquemática del discurso, hace que el Par­
tido aparezca en seguida para todos como grupo-totalidad. 
Pero se mantiene esquemática y, en la medida en que la iden­
tifica aún más con el grupo, le corta más de la realidad. Como 
se habrá comprendido, no se trata de considerar aquí los 
inconvenientes políticos de una situación particular: sólo que­
ría mostrar que la selva humana -como materialidad y praxis 
de aislamiento- se tiene que interiorizar para el militante 
como ubicuidad del grupo. Pero hemos visto que esta ubicui­
dad -aún fluida, a pesar del juramento y de la heterogenei­
dad producida, en tanto que las relaciones de los individuos 
comunes son directas- se fija y se osifica en cuanto se afirma 

1 Esta interpretación ha sido elaborada por los responsables en 
un sub-grupo definido, teniendo en cuenta todas las circunstancias y, entre 
otras, las exigencias implícitas de la comunidad práctica. Y estos respon­
sables pueden ser perfectamente competentes; pueden gozar de la con­
fianza común y merecerla. Pero nada impide que la transformación sea 
radical cuando el militante aislado (o en minoría sitiada) asume como 
un pensamiento producido por la totalidad "Partido", es decir, como una 
exis que exj11·esa totalmente esta totalidad, una decisión práctica tomada 
por algunos individuos comunes (en nombre de todos y en virtud de sus 
poderes, desde luego) y reinteriorizada en un movimiento práctico de 
reorganización por cada individuo común, es decir, por cada encarnación 
inesencial del grupo como substancia esencial. 

266 

contra la práctica de los no-agrupados. En el momento en que 
el grupo como totalidad-objeto se vuelve esquematización abs­
tracta en el militante, éste pierde la posibilidad de compren­
der su praxis orgánica, la de los Otros y el curso concreto 
de las cosas. Pero al mismo tiempo se refiere en todo momento 
y para toda decisión a lo que realiza como su realidad común, 
es decir, al Partido como inercia normativa y totalidad hecha, 
como pura objetividad e intersubjetividad (es decir, poseyendo 
una interioridad) , esto es, como substancia total en todas 
partes que vuelve a inventar en todas partes sus propias 
contraseñas. 

Sin embargo, no debemos olvidar que esta nueva consti­
tución le llega al miembro del grupo por los Otms. Lo que 
significa que se produce en el me·dio de la alteridad y que lo 
asume en función de sus relaciones funcionales con los no-

• .J. 
agrupados. Entonces esta estructura, como mstrumento prac-
tico de sus operaciones, representa en cada uno a su Ser en 
el medio del Otro y a la reinteriorización práctica del Ser-Otro 
del grupo. Porque donde el grupo puede aparecer superficial­
mente como totalidad es en su objetividad para el Otro 1

• Y 
ya sabemos que en él mismo, como relación interna, s~ vuel.ve 
totalización. Por otra parte, la estructura de encarnaoón (m­
esencialidad del individuo, esencialidad presente del todo) 
no está vivida por el miembro organizado para ella y en ella 
misma; no la aprehende en la unidad reflexiva de un acto 
organizador que tiene como objetivo directo a la totalización 
del grupo: la produce por la mediación del Otro como esque­
ma director de sus relaciones con el Otro. Así pues, hay que 
comprender que, para el hombre del grupo, el obje~o prá~tico 
y teórico es el Otro, y que no aprehende su propm realidad 

1 Hay que recordar aquí lo que hemos vist~ m~s arriba: t?da. ~pre· 
hensión de un grupo en el campo práctico es totahzaClón por el md1v~duo 
no agrupado, y esta totalización engendra _formalmente una t?tahdad 
-objeto. Pero si el grupo está dado en su gestión real, _Ya hemos VIsto q~IC 
esta totalidad se denuncia como apariencia en la medid~ en. qt~e pe_rmite 
asir al objeto como totaliz.ación independiente de est~ Sl~ltes¡s mdividua!· 
La totalidad se mantiene como detención de la expenenCLa y de la praxis 
cuando el grupo es demasiado vasto, demasiado ramificado, demasiado 
complejo para entregarse por entero. Los sub:grupo_s presentes, aunque 
sean totalización, aparecen, pues, como eucarnacwnes mertes de una tota­

lidad tendida al vacío. 

267 



de encarnaoon inesencial más que como regla implícita de 
acción y como significación descubierta y proyectada sobre 
c1 Otro en el curso de la reciprocidad antagónica del combate 

0 de la discusión. Esta relación unívoca con el Partido o con 
el Grupo (su ser-en-el-grupo vivido como disolución de la 
parte en proyecto del todo) nunca es el fin de su acción o el 
objeto de una evidencia intuitiva y práctica. Tampoco se for­
mula nunca explícitamente, a menos que no esté ya formulada 
por otros. Se t:ata a la _vez ~e _un saber _vacío, de una inercia 
recibida y sufnda pero mtenonzada en JUramento abstracto y 
reexteriorizada en acciones estereotipadas (o más bien, cuyas 
estructuras de relación tienden hacia la estereotipia) y de 
una especie de intencionalidad regresiva que, a título de puro 
accidente, trata de llevar cada circunstancia particular a la 
totalidad como substancia que ingiere y disuelve en ella a 
toda la realidad concreta (como inesencial) . Y en cierta forma, 
teniendo cuidado de deshacer los equívocos, se puede decir 
que la praxis del militante -cuando está unido a los otros 
terceros por la mediación de la selva humana- comporta una 
determinada alienación al Grupo; es que, en efecto, vive como 
lazo de interioridad de la organización totalizadora a una 
unión de exterioridad en el grupo-objeto (y objeto exterior) 
que es precisamente la unión del Otro con la totalidad inerte 
y que él ha reinteriorizado como medida de defensa. 

No importa; está constituido por una unión compleja, 
hecha de dos mediaciones inversas: la mediación del Otro 
entre el individuo común y el grupo-objeto; la mediación del 
grupo-objeto entre el individuo común en tanto que agente y 
el Otro en tanto que objeto de su acción. Y el sentido abstr~cto 
de esta unión -como intención vacía, inerte y formal- s1gue 
siendo fundamental: al remontamos a través de las prácticas 
cotidianas del agente hacia la inercia jurada, indica la in­
manencia del individuo con la totalidad intersubjetiva, es 
decir, la sujeción· del modo en la substancia o, con otras 
palabras, la fusión de los or~anismos i~dividuales en un hiper­
organismo, como el porvenzr por realtzarse desde el momento 
en que el grupo en tanto que tal quedará totalmente reunido. 

268 

B 

EN LA INTERIORIDAD DEL GRUPO, EL MOVIMIENTO 
DE LA RECIPROCIDAD MEDIADA CONSTITUYE EL 
SER-UNO DE LA COMUNIDAD PRACTICA COMO UNA 
PERPETUA DESTOTALIZACióN ENGENDRADA POR 

EL MOVIMIENTO TOTALIZADOR 

Pero, precisamente, cuando, en ocasión de un congreso 
o de cualquier otra manifestación, se encuentra el militante 
en medio del grupo, cuando el empleado, al dejar de co­
municarse con sus colegas por intermedio del usufructuario, 
se vuelve hacia ellos y encuentra los lazos directos de la or­
ganización, su espera se frustra y la relación de todqs ellos 
queda metamorfoseada; porque encuentran el medio de in­
manencia real precisamente en tanto que ningún individuo 
tiene la posibilidad de disolverse en él; y, en la medida en 
que esta alienación en el grupo-objeto desaparece con el Otro, 
encuentran una comunidad que en ningún caso se puede 
volver totalidad-sujeto. En efecto, en este nivel, en que la 
organización se toma a sí misma por objetivo inmediato con 
la perspectiva de su fin transcendente, el ser-en-el-grupo ya 
no está para cada uno mediado allá por el Otro, sino aquí 
por el mismo (por la multiplicidad negada de todos los 
mismos) . Resulta aquí totalmente inútil enumerar y descri­
bir las mediaciones intermediarias que de hecho le dan al 
ser-en-el-grupo su inasible complejidad. Por ejemplo, por el 
Otro ausente y abstracto puedo comunicar con los mismos 
en una relación concreta y recíproca ~la conducta de tal 
empleado ha causado reclamaciones; tiene que explicarse, etc.) . 
Basta con oponer estos dos lazos extremos y opuestos: la alie­
nación de la totalidad y el falso lazo de interioridad que cons-

269 



tituye por cada uno el grupo como substancia inter-subjetiva 
de la cual se define el Ser a la vez por la inercia y por el 
deber-~er; ~or otra p~rte, el lazo de a~té.ntica interioridad por 
la n:oproodad mediada, el reconocimiento práctico de las 
funcwnes, de los sub-grupos y de los individuos a través de 
la reorganización totalizadora. 
. Pero _si consicler.amos de cerca a este ser-del-grupo en la 
mmanenoa, clescubnremos un nuevo estatuto de inteligibili­
?acl. Ya hemos visto que la organización se funda sobre el 
JUramento. Cada uno jura seguir siendo el mismo. Este jura­
mento causa una primera contradicción, ya que establecemos 
sobre él la heterogeneidad de las funciones. Y esta contradic­
ción produce aún otra, ya que es la libre pmxis individual la 
que realiza por una acción singular el' detalle de la objeti­
vació? común. De tal manera, la urgencia del peligro, de la 
necesidad se refleja a la vez en la "fraternidad-terror" como 
relación ele indisolubilidad y de violencia y en estructuras más 
complejas que necesariamente tienen como efecto amortiguar 
el terror y disimular la fraternidad. Pero no sería nada. Ya 
hemos. vist? que la _integración fundamental tiene lugar por 
la reciprooclad mediada. Y entendemos por integración fun­
damental a la vez el venir-al-grupo del individuo (como mo­
vimi:nto., inicial de reagrupación) y el acto permanente de 
to~ahz~cwn que se prosigue por cada uno y para cada uno 
baJO cl1versas formas y a traves de la compleja evolución del 
grupo en acción. Ahora bien, esta reciprocidad mediada, a 
pesa: ele la mecl~ación, mantiene su estructura original de 
duahclad destotahzada (con doble centro); esta dualidad des­
totalizada se manifiesta aquí, en el seno del movimiento ele 
integración, por un desplazamiento temporal ele la totalización 
co~o praxis recíproca. En ef~cto, al describir el grupo en 
fusiÓn, ya hemos notado las pnncipales características del te1·­
cero reguladm·, particularmente lo que hemos llamado su re­
lación de inmanencia-transcendencia en el grupo ele que forma 
parte. Volvamos a ello, ahora que estamos más familiarizados 
con las estructuras comunes, y clescribámoslo ele una manera 
más _cOI~~leta. Y, para fijarnos un ejemplo, imaginemos que 
dos mclivicluos A y B, en el curso ele una acción común se 
totalizan recíprocamente con el grupo y en el grupo por la 
reciprocidad mediada. 

270 

E_sta. totaliz~ción es J.?ráctica. No hablamos aquí ele re­
conocimientos ntuales y sm más fin objetivo que el de man­
tener los lazos ele interioridad; para nosotros se trata de una 
reciprocidad ya organizada, ya funcional: es la relación con­
creta ele dos poderes que se conjugan para producir tal resul­
tado en el objetivo. En este sentido, cada función integra a 
la otra en la totalización diferenciada a través ele su hetero­
geneidad aprehendida como recíproca. El acto regulador hecho 
por A -es decir, su conducta práctica tal y como está definida 
P?r el i~dividuo común A- no se produce en B tal cual (a 
diferenCia de lo que ocurre con los grupos en fusión) . Pero 
a través de la recíproca aprehensión del campo común, el 
acto sigue siendo regulador porque se produce en una totali­
zación significante cuyos dos agentes conocen el sentido y 
porque e_stos. dos agentes son a su vez productos recíprocos de 
la orgamzaoón (es así cómo en el campo común del partido 
de fútbol, cada movimiento de cada defensa es regulador para 
las conductas del guardavallas, sobre la base del partido co­
mún y de las condiciones singulares) . Ahora bien, la estruc­
tura del acto regulador es compleja; en cierto sentido, es una 
afirmación limitada ele soberanía. En efecto, entiendo por so­
beraní~ el poder práctico absoluto del organismo dialéctico, 
es deor, su pura y simple praxis como síntesis en curso de 
toda multiplicidad dada en su campo práctico, ya se trate de 
objetos inanin,ados, ele seres vivos o de hombres. Este arreglo 
-en tanto que lo lleva a cabo el individuo orgánico- es el 
punto de partida y el medio ele toda acción (ya constituya 
un éxito, ya acabe con un fracaso). Lo nombro soberanía 
porque no es más que la libertad misma en tanto que pro­
yecto que supera y unifica las circunstancias materiales que 
le han suscitado y porque no hay ningún medio ele priv<irselo 
a cada uno, si no es la destrucción del organismo mismo 1

. 

Cuando están dadas las condiciones para que este arreglo ele 

1 Sobre todo, que no se vaya a concluir que se est<\ libre estando 
encadenado. La libertad es un desarrollo dialéctico completo y ya hemos 
visto cómo se enajena y se hunde o se deja robar por las trampas del 
Otro. Y cómo el simple "'constreñimiento por cuerpo" basta para muti­
larla. Pero verdad es que el esclavo mismo, en el peor momento de la 
opresión, y auntlue sea para mejor obedecer a su amo, puede y debe 
operar la síntesis del campo práctico. 

271 



lo diverso en campo totalizado se realice además por la acción 
como transformación material ele este campo en su configu­
ración interna y en su co·ntenido real, la soberanía no sólo es 
absoluta sino total. Ahora bien, el acto regulador -ya se 
produzca en el grupo en fusión o en el grupo organizado- a 
primera vista es algo parecido al ejercicio de una soberanía 
absoluta y total. El grupo está prácticamente totalizado por 
la conducta de A; en efecto, esta conducta define por su 
parte y en el momento la orientación de la pmxis y la or­
ganización moment<ínea de todos; esta carrera, esta apertura 
disjJOnen al equipo entero, a través ele los reajustes indivi­
duales y gracias al poder de cada uno ,sobre todos, en un de­
terminado orden práctico (cuyo sentido es, por ejemplo, al 
mismo tiempo, sostener la maniobra y prevenir un contraata­
que). A través ele esta totalización del equipo y por ella (pam 
ella), el individuo B se encuentra integrado en el conjunto 
estructurado; realiza esta integración práctica al determinar 
su propia posición a partir de la actual posición, de la manio­
bra intentada, del orden adoptado por todos y de su función 
particular. Así la soberanía de A define en su operación el 
modo de integración de B con el grupo, totaliza a B, C, D, E, 
etc., con su acto regulador. 

Pero si el ejercicio ele la soberanía fuese pleno, sería ne­
cesario que el soberano fuese exterior al grupo y que lo tota­
lizase como totalidad-objeto en su campo práctico. Encontra­
ríamos entonces un tipo de relación ya definido: o bien, en 
su forma bruta y fundamental, el lazo sintético unívoco del 
agente y del derredor (material y humano), o bien, en su 
forma elaborada, la relación en interioridad y en exterioridad 
del usufructuario como Otro con el empleado. Ahora bien, 
el límite de esta síntesis soberana lo conocemos ya: es que el 
lazo no es unívoco sino recíproco, es que el tercero regulador 
se integra en el grupo en tanto que mi acción reguladora me 
integra en él. Su campo práctico, el mío, el nuestro, forman 
uno solo. De tal manera, la soberanía queda limitada por su 
misma reciprocidad; cada uno es soberano; pero no vayamos 
a concluir que no lo es ninguno. Por el contrario, como cada 
uno es soberano ele la soberanía ele todos, al mismo tiempo 
que es objeto organizado ele cada síntesis práctica en interio­
ridad, hay que decir que es casi-soberano y casi-objeto; y el 

272 

~rup~ mismo, ;n tanto que totalizado por la práctica ele tal 
mcllv.lcl~~ comun, es casi-totalidad objetiva y, en tanto que 
mult~plu::I,clad negad~ de casi-soberanías, está en perpetua des­
totalzzacz?n. _En re~h~acl, el desplazamiento que señala en la 
temporahzaoón practica el momento en que A se vuelve ter­
cero regulador ele aquel en que B se vuelve a su vez regu­
lador, constituye el ser-en-el-grupo de B como el ele A como 
est~t~to ambivalente de interioridad. En tanto que B se adapta 
pract1camente como elemento reestructurado ele esta materia­
lidad colectiva (inercia suf_r~da y jurada) que cada tercero, 
en tanto que tercero, reumhca en su casi-soberanía. Su ver­
dad objetiva y práctica (es decir, el acto por producirse en 
tanto que significado en la interioridad por otros terceros) 
llega, pues, a él por A como casi soberano, a través de la 
común mediación; la aprehende por el aeta que cumple y 
que realiza en la sumisión el significado regulador. Pero, por 
esta sumisión -y conforme con las intenciones llegadas desde 
fuera, por el Otro, e interiorizaclas por él mismo-, B trata de 
realizar la unidad ele inmanencia como fusión del modo en 
la substancia; ahora bien, esta unidad se rompe, precisamen­
te, por el simple hecho ele que su acto, como libre mediación 
del organismo práctico entre el individuo común y el obje­
tivo común, realiza la objetivación sintética del grupo en el 
objeto trabajado, al negar en y por su desarrollo dialéctico su 
interioridad de inmanencia, es decir, su relación de modo 
inesencial con la substancia como esencial. En todos los casos 
en que el acto se desarrolla libremente, se propone como 
esencial (incluso como detalle) por su mismo desarrollo. En 
el mismo momento, pues, B manifiesta su ser-integrado-en-el­
grupo como una integración práctica y objetiva fundada en 
su imposibilidad ele integrarse ontológicamente con una subs­
tancia, y, conjuntamente, en la reciprocidad mediada que con­
juga sus actos con la acción reguladora de A, trata de alcan­
zarse a sí mismo a través ele A y por A como elemento inte­
grado ele una totalización casi objetiva llevada a cabo por 
una casi-soberanía. Pero esta ambivalencia -que sólo es una 
contradicción que se está desarrollando- ,remite en seguida 
a B a su propia soberanía: al hacerse tercero por la mediación 
ele quien B tiene que encontrarse allá confundido y organi­
zado con los otros en la substancia intersubjetiva, A hace que 

273 



B le Teconozca, en un nuevo momento de la reciprocidad, co­
mo tercero portador del poder de integrar (y no como sobera­
nía abstracta del organismo individual) , luego como miembro 
del grupo; dicho de otra manera, B tiene que aprehender a 
A como simple modalidad de la intersubjetividad (función 
definida como especificación de la substancia por sí misma) , 
lo que le obliga a ,arrancarse en A y en todos a la substancia 
común -es decir, a la operación integrante-, para hacerse 
mediación entre el individuo A y su ser-común-en-el-grupo. 
A se encuentra pues a la vez para B (y por B) como un alter 
ego (el mismo, reciprocidad positiva) y como tercem excluído 
(en tanto que casi-soberanía: casi-exilio, tensió1_1 de inmaJ_J~n­
cia-transcendencia) ; y por B, por A y en las mismas condiciO­
nes, es tercero excluído y alter ego. Cada uno puede y debe 
estar determinado allá en su inesencialidad en relación con 
el grupo a través de la soberanía integrante del otro, que' se 
vuelve provisionalmente sujeto del g1·upo. Pero para que es~a 
operación tenga lugar fuera de él por el al~er_ ego, ~s neces~no 
que cada uno se proponga en su esenoahdad ureduct1ble 
como el que (con todos los Otros) garantiza con su juramento, 
sus poderes y su acto la pertenencia al grupo del Otro. Así, en 
el momento en que, por su sumisión práctica al acto regu­
lador, B se hace objeto de una integración mediada allá en A, 
constituye (o contribuye a constituir) al grupo como destota­
lidad: con su obediencia produce a A como casi soberano, 
luego como casi excluído; y en el momento en que funda esta 
casi-soberanía por el reconocimiento mediado de los poderes 
de A y de sus funciones -es decir, de su pertenencia concreta 
al grupo-, se produce él mismo como regulador (para A o 
jJaTa Otros; como cuando garantiza a A y declara a los Otros, 
en nombre de sus propios poderes: hay que seguirle, ayudarle, 
obedecerle, etc.), luego realiza en su persona el casi-exilio de 
su casi-soberanía. Sin embargo, no podría negarse que la in­
terioridad de las relaciones, la íntima pertenencia de mi ser­
común al todo, la inesencialidad de mi propia existencia (en 
tanto que somos los mismos) y la esencialidad de mi función 
como relación estructurada con la totalidad, sean verdades 

' • 1 • , prácticas; la prueba esla en que, en un grupo v1vo, út accwn 
concreta las realiza y las verifica todos los días; disciplina, 
sacrificio ele sí, etc., son afirmaciones prácticas de todas esas 

274 

verdades. Pero ele hecho, en el medio vivo de la interioridad, 
estas verdades, como determinaciones de mi estatuto ontoló­
gico: sólo p~rtenecen como una perspectiva de fuga y como un 
sen t1do casz tmnscendente de la inmanencia. l\1i pertenencia 
real a este grupo definido como regla transcendente de mi 
vida concreta se realiza en mí como imposibilidad vivida ele 
que mi ser de grujJo se confunda con los ele los otros miem­
bros en la indcferenciación de una totalidad ontológica. Se­
gún este punto ele vista, cada una de mis acciones regula­
doras se descubre como falsa totalización, clestotalizada, ele 
hecho, por la garantía que me aportan todos los Otros, y mi 
soberanía garantizada nunca llega hasta la soberanía trans­
cendente; y cada una ele mis acciones regulada nunca llega 
a hun~l!nue en la inmanencia, ya que es ella misma garantía de 
la acoon reguladora que la provocó. SeT-en-el-grupo, en inte­
rioridad, se manifiesta por un doble fracaso consentido: es 
no poder salir y no poder integrarse; con otras palabras, no 
poder ni disolverse en sí (inercia jurada) ni disolverse en él 
(por ser la unidad pdctica la contradicción absoluta ele la 
unidad ontológica). Sin embargo el ser-uno del grupo existe: 
es la inercia jurada, que es la misma en cada uno, es decir, su 
propia libertad que se vuelve otra por la mediación del Otro. 
Pero adem<ís de resolverse este seT-ineTte, en cuanto se exa­
mina, en una apretada trama de inertes reciprocidades me­
diadas (es decir, que pierde su apariencia ele unidad) , no pue­
de tenerse por el estatuto ontológico real del grupo, ya que de 
I~echo se trat_a de un medio de producir diferenciaciones prác­
ticas. Recluor el ser del grupo al conjunto de sus inercias­
medios, es transformar esta organización fundamental pdctica 
-y que sólo existe por su acción- en un esqueleto de relacio­
nes que se pueden tratar con una combinación ordinal. Sin 
embargo, la ilusión se mantiene como estructura esencial de 
toda comunidad por dos razones fundamentales: 1 Q - La fm­
tenzidad.-teTTOT como auténtica relación de interioridad entre 
los miembros del grupo funda su violencia y su fuerza coer­
citiva en el mito del nuevo nacimiento; define y produce al 
traidor como mal absoluto en la misma medida en que le 
determina como hombre que ha destruido la unidad jH·evia. 
O, si se prefiere, terror y juramento se refieren uno y otro al 
temor fundamental ele una disolución ele la unidad. Esto es, 

275 



la proponen como seguridad esencial y como justificación de 
toda violencia represiva. Pero la contradicción profunda del 
grupo -que no lle&'a a re?olver ~l ju:amento- es que la uni­
dad real es la praxzs comun, y aun más exactamente, la obje­
tivación común ele su praxis. En efecto, al afirmarse la 
comunidad como reino ele la libertad común, haga lo que 
haga no puede ni realizar la libre interpenetración de las 
libertades individuales ni encontrar un ser-uno inerte y común 
a todas las libertades. 29 - Para los no-agrupados y para los 
otros grupos (rivales, adversarios, aliados, etc.) , el grupo es 
objeto. Es una totalidad viva. Y, como ya hemos visto, tiene 
que interiorizar esta objetividad. No tendría interés aquí -lo 
hemos hecho cien veces, aunque nunca con rigor- que exami­
násemos las relaciones dialécticas de los grupos entre sí y que 
mostrásemos cómo se determinan a. través de sus oposiciones, 
cada uno en función de los otros, cómo se transforman inte­
riorizanclo como su ser inmanente a su ser-para-el-otro, e in­
clusive, en determinadas circunstancias, al ser-para-el-otro del 
otro. Lo que hay que recordar es que el grupo puede ser 
alcanzado en su unidad totalizada por el conjunto ele los 
otros, como ya hemos visto, y que esta presión es tan fuerte que 
hasta en sus relaciones de pura interioridad interioriza a esta 
unidad como su ser-de._detrás, es decir, finalmente, como la 
fuerza material pero sintética que le sostiene y le produce. 
Así, en su reorganización en curso, se refiere perpetuamente a 
su interioridad más profunda, y ésta en realidad no es más 
que su más abstracta exterioridad. Hay un ser-X del grupo 
-como su realidad transcendental- que se produce en un 
grado ele comprensión infinita y recoge en él al conjunto tota­
lizado ele sus estructuras, ele su pasado, ele su porvenir en 
tanto que fuera forman el objeto común ele la ignorancia de 
los Otros; y este se1·-X, como puro intento abstracto de una 
intención regresiva, se vuelve la ignorancia de los Otros inte­
riorizada, es decir, el sentido y el destino histórico del grupo 
en tanto que forman el objeto de su propia ignorancia. 

Este conflicto insuperable de lo individual y de lo común, 
que se aporren, se definen el uno contra el otro y vuelven 
cada uno al otro como su verdad profunda, se expresa natu-

276 

ralmente con nuevas contradicciones en el interior del grupo 
organizado; y estas contradicciones se expresan a su vez con 
una nueva transformación del grupo; la organización se trans­
forma en jerarquía, los juramentos clan nacimiento a la ins­
titución. Claro está que no se trata de una sucesión histórica 
en lo que aquí expongo, y aclemús veremos -por la circula­
ridad dialéctica- que toda forma puede nacer siempre antes 
o después de cualquier otra, y que sólo lo decide la materiali­
dad del proceso histórico. Lo que queremos indicar, al formar 
la serie, es las complejas características que se encuentran en 
la mayor parte de los grupos concretos; nuestra experiencia 
va de lo simple a lo complejo porque es a la vez formal y 
dialéctica, y en la medida en que va de lo abstracto a lo 
concreto. 

El fundamento del terror, si lo vemos de cerca, es pre­
cisamente el hecho de· que el grupo ni tiene ni puede tener 
el estatuto ontológico que reclama en su praxis, e inversa­
mente es el hecho de que todos y cada uno se producen y se 
definen a partir de esta inexistente totalidad. Hay una especie 
ele vida interior, ele distancia infranqueable e indetermina­
da, ele malestar en toda comunidad grande y pequeña; este 
malestar provoca un refuerzo de las prácticas ele integración 
y crece según va estando más integrado el grupo. 

Hay que concebir, en efecto, que el conflicto de lo esen­
cial y de lo inesencial nada tiene ele contradicción histórica: 
es un peligro permanente para el grupo y para el individuo 
común. En efecto, el juramento ha planteado la inesenciali­
dacl del individuo orgánico negél.ndole la posibilidad de di­
solver al grupo en él; además no hay duda de que, en toda 
estructura, la presencia ele la totalización en curso en la 
parte singular señala al mismo tiempo la importancia de cada 
uno y la intercambiabilidacl ele todos; finalmente, el Otro 
considera al individuo orgánico como una realidad general y 
desdeñable, pretende no dirigirse sino al grupo por la media­
ción del individuo común; esta inesencialidad de exterioridad, 
como hemos visto, está interiorizacla a su yez. Es en este nivel 
donde el individuo del grupo se define por las prácticas ele 
todos los miembros como individuo común en el interior ele 
la comunidad. Es una función, un poder, una competencia 
definida; la relación práctica de este ser contradictorio (líber-

277 



tad que se vuelve reivindicación de derecho por superación 

de la libre inercia jurada) es jurídica y ceremoniosa: cada 

relación en el grupo es reconocimiento recíproco· de las atri­

buciones y del sistema "derecho-deber" incluso fuera de la 

acción. Hasta se ha querido fundar el pasaje de lo represivo 

a lo restitutivo, de la violencia a lo contractual, del desprecio 

ue la vida al respeto de la persona humana, sobre la diferen­

c,.1ación histórica de las funciones. El individuo, en tanto que 

tal, sería un producto de la división del trabajo. Estas con­

sideraciones no tienen ningún sentido; atestiguan simplemen­

te la voluntad común de reducir el organismo práctico a su 

función social. Ahora bien, el conflicto aparece precisamente 

en este nivel: en relación con la operación común, cada fun­

ción tiene una importancia relativa, luego el individuo co­

mún es inesencial o relativamente esencial; pero en relación 

con el cumplimiento de esta ta1·ea social, el organismo prác­

tico es mediación esencial. Lo que desde luego no quiere decir 

que tal individuo, como producto esencial de la Historia, sea 

indispensable en la tarea que le ha confiado el grupo. Es cosa 

que puede ocurrir con organismos improvisados, pero esta 

dependencia queda automáticamente suprimida en un grupo 

que produce por sí mismo a los trabajadores que necesita. 

Lo que significa -sea cual fuere el individuo y aunque sea in­

mechatamente reemplazable- que el momento de la praxis -es 

decir, lo esencial- siempre es el de la libre dialéctica indivi­

dual y ele la organización soberana del campo práctico. Nin­

gún individuo es esencial al grupo cuando éste es coherente, 

está bien integrado, h<íbilmente organizado; pero, cuando 

realiza la mediación entre el individuo común (que sólo 

tiene existencia real por la vida orgánica del agente) y el 

objeto, cada individuo reafirma su esencialidad contra el gru­

po. Y ésta no apunta a la singularidad histórica de la opera­

ción (por lo menos no lo hace necesariamente) , sino a la 

libertad práctica como momento indispensable de toda ope­

ración, incluso en el campo práctico-inerte de la alienación. 

El agente individual ni ha superado ni ha renegado de su 

juramento, ha llevado a cabo su misión, ha cumplido su fun­

ción; y sin embargo, en cierta forma se ha realizado en una 

nueva soledad, como un más allá del juramento, como si 

hubiese puesto a la inercia entre paréntesis (ya sea sufrida, ya 

278 

jurada) . Esto es, que se ha encontrado de una manera trans­

parente, a través de los poderes y los cargos que le han trans­

formado verdaderamente, a través de la instrumentalidad que 

acrece su poder, y no puede realizar su fidelidad al grupo 

sino por una transcendencia que le arranca al estatuto común 

para proyectarle fuera, en el objeto. Ya se viva de una u otra 

manera, esta contradicción se expresa objetivamente por un 

riesgo permanente de exilio o hasta por un exilio real. Y el 

miedo de exilarse engendra en la reciprocidad que el grupo 

no se disuelva como inesencial en la esencialidad de las accio­

nes singulares. N o se trata del temor que ha hecho que nazca 

el juramento en el grupo en fusión; entonces se temía la 

disolución del grupo po1· defecto (conductas negativas, de­

rrota, abandono del puesto, etc.) . Ahora se teme la disolución 

jJ01" exceso y los juramentos son ineficaces contra este nuevo 

peligro, porque precisamente nace a pm-ti1· de la fidelidad 

jurada. 
Pero en esta contradicción entre lo inesencial y lo esen­

cial, aunque la estructura en reciprocidad lo extienda a todos, 

aunque sea vivida en la singularidad del traba jo individual, 

nosotros no veríamos sino una simple ocasión de malestar si 

la relación entre la acción reguladora y la acción regulada 

no la volviese a tomar y la ampliase. Hemos visto ya que la 

integración ele cada tercero en el grupo tiene como contra­

partida un exilio recíproco; pero como cada miembro del 

grupo es el tercero por el cual tiene lugar esta integración, 

resulta que la realización práctica ele la integración tiene como 

contrapartida una exclusión giratoria, una sucesión circular 

de exilio para todos y para cada uno. El grupo combate los 

peligros de la serialidad por la práctica permanente del reco­

nocimiento ritual y de la integración; ahora bien, estas opera­

ciones continuas son precisamente las que suscitan en cada 

uno una manera de vivir su ser-en-el-grupo como una separa­

ción constante y larvada, el ser-en-el-grupo de los otros ter­

ceros como un perpetuo riesgo ele secesión. Nace aquí -sobre 

todo cuando se trata ele grupos susceptibles de reunirse o de 

vivir en un lugar definido que sirve ele soporte material a su 

unidad- una contradicción entre la situación geogrMica y 

la relación real; por ejemplo, si el grupo está preservado por 

un recinto, yo me aprehendo como estando realmente en él, 

279 



pero esto sólo si~nifica qu_e identifi~o a .s'! s~r con el ?~ su continente. En oerto sentrdo, esta rdentifrcaoón es legrtlma, p que este continente (en tanto que ha sido elegido, delimi­tado, trabajado, que ha suscitado condiciones definidas, etc.) representa la material~dad p:áctica de e~ta mul_tiplicidad in­teriorizada. Pero al mrsmo trempo en mrs relaoones con los terceros realizo mi tensión de inmanencia-transcendencia como la verdad de nuestras relaciones humanas, y esta verdad es que no estoy auténticamente en el grupo o que no se puede tomar a mi ser-en por la sencilla forma de una relación entre conte­nido y continente. Así, el interior del local, en tanto que tal, sirve de fondo a mi relación human~ y exaspera mi exilio en interioridad en la medida en que la pertenencia al todo ma­terial, como sostén y expresión de la totalización, deja de ser vivida como seguridad, se vuelve secundaria y se desliza hacia la aniquilación sin que el ser-en-el-grupo como interioridad práctica de las relaciones se revele como una nueva seguridad y en la experiencia intuitiva; lo que se realiza en cada uno es la interioridad como lazo espacial del continente y el con­tenido en su insuficiencia y como confusión anónima. Estoy dentro y temo que en el seno mismo del dentro me encuentre fuera. O, si se prefiere, cada cual aprehende en la desconfian­za la casi-soberanía (momento sin embargo indispensable ele la re-totalización reorganizadora) como si corriese el riesgo ele designarle como esencial; en efecto, la operación sintética de regulación le indica como último término ele la integración, pero sin integrarla; luego se aísla. Esto no contaba todavía en el momento del grupo en fusión, porque las funciones di­ferenciadas aún no se habían producido. Pero cuando la casi­soberanía está realizada como ejercicio de un poder concreto sobre los Otros -cualquiera que sea- y como práctica indi­vidual que escapa al juramento (no porque lo supere, sino porque lo fundamenta) , el acto regulador se revela en toda su contradicción: intercesión-secesión. Y en cuanto la libertad, entrevista como libre negación orgánica ele la libertad común y como libre disolución ele los depósitos ele inercia en cada uno, se asusta ele ella misma, encuentra en la angustia su di­mensión individual, los peligros ele impotencia y la certeza ele enajenación que la caracterizan; en cuanto el tercero re­gulador se vuelve tercero regulado, tercero integrado, la reci-

280 

procidad desplazada le descubre la integración por el Otro como riesgo de soberanía (por reificación del grupo en el seno del campo práctico ele uno solo) y al mismo tiempo como riesgo ele exilio (es decir, tanto riesgo de ser matado -por el tercero aprehendido en su secesión implícita- como riesgo de traicionar) . Lo que en este nivel se descubre es que la mediación por todos es reciprocidad entre unos terceros que, todos y cada uno, son en ellos mismos esta contradicción explosiva y perpetua que he llamado casi-soberanía. En este sentido, la reciprocidad mediada remite a la circularidad en la medida en que la mediación de los poderes de A y de B no sólo dependen de su reconocimiento recíproco, sino de una serie de reconocimientos soberanos, cada uno de los cuales puede ser -según las circunstancias- esencial o inesen­cial para la unidad del grupo (las relaciones ele poder entre dos sub-grupos de organización dependen en efecto de la manera en que los reorganizados reconocen los poderes de estos dos "órganos" o hacen que preceda el uno al otro -aun­que el orden ele prioridad esté fijado en orden inverso- o los rechazan conjuntamente). Así el ser-uno del grupo (como finalidad ontológica abstracta y, en el mismo momento, como realidad concreta ele la objetivación detallada) depende de mi libertad individual -es decir, del movimiento que consti­tuye para mí como posibles reales la exclusión, la liquida­ción física y la traición-, en la medida en que mi ser-en-el­grupo se me escapa y se constituye en la circularidad giratoria de los actos reguladores (en tanto que éstos, en ellos mismos y por cuanto puedo yo saber, pueden volverse liquidación del grupo o petrificación de la comunidad en objeto inorgáni­co 1 ) . Al reforzar la separación como inercia sufrida a la inercia jurada, acrece la tensión entre el exilio soberano y la dependencia impotente; si el grupo desborda del marco del local o del continente (o ·si, por cualquier razón, las relaciones en el interior del local, del campo, de la ciudad, est<ín atrave­sadas por el alejamiento; tal es el caso, por ejemplo, en la acción clandestina: el trabajo de la policía enemiga, como 
J 

1 Esta segunda posibilidad no puede corresponder a una operación real; se manifiesta a cada uno corno la expresión de la libertad del tercero en tanto que ésta, por su propia afirmación pr<\ctica, es negación de las reciprocidades en y por un acto recíproco. 

281 



conducta común de un grupo adverso, equivale a un condi­
cionamiento por la espacialidad como extensión pní.ctico­
inerte) , el tercero casi soberano sigue siendo mi hermano, 
pero al mismo tiempo es un desconocido o un mal conocido. 
Sin embargo, su acción no deja ele ser reguladora: estoy in­
formado por los órganos ele mediación ele que tal intento 
común ha comenzado en otro lugar en el espesor espacio­
temporal del campo práctico-inerte y defino con otros pre­
sentes nuestra conducta ele sub-grupo en función de este in­
tento. Y desde luego, en otm lugar sigue siendo aquí; pero 
es un aquí cuyas características particulares se vuelven esen­
ciales (puesto que me inquieto por ignorarlas) y cuya uni­
versal ubicuidad se vuelve abstracción inesencial. 

Todo está en su lugar, finalmente, por esta fuga gira­
toria ele las reciprocidades, para que el grupo organizado 
desarrolle por su libertad una fonna ciTculm· de serialidad. 
Y, curiosamente, por lo menos en apariencia, esta aparición 
del Otro no se presenta como una enajenación de la praxis 
en lo práctico-inerte (aunque, por lo dem;í.s, esta enajenación 
se tenga que producir), sino como redescubrimiento de la 
libre individualidad como único medio y único obstáculo 
en la constitución de un grupo organizado. En realidad ~ 
el nuevo desquite de la multiplicidad negada. 

Naturalmente, acabamos de describir unas posibilidades 
dialécticas de orden puramente formal. No ocurre ni puede 
ocurrir que estas contradicciones implícitas que remiten a es­
tntcturas comunes a todos los gTujJos provoquen por sí solas 
y en su formalismo estructural la resurrección ele la serialidad 
en el seno de la unidad, la traición, o la represión por el Te­
rror, o la liquidación del grupo. De hecho, es necesaTio que 
sean vividas y producidas, pase lo que pase, ya que definen 
la contextura íntima del grupo organizado y que ninguna 
acción ni ningún miembro pueden ser producidos en su 
realidad concreta si no es a través de las curvaturas internas 
propias de los grupos que las producen. Pero es el proceso his­
tórico en su conjunto y, en el marco totalizador, son las cir­
cunstancias particulares, los fines del grupo, su historia pa­
sada, sus relaciones con los otros grupos, etc., las que van a 
decidir la manera en que sercí. vivida la unión recíproca y 
serial de exilio-secesión en las zonas concretamente diferen-

282 

J 

~ 
l 
1 ! 
1 ¡ 
1 
l 

1 

ciadas de tal comunidad práctica. Desde luego que, por ejem­
plo, un grupo relativamente restringido que organiza la com­
plejidad de sus aparatos a través de una pmxis victoriosa no 
puede ni siquiera vivir sus contradicciones reflexivas en ~ar­
ma de malestar; la unidad real es transcendente y práctica, 
se impone a partir del porvenir y en las modificaciones reales 
del objeto común, en las estructuras de porvenir que revela 
este objeto (se descubren posibilidades, o facilidades que ab­
sorben a la acción como auténticas exigencias, fallas donde 
se hunde, atajos, etc.). Porque cuanto más fácil, urgente y 
ostentoso resulta este porvenir objetivo, más abrevia en la 
interioridad del grupo las conductas mediadores de reflexión: 
si la organización se descifra claramente en hueco sobre el 
objeto, si no presenta ninguna dificultad en ella misma, no se 
distingue de la operación transcendente, se vuelve interacción 
lateral de las reciprocidades en curso de una acción común. 
Sin duda habrá que sancionarla, reorganizada; pero lo que 
nos importa es que, coi1 el éxito logrado, el objeto procura la 
unidad ontológica del grupo, por lo menos como casi-certeza 
de cada uno de sus miembros. Y esta casi-certeza no es una de­
terminación subjetiva, es el carácter y la modalidad para cada 
uno de su acción, en tanto que ve, bajo sus dedos, cómo nace 
común. El efecto del fracaso, y sin ir más lejos, de las vicisi­
tudes de una acción bruta y decepcionante, es evidentemente 
que se vuelva a la reflexión (planteando la cuestión de. la 
reorganización) y que cada individuo o cada sub-grupo VIVa 
la separación como desconfianza: "Nosotros, aquí, hace~os 
lo que podemos ... , etc.". La acción, en su momento de hi_Jre 
pmxis individual, muestra sus contradicciones ~n la medida 
en que su éxito singular aquí ya no está inmediatamente al~­
sorbido en el éxito común. En ella, el éxito personal y locali­
zado tiende tanto m<Í.s a proponerse para sí como momento 
esencial cuanto el éxito común parece más comprometido, m;is 
alejado. Y la separación se. produce en cada ~~ente singular, 
en la, medida en que el éxito local ele su acCI?n p~·ocluce en 
el objeto una determinación incompleta_ y _n? sigm[I~ai~te (ya 
que la acción, desarrollo compl~t~ del I_mh_v~cluo PI:"ctlco, no 
encuentra su auténtico e inteligible sigmhcado smo en la 
realización común) que reclama (exi~encia objetiYa) . gue _el 
objeto común la vuelva a tomar y la mtegre por modlficaCio-

283 



ncs m;ís amplias producidas p~r el trabajo de todos 1 . Y sobre 
todo, todo depende de un conjunto complejo. que une en un 
movimiento histórico a los miembros del grupo, su multiplici­
dad sus medios ele comunicación, sus técnicas, sus instrumen­
tos,' la naturaleza del objeto y del fin. Por ejemplo, un grupo 
que toma como fin una acción. sintética .Y unifica_clora (agita­
ción, propaganda) y como objeto reumones senales que le 
desbordan por todas partes, interiorizará más fácilmente a 
la serialidacl objetiva que combate; se ve así cómo se establecen 
equilibrios (en general perjudiciales a la acción en curso) 
en la serialidacl-objeto en vías ele disolución y en el grupo­
sujeto (en el sentido práctico) en vías ele serialización. Pero 
basta con citar estos ejemplos conocidos. Lo que cuenta es la 
relación ele las estructuras comunes con su contenido histórico 
(es decir, la temporalización temporalizaclora del grupo por 

su praxis singular en unión con su temporalización tempora­
lizada por la jJraxis de los otros grupos) ; y esta relación 
se puede expresar así: las serialiclacles circulares, como estruc­
turas ele secesión-exclusión, nunca son realidades a priori y 
determinaciones reflexivas independientes ele la Historia; se 
realizan como momento temporalizador-temporalizado de la 
vida del grupo, por presión ele algunas circunstancias y bajo 
formas particularizadas (luchas de facciones, terror, anarquía 
interna, ausentismo, desánimo, etc.). Pero la historialización 
bajo forma de conflictos internos -larvados o explícitos- ele 
la serialidad circular como producto propio del grupo no hace 
más que temporalizar, por la acción de factores definidos, la 
contradicción propia de las comunidades; y esta contradicción 

1 Desde luego que -aunque el ejemplo aquí no interese; en rela­
ción con el desarrollo dialéctico se presenta como accidente- la separación 
se aprehende más violentamente y en toda su negatividad irreprimi· 
ble cuando, en un grupo que está logrando su empresa, tal o tal in­
dividuo realiza su propia acción como un fracaso (de detalle) . Pero 
todo esto ha sido descrito ya hace tiempo por los psicólogos y los nove­
listas. Hablo de ello sólo para recordarlo. Notemos simplemente que el 
individuo-fracaso se vuelve objeto puro de represión común. El terror 
que se ejerce sobre él es una acción común (reciprocidad mediada) que 
trata de destruir en él y con él la posibilidad propia de cada uno de 
transformar la separación sufrida y la circularidad descubierta en secesión 
o en exclmión. En el traidor cada uno, en la reciprocidad -para él mis­
mo y para cada uno-, descubre y cree suprimir para siempre su posi­
bilidad permanente de traicionar y de ser traicionado. 

284 

fundamental -que se descubre más acá del juramento y m<l.s 
allá de él- es que su unidad práctica exige, y al mismo tiempo 
hace imposible, su unidad ontológica. Así el grupo se hace 
para hacer y se deshace hacien¡jo. Y el ser-en-el-grupo es una 
realidad compleja de por sí y contradictoria, ya que es en el 
pasado el co-nacimiento 1 en el grupo por reciprocidad de 
inercias juramentadas y que, en la temporalización hacia el 
futuro, la reafirmación de este nacimiento común por la acción 
org<ínica, libre y reguladora, al mismo tiempo, la transpone 
en transcendencia-inmanencia y la niega viviéndola como im­
posibilidad contradictoria y simult<í.nea para el individuo ele 
estar completamente en el interior del grupo o del todo en el 
exterior. Así el ser-en-el-grupo es un inerte "ser-en-medio-del­
grupo" aprehendido como pasado insuperable y realizado por 
un movimiento ele integración que neutraliza un movimiento 
ele secesión. Y cada operación concreta de cada uno, como 
libre asunción ele la insuperabiliclacl juramentada, se mani­
fiesta en su plena positiviclacl como habiendo podido ser ne­
gativa de volver a asumir el juramento y habiendo reproducido 
libremente esta inercia pasada. De esta manera, en la medida 
en que vuelve a colocar el juramento como una opacidad ful­
gurante en el seno de la transparente libertad de compromiso, 
le constituye, en el porvenir y simultáneamente, la no-posi­
bilidad juramentada ele ser superado y la permanente posibili­
dad de ser disuelto. Y, sin duda, es mi libertad como Otro 
quien ha jurado en mí; pero toda acción, como operación 
concreta de mi libertad translúcida y mía, restablece la prio­
ridad de la dialéctica constituyente sobre la dialéctica consti­
tuida y, en la medida misma en que se somete a mi libertad­
otra, indica detrás de ésta en el pasado un momento de libre 
transparencia que en definitiva fundamenta hasta la otra 
libertad. En verdad, este momento ha sido real, ya que hemos 
hecho la experiencia con el nombre ele decisión recíproca de 
jurar. 

El grupo reacciona con nuevas prácticas contra este pe­
ligro permanente que se descubre en el nivel de la or~an~za­
ción; se produce él mismo bajo la forma de' un grupo znstztu-

1 N. del T. - También traducible por: co-nocimiento. Sartre hace 
el doble uso simultáneo de la palabra. 

285 



cionalizado, lo que significa que los "órganos", funciones y 
poder se van a transformar en instituciones, la comunidad 
tratará de darse un nuevo tipo de unidad institucionalizando 
la soberanía, y el individuo común se transforma a su vez 
en individuo institucional. Pero como esta nueva Constitu­
ción inerte trata de combatir una serialidad renaciente que 
refuerza la inercia y que, como veremos, hasta utiliza la re­
currencia para consolidar la pasividad jurada, la interferencia 
de estos dos movimientos inorgánicos tiende más bien a pro­
ducir formas degradadas de comunidad. "Degradar" no com­
porta aquí, como bien se entiende, ninguna referencia a un 
sistema cualquiera de valores, aunque fuese la afirmación 
ética ele que la libertad es fundamento ele los valores: sólo 
queremos decir que el grupo, cuyo origen y cuyo fin residen 
en un esfuerzo de los individuos reunidos para disolver en 
ellos la serialiclad, a lo largo ele su lucha se encuentra repro­
duciendo en él la alteridad y queda cuajado en lo inorgánico 
para luchar con ella en el interior, lo que le acerca progresi­
vamente al estatuto "colectivo". O, si se prefiere, nuestra ex­
periencia dialéctica inicia aquí un viraje y vuelve hacia lo 
práctico-inerte, ele donde antes se había arrancado la Libertad­
Terror; empezamos a ver que el movimiento ele la experiencia 
tal vez sea circular. 

No hay duela, en efecto, ele que la nueva recurrencia sea 
aprehendida por los miembros del grupo en y por la lucha 
que instauran contra ella. Basta con recordar cómo aumentó 
la desconfianza, en la Convención, a partir de setiembre ele 
1793, es decir, a partir ele la primera sesión. Claro está que en 
el seno de este grupo regularmente constituido vemos apa­
recer conflictos de interés cada vez más violentos. Y estos con­
flictos -reflejos ele los conflictos reales que desgarraban al 
país- desgarran irremediablemente a esta Asamblea elegida. 
Conviene recordar sin embargo que el sistema parlamentario 
está establecido para resolver los conflictos en el interior de 
los grupos ele electores o de elegidos: decide la mayoría. Se 
trata de una organizacióil serial, pero esta determinación y 
este mantenimiento ele la unidad por la acción sobre la seria­
lidacl no dejan de ser una organización. Ahora bien, en su 
conjunto, tanto las circunstancias presentes y pasadas como 
el inmediato porvenir reducen prácticamente el sistema de 

286 

conciliación por el voto a la categoría de puro pretexto v lo 
reemplazan por la integración-terror. En efecto, ésta se 'pre­
senta como exigencia de unanimidad y rechazo de los oposi­
tores como traidores; se mantendrá el sistema formal ele voto 
(y tomará su fuerza decisiva en determinados momentos) , 
pero la verdadera acción de la Convención sobre ella misma 
tiene lugar rápidamente, por la violencia, utilizando la fuerza 
del pueblo en armas. Por otra parte, no hay duela ele que 
si los gironclinos llegaron a representar los intereses ele la 
burguesía conservadora, y aun, a su pesar, los ele cierta aris­
tocracia, la diferenciación ele los grupos (particularmente ele 
los gironclinos y de los partidarios ele la Montaí'ía) se llevó a 
cabo lentamente, a través ele una compleja evolución cuyos 
momentos ha sefí.alaclo muy bien Lefebvre: no contó al prin­
cipio ni el federalismo, ni la hostilidad a París, ni las concep­
ciones sociales o políticas. Todo se constituyó en la lucha 
y a través de episodios irreversibles. Y la Convención heredó 
ele la Legislativa su irreductible desgarrón; el origen social, 
el medio, las profesiones ejercidas antes ele las elecciones del 
92, la cultura, todo tendía, por el contrario, a dar una homo­
geneidad real a los diputados de las dos Asambleas. No de­
bemos ver, pues, a la Convención (y menos aún a la Legisla­
tiva) ante todo y fundamentalmente desgarrada por las lu­
chas sociales, incluso las luchas ele clase, sino como una Asam­
blea homogénea, constituida en su inmensa mayoría por pe­
quefío-burgueses intelectuales, cuyas irreductibles contradiccio­
nes son el resultado de una lenta evolución pasada, que da 
a cada uno, en relación con su grupo, con sus electores, con la 
nación, con los grupos adversos, una insupembilidad jummen­
tada. Cada uno se afectó ele alteridad inerte, día tras día, y 
por medio de juramentos repetidos ele ser otm distinto ele 
estos Otros, ele estos enemigos, fijos en la inercia, que le con­
sideran como el O t¡·o. Entiéndaseme: no se trata de poner 
espalda contra espalda a la lVfontaií.a y a los gironclinos; los 
gironclinos son totalmente responsables ele la violencia del 
conflicto, primero por haber llevado a la Revolución a la 
guerra, es decir, por haber producido el Terror como único 
medio de gobernar, luego por haber adoptado los primems 
una actitud irreductible que tenía que llevarles a hacerse los 
representantes de cletenninaclos intereses; finalmente los gi-

287 



romlinos hacían mala política y los de la M¿ntaña la hacían 
buena: encarnaban el movimiento de una revolución que se 
radicaliza por la presión de las circunstancias; los Otros en­
carnaban a la burguesía que trataba de detener a la Revolu­
ción. N o, no están en tela de juicio ni la política ni siquiera 
la táctica cotidiana; y, en todo acontecimiento histórico, la 
violencia proviene de la inercia juramentada. Pero no deja de 
ser cierto que los diputados de la Montaña se volvieron los 
enemigos jurados de los girondinos a través del desarrollo de_l 
proceso rev~lucionario y a través de los jur.~mentos_ de los gt­
rondinos nusmos. No hay duda de que la revoluCiÓn del 31 
de mayo" tuvo como finalidad esencial restablecer la homo­
geneidad en el seno de la Asamblea, al eliminar a los veinti­
cinco girondinos más destacados. Esta Asamblea nueva y de­
purada podría darse sus propios aparatos de dirección, de con­
trol, de administración, etc. Ahora bien, lo que aquí nos inte­
resa es precisamente esta situación de falsa homogeneidad. 
Porque la homogeneidad de la Convenció? renovada era 
falsa; primero, como lo ha expuesto muy bten Lefebvre, la 
mayoría de los diputados n? p_erdonará nunca a la _Mont_aña 
la humillación del 2 de JUmo. Luego, muchos gtrondmos 
estaban todavía en la Asamblea; finalmente las nuevas cir­
cunstancias iban a crear profundas disensiones en la Montaña. 
La diferencia consiste en lo siguiente -y es lo que cuenta para 
nosotros-: que en la Conve_nción, antes de la primera d~pu­
ración, los grupos antagómcos fundaban su heterogeneidad 
irreductible sobre la irreductibilidad de sus acciones políticas; 
por el contrario, después de la de~umción, los ap~ratos ,di­
rectores realizan poco a poco la mudad de la pmx zs comun. 
Pero esta unidad práctica apenas si disimula una heterogenei­
dad inasible pero irreductible que esta vez. es de las pers.on_as. 
Esta heterogeneidad no se fundamenta m sobre la practtca 
individual ni sobre la individualidad orgánica como factor 
de multiplicidad numérica: su origen está en las violencias 
del pasado (31 de mayo, 2 de junio), en tanto que están uni­
das como inercia sufrida a la inercia juramentada del repre­
sentante de la nación, es decir, en tanto que el poder como 
estatuto insuperable y juramentado les ha comunicado el 
estatuto de insuperabilidad (la violencia contra el poder se 
vuelve poder violado que tiene que restablecer en su pureza 

288 

por medio de la violencia) . Lo que nos enseña la experiencia 
histórica, en efecto --sobre todo después de estos aíios últi­
mos- es que las depuraciones tratan de restablecer la homo­
geneidad interior pero que reemplazan una heterogeneidad 
casi estructurada (función y poderes de la oposición) por una 
heterogeneidad difusa. En efecto, a partir del momento en 
que los que se han vuelto los mismos (votan por unanimidad, 
se dedican a la realización de la misma política) , son al mis­
mo tiempo y secretamente Otros, la alteridad se vuelve para 
cada uno la verdad secreta de la unidad. Cualesquiera que 
sean las relaciones de cada diputado con el Comité de Salva­
ción Pública, se instauran otras relaciones -aunque sólo sea 
por la necesidad de residir en el mismo local- entre los di­
putados mismos. Y estas relaciones -normales cuando está ga­
rantizada la homogeneidad- aparecen como relaciones otras 
y determinan a cada uno en su alteridad; en tanto que es 
otro distinto de su pura integración, es decir, de su relación 
directa con el polo organizador, hay relaciones de libre indi­
viduo práctico con su vecino en tanto que éste es otro; y la 
reciprocidad que se establece entre ellos se define como reci­
procidad de alteridad en relación con la totalización en curso. 
Y como estas reciprocidades están o pueden estar mediadas 
(ya que se establecen en el seno del grupo en actividad) , sig­
nifica que cada uno, en tanto que no tiene relación directa 
con sus vecinos (sino solamente relaciones de función, de 
poderes, que pasan por el aparato director y están definidas 
por él) se encuentra determinado en su actividad común, en 
sus posibilidades de cumplir su tarea, y finalmente, hasta lo 
m<ís profundo de su ser-en-el-grupo, por las relaciones directas 
o mediatas de los vecinos entre sí. Y así se establece una con­
tradicción para cada uno, en tanto que miembro de la Asam­
blea, entre la empresa de totalización práctica que suprime 
al individuo singular en beneficio de la singularización de 
las funciones y la serialidad circular que bajo la totalización 
en curso hace que se presienta sin cesar el mismo grupo como 
degradándose en colectivo. La unificación como praxis orga­
nizadora no deja de escaparse a cada uno -en tanto que se 
vuelve agente unificador- por las relaciones otras de los Otros 
con esta síntesis unificadora (¿no son una trampa para él, 
otra para tal Otro, etc.?). La Convención no realiza ni mucho 

i!· 

289. 



menos su unidad a través del esfuerzo de sus comités para 
unificarla, se vuelve objeto hasta el punto exacto en que la 
totalización se rompe contra la recurrencia 1• De hecho hay una 
Convención porque, en este grupo práctico, la ausencia de 
estatuto ontológico de los individuos comunes deja que se esta­
blezca el estatuto on~ológico de serialidad circular com~ basa­
mento indestructible de impotencia. Hay una Convenctón en 
la medida en que el fundamento de su unidad descansa siem­
pre sobre el Otro, es decir, en la medida en que esta unidad 
cae fuera de lo práctico y de hecho sólo es otra más la impo­
sibilidad sufrida por cada uno de proseguir su integración o 
de escapar a ella. En este nivel cada uno está dentro, en la 
exacta medida en que todos los Otros están fuera; la tensión 
de inmanencia-transcendencia se encuentra degradada, pastvt­
zada en el grupo colectivizado; el objeto colectivo es yo-en-el­
grupo-sin-mí; en efecto, figuro en él como el Otro, soy objeto 
de acciones y de determinaciones que ignoro, soy la víctima 
pasiva de proyectos que se me esconden, o, sin darme cuenta, 
estoy unido a conspiradores o a sospechosos por una interde­
pendencia que forjan sin prevenirme de ella, tal vez sin sa­
berlo; estoy también como objeto de temor; como medio se­
guramente y como fin (relativo, inmediato) tal vez .. Pero. ni 
siquiera puedo determinar en lo abstracto esta altendad un­
puesta sin operar en la reciprocida~ I?ediada una síntesis d~l 
campo Gocial que pasa por la medtaoón de los polos orgam­
zadores y que al mismo tiempo me denuncia a mis propios 
ojos como sospechoso; en efecto, esta síntesis práctica es un 
acto regulador. Así descubro a la vez en la tensión inmanencia­
transcendencia, y en una indisoluble unión, a mi ser-fuera-de­
mí-en-el-grupo como alteridad de impotencia y mi imposible 
integración como riesgo de exilio-secesión. En la Convención 

1 El sordo antagonismo de sus dos aparatos directores -el Comité 
de Salvación Pública y el Comité de Seguridad general- es necesaria­
mente reciprocidad mediada, aunque negativa. Esta relación supone, en 
efecto, que cada sub-grupo se oponga al otro en tanto que el conjunto 
de los diputados le reconoce sus poderes. Pero de esta manera cada apa­
rato produce a la Asamblea entera como otra para el otro "órgano", y 
cada uno es a la vez, para la Asamblea entera, el mismo y el otro. Así, 
cada uno de los Comités descubre su ser-otro en la reciprocidad de los 
diputados, cuando está mediada por el otro Comité, como otra deter­
minación de la unidad. 

290 

depurada, el "colectivo" manifiesta por debajo la imposibili­
dad para el grupo de ser sujeto (contrariamente a lo que creía 
Durkheim) , y su grado de realidad está en proporción di­
recta de esta imposibilidad. Es así cómo tendrá sus estructuras, 
sus leyes, su rigidez propia, cómo actuará sobre sus miembros, 
no como conciencia ni como Gestalt, sino como un objeto real, 
es decir, como la estructura de exterioridad que limita nuestro 
intento de interiorización, como una contra-unidad indirecta 
que no es sino la negación de la unificación subjetiva y su 
imagen invertida, como la marca finalmente de la imjJosible 
integración (si ni siquiera estuviese intentada, encontraríamos 
de nuevo el puro colectivo de dispersión -precio, mercado, 
etc.-; si pudiese proseguirse hasta el final, pero es imposible, 
el grupo ya no podría ser objeto para sí mismo). 

Sin embargo, en la medida en que cada uno trata de 
realizar el grupo, como praxis unificada, en la medida en que 
des¡;:ubre la realidad-otra de la comunidad como desviación 
serial e imprevisible que sufrirá su propia acción reguladora 
en este medio de alteridad, tiene que intentar liquidar al Otro 
como factor de inercia dispersiva y de desviaciones circulares; 
y como el Otro es cada uno en tanto que Otro, hay que im­
poner la fraternidad por la violencia. Lo que significa exacta­
mente que cada uno tiene que poder ser radicalmente destruí­
do en tanto que se presta a una encarnación particular del 
Otro. La contradicción salta a la vista: la integración-terror 
trata de alcanzar la supresión del otro; pero es indestructible; 
no es más que cierta relación que se manifiesta precisamente 
en circunstancias que engendran al mismo tiempo la empresa 
ele destruirla; por lo demás, cada uno es Otro en el Otro. Así 
el terror sería una carrera circular sin ningún efecto si no su­
primiese, por el contmrio, a los individuos singulares en tanto 
que son ellos mismos, es decir, en tanto que su libre empresa 
práctica les designa como terceros reguladores y excluidos, 
susceptibles de prestar en cualquier momento s~1 .cuc.q~o al 
Otro. De las dos negaciones del grupo -la praxzs mdtvtdual 
y la serialidad-, la primera, como hemos visto, está acompa­
ñada por la realización ele la. empresa común; ~s. ~cgación 
ontológica y realización práctica; la otra es deflmttva y es 
contra ella contra la que esd originalmente constituido el 
grupo. Sin embargo, es la primera la que constituye lo sos-

291 



pechoso para los aparatos del terror. Pero es que el tci-ror es 

en sí mismo sospechoso para sí mismo; en efecto, en tanto que 

se vucl_vc fun~ió1~ y poder de deter~inado~ sub-grupos y de 

detcrmmados md1v1duos comunes (fiscales, JUrados, jueces del 

tribun~l revolucio_nario,_ comité de_ ~alvación pública, etc.), 

se reahza por clehberacwnes y deCisiOnes que son creadoras 

de rccurrencias y a la vez por operaciones que se llevan a cabo 

en la tensión de transcendencia-inmanencia. Por la depura­

ción -cualq_uiera que sea, exclusión o ejecución-, el depura­

dor se constituye como sospechoso y susceptible siempre ele ser 

depur~clo; se produce como tal para sí mismo, y por esta razón 

es la libertad d7l tercero regulador lo que persigue por todas 

partes, confundiéndola con la inasible alteridad. Y sin duda 

alguna esta libre práctica es susceptible de reagrupar a los 

opuestos, ele constituir una conspiración, etc.; en tanto que 

tal, en el mom_ento del Terror, parece intolerable para el 

aparato. Pero _si en ese momento -y no antes ni después, 

cuando el régimen se afloje- cuando parece intolerable, es 

que ya, _sobr~ la base ?e cir:unstancias exteriores muy defini­

das (la mvas1ón, los d1sturb10s en las provincias, la guerra en 

Venclea, los disturbios sociales y los riesgos ele pasar hambre 1), 

el Terror se ha establecido como único medio ele gobernar. 

Y -en cualquier circunstancia histórica que lo consideremos­

se produce contra la serialiclad, no contra la libertad. En sus 

o_ríg:nes, en efec.to, y _en su man_ifesta.ci?n, es la libertad que 

hqmcla por la vwlenCia la fuga mclehmcla del Otro, es decir, 

la impotencia 2 • El Terror nace en la Convención ele la con· 

1 No se trata de poner a estos factores por orden, sino de enu· 

mcrarlos. 
2 A_ p_ropósito de estos hechos. (que como he dicho empiezan ya 

el 14 de. JUbo de 1789), voy a repetu. lo que estoy repitiendo a lo largo 

~e este ~1br~: no h~y una Idea platómca del Terror, sólo hay Terrores, y 

SI el h1stonador uene que encontrarles características comunes será a 

jJosteriori, sobre la base de comparaciones muy prudentes. Lo que aquí 

trato de in~icar, no es · el desarrollo o los factores del Terror-proceso 

(que ~o e~1ste. "en sí" ni "en el espíritu"), ni tampoco es la larga 

secuenc1a lustónca que se ha dado en llamar Terror (Terror del 93 

Terror blanco, Terror rojo, etc.) . El Terror del 89 al 94 es lo mism~ 

que ~a Revolución y sólo tiene sentido en el seno de una reconstrucción 

tota~!Zadora llev_ada a cabo por los historiadores. Sólo quiero mostrar, a 

partir de un eJemplo abstracto, los lazos de la libre praxis del jura­

mento, de la violencia y de la rccurrencia en el seno de los g;upos orga· 

292 

traclicción objetiva entre la necesidad ele una pmxis común, 

libre e indivisible .. y las divisiones objetivas pero inasibles y 

por lo d~más no formuladas ele una Asamblea gobernante que 

se mantiene transtornada y alterada por las violencias pade­

cidas. Donde la libre praxis es sospechosa es en esa atmósfera 

fundamental: la serialidacl mediada por la libertad se eles­

cubre entonces como alteridad pasiva y en consecuencia se de­

nuncia la libertad práctica como generadora ele alteridad. 

Todo esto se puede vivir como realidad difusa del grupo (in­

tegración negada en primer lugar al que acaba de entrar: en 

todos los estrechos medios ele las cárceles, prisiones, reforma­

torios, Genet ha padecido y fijado las experiencias perma­

nentes del terror; la fraternidad sólo se realizaba en un caso: 

contra él) . La experiencia se puede hacer también en tanto 

que se siente sobre sí la praxis (vigilancia, control policial, 

amenazas, arrestos, etc.) ele aparatos especializados. De todas 

formas, cada uno es depurador y depurado y el Terror nunca 

nizados. No se trata para mí de exponer las relaciones esenciales, aun 

reducidas a la más extrema simplicidad, que podrían constituir una 

esencia del Terror: esta esencia no existe. Pero sólo quiero indicar algu­

nas condiciones -es decir, el encadenamiento dialéctico de determina­

ciones ab.stractas (indeterminadas hasta el infinito salvo en un punto)­

que realiza necesariamente el ser-en-el-grupo de un individuo común 

cuando se produce el Terror como aventura histórica sobre la base de 

circunstancias definidas. La pluralidad de los Terrores, incluso durante 

el Terror revolucionario (del 89 al 94), es para mí tan manifiesta que 

tomo aquí como ejemplo un terror limitado e inducido (en Terror 

circular en un grupo homogéneo corroído por la serialidad) , cuando el 

fenómeno primario (el Terror como relación fundamental entre los 

rranceses y la Asamblea como gobierno) se pmduce para luchar contra 

la serialidad indefinida no circular. En 1793, al haber tenido lugar la 

primera invasión, al haberse rendido algunas ciudades demasiado de 

prisa al enemigo, al haber dado lugar la ocupación por el enemigo 

de ~as zonas fronterizas a fraternizaciones aquí y allá, y como la idea de 

nac1ón es joven y la de las solidaridades internacionales entre las aris­

tocracias es vieja, las fronteras en forma alguna hacen de los franceses 

una multiplicidad contenida en un lugar. Existe en las fronteras el riesgo 

de la traición, como esbozo de una serialidad indefinida (con el paso 

insensible o brusco -por traición- del ser-francés al ser-alemán) . La re­

fracción en caso de peligro mortal de un ordert -como proceso sintético 

de organización- en la serialidad ... indefinida produce as! mismo la 

nece.sidad práctica (la libre necesidad) de romper lo serial por la vio­

lenc¡a (.como se rompe un espejo) para dar un medio sintético de ejecu­

ción al orden sintético. 

293 



es un sistema que se establece por la voluntad de una minoría 
sino la reaparición -en circunstancias definidas- de la rela­
ción fundamental de grupo como relación interhumana; des­
pués de esto, la diferenciación puede o no crear un órgano 
especializado cuya función sea gobernar según el terror. En 
un grupo-terror, mi lazo con mi hermano es terror: el acto 
regulador por el cual ~e une a todos me da un plazo de espera 
jJam mí porque estoy constituido en el grupo y porque se di­
suelve mi exilio; pero al mismo tiempo lo determina como 
en el límite de la interioridad, y de esta manera muestra la 
distancia infinitesimal que separa al movimiento regulador 
(es decir, a su casi-soberanía en la praxis común) de la ver­
dadera soberanía del Otro absoluto (grupo enemigo o indi­
viduo) cuya actividad sintética puede reunirnos desde fuera 
en rebaño-objeto de su campo práctico; estamos unidos, pero 
estamos en peligro por éste 1 • Así, en tanto que miembro cual­
quiera del grupo, aprehendo con las dos formas de mi praxis 
(regulada o reguladora) a la libertad no-ser del jJorvenir por 
hacerse, como la revelación del no-ser de grupo. Y mi con­
ducta individual de terror consiste en consolidar en mí la 
inercia en la exacta medida en que esta práctica recíproca de 
consolidación se realiza también en el otro tercero por la 
mediación de todos los otros. En este nivel el juramento se 
revela como base indispensable pero insuficiente de la unidad 
co~ún; es la priJ?era piedra sobre la cual hay que fundar la 
umdad como ser-tnerte-jJOr-todas-paTtes. Sin embargo, esta uni­
dad inerte, tal por lo menos como cada uno la puede realizar 
en él y, a través de él, en los otros, sería muy diferente de la 
inercia serial, ya que sería lucha de la libertad contra el re­
nacimiento interno de la serialidad. Habría que llamar a esta 
petrificación sistemática, es decir, a la lucha por la inercia 
contra la inercia, contra-serialidad inorgánica y producida. 
Es inútil detallar aquí el proceso tan conocido según el cual 
cada uno quiere expulsar de sí y de los otros al momento re·· 

1 Estas posibilidades interminadas se determinan concretamente en 
c?nfianza ~ en_ desc~nfianza en la situación totalizadora; pero la con­
f¡anza -muda mmed1atamentc a ciertas desconfianzas contra otros- aquí 
sól_o es. un modo de terror. Es una confianza-amenaza y una confianza­
exigenCia que se controla y que controla: a la menor divergencia cede su 
Jugar a la sosjJt:cha. 

294 

guiador de inmanencia-transcendencia para no identificarse 
más que con el productor común de la acción regulada. La 
modificación fundamental consiste en transferir, al mismo 
tiempo, el se¡· común del grupo, la libertad reguladora y la 
imposible unidad ontológica a la praxis del grupo en tanto 
que tal. Ya que es ella -y sólo ella- la que hace la unidad 
común, y ya que el grupo reclama tanto más fuerte el esta­
tuto ontológico cuanto la serialidad renaciente puede disol­
verla en ella, el trabajo recíproco de cada uno consiste en 
proyectar a la unidad ontológica en la unidad práctica: la 
jJraxis se vuelve el ser del grupo y su esencialidad va a pro­
ducir en él a sus hombres como instrumentos inorgánicos de 
que tiene necesidad para desarrollarse. Y la libertad reside 
en ella, y no en cada acción individual. Esta nueva estructura 
del grupo es al mismo tiempo la práctica del Terror y una 
reacción de defensa contra el Terror; consiste en una doble 
relación de reciprocidad mediada: cada uno se construye por 
el Otro, a través de todos, como la herramienta inorgánica por 
la cual se realiza la acción; cada uno constituye la acción 
como la libertad misma bajo forma de imperativo-terror; es 
ella la que da un poco de libertad tomada a sus herramientas: 
pero esta libertad tomada no es inquietante, es el reflejo sobre 
un objeto inorgánico particular de la libertad común y. no 
la libertad práctica de un agente singular. Es en este mvel 
donde se define la institución o, para que se mantenga nues­
tro hilo conductor, donde algunas prácticas necesarias para 
la organización se dan un estatuto ontológico nuevo institu­
cionalizándose. 

En el momento vivo del grupo (de la fusión a los pri­
meros estadios de la organización) , el individuo común no 
es inesencial, ya que es el mismo en todos, es decir, la ~bicui­
dad del grupo como multiplicidad negada por una jn·axls; ha,Y 
que decir más bien que cada uno viene. a cada m~o,. a traves 
de la comunidad, como portador de la mtsma esenczalzdad. Pe­
ro en el nivel del grupo degradado, el individuo, en su nega­
ción terrorista exteriorizada de su propia libertad, se consti­
tuye como inesencial en relación con su función. C~aro. que 
las funciones y los poderes no son más que. las detennmacwnes 
concretas del individuo común. Pero preosamente, en el gru­
po vivo, se establecía un equilibrio provisional entre el indi-

295 



viduo. común coro~ p~o~lucto social y la libertad orgánica como asunCIÓn de este mdrvrduo-poder y como libre ejecución de la tarea común con los medios comunes. Por la empresa del juramento y por la determinación concreta del porvenir, a través de la inercia jurada, actualizaba el poder y lo sostenía en el medio de la libertad -produciendo así la libertad común como libertad constituida--, producía, por su mediación (entre el grupo y el objeto), lo común, aquí, como individuo. La libertad aprehendida, por el contrario, como sujeto común transcendente, al renegar de la libertad individual expulsa al individuo de la función; ésta, al plantearse para sí misma, y al producir a los individuos que tienen que perpetuarla, se vuelve institución. 
Pero estas descripciones puramente abstractas podrían hacer creer que se trata de un trabajo de la idea sobre sí misma. Por el contrario, los cambios descritos son el producto de transformaciones reales y concomitantes, de las cuales una es sufrida como fuerza inorgánica y la otra es una operación real de diferenciación. 

P1·imera transformación. - La institución no puede ser producida como libre determinación de la práctica por sí misma. Y si la práctica vuelve a tomar a cargo a la institución como defensa contra el terror, lo es en la medida en que esta petrificación de sí misma es una metamorfosis inducida, cuyo origen está en otro lugar. Ya conocemos este origen: es precisa­mente el renacimiento de la serialidad. Porque la institución tiene la característica contradictoria tantas veces señalada por los sociólogos de ser una praxis y una cosa. Como praxis, tal vez se haya oscurecido su sentido teleológico; pero es que la institución es puro cadáver, o es que los institucionalizados tienen una comprensión real de su fin y no pueden o no quie­ren comunicarla; de hecho, cada vez que tenemos los medios de descifrarla (por ejemplo, cada vez que examinamos las de una sociedad industrializada contemporánea) , descubrimos sus características teleológicas, es decir, una dialéctica fija de fines enajenados, de fines liberadores y de la enajenación de estos nuevos fines. Pero por otra parte, la institución, en tanto que tal, posee una fuerza de inercia considerable; no sólo porque forma parte de un conjunto institucional y que apenas 

296 

puede modificarse sin modificar todas las demás, sino sobre todo y en si misma porque se pone, por y en su ser-inerte, como esencialidad, y define a los hombres como medios inesen­ciales de perpetuarla. Pero esta inesencialidad no va ni de la institución al individuo ni del individuo a la institución; de hecho es la pn\.ctica que se aísla en tanto que se produce en un medio común y definido por nuevas relaciones huma­nas. Estas relaciones están simplemente basadas sobre la im­potencia serial: si aprehendo la institución como fundamen­talmente incambiable, es que mi praxis se determina en el grupo institucionalizado como incapaz de cambiarla; y esta impotencia tiene como origen mi relación de alteridad circu­lar con los otros miembros del grupo; el terror se ejerce contra los sub-grupos. Principalmente contra los que podria~ formar­se por sí mismos por la presión de las circunstancr~s; y en cierta medida, incluso contra los sub-grupos orgamzados y especializados por una diferenciación común y recíproca del grupo entero (o contra aquéllos que ciertas autoridades -vol­veremos sobre ello- constituyen como "órganos" legítimos de la comunidad entera) . Simplemente, como hemos visto, porque la heterogeneidad jur~mentada, c~ando l.le~~ a sol­darse con las operaciones sufndas, en la ureversrbrhdad . de la temporalización, engendra la alteridad como res~Irrecc_rón de lo práctico-inerte en interioridad. En este grupo znvadzdo, cada uno vive la desconfianza como reciprocidad de impo­tencia; soy sospechoso si pido al otro tercero que modifique una estructura, un poder, una práctica uniéndose a mí y a otros; por lo demás, lo que aleja no es tanto el objeto que se tiene que cambiar como la posibilidad de fundar una acción en el grupo como determinación negativa y negada por la totalización en curso. Entonces, no me at:evo a pro­poner (tomar la iniciativa del acto regulador) y, sr propongo, la proposición no obtiene respuesta. Además sé yo mismo que los otros terceros son realmente otros y no puedo adivinar -salvo para los más cercanos, tal vez- cómo mi acto regulador aparecerá en ellos, es decir, que ignoro de qué alteridad tiene que estar afectado: deformado, desviado, corre el riesgo de llegar a resultados totalmente opuestos a los que yo proyec­taba; puede perjudicar al objeto común de la práctica común (por ·lo menos tal y como lo descubro en la experiencia) , se 

297 



puede usar contra mí para perderme. Y esta razón muy con­

creta en cada caso (según las condiciones concretas de este 

terror) contribuye aún más a hundirme en el silencio. Todo 

esto no es aún nada, ya que sólo se trata de conductas indi­

viduales. Pero recordemos que la separación, con cualquier 

forma que tenga, ha elevado considerablemente el umbral de 

la comunicación entre los terceros; en consecuencia, es obje­

tivamente más difícil -o totalmente imposible- alcanzarlos; 

y los que se alcancen correrían el riesgo de no poder alcanzar 

otros. En el grupo degradado, en resumen, toda proposición 

es "divisionista", y el que la hace es un sospechoso -ya que 

deja entrever su libertad- y un divisor; todo reagrupamiento 
local, si está determinado en interioridad por los individuos 

presentes y no por los otros, fuera, que detentan el poder, es 

un facción, ya que la inercia de los Otros hará que sea un 

grupo separado en el grupo y no un sub-grupo; toda pro­

puesta concreta de los individuos se pierde -aunque Otros 

sean susceptibles de adoptarla-, porque el único medio de 

comunicación posible con los Otros) en tanto que ya están 

ser:lalizados, es la unidad serial de los mass media: la separa­

ción ha aniquilado definitivamente la "consigna que está 

circulando". Esta impotencia para cambiar la práctica en tal 

terreno, para adaptarla a tales circunstancias, no la tiene 

que aprehender directamente el individuo como intento con­

creto y roto o perdido para introducir tal o cual modificación. 

Y la actitud que adopta frente a tal actividad común, con sus 

funciones y sus poderes, puede ser perfectamente positiva. Si 

he señalado la impotencia del tercero y si he hecho de ello el 

factor. determinante del pasaje a la institución, es simple­

mente porque esta impotencia como relación fundamental y 

recíproca de los terceros respecto a cierta práctica tiene como 

resultado necesario modificar la actitud de cada uno y de 

todos hacia su operación; y la modificación concierne tanto 
a la adhesión como al rechazo. Ambas actitudes son vividas, 

en efecto, según el modo concreto de la impotencia: si no 

estoy de acuerdo, qué se le va a hacer, me arreglaré sin ello; 

es una posibilidad, un accidente, capital para mí, indiferente 

para la práctica misma y que se podría expresar con las si­

guientes palabras: ya que es incambiable, aún cabe la suerte 

de que me adhiera a ella con gusto. Que sea práctica interna de 

298 

organización, de enlace, de control, lucha definida en el 

seno del grupo contra la rareza (de los hombres, de los fon­
dos, de las comunicaciones) , en una palabra, que sea integra­

dora, o que sea un detalle de la acción común y transcendente 

sobre el objeto o sobre el enemigo, la cuestión es que la 

práctica es institución el día en que el grupo, como unidad 

corroída por la alteridad, se muestra impotente para cam­

biarla sin transtornarse enteramente él mismo, es decir, el 

día en que cada uno se vuelva a encontrar condicionado por 

la fuga giratoria de los otros. Y esta metamorfosis no signi­

fica en absoluto que se haya vuelto inútil. Claro que se puede 

mantener sobre la base real de conflictos de intereses entre 

los miembros del grupo o, simplemente, como parte integrante 

de un grupo práctico que envejece sin poder cambiarse (por 

equilibrios de fuerzas adversas que reducen el conjunto a la 

impotencia en medio de una sociedad en transformación, etc.) . 

Pero estas diferentes posibilidades (que remiten a su vez del 

antagonismo a la alteridad) no nos pueden ocultar que la 

institución, como detalle de la acción común, puede conser­

var, en el nivel del grupo institucional, toda su utilidad (pa­

ra el conjunto de los individuos -sistema exogámico- o para 

una fracción dominante en el seno del grupo considerado). De 

la misma manera, en tanto que práctica detallada, puede y 

debe realizarse por individuos seleccionados o producidos por 

el grupo; supone, pues, poderes, tareas, un sistema derecho­
deber, una localización material y una instrumentalidad. Así 

se define por las mismas características que nos han permitido 

definir la práctica organizada; pero, en tanto que es institu­

ción, su ser real y su fuerza le llegan del vacío, de la separa­

ción, de la inercia y de la alteridad serial; es, pues, la jJmxis 

en tanto que otro. Hemos visto la pasividad activa como pro­

ducción regulada de la inercia juramentada y como condi­

ción de la actividad común; y también hemos hecho la expe­

riencia, en el campo práctico-inerte, de la actividad pasiva, 

como resultado de la alienación; hay que considerar a la 

institución en un grupo descendente como el jJaso de una a 

la otra. Entre la pasividad activa y la actividad pasiva, ~oll: 

posibles numerosos intermediarios, y se puede fijar a jJnon 

el estatuto de tal o cual institución; la que decide es la his­

toria total y concreta. Lo que importa -por lo menos en 

299 



tanto que se mantenga su finalidad- es que nunca es del 
todo asimilable a lo práctico-inerte; su sentido es el de una 
acción emprendida en función de un objetivo (cualesquiera 
que sean las contrafinalidades desarrolladas) ; pero inversa­
mente, la presencia en ella de la alteridad como separación 
sufrida le impide que se identifique con las formas inertes 
aunque ligeras de la pasividad activa que están fundadas 
únicamente sobre la insuperabilidad jurada de determinados 
posibles. En este nivel, el grupo se mantiene enteramente prác­
tico, a pesar de la serialidad que le corroe, y la institución 
(o más bien el conjunto institucional como sistema de rela­
ciones fijas) no es más que la modalidad de su praxis. Y el 
carácter institucional que revista a la acción común es el 
lazo más seguro entre los terceros, ya que se funda en la 
impotencia de cada uno, en otros términos, en un principio 
de masificación circular cuyo origen es el no-ser-sustancia de 
la comunidad. El ser de la institución, como lugar geomé­
trico de las intersecciones de lo colectivo y de lo común, es el 
no-ser del grupo que se produce como lazo entre sus miem­
bros 1. La unidad de la institución es la unidad de la alteri­
dad en tanto que se ha introducido en el grupo y que el 
grupo la utiliza para reemplazar a su unidad ausente. Pero 
su relación con cada uno es de interioridad, aunque se pueda 
definir como la praxis en exterioridad; en efecto, determina 
a cada uno en inercia y en obligación práctica. Cada uno 
está superado por ella en tanto qpe reside en todos los Otros, 
que es imprevisible y otra y que depende de esta imprevisi­
bilidad. Pero por otra parte, en tanto que praxis institucio­
nalizada, sigue siendo un poder sobre él (en nombre de la fe 
jurada) o, si la representa y la mantiene, su libre poder sob1·e 
los Otros. En la actualidad, este libre poder es discutido, por­
que cada uno y el poder de cada uno se le aparecen a cada 
uno en la unidad contradictoria del mismo y del Otro. Tam-

1 Desconfiemos también aquí de toda interpretación idealista: las 
instituciones están sostenidas en general por las "fuerzas del orden", es 
decir, que sub-grupos armados hacen reinar el orden por la violencia. 
Pero como estos sub·grupos y -como vamos a ver- los sub-grupos de 
autoridad son igualmente instituciones, sigue siendo cierto que el sistema · 
~nstitucio~al, ~o~prendida la coerción que lo mantiene, depende de la 
tmpotencta ongmal y recíproca de cada tercero frente a cada Otro y a 
través de las relaciones con todos. 

300 

bién ~s .discutido el ~e~onocimiento, pero la discusión es re­
conoomient~. Estos. dingentes sindicales aparecerán como dig­
n~s de co~hanza sz hacen la prueba (así el Otro remite al 
mismo. Y hnalm.e~lte a la libertad; pero si la libertad parece 
demasi~do mamhesta, la desconfianza renace en seguida; es 
nece~~no que se descubra un hombre en el servicio de la 
funoon pero que en todo caso la función preceda al hombre). 
Pero aunque hayan merecido y ganado esta confianza si co­
meten 1~ torpeza de oponerse a una huelga salvaje' (o de 
querer Imponer una línea de acción impopular), perderán 
todo y c~rrerán el riesgo de sufrir violencias a veces graves; 
los tr~bapd.ores reconocen el poder que discuten sólo con 
~sas VIOlencias de reacción: reaccionarían menos duramente 
~:ente a las protestas de un obrero no sindicado. Así se mani­
~Iest.a e~ todas partes -incluso en el ejército, tipo de grupo 
mstituciOnal::- el nuevo estatuto del poder; yo definía en el 
grupo o:g~mzado el derecho de cumplir con su deber; habría 
que dehmr ahora el deber de hacer lo posible para hacerse 
re:onoce: el derecho de cumplir con su deber. Este reconoci­
mu;n~o tiene que obtenerlo el hombre de institución por dos 
practic~s ~puestas y simultáneas: por una parte, cuando su 
poder mstit~cional f!O ~stá directamente en juego, la táctica 
general consiste. e? hqmda.r al Otro en él para liquidarlo en 
los Otros (el ohoal que vive en medio de sus hombres y que 
regula toda su vida sobre la de ellos) ; por otra parte, cuando 
llega el momento de ejercer el poder, el hombre de institu­

ción s~ :onstituye b~uscamente como el Otro absoluto, por 
sus ~Imi.cas y su traje;. ~unda la inquebrantabilidad del po­
der e1erodo, de las deCisiOnes tomadas, etc., en su ser-institu­
ción, es decir, en la inercia y la opacidad total de la alteridad 
vuelta presencia en él de la institución particular y, a través 
de ella, del grupo como praxis común. En este nivel en efecto 

1~ mistificación es. fácil: al seguir siendo ·práctica' la institu~ 
oón y al no ser disuelto el grupo, aquélla en su ser negativo 

(que en el fondo sólo es ubicuidad del no-ser) se descubre 
en las cir~unstancias apropiadas, como estatuto ontológico de 

1~ comu.md~d; _lo que significa que remite al conjunto del 
sistema mstituciOnal como totalidad de relación de las deter­

minaciones sintéticas de la multiplicidad agrupada. A través 
del hombre-poder, que se descubre -por medio de ceremonias 

301 



y danzas conocidas- como ser-in~titución, el _individuo orga­
nizado cree aprehenderse a sí m1smo como mtegrado en el 
grupo por el conjunto ins.titucional (y, por este. he~ho,_ es 
lo que cree y dice cada oudadano), cuando la mst1tuoón 
sólo puede aparecer, de hecho, en un m~me_nto determinado 
de la involución del grupo y como el md1ce exacto de su 
desintegración. Y si está bien h~cha la dan~a, si el_ hombre­
poder ha remitido como conviene a lo morg~~1co como 
realidad humana fundámental, el orden o la declSlón apare­
cerán como inorgánicos (inquebrantables) al mismo tiempo 
que se les obedecerá en nombre _de una fe jurada, es decir, 
de una inercia juramentada. La libertad del hombre-poder es 
pura mediación, para . ~l i~di~iduo qu~ rec?noce este poder, 
entre la inercia de la mstltuoón y la meroa del orden par­
ticular. Hay en esto una superación de lo abstracto hacia lo 
concreto, pero esta superaci~n, aunq~e reco~ocida, no .se 
plantea para él, como en el libre trabaJO práctico: la media­
ción se agota y desaparece; se mantiene como determinación 
inerte del discurso, por ejemplo, en tanto que está fundada 
por una determinación inerte y sint~tica _de la mu!tip_li~idad 
humana y que se dirige a la doble meroa de los _md1v1du?s 
organizados (inercia jurada s~bre un fondo de 1mpotenoa 
serial). En ese momento, la hbert~d está. perfec~amente es­
condida o, si aparece, es el esclavo mesenoal y eflmero de la 
necesidad. La necesidad, por el contrario, es absoluta en el 
sentido en que su forma libre y práctica (necesidad produ­
cida por la libertad) . se con~unde aJ:ora con . su forma de 
enajenación serial. El 1mperat1vo y la 1mpotenoa, e~ te:ror. y 
la inercia se fundan recíprocamente. El momento mstltucw­
nal corresponde, en el grupo, a lo que se puede llamar au~o­
domesticación sistemática del hombre por el hombre. El fm, 
en efecto, es crear hombres tales (en tanto que individuos 
comunes) que se definan a sus ~ropios oj?s y entre sí por 
su relación fundamental (reciprocidad mediada) con las ms­
tituciones. El trabajo está muy adelantado debido a la seria­
lidad circular; una acción sistemática de cada uno sobre sí 
mismo y sobre cada uno a tra~és de todos tendrá ~om? re.sul­
tado el crear el correlativo nguroso del hombre-mstltuoón, 
es decir, el hombre institucionalizado. En la medida en que 
la praxis anquilosada que es la institución recibe su anquilo-

302 

samiento de nuestra impotencia, constituye para cada uno 
~ara todos _nn índice definido de ?'eificadón. Esto no signl 
f~ca necesa~1amente que la suframos como un constreñimiento, 
smo. más ~1en que es nuestra propia inercia inorgánica en el 
medw soc1al. Pero el momento de degradación común en que 
aparece la institución es precisamente aquel en que cada uno 
pretende rechazar de sí a la libertad para realizar como una 
cos~ la un~dad en peligro del grupo descendente. En este nivel 
de !nv?l_uoón (p~r la pres_ión de las circunstancias exteriores), 
el md1v1duo comun se qu1ere volver una cosa retenida contra 
?tra_s c~sas por la unidad de un sello; el modelo del grupo 
m~tltucwnal será la herramienta forjada. Y cada uno es cóm­
plice en tanto que tal de la institucionalidad. Pero, inversa­
me~te,. lo es también porque es su víctima desde antes del 
naczmzento. En efecto, ni siquiera. habían nacido cuando la 
generación anterior había definido ya su porvenir institucio­
n~l co~o su destino exterior y mecánico, es decir, como deter­
mmacwnes de insuperabilidad (o como determinaciones de 
su se~) . Las "obligaciones" mil.itares, cívicas, profesionales, etc., 
constituyen por adelantado una insuperabilidad en el fondo 
de cad.a uno (si nac: e~ el grupo); .?aturalmente, hay que 
cur;;PZz;, con esas obligao?nes .~Y no d:sempeñar esos pape­
les o mantener esas actitudes como d1cen los culturalistas 
mezclando sin discernimiento las condiciones materiales la~ 
posibilidades definidas por el conjunto histórico sobre la 'base 
de ~st~s condiciones y las obligaciones institucionales) . Estos 
n_ac1m1entos ~n el grupo. son juramentos (reiterados por los 
ntos de pasaJe) y estos JUramentos se hacen como asunción 
de la inercia institucional con la cual los otros han afec­
tado al niño, en forma de libre compromiso de realizar la ins­
titución. Según este punto de vista, el ser institucional es en 
cada uno una ine~cia prefabric~da de ser inorgánico que se 
super~rá_ por una liberta~ práctica cuya función juramentada 
es obJetlvarse en ese m1smo ser como determinación inerte 
del porveni~. La instit~ci?n produce sus agentes (organizado­
res y orgamzados) destmandolos al progreso de determinacio­
nes. institucionales, y _recíprocamente los agentes institucio­
nalizados, en sus relacwnes de alteridad dirigida, se identifi­
can a su vez con el sistema práctico de las relaciones institu­
cionales, en tanto que está inscrito necesariamente en un con-

303 



. . d de. origen inorgánico. Así la ins-j~nt~ de obJetos_ tr~~~~~er~sotipaCla (pero cuya eficaci~, por la tituaón como pwx_ t das reside con frecuencia en la 'ó de tales orcuns an , ' . 'd t presi n. , sbozo del porvenir en su ngi ez; en tan o estereotipia) es u~ e t d ·una organización reificada en el . tencia mer e e . d que persis . e por lo demás bien pue e reor-de un •tgrupamiento qu 1 bs sen~ ' titu e como permanencia elementa y a -gamzarse, se cons . \ en tanto que ser, incluso y s~bre todo tracta del pasado sooa d bren el perpetuo cambiO de ese si los arreglos en cur~o . ~scu_, 1 mismo pasado como szgnzftcaczon . 

f . ' l El sistema institucional como Segunda trar:s on:wcz01 it;; necesariamente a la autoridad exterioridad c~e m_er~Ia ~óem y la autoridad. como poder sobre roo a su reintenonzaci n, é d los co ' d obre todos los terceros a trav s e todos los po eresl y 'ds ez por el sistema como garantía poderes está estab ec~ a .a s~ v ·nstitucional de las msutuoones. ,, I 'd d fecto es la soberam" El fundamento de la auton a ' en e ' . b , f 'ó e vuelve casi-SO erama en tanto que desde el grupo en usi n s el ·e e se roduce al del tercero regulador. De tal. manera rodJc! al gr~po que lo mismo tiempo que el grupo rmsmo y p este momento ele­produce, con la pa_rtic~larid~~fed:s ;~~~l e:iera. O, si se preEie­mental de la expenenoa, el J q de los lazos constitu-. b 'a de cada uno es uno . re la casi-so eram ue si algunos m-ti~os del grupo. Hemos señalado enton~e;n¿ia o más amplia-dividuos se manifestaban con m~~g:~l~cdores, lo era sobre la mente que otros como t:rcer;>s . . el en tanto que base de circunstancias h~tór~~as 1!~~~: ~~~~s señalado que, tales, accidentales ante ~o o.. ma u 'os ue a arecen para en los períodos revolucwnanos, dlosl gr .. Porn;das" ~e organizan d e er en el curso e as J ' volver a esa:par e d d de individuos bien determinados y se reorgamzan aire e or . mucho tiempo Estos "agi­que pueden conservar su confianza en realid;d no se les tadores" son t:rceros _reguladores, pa~opor todos la praxis que puede llamar Jefes; miman .0 e~p~~~mente en la ubicuidad de se define por todas partes Imp te ' 
se mantiene la institución mien-1 Lo que se ~roduce cada ~ezlaq~~ecten en interioridad, en su dc:-tras las transformaClones comun ladón con todo en la totah-rredor, y sin siquiera tocarla, con otra re 

zación en curso. 

~04 

o 
s· o¡ 

i 

la reciprocidad mediada. Hemos visto aparecer los poderes en el nivel del juramento y de la organización. No describimos entonces la autoridad porque los poderes (como casi-soberanía recíproca) no implican sin mediación este poder específico que se llama autoridad. Sin embargo, hemos visto precisarse una relación propiamente común de cada uno con todos y con cada uno que es el poder difuso de vida y de muerte sobre el traidor o, si se prefiere, la fraternidad-terror, como deter­minación fundamental de la socialidad. Esta estructura per­manente y viva de coerción es una determinación necesaria de la soberanía como autoridad. A partir del momento en que un tercero regulador (o un sub-grupo de tercero regulador) es titular juramentado de la regulación como función orga· nizada, y cuando este mismo tercero recibe y concentra la violencia interna del grupo como poder de imponer su re­gulación, la casi-soberanía giratoria de cada uno se inmovi­liza y se vuelve la autoridad como relación específica de uno solo con todos. Esta relación puede aparecer en el nivel del grupo organizado; pero, en la medida en que éste está vivo, luego en perpetua modificación, es ella misma movediza y pasa de uno a otro según las exigencias de la situación. La autoridad sólo se manifiesta en su desarrollo completo en el nivel de las instituciones; las instituciones son necesarias, es decir, un renacimiento de la serialidad y de la impotencia, para consagrar el Poder y asegurarle su permanencia por derecho; con otros términos, la autoridad descansa necesariamente en la inercia y en la serialidad, en tanto que es Poder constituido; pero inversamente su eficacia real, por la fuerza coercitiva de que dispone, tiene que tratar ele aumentar el poder y el nú­mero ele las instituciones, como productos ele la recurrencia y de la masificación y como única arma común eficaz para luchar contra los factores de dispersión. Tomando las cosas por el otro extremo, observaremos que el sistema institucional, a través ele un engaño permanente, se da en su ser-inorgánico como la unidad real del grupo descendente. Pero cuando se descubre directamente el sistema en sí misn;¡o, se explicita en una multiplicidad ele relaciones diversas y no totalizadas. Hemos visto, en efecto, que la institucionalización ele las fun­ciones se opera a través de una historia, en Jugares diversos por lo demás, y que la diversidad de las circunstancias y ele 

305 



los problemas condiciona necesariament~ una diversidad l~:>eal 
de las temporalizaciones. Hay separaoones, reu·~sos, ~sime­
trías: aquí U:nos aparatos de enlace están estableodos ~uecta­
mente en forma institucional, allá unos "órganos" mediadores 
nunca pasarán al estadio de instit:Ucionalidad (un~s desap~re­
cen y otros se mantienen con vida): Est~ e~p~oe. de luelo 
social no se presenta, pues, como un~ ·praxts, m siqmera co~o 
un proceso unificador. Así la a~torz.dad .cu~ple una funoón 
definida: en tanto que poder smtétlco e1ero~o por u.no solo 
(tal vez como expresión de u~ s:u~-grupo umdo, ":o ImJ.?ort~ 
mucho), toma en ell~ la mt~luphc.Ida~. de las relaoone? mstJ.­
tucionales para darles la umdad smtet~ca d~ ~na praxts real. 
Las instituciones se dan como ser-uno morgamco de la comu­
nidad en serie; el jefe se da como la disolución y la. re unifi­
cación sintética de esta pasividad exterior en la umdad or­
gánica de la praxis reguladora, es decir, de ~a praxis del grupo 
en tanto que vuelve sobre él como praxzs de una persona. 
Pero aqui se descubre la contradicción esencial de la .auto­
ridad -esta reencarnación individual del grupo en fusiÓn y 
de la Libertad-Terror-; el jefe entra en tanto que tal en la 
multiplicidad institucional, porque es el pr?du.cto :eal de una 
institución. El jefe sostiene, pues, a las mst~tu~10~es :n la 
medida en que parece producirlas como e:c:tenonzactón mte~·­
na de su interioridad, disuelve a su ser-merte en su praxzl 
histórica. Pero esta praxis histórica -como reciprocidad del 
soberano y de las relaciones i.nstitucionales- e~tá a ~u .vez 
producida por la inerte etermdad de las relaoones mstitu­
cionales. Hay que ver este movimiento dialéctico ?esd~ más 
cerca; en efecto, es por él y sobre é~ cómo se acab.ara. la ~nves­
tigación de la inteligibilidad propia del grupo mstituoonal. 

Ahora bien, lo que vemos en seguida es. que, contrari~­
mente a lo que se sostiene con tanta frecuenoa, la sob~ra":Ia 
no constituye de por sí un problema y no reclam.a nmgun 
fundamento. La ilusión se produce aquí porque siempre se 
considera el estado de masificación como lógica e histórica­
mente original y porque se tox_na coro? .tipo elemental de las 
relaciones humanas a las relaciOnes reihcadas que se encuen­
tran en las sociedades de explotación. A partir del momento 
en que la ausencia de relación se vuelve la relaci?n funda­
mental, resulta legítimo el preguntarse cómo este tipo de re-

306 

ladón sintética que se llama el Poder se puede instaurar como 
laz? ~ntre estas . molé~ulas separadas. Y nos hemos negado a 
przor~ todo medw de mterpretación salvo dos: el Poder emana 
de. Dws, el Poder emana de determinadas metamorfosis inter­
mitentes que transforman a la sociedad en totalidad-totalizada 
expresa el constreñimiento de las repTesentaciones colectivas' 
etc. Desgraciadamente, no tienen existencia real ni Dios ni 
el grupo totalizado. Y si verdade;amente hubiese que encmt­
trar un fundamento de la soberama, pasaríamos mucho tiempo 
buscándolo, porque no lo hay. 

No lo hay porque no es necesario; es sencillamente la 
relación de i~1t«:rioridad unív~ca del individuo como praxis en 
el campo ~bJetivo que orgamza y supera hacia su propio fin. 
No hay nmguna razón para fund,ar el derecho de la praxis 
por el cual el hombre reproduce su vida modificando libre­
me?te la. mat~ria en su derredor; por el contrario, esta supe­
raciÓn dialé~tica que muestra el porvenir-praxis de la necesi­
dad es .él mismo el fundamento de todos los derechos. O, si 
se prefiere, la soberanía :s el ~~robre mismo en tanto que 
~cto, en. tanto que trabaJO umftcador, en tanto que tiene 
mfluenoa sobre el mundo y que lo cambia. El hombre es 
s~berano. Y en _la medida en que el campo material es tam­
b~én ,campo. social, la soberanía del individuo se extiende sin 
n.mgun. hmite a todos lo.s. individuos. Estos organismos mate­
nales tienen qu: estar umftcados como sus medios en el campo 
total de su acoón soberana. El único límite de la soberanía 
del h~mbre sobre todos los Otros es la simple reciprocidad, 
es deor, la entera soberanía de todos y de cada uno sobre él. 
Cuando esta relación original está vivida fuera de toda insti­
tución,. constituye a todo hombre como un absoluto para 
cualqmer otro hombre, es decir, como el medio insuperable 
de q~e c~~a uno es a la vez medio y fin en la medida en que 
todo mdividuo es el medio de su propio fin y el fin de todos 
los medios. En este sentido, la soberanía es a la vez el lazo 
unívoco ya descrito y la relación fundamental de reciprocidad 
(ca-soberanía). 

La soberanía en el grupo no tiene, pues, que dar cuenta 
de .su. p~der positivo, si~ o ?e las determinaciones negativas 
y limitativas que se le mfhgen. En efecto, la hemos visto 

307 



volverse casi-soberanía en la tensión. "transcen~e~cia:inma?en­
. " y según nuestro punto de vista, esta hmltaoón signe 

c~a d. . 1 fundamento del Poder: la soberanía del jefe no sien o e . . . , uede ser más que casi-soberanía, SI no no sena tercero re.g~-
lador y el lazo de interioridad quedaría roto. Un rey asino 

ue hace ejecutar a sus prisioneros de guerra (q,ue pertenecen ¡1 otro ejército) , ejerce sob.re ell?s la soberama total, pero: 
1 ·smo tiempo le resulta Imposible tratarles como hombres, a mi ' 1 'ó ' d su soberanía sólo se puede expresar coll_lo re ao ~ umvoca e 

violencia con una multiplicidad cualqmera, que. mvade d~sde 
fuera su campo práctico y que tiene los medi~s matena_les 
para aniquilar. Con sus soldados, J?Or el contrano, Y preczsa­
mente porque la Telación de a:ttorzdad ya_ no se apoya e~, la 
fuerza física, tiene una relaoón, de c.asi-sobera.m~. _Entien­
daseme: en ninguna parte es mas estncta ~a chsophna, en 
ninguna parte el control es más atento, m los órgan?s de 
coerción más numerosos, o las "fuerzas del orden" ~a~ po­
derosas. Pero las "fuerzas del orden" tienen con !os sedtcwsos, 
con los rebeldes, la misma relación que l~s mzsmos con lo_s 
mismos; los soldados que fusilan son los mzsmos_ q~e los fusi­
lados, y nada nos permite que coloquemos a przorz ~ un sub-

upo militar en una u otra de las dos categorías (piquete de 
~ecución-fusilados) . La alteridad les llega para .hacer de e~los 
fuerzas de orden, lo que quiere decir que 1~ pn~e:a relaoón 
de autoridad es la de una casi-soberanía de mtenonclad, como 
violencia que se está forjando ~!ls medios, con sub-grupos que 
-por sus intereses ·o por los mt:reses comunes del grupo o 
por la unión d~termina~a. de sus mte;eses con los ~el grupo~ 
definen su acoón coercitiva en funo_ón_ de su, a:oón ~egula 
dora. De la misma manera, la supenondad tecmca e I?stru­
mental del grupo de represión (al servicio de. la auto;Idad) 
sobre el conjunto del grupo no siempre es evidente m nece­
saria sobre todo en el ejército, ya que tanto fuerzas de ~rden 
coro~ sediciosos poseen a priori un armamento semeJante. 
Claro está que mientras el régimen reine las "fuerzas del 
orden'' dispondrán armas pesadas y comunes. (ya se trate del 
caballo del cañón o del avión) , pero es precisamente porque 
su rela~ión de violencia con los sediciosos es un poder sobre 
la mayoría de los terceros, vivido y reconocido r,or el co~~ 
junto de los rio-rebeles como derecho-deber. La fuerza pu 

308 

blica" como sostén de ·la autoridad no se manifiesta como 
justa violencia sino en el medio "Libertad-Terror", y por 
esta "Libertad-Terror" que por lo demás va a dimitir. La 
"Libertad-Terror" volviéndose función especializada: tal es 
(con la serialidad de impotencia, como veremos) la relación 

de interioridad con los !p"upos de represión. Y esta denega­
ción interiorizada es precisamente el medio común del grupo 
que permite -mientras se mantenga como tal- la victoria 
regular de la represión. El fracaso del motín está dado en el 
momento preciso en que ha encontrado sus límites en ex­
tensión: esta unidad, nada más. Estos límites dictan senten­
cia, y la sentencia proviene del grupo; al seguir siendo todo 
él lo que es -grupo institucionalizado-, cualesquiera que 
sean sus simpatías o las simpatías individuales de los otros 
soldados por los sediciosos, ha constituido dentro de él el 
grupo de los insurgentes como su negación radical; en reali­
dad, en la medida en que los "leales" rechacen la reorganiza­
ción del grupo como nueva totalización que propone el grupo 
amotinado, es decir, en la medida en que no considere a éste 
como productor de una nueva posibilidad de porvenir sino co­
mo negando su propio porvenir, pura y simplemente (es 
decir, el porvenir rígido de la institucionalidad) , estos "lea­
les" constituyen el grupo como por puro debilitamiento in­
terno de la unidad, como poder negativo y corrosivo, peligro 
de serialidad y fuerza inerte de negar. En tanto que "mayo­
ritarios" están, pues, unidos con la fuerza pública de aniqui­
lación; legitiman esta aniquilación por su fidelidad y, más 
aún, la hacen' materialmente posible, ya sea absteniéndose, 
ya sea prestando su ayuda 1 . El lazo de Poder con los terceros 
regulados, incluso y sobre tod.o porque la soberanía del jefe 
no está discutida, se funda, pues, ante todo en la transfor­
mación de la soberanía total en casi-soberanía. Lo que quiere 

1 Lo que no significa en absoluto que los individuos comunes del 
grupo aprueben la política de los jefes, la conducción de la guerra, etc. 
En todo caso quiere decir que juzgan la disolución de la unidad insti­
tucional como un peligro mucho más grave que los que pueden correr 
por la impericia de los jefes. Y esta conducta apreciativa, en la medida 
en que manifiesta la síntesis aberrante de la serialidad de impotencia 
y de la unidad práctica, caracteriza necesariamente a los individuos ins­
titucionalizados; una vez más, estos significados producidos están funda­
mentalmente estructurados por el estatuto relacionador del grupo. 

309 



decir, simplemente, que el jefe como función unificadora, 
modificadora y represiva es interior al grupo mismo. En el 
momento en que éste se constituye por la presión de las cir­
cunstancias, a partir de las primeras agitaciones de esta mul­
titud que liquida su serie, y hasta los últimos avatares de un 
grupo que se petrifica del todo, cada uno se hace casi-soberano, 
y esta determinación en interioridad del tercero regulador, 
como paso del Otro al Mismo, es una estructura fundamental 
de la jJraxis como comunidad. 

No, lo que conviene fundar no es la soberanía, ni siquie­
ra esta primera limitación que la hace eficaz. Es la segunda 
negación constitutiva:· ¿por· qué, sobre qué bases, en qué 
circunstancias exteriores e interiores, con qué fin, etc., se 
bloquea de pronto la reciprocidad circular de las casi-sobera­
nías y se define sobemno al individuo común (o al sub-grupo) 
que es el lugar material donde ha tenido lugar el bloqueo? 

Se han confundido las cosas al querer dar al soberano 
desde el principio el enorme poder de que de hecho dispone 
y al ver en ello la manifestación de una fuerza positiva (en­
carnaría o reflejaría la "soberanía colectiva"). Esto supone 
olvidar que la casi-soberanía como reciprocidad mediada de 
cada uno con todos se caracteriza por su ubicuidad y no por 
no sé qué virtud sintética que combina todos los "poderes" 
del grupo. De hecho en todas partes es la misma, ya que siem­
pre y para cada uno es la posibilidad de definir un aquí al 
definirse como tercero regulador. La casi-soberanía no es ni 
nunca puede ser poder totalizado del grupo sobre sus miem­
bros; ni tampoco poder sucesivo de cada uno sobre todos. El 
poder interviene con la primera limitación, es decir, con el 
juramento. La casi-soberanía originalmente es esta contradic­
ción simple: en cada tercero, el poder sintético de reorganizar 
el campo práctico se manifiesta como su pertenencia al grupo 
corregido, luego siendo en cada uno en este momento la mis­
ma; la pmxis común se realiza así en todas partes a la vez y 
es al mismo tiempo como medio y como fin. Así cada casi­
soberano, como tercero regulador, supera al conjunto agru­
pado por una cabeza, sin dejar de estar integrado, y, como 
tercero regulado, se deja superar por un él mismo surgido en 
cualquier aquí. 

Por el contrario, el soberano se puede definir en el seno 

310 

del grupo por un estatuto que le sea propio y cuya realidad 
profunda sea .la negación; . nadie pretende que esté fu~r~ d~l 
grupo ni que haya dejado de ser tercero; ~a soberama-msti­
tución designa al individuo común que la eJerce como tercero 
no superable, por lo menos en el ejercic!o de sus fu~ci~n.es. 

Si no es superable y si no obstante no dep el grupo, sig~If.Ica 
que su acción reguladora (realmente efectuada o defnuda 
como. operación organizada) se determina siempre como la 
jJmxis común que se da sus propias leyes. frente a todos. Pero 
la insuperabilidad produce el terc~ro msuperable c~mo el 
miembro del grupo por el cual se tzene que efectuar szempre 
esta regulación. Así la existencia de un soberano se ~unda 
negativamente en la imposibilidad (sufrida o consentida o 
ambas cosas: habrá que determinarlo) par~ c~~a tercero de 
volverse directamente regulador. Lo que no sigmflca qu.e t~das 
las iniciativas prácticas, todos los pr~ye~tos de reorgamzac.IÓn, 
todos los inventos o todos los descubrunientos deban su ongen 
al soberano; significa que tienen que pasar por él, ser reinte­
riorizados por él y descubrirse 'en e~ grupo por él co~o nueva 
orientación práctica. El soberano d1spone de los medws de ~o­
municación (ya se trate de rutas y de canales o de mass medw) 
porque asegura solo la comunicación. Hemos visto al .gr?po 
engendrar al organizarse aparatos de control y ~e mediaCI.Ón. 
Pero estos aparatos -cualquiera que sea su Importanc~a­

siempre son especializados; la función del. s?berano consiste 
en asegurar la mediación de todas las mediaciOnes y en cons­
tituirse en tanto que tal como mediación permanente entre 
los individuos comunes. Pero esta mediación no trata simple­
mente de conservar la unidad del grupo, sino que trata de 
conservarlo en la perspectiva de la realización práctica del 
fin común. 

Ahora bien, la fijeza de la mediación se produce como 
una consecuencia y como una condición de determinadas des­
posesiones sufridas y consenti~as por los i~divi~uos c~munes: 
en efecto, constituye la negaciÓn de la reciproCidad ~hrecta ) 
la enajenación de la reciprocidad indirecta 1• La negaciÓn de la 

1 Hablo aquí de las relaciones e1_1tre represe~tant~s de poderes 
en tanto que tales y no de libres relacwnes de reciprocHlad (aunque 
éstas, en condiciones definidas, pueden ser, de hecho, gravemente al· 

teradas). 

311 



reciprocidad direct~ ~s la ce~tralizac~ó~ como necesidad para 
dos sub-grupos dehmdos y cuyas practicas son complementa­
rias de. pasar por "las oficinas" o '_'el c_onsejo" par~ adaptar 
sus acciones recíprocamente. La enaJenaCI.~n de la_ r_eCiproCidad 
indirecta es que la mediación_ es una accw~ mo~hhcadora. que 
se ejerce sobre esta reciprocidad. La reciprocidad medi~da, 
que es la estructura constitutiva del grupo, es directa y hb~e 
en tanto que la mediación se hace a tra~és de t,odos, es deCir, 
sencillamente, en el seno de la praxzs comun. Se vuelve 
objeto incierto. y otr~ c_uando_ esta praxis com~n, al encarna~­
se en un mechador umco e msuperable, se eJerce como acti­
vidad individual sobre la relación recíproca; de hecho 1~ 
comunicación puede ser siempre cortada o alterada; la reCI­
procidad puede volver a cada uno co~ la forma de _una tare~ 
precisada por el poder central a partzr de las relaciOnes r~CI­
procas, es decir, en tanto que las vuelve a ver Y. las cornge 
un tercero. Así la relación del mismo con el mismo vuelve 
a cada uno como Otra. 

Y esta alteridad se manifiesta en su nueva estructura: 
es una orden o una prohibición. Sin duda que la estructur~ 
"Fraternidad-Terror" y la inercia juramentada han determi­
nado ya en cada libertad práctica una estructura de alterid~d 
que ha engendrado al imperativo y al poder como relaciO­
nes estructuradoras y estructuradas del grupo estatutario y del 
grupo organizado. Pero estos libres imperativos se definían a 
su vez a través de las iniciativ~s que se vuelven a tomar y 
a controlar y en función directa con la tarea que se tiene que 
cumplir. Sin embargo, cierta pasividad señalaba ya, a través de 
la multiplicidad de las modificaciones, la acción escalonada ' 
de los sub-grupos sobre el grupo como casi-objeto; eso es lo 
que convierte en praxis-proceso a lo que originalmen~e ~ra 
pura pmxis común. Pero de todas formas la nueva mediaCión 
acentúa este movimiento. Por esto mismo, al ser insuperable 
el soberano, es otro distinto de cada uno. Ya nadie puede 
decir que todos los miembros son e_l mismo. ni. que todo e,n­
otro-lugar está aquí. En efecto, existe un mdividu_o _comun 
que, en tanto que miembro del grupo, es otro d.zstznto de 
todos, ya que no puede ser te1·cero regulado. Y sin duda que 
este tercero es una institución, es decir, que es como todos 

312 

los Otros la unidad inerte e imperativa de todos los miem­
bros ~nst~tuc~onalizados. P~ro por otra parte, la paradoja de 
esta _mstituCI?n es que tiene que realizarse por una libre 
praxzs ~rgamzadora que se ejerce por Otro sobre todos. 
La praxzs del grupo se vuelve otra en tanto que se manifiesta 
por una temporalización singular y como acción individual; 
es más, se vuelve otra en tanto que el proyecto común se 
~nuncia_ como voluntad individual. Así, para cada tercero, el 
Imperativo que define su poder vuelve sobre él en tanto que 
~oluntad de Otro, a la que obedece como consecuencia de su 
JUramento. Es esta nueva estructura (individualización en 
Otro soberano del imperativo com*n) la que constituye el 
mando como tal. Al obedecer al Otro en tanto que Otro, en 
nombre de la praxis común, cada uno se vuelve otro en tanto 
que es el mismo. Es la estructura fundamental de la obedien­
cia: se realiza en el medio de la "Fraternidad-Terror" y con 
fondo de violencia; el ser inerte juramentado es, en cada uno, 
~nsuperable negación de la posibilidad de no cumplir la acción 
Impuesta; el rechazo, en efecto, sería la destrucción del grupo 
(a la vez como grupo organizado y como grupo juramenta­
d_o); pero en la medida en que la acción es aquí interioriza­
CIÓn de una voluntad otra, introduce en ella una pasividad 
inducida, se hace suscitar por una soberanía insuperable sin 
reciprocidad; y la negativa a disolver en sí al grupo, es decir, 
la legitimación de la violencia común (en tanto que terror 
represivo) por la reasunción del juramento ya es lo mismo 
que la sumisión a las decisiones individuales del tercero insu­
perable y a su casi-soberanía como violencia sin reciprocidad. 
En este nivel la libertad en sí misma (y no sólo en su objeti­
vación) se enajena y se oculta a sí misma. La tarea y la 
función, como imperativos, no remitían más que a todos y a 
la urgencia de la operación por hacerse; la inercia jurada 
remitía a la libre praxis de cada uno ·(como otro, cierto es, 
pero formalmente y no como libertad concreta de Otro); 
el imperativo como tal se producía, pues, en el medio de la 
libertad dialéctica, y descubría, en el cumplimiento de la 
tarea, la libre acción orgánica (como mediación entre el indi­
viduo común y el objeto de la praxis común). Pero la obe­
diencia a la orden suprime estas referencias. De hecho, la 
praxis orgánica se mantiene a pesar de todas las máscaras como 

313 



única modalid~d de acción; cuan_do el más disciplinado de 

los s~ldad~s dtspara por orden, ttene que apuntar, apreciar 

las dtstanCias, apoyar el dedo en el gatillo en el momento 

debido (es decir, lo más rápido posible, tras haber recibido 

la orden, tenien,do en cuenta ~as circunstancias particulares) . 

Pero la soberanta del tercero msuperable se manifiesta como 

~ma 01·den a tr~vés de 1~ voluntad de Otro; y la imposibilidad 

·Jurada ()' sufrzda) de no volver a asumir esta orden se vuelve 

interiorización de esta otra volunta:J como unidad real de 

la temporalización práctica. En el momento de la mediación 

orgánica~ el libre proyecto del tercero superado se produce con 

sus propt_as luces _como .froyecto otro (o pmyecto de un Otro) 

qu~ remlte al. mtsmo ttempo a _la comunidad, a los poderes 

reCiprocas, al JUramento reasumtdo y a una libre pmxis que 

no _es la mía, que se impone a la mía como reguladora, es 

deCir, a causa de una insuperabilidad como individualización 

del fin común. Al desarrollar el proyecto del Otro en el ten-or 

(es decir, a la vez forzado por las fuerzas coercitivas del sobe­

rano y en el clima de la fraternidad-violencia, los dos final­

mente no son más que uno), yo reniego de mi individualidad 

orgánica para que el Otro cumpla su proyecto en mí; en este 

nivel tiene lugar una doble transformación: l 9 - En el nivel 

del individuo común recibo mis poderes de todos pero por la 

mediación del Otm; la organización recíproca se mantiene 

l_Jero se expresa como arreglo unívoco y sin reciprocidad, la 

pra~is ~o~nún se m~nifiesta en forma de una insuperable pmxis 

~e ~n.dmzduo ~'n. ltbertad; 29 -- En el nivel de mi operación 

mdtvtdual, m1 hbertad se escamotea y me vuelvo actualiza­

ción de la libertad del Otro. No hay que entender con esto 

q_ue sienta u~ c?nstreñimient1 • ext:rior ni interior que se 

eJerza sobre m1, m que el Otro mamobre conmigo a distancia 

c_omo un hipnotizador; la estl uctura específica es que mi 

hbertad se pierde libremente y se despoja de su translucidez 

para actualizar aquí, en mis músculos, en mi cuerpo traba­

jando, la libertad del Otro en tanto que está en otro lugar, 

e~ _el ?tro, en tanto que está vivida aquí, por mí, como sig­

~thcaCión enajenadora, como ausencia inflexible y como prio­

ndad absoluta, en todas partes, de la alteridad interiorizada. 

En todas partes salvo, claro está, en este Otro insuperable 

314 

.. 

que es otro distinto de todos en la exacta medida en que es 

el único que puede ser él mismo 1. 

A partir de estas consideraciones se ·puede establecer la 

finalidad original de la soberanía como institución, así como 

las condiciones formales de su posibilidad. El problema de 

su aparición histórica en cada caso no nos concierne. 

Ya hemos visto que, por el sistema institucional, la praxis 

común en el grupo está aprehendida como su libertad trans­

cendente y al mismo tiempo como su ser fundamental. Pero 

sabemos por otra parte que la institución es una relación 

práctica (con el objeto común) que se funda en la impotencia 

y en la separación, como relaciones reificadas de los miembros 

del grupo entre sí. Hemos señalado además que el sistema 

institucional, por poco que se explicite, tiende a descubrirse 

como conjunto de relaciones en exterioridad. Finalmente la 

praxis como libertad común no es más que el índice de alie­

nación de nuestra libertad individual. Sin embargo, el grupo 

1 Cualesquiera que sean los datos históricos, hay, en efecto, un 

error grave que no se debe cometer. Sería absurdo definir la orden como 

una exigencia en exterioridad (el amo ordena al esclavo) fundada sobre 

relaciones de fuerza, y luego derivar los· poderes institucionales de auto­

ridad de esas primeras relaciones. Sería escapar absolutamente a la ver­

dadera estructura de la orden y de la obediencia, esa dialéctica compleja 

en interioridad, del mismo y del otro, del constreñimiento y de la legiti­

midad. Cuando un esclavo obedece las órdenes del amo, eso no quiere 

decir que las considere legítimas. Y, claro está, tampoco significa a priori 

que les niegue toda legitimidad; de hecho la relación es perfectamente 

indeterminada. Tal esclavo resignado, privilegiado en relación con los 

otros esclavos, nacido en la domus, puede -sobre todo si tiene relaciones 

personales con el amo- aceptar la autoridad de éste como legítima, es 

decir, traicionar casi inconscientemente a sus compañeros de cadena. Pero 

tal otro, profundamente rebelde, consciente de la iniquidad de su con­

dición, puede obedecer por simple prudencia y cínicamente o, tal vez, 

en espera de una rebelión que se prepara y a la cual se quiere unir. Si 

partimos de esta indeterminación absoluta, nada permite comprender 

por qué la obediencia, como simple hecho (se cede al constreñimiento), 

puede aparecer en ciertos casos como fe jurada, legitimación permanente 

de la autoridad, etc. De hecho, el orden racional es aquí riguroso, lo que 

estd dado en primer lugar es la Autol"idad, como relación compleja de 

un tercero insuperable y de individuos comunes que legitiman sus poderes 

obedeciéndole. Y la integración violenta de nuevos individuos en el grupo 

(por ejemplo, precisamente los esclavos en la explotación familiar) se 

hace en nombre de esta autoridad legítima. Desde luego que el engaño 

es total. Pero resulta precisamente de la estructura jurídica de la comu­

nidad; se introduce en ella a los recién llegados con un estatuto, fun-

315 



sigue siendo eficaz y pdctico; el ejército utiliza las relaciones 
institucionales que le caracterizan para definir una táctica 
local o una estrategia. Cada vez que la praxis común se man­
tiene viva y actual, la dialéctica constituyente -es decir, las 
prácticas organizadas- sostiene a la dialéctica constituida in­
cluso bajo los espesos estratos de los conjuntos seriales e 
institucionalizados. Ahora bien, la contradicción propia de 
los sistemas institucionales (y que proviene de haber sido 
producidos como únicos instrumentos prácticos en las cir­
cunstancias dadas y a la vez por la resurrección de las seria­
lidades) es que figuran en ellos mismos la inquebrantable 
fuerza de la praxis transcendente y su permanente posibilidad 
de desparramarse en relaciones seriales de serialidad. El riesgo 
es tanto más grave cuanto que los grupos tienden a definirse 
por sus instituciones en proporción de la importancia de las 
serialidades que los atraviesan. Prácticamente, esto significa 
que el grupo corre el perpetuo riesgo de que un aumento de 

dones, etc., y el soberano (por ejemplo, el pater familias) exige de ellos 
obediencia en nombre de un juramento que nunca han hecho pero que 
asumen, a pesar de ellos, para los otros miembros del grupo, porque es el 
fundamento sintético de todas Ias relaciones comunes y porque se en­
cuentran integrados (por rapto o por nacimiento) en la comunidad. 
Inversamente, cuando el desarrollo histórico de la clase oprimida apenas 
comienza, cuando la impotencia y la scrialidad la paralizan, cuando los 
antagonismos individuales hacen que toda acción común sea imposible, 
y, sobre todo, cuando los individuos se encuentran (por ejemplo, por 
nacimiento) en un grupo jurídico que ejerce sobre sí mismo la "fra­
ternidad-terror" por mediación de un' jefe, la obediencia legitima la 
soberanía de los explotadores ante los explotados. La rebelión (la de 
los tejedores de Lyon es una prueba) no proviene de una puesta en tela 
de juicio sistemática del régimen, sino de hombres aún respetuosos y 
que reconocen que los patrones tienen el derecho de poseer las máquinas 
y de ordenar, pura y simplemente, la imposibilidad de vivir. Es la rebe­
lión -como praxis permanente, ciega en un principio, impuesta por la 
necesidad, por el peligro de morir- lo que crea poco a poco la ilegi­
timidad de los poderes públicos y lo que acaba por reducir las relaciones 
de clase a una verdad nueva y fundamental: la de las relaciones de 
fuerza. Y no es, nun{;a es (excepto en una tiranía aparecida brusca­
mente, o en una ocupación militar) la ilegitimidad de los poderes lo que 
causa la rebelión. Dicho de otra manera, la obediencia cínica a las ór­
denes tenidas por legítimas representa un momento histórico de una 
evolución de la autoridad: aquel en que unos conflictos -pnmcro espas­
módicos y desordenados- han creado, al ordenarse, una situación objetiva 
que permite reducir las relaciones explotadores-explotados u opresores 
-oprimidos a simples relaciones de fuerza. 

316 

1 

) 
1 

1 

su cantidad de serialidad haga que las instituciones funcioncll 
ca~a una pa:a sí, como pura exis práctico-inerte, y que su 
u_ni~ad práctica estalle en pura y simple dispersión de extc· 
~IOn?ad. La soberanía revela en esta perspectiva su verdadera 
función: es la reinteriorización institucional de la exteriori· 
dad . de_ las i~s~ituciones, o, en la medida en que éstas so u 
~e~IaCI?n reificadora entre los hombres pasivizados, es la 
II?stituCión de un hombre como mediación entre las institu­
cw~es. _Y e.sta institución no tiene necesidad de que la acom­
pane nmgun consensus del grupo, ya que por el contrario se 
establece sobre la impotencia de sus miembros. Así el soberano 
e~ síi?tesis refle~iv~ de esas muertas-prácticas que tendía a 
disOciar un movimiento centrífugo. Las unifica por su unidad 
personal en un pr_oyecto totalizador que las singulariza: ya 
no se. trata de rel_acwnes q~e tienden hacia lo universal '(como 
por eJempl_o, el sistema de Impuestos, la ley militar, etc.) , sino 
?e ~m ~OnJunto l~istórico singular del cual forma parte cada 
mst~tuCión como mstrumento de todas y cuya totalización es 
la Simple .utilización práctica para alcanzar el objetivo común. 
~laro es~a que ~1 soberano y su praxis son los productos del 
s~ste.ma mstitucwnal; en este sentido participan en la exte­
nondad de todas las relaciones, en su universalidad analítica 
Y en su inercia; no sólo hay un conjunto de leyes que definen 
el m~do de reclut~miento y de educación profesional del ter­
cero msuperable, smo que, además, como en sí mismo sólo es 
el sistema institucional vivido en síntesis reflexiva de inte­
rioridad, el campo restringido de sus posibilidades prácticas 
no _es más 9:~e una determinación de su porvenir por el 
con Junto umhcado de los instrumentos institucionales. 

Pero sabemos que estas instituciones son las relaciones 
prácticas en.tre l~s terceros institucionalizados y que las defi­
nen en reCiproCidad en el movimiento indefinidamente re­
p~t~do de un mismo pTOceso-práctico. En este nivel, el servicio 
miiit~r _es un proces~ objetivo que se tiene que estudiar en 
extenondad: cada ano, en tal época, X jóvenes de tal o cual 
edad son llamados para servir durante X meses o X años; es 
tamb~én una finalidad en vías de pasivizarse: el grupo nacio­
nal tiene que poder defenderse con las armas; en fin y sobre 
tod~ (según nuestro punto de vista) , es una determinación 
en mercia de la reciprocidad entre las gentes del grupo (el 

317 



conscripto, el inú.til para el serviciO, los movilizados, los que 

tienen prórroga, los licenciados, etc.), y esta reciprocidad na­

turalmente es práctica, ya que crea diversidades de funciones 

pasivas (los destino~, las capacidad:s té~nic_as) . y diversidades 

de interés. Ahora bien, la producnón mstltunonal del sobe­

rano representa la reinteriorización práctica de estas deter­

minaciones de exterioridad. Ante todo, el fin pasivizado de la 

institución militar se vuelve objetivo común y medio de al­

canzar un fin exterior definido. Se trata en efecto de mante­

ner a la institución en el marco de una política concreta y 

como medio indispensable de sostener esta política; en la 

medida en que el es~atuto se lo permite, ~l. soberan_o (~ire.cta 

o indirectamente) uene que po~er modifica; _la I~~tltunón 

(por ejemplo, aumentar la duraciÓn del serviciO militar) en 

función de las incidencias de la política, o dar un carácter de 

reorganización práctica a los procesos ~ondici?nados por trans­

formaciones exteriores (el desarrollo mdustnal y el del arma­

mento, la reorganinción del ejército en torno a nuevas_ armas). 

Pero sobre todo, esta resurrección de la nueva praxzs, como 

insuperable interiorización, tiene .Por_ efe_cto r~mitir esta acti­

vidad unificada a los terceros mstltuciOnahzados como la 

verdad de su ser institucional. Sin el soberano, resulta impo­

sible disolver esta pasividad en ellos; de hecho el servicio mi­

litar no es entonces más que un proceso. Pero la libre praxis 

soberana se da como el sentido y como la encarnación en li­

bertad del ser-inerte de los terceros. El grupo institucional, 

razón constituida, dialéctica imitada y ya desviada por la 

serialidad, se aprehende en la unida~ práctica del soberano 

como razón constituyente. La separación, en la base, se man­

tiene necesariamente lo que es, pero se transciende por cada 

uno y se encuentra en la ~ima, como c?nsecuencia . d: la 

unidad soberana; la impotencia, como relaciÓn de extenondad 

en la base, es captada, por cada uno, en ~a ci~~· como des­

pliegue sistemático y ordenado de la síntesis ongmal. Es que, 

como hemos visto, el grupo institucional aliena las liber~ades 

prácticas de sus miembros en la libre praxis de la comu~udad. 

Pero ésta no existe sino como objeto abstracto y negatiVO de 

una intención vac;ía. La institución del regulador insuperable 

tiene como efecto reinteriorizar esta libertad común y darle 

un estatuto ambivalente de individualidad y de generalidad. 

318 

En tanto que el soberano es una persona que persigue el 

objetivo común y realiza operaciones bien definidas, este ter­

cero insuperable envía a los terceros institucionalizados esta 

acción común -que la hacen aprehender en ellos-, con la 

rigurosa forma de una actividad individual. Tal es sin ~uda 

la primera relación entre los terceros y el soberano; en nerta 

forma la relación es de individuo a individuo (el primero, 

inerte, impotente, vuelve a encontrar la acción individual en 

el segundo y encuentra en ésta, en la Otra, su pr~p_ia justifi­

cación) . Pero por otra parte, el soberano está sigmhcado por 

la soberanía-institución como individuo general e indetermi­

nado que tiene que contestar simplemente a ciertas condicio­

nes (concernientes a su modo de reclutamiento). Y su poder, 

que nace de la institución misma, como producto común del 

grupo en tanto que impotencia, en serie, es ei? él II_lisn_IO_ co­

mún; o si se prefiere, el soberano es por él mismo zndzvzduo 

común como todos los terceros. Según este doble punto de 

vista, tiende a huir en exterioridad de las determinaciones 

históricas e individuales y su autoridad siempre parecerá la 

temporalización de lo eterno ("Ha muerto el rey, Viva_ el 

rey") . Finalmente, como es el producto y la encar~aci~n 

temporal de una instituc~ón, un s~r-institucional es la mern~ 

inorgánica, es decir, la Impotenn~ ~e. los Otro~. Pu:de . asi 

reflejar a cada uno y a todos al ~ndividuo comun e ms~Itu­

cionalizado como miembro cualqmera del grupo: su reahdad 

común es el ser-institucional (impotencia sufrida, inercia ju­

rada) produciendo en la inercia y en la libertad su propio 

poder; y según este punto de vista s~empre tienen sus ~ct~s 

una estructura de generalidad: se aphcan a todos como mdi­

viduos definidos por su función porque emanan de un indivi­

duo definido por su función. El grupo se encuentra a tra­

vés de cada uno en el poder universalizador de sus actos 

individuales. El soberano-inrlividuo y el soberano-institución 

están, pues, presentes a la vez en cada decisión de la soberanía. 

Pero no se puede impedir la dispersión de las _institu­

ciones por la institución de la autoridad: en ella misma es 

rigurosamente homogénea a todas las Otras. D: he~ho: ~S la 

realización de lo universal a través de una acctón mdwrdual 

y fechada la única que puede reinterior~za~ la ext:rioridad 

centrífuga de lo inerte. Cada acto reintcnonza prácticamente 

319 



el sistema institucional utilizándolo por entero en un con· 
junto sintético de operaciones. his.tóricas; cada pr~c~ica ~in­
guiar se realiza como temporahzaCIÓn. Lo que sigmhca, sim­
plemente, que el grupo no se puede aprehender como praxis 
en el soberano si no es en el momento eminentemente sos­
pechoso de la empresa en que la libre praxis sirve de media­
ción entre el individuo común y el objeto. Sólo el soberano 
puede y debe ser libre; sólo tiene que producir sus operacio­
nes como momentos de un libre desarrollo dialéctico. No hay 
más que una libertad para todos los miembros del grupo: la 
suya. Y esta libertad ambigua es a la vei la libertad común 
(en su fuente institucional) y su libertad individual al ser­

vicio de la comunidad. Pero es una libertad organizadora: 
corrige al grupo dando órdenes; y el efecto de estas órdenes, 
como hemos visto, es separar la libre praxis de cada uno -se­
pultada en la institucionalidad- y al mismo tiempo alienarla 
realizándose como otro a través de ella. Ahora bien, en el 
nivel de esta alienación, la presencia del Otro está producida 
como un sucedáneo de la ubicuidad del mismo; en cada uno 
está presente el soberano como Otro en el momento en que 
es obedecido. Y de esta manera, se aleja un poco del estatuto 
de alteridad en relación con los Otros, ya que se vuelve el 
mismo como portador del Otro universal y como mediado por 
él en sus relaciones con todos. 

Pero la ambigüedad del tercero obediente, en su rela­
ción con la voluntad Otra que actualiza, señala bastante bien 
la función, y, valga la expresión, el fracaso de la soberanía 
como reunificación práctica de un grupo institucionalizado. 
No es posible, en efecto, de!=idir a priori si los miembros del 
grupo se encuentran reunificados en una praxis común que 
redescubren a causa de órdenes particulares y de operaciones 
soberanas o si encuentran su unidad como individualidad or­
gánica en la persona de su soberano, para recibir luego, de él, 
su propia voluntad en forma de fin común. Encontramos 
aquí los límites infranqueables de la dialéctica constituida: 
si el grupo busca su ser-común en la institución de soberanía, 
este ser se disipa en exterioridad abstracta; si quiere aprehen­
der en lo concreto su propia unidad ontológica (que como 
hemos visto, no es) , tropieza contra una individualidad inor-

320 

gánica e insuperable; y esta individualidad insuperable se 
presenta a su vez como superación de tod lt" 1" "d d d · d" "d a mu Ip ICI a e m I~I uos (ya que, justamente, se produce como el grupo en 
medio del grupo) L e "ó ' . · a ncarnacz n, como hecho de soberanía, 
la produ~CIÓn del grupo por él mismo con la forma de esta 
persona smgular, con estos rasgos singulares, estas enfermeda­
des, esta edad, esta fisonomía irreductible es la m "f t "ó d · "b" . ' ani es aCI n .e una Imposi Il~dad ~onstitucional que hemos señalado in-
Sist.en~emente: es nnposible que una multiplicidad, incluso in­
tenonzada en cada uno de sus miembros ·y neg d d , . a a, se pro-
l!z~a por SI misma, .en sí misma con otro estatuto ontológico 

distmto del de la dispersión por inercia o del de 1 · d" · d l"d d . a In IVI-. ua I a orgámca. Esta última forma de ser, perfectamente 
ma~ecuada a~ grupo pero sostenida por la institución como 
reahdad comun, ~e presenta a cada miembro del grupo a la 
vez como. generaltdad (institucionalizada) , como individuali­
dad P.ráctica homogénea a cada individualidad separada (pero 
sl!penor en p~tenci~, dignidad, etc.) , y como una condensa­
CIÓn de lo co"!""!n _baJO una presión infinita que lo habría trans­
formado en tdtostncrasia. El jefe futuro, hijo del jefe presente 
acaba de nacer; los terceros adoran al grupo que formará~ 
e~ el futuro y que formarán sus hijos, en la forma de un 
~I~o. En efecto, cuando la forma de reclutamiento está de­
f~m~a por la herencia de las funciones, el grupo renace mate­
nahza~o, concretado, producido como el hijo primogénito 
por el Jefe; renace según la carne, recreado por la virilidad de 
uno solo, Y su ser-inerte, en la estructura reflexiva vuelve 
sobre .él co~o superado, transformado en unidad viva y carnal. 
Al mismo tiempo, es el padre como praxis orgánica con es­
t~uctu~a común. ~a insuperabilidad formal de la integración 
bwlógica se reahza concretamente en los grupos institucio­
nales por la insuperabilidad del tercero .. 

En un _grupo corroído por las serialidades, el soberano 
~en su ca~I-sobera~ia) se produce, pues, ante todo como 
o_r~ano de zn~egractón. Como es insuperable, su soberanía lo 
situa por enCima de la recurrencia; como está vivo y es uno 
descubre en el grupo medio muerto la unidad común e~ 
tant? 9-ue sí~tesis simétrica del cuerpo humano. Como es 
mediaCión . umversal, rompe en todas partes la reciprocidad 
cuando existe, y las relaciones de los terceros sólo se pueden 

321 



establecer po~ su intermedio. Pero se produce precisamente 
en el momento en que estas :el~cio~es. existen c~da vez menos. 
Desde luego que su presenoa mstltmda contnbuye a de~a­
darlos aún más; por lo menos los restablece como sus propzos 
productos (dicho de otra manera: crea ~oberanamente y por 
orden una reciprocidad concreta y prácti~a entre .. tales y cua­
les sub-grupos o individuos). Esta relaoó~ es fiJa en tanto 
que tiene su razón fuera de ~l en la praxz~ d~l. Otro. y 9-ue 
sólo por esta razón se mant~ene. ~ero el mdividuo mstitu­
cional desconfía de las relaczones lzbres que hacen aparecer 
en todas partes la a~e?aza ~e l_a li?ertad de cada uno c?mo 
disolución del monolitismo mstitucwnal; comprende la mte­
gración como un amasamiento que disolverá la alteridad en 
una inercia de homogeneidad (que t?ma por el S~r del grupo, 
reencontrado). En la relación mediada, e~ el tiempo de la 
desconfianza, el tercero insuperable garantiza a cada terce;o 
por el otro cada uno viene al otro como el proyecto comun 

tanto q~e está detallado por una voluntad individual. Y 
en · d. d l cuando el soberano -directamente o por mterme 10 e as 
oficinas- organiza nuevos sub-gr~pos, es ~~ cue~po del ~uerpo 
instituido, su decreto es el mediO práctico e Imperativo en 
que cada miembro del sub-grupo se ve renacer, con una pers­
pectiva definida en otro lugar y por el Otro con poderes que 
le vienen del grupo en tanto que han si?o d~finidos por ~l 
gusto de un individuo singular. Estas reoproodades (y lími­
tes de competencia, etc.) como otras son para cada uno lo 
concreto incluso lo vivo en tanto que su carácter -que a 
pesar de' todo es sintético- y su alteridad representan en cada 
uno y para todos una defensa ~ontra la s:rialidad (victo~ia 
de lo inorgánico sobre el orgamsmo práctico) por la enaJe­
nación total y recíproca de todos los organismos prácticos en 
uno solo. La palabra exacta ya no es ~~ pol~o (polvo fuis~e Y 
en polvo te convertirás) , sino la totalidad VIVa: Y, en el aisla­
miento en serie, la obediencia o la reverenCia al soberano 
libera a cada uno de su ganga de inercia: al no poder sostener 
relaciones con todos y realizar la inesencialidad de su persona 
y la esencialidad del ~er ~omú?, cad~ .uno se produ~e, en el 
respeto, el temor, la fidelidad mcondicionada, a veces l.a ado­
ración, como encarnación inesencial del todo, es decu, del 

322 
1 

1 

1 

1' 
' 

soberano. Aquí la relación está invertida: el soberano encar­
naba la imposible unidad ontológica como unidad orgánica 
e individual de todos en uno solo; pero inversamente, cada 
uno se puede referir concretamente al todo-soberano del que 
se vuelve -lo que es lo mismo, aunque las orientaciones lógi­
cas sean diferentes- a la vez la parte constituida y la encar­
nación inesencial. Esta enajenación de un individuo cualquiera 
en el individuo-totalidad representa una degradación más 
profunda del grupo como praxis común; pero resucita al mis­
mo tiempo el lazo estructural como una forma bastarda. Éste 
se definía en la unidad práctica y sólo en ella como relación 
sintética de la parte con la totalización; parece producirse 
aquí como relación ontológica entre un elemento en vías de 
masificación y la totalidad que se reafirma como ya hecha. 

Pero esta aprehensión práctica de la inesencialidad le 
llega a cada uno porque la soberanía, en tanto que insupe­
rabilidad, lo constituye desde fuera en casi-objeto. Y no teó­
ricamente y por discursos o ceremonias (aunque pueda ha­
berlos) , sino p1·ácticamente, por la perpetua corrección que 
realizan por orden los aparatos de soberanía y que se hacen 
en todos los niveles por manijJulaciones ejercidas sobre todos 
y cada uno. Esta corrección está destinada en principio a 
adelantar la integración del grupo en función de los objetivos 
transcendentes que se imponen. Se realiza como un medio en 
el interior de ese mundo cerrado que determina el haz de 
rayos que une al soberano con el objeto (el objeto exterior 
que se tiene que producir, que destruir, etc.) . Reencuentra, 
pues, a la praxis común en la manipulación y en el mando 
pero en forma de voluntad individuada. No importa mucho: 
esta voluntad surge de una fuente única, se transmite por 
medio de aparatos precisos y determina un campo de voluntad 
pura en el que cada casi-objeto se encuentra en su casi­
objetividad como producto, punto de aplicación y transmisor 
de esta voluntad otra. Lo esencial es para él que esta voluntad 
sea una, que su desarrollo prcictico no sea más que la tem­
poralización de la unidad orgánica del soberano y sobre todo 
que su objetivo inmediato consista en imponer (por su man­
do, por el constreñimiento, de ser necesario por el terror) 
la unidad biológica en todos los niveles de dispersión contra la 
multiplicidad de alteridad y como el estatuto ontológico de 

323 



la totalidad. El soberano, producido por el terror 1 , tiene que 
volverse agente responsable del terror: cada uno abandona su 
desconfianza en beneficio del tercero insuperable, a condición 
de que éste ejerza sobre cada uno la desconfianza de todos. 
De hecho la recurrencia se mantiene, la desconfianza gira­
toria se agrava porque se vuelve poder (deber de denunciar 
al vecino a los aparatos del soberano, poder soberano de li­
quidar a cada ~no en particular) y sob:e todo la circulari~ad 
serial como umdad de fuga se hace obJeto de una operación 
permanente y soberana que trata de destruirla. El progreso 
aparente de la reflexividad llega aquí porque el tercero insu­
perable, desde su posición elevada, cree tener visiones sinté­
ticas sobre el campo común cuando, de hecho, las transmi­
siones seria !izan necesariamente a sus informaciones (cree ver 
y no ve nada, salvo visiones otras y ya fijas que dan los otros y 
que están captadas en el nivel común). La política de inte­
gración corresponde a estas visiones sintéticas; el soberano, 
con sus aparatos, quiere constituir el grupo como un objeto 
práctico, pero como un objeto vivo. Para ese producto de la 
desconfianza y de la separación que considera a toda plurali­
dad, a toda alteridad como sospechosa -luego como teniendo 
que ser liquidada en el acto-, el único tipo de unidad no 
sospechosa es su propia unidad práctica y las estructuras on­
tológicas que se desarrollan en ella; esto es, la unidad del 
organismo. Su mano derecha confía en su mano izquierda y 
en ninguna otra. Por una im;ersión inteligible de la contra­
dicción, este poder, institucionalmente definido como reinte­
riorización permanente del grupo en exteriorización, repre­
senta ya en él mismo y ontológicamente la imposibilidad del 
ser común; pero en nombre ele su función práctica, que es 
la integración, se esfuerza autoritariamente (y de ser nece­
sario por la violencia) en realizar como ser común del grupo 
este ser-orgánico que señala precisamente la imposibilidad de 
que la praxis común se apoye en un ser común. En las prác­
ticas de autoridad, la imposibilidad de darse un estatuto 
ontológico se vuelve en el grupo reducción violenta y vana 

1 Puede decirse que muchas veces el poder no hace que reine el 
terror. Es cierto, y ya veremos por qué. Pero no estudiamos aquí la sobe­
ranía tal y como se produce en una sociedad histórica; la consideramos 
como aparato que se constituye en los grupos que se institucionalizan. 

324 

de los terceros por el tetcero regulador a otro estatuto, irreali­
zable por definición. Por lo menos esto es lo que el soberano 
"cree" que él hace y lo que se "cree que él hace"; pero aquí 
encontramos la contradicción de los dos estatutos ontológicos: 
al t~atar ~e constituir unidades orgánicas con el braceo y la 
~am~u~aCión de los terceros, de hecho producen casi-objetos 
morgarucos cuya inercia sostiene las órdenes soberanas como 
la de la cera sostiene al sello. Y .Jas conductas de cada tercero, 
como molécula del casi-objeto, van de la realización entusiasta 
de un~ voluntad otra a la aceptación pasiva y resignada ele 
esta misma voluntad. La praxis del soberano sobre el grupo 
-por ser a la vez transcendente e inmanente- se expresa así 
s~cesiva y hasta simultáneamente, en muchos casos, con dos 
tipos de determinación del discurso: tan pronto se expresa 
el resultado perseguido con términos de unidad mecánica, 
Y el. grupo es la máquina que hace funcionar el soberano 
(perznde ac cadaver) , o tan pronto se define el grupo como 

el so?erano-prolon?ado, es decir, como los pares de brazos, 
de ~Iernas y de OJOS que engendra para realizar el objetivo 
co~un. Pero, de hecho, la segunda determinación verbal se 
refiere _a la soberanía-e?gaño, mientras que la primera revela 
nec~sanament_e _la .función soberana como desposesión, enaje­
naciÓn y masificaCión. La falsa unidad de los casi-objetos co­
~unes (instrumentalidad) no se puede formar, en efecto, 
smo so.bre un proceso acelerado de pasivización; así, cuando 
se afloJa la presión, los individuos vuelven a una dispersión 
molecular que los separa aún más que la alteridad anterior. 

· ¿Puede decirse que el soberano es el medio elegido por 
el grupo para mantener su unidad en determinadas circuns­
tancias definidas? Sí y no. De hecho la aparición del soberano 
es el resultado de un proceso. En la recurrencia circular el 
menor. cor.to circuito basta para crear la soberanía; y ~ste 
corto Circuito se produce, en condiciones dadas, como refuerzo 
de 1? diferencial por la recurrencia. En la universal impo­
t~nCia, ésta vendrá a tropezar con un sub-grupo o con un indi­
VIduo cuyas características diferenciales yuelvan la reciproci­
dad menos evidente y se produzcan como lazos unívocos ele 
interioridad. De hecho, estas características, sean las que fue­
ren, no pueden sustraer al futuro soberano de la relación 
recíproca, en tanto que el grupo no está corroído por la alte-

325 



ridad. ·Por el contrario, en el grupo en vías de institucionali­
zarse, la impotencia como separación giratoria de los pares 
descubre a cada uno la potencia de hecho que algunos tienen 
como insuperabilidad. No sólo porque la parálisis serial impide 
que cada uno adquiera por sí mismo estas características, sino 
sobre todo porque -cualesquiera que sean-, el grupo, aún 
eficaz en su objetivq transcendente pero afectado de inercia 
en sus relaciones internas, no tiene de hecho ningún poder 
común que pueda oponer a las fuerzas de tal o cual individuo. 
Tal es el proceso: a los soberanos posibles se les pone en su 
lugar y los terceros no tienen que aceptar o que fundar nada 
porque son incapaces de· negar nada. Cuando el soberano 
toma el poder, Sf funda a sí mismo como libre superación 
orientada de la I~asividad c~mún: será la reaparición de la 
libertad como R'azón constituyente en el seno del grupo 
constituido. 

La potencia del hecho -en tanto que este poder está 
consolidado por la recurrencia- precede al poder o potencia 
de derecho. Pero para que la insuperabilidad pase del hecho 
al derecho, es necesario que la potencia se institucionalice. 
Se encuentra aquí una especie de fi~alidad pasiva a tra~és 

de las instituciones: la necesidad sentida por todos de depr 

que el sistema. insti.tucional se pier.da e.n .exterioridad,. sin 
garantía ni umdad mterna, o de remtenonzarla como siste­
ma instrumental utilizado en una temporalización singular y 
única. Tal es\ la exigencia de las prácticas institucionales en 
tanto que prácticas-procesos sostenidas en s~ se.r .por la impo­
tencia y por la libertad de cada uno. Esto sigmflca, pues, que 
el movimiento de institucionalización comporta en sí mismo 
como su única posibilidad de terminación la institucionaliza­
ción del individuo práctico en tanto que tal, o, si se prefiere, 
de la libertad de uno solo como institución. Por la apari­
ción de la libre praxis, en efecto, todo el movimiento de ins­
titucionalización se vuelve sobre él mismo y es de nuevo 
campo práctico e instrumentalidad. Así la autoridad como 
unidad interna de las instituciones es exigida por su ser 
mismo (por la contradicción de su eficacia práctica y de su 
inercia de dispersión) . La expulsión de la libertad individual 
por la inercia causaría una nueva caída en lo práctico-inerte 
si la libertad común y transcendente no se encarnase en la 

326 

libre praxis de un organismo institucionalizado; a través de 
la institución se despoja cada uno de su libertad en beneficio 
de la eficiencia inerte, pero la vuelve a encontrar en la cúspide 
bajo la doble forma indiferenciada de libertad común y de 
libertad singular; y el orden la reencarna en él como libertad 
de Otro que se actualiza por él. 

Estas últimas indicaciones tratan de mostrar que la so­
beranía del tercero insuperable se produce, en un grupo en 
vías de institucionalizarse, cuando la exigencia vacía e inerte 
del sistema institucional que reclama su unidad coincide con 
el bloqueo de la recurrencia por una superioridad material y 
accidental. Hay integración de la potencia de hecho con la 
generalidad del poder, luego de un pmceso de impotencia 
que constituye a tal hombre o a tal conjunto de fuem como 
el más fuerte, el más rico entre los O tms (o -como ocurre 
en los primeros tiempos de la autoridad feudal-- como el-que­
posee-un-caballo) con una finalidad pasiva que nace en el 
sistema institucional del carácter aún práctico de los hombres 
institucionalizados. La potencia de hecho da un contenido 

práctico a la institución, porque la institución de soberanía 

no designa al soberano como unidad pasiva del sistema, sino 

como la fuerza unificadora que lo condensa, lo integra y lo 

cambia por el uso que hace de ella. Por el contrario, la 
institución, en tanto que conserva en sí las exigencias del 
Terror y de la violencia, reclama y legitima la fuerza. En las 

otras funciones, el poder de cada individuo especializado pue­
de comprender el derecho. ,a reclamar el apoyo de la fuerza, 

pero la fuerza propiamente dicha no es el contenido del 
poder. Por el contrario, la reunificación del esqueleto institu­

cional exige que el trabajo ejercido por las instituciones (y 
de ser necesario contra ellas) sea directamente el producto 

de la fuerza soberana; la fuerza unificadora es el contenido 

inmediato del poder soberano. En este sentido, la fuerza es a 
la vez el derecho y el deber de la autoridad; es la concentración 
en uno solo del Terror como lucha contra la serialidad. 
Pero esta. concentración no sería m<ís que una idea o una 
exigencia material del sistema si el tercero regulador no 

poseyese ya la fuerza necesaria. En una palabra, la sobe­
ranía no c1·e·a la fuerza soberana, sino que transforma en sobe-

327 



rana a la fuerza ya dada del soberano 1 . No obstante, esta 
fuerza soberana es ínfima al lado de las fuerzas reales de que 
dispondría el grupo si disolviese su serialidad naciente. Así 
la relación de insup~rabilidad es originalmente la de una 
fuerza relativamente débil con una impotencia generalizada. 
Es en ese nivel donde se descubre una de las contradicciones 
propias de la soberanía: el soberano reina por y sobre la 
impotencia de todos; su unión práctica y viva haría inútil su 
función y además imposible de que se ejerciese. Sin embargo, 
su operación propia consiste en luchar contra la invasión del 
grupo por la serialidad, es decir, contra las condiciones que 
hacen que su oficio sea legítimo y posible. Hemos visto cómo, 
en la práctica, la contradicción se resuelve con una nueva 
forma ele enajenación: la de todos y cada uno en uno solo. 
Para evitar que se vuelva a caer en el campo práctico-inerte, 
cada uno se hace objeto pasivo o actualización inesencial para 
la libertad del Otro. Por la soberanía, el grupo se enajena en 
un solo hombre para evitar que se enajene en el conjunto 
material y humano; en efecto, cada uno siente su enajenación 
como vida (como vida de Otro a través de su propia vida) 
en lugar de sentirlo como una muerte (como reificación de 
todas sus relaciones) . 

N o obstante, la relación sintética del soberano con todos 
a través de las instituciones presenta una nueva contradicción, 
debida a la tensión "inmanencia-transcendencia" que no ha 
producido en él más que una casi-soberanía, y a su soberanía 
que, sin arrancarla del grupo', lo vuelve extraño a todos los 
terceros. Esta casi-soberanía en tanto que insuperable, al reali­
zar la integración, trata al conjunto del grupo como un campo 
de materialidad inorgánica o como una prolongación organi­
zada de sus órganos. Esta operación tiene por fin realizar una 
praxis, alcanzar un objetivo transcendente; y la relación esen­
cial se plantea como la del soberano con el objeto. Se vuelve 
imposible entonces decidir a jJriori si la objetivación práctica 
será la del soberano por medio de su grupo o la del grupo 

1 Claro está que se trata de un momento elemental de la soberanía 
constituyéndose contra la recurrencia. Cuando la tradición ha definido 
rigurosamente los poderes de la soberanía, las fuerzas ejecutivas se trans­
miten de un soberano al otro. 

328 

por la mediación del; soberano; dicho de otra manera, si el 
fin es el objeto del individuo soberano como tal (en su indi­
vidualidad práctica) alcanzado por medios comunes (ponien­
do a la obra a una multiplicidad de individuos comunes) o 
si es. fin común alcanzado por una acción común que se ha 
precisado, reflejado, organizado por medio de un regulador 
insuperable. ¿El objeto es la objetivación de un reino o es la 
de los hombres que han vivido ese reino, que lo han sostenido 
y que lo han hecho? Toda esta determinación queda señalada 
por las palabras "mi pueblo", que significan tanto el pueblo 
que me pertenece como el pueblo al que yo pertenezco. De 
n~da ser~irí~ d<;clarar que el soberano es el producto defi­
mdo de mstitucwnes dadas y que se propone fines constantes 
(definidos por las condiciones y las posibilidades-constantes 

de la geopolítica: derrocar a la casa de Austria, etc.) que no 
puede alcanzar más que con instrumentos definidos, que son 
las. instituciones. Ya lo hemos dicho, pero esto no guarda re­
laCión con el problema. Tampoco basta con declarar simple­
mente que el soberano como producto del grupo (conside­
rado en tanto que multiplicidad práctica de individuos) ex­
presa, a pesar de él mismo, las relaciones en profundidad, los 
conflictos, las tensiones del grupo, y que su praxis no puede 
ser más que la reinteriorización práctica de estas relaciones 
humanas. 

En efecto, el problema no es tan simple; si escuchásemos 
a los que quieren dejarlo de lado, parecería que el soberano 
establece su autoridad sobre un grupo en fusión o un grupo 
organizado, es decir, sobre hombres prácticos y libres, cuya 
única inercia es fe jurada. -En tal caso, en efecto, el soberano 
sería el simple medium de su grupo. Aunque no existe en ese 
estadio de integración. Pero ya que fundamenta su autoridad 
e~ la impotencia serial, ya que explota_ la inercia de las rela­
Ciones internas para dotar al grupo de la máxima eficiencia 
fuera, hay que reconocer que su poder no se funda sobre la 
aceptación (como acto positivo de adhesión), sino que la 
aceptación del poder es una interiorización de la imposibili­
dad de rechazarlo. Dicho de otra manera, se impone por la 
impotencia de todos, y cada uno le acepta para cambiar la 
inercia por la obediencia. Esta parte de nada, esta "Parte 
del Diablo" es el verdadero sostén de la soberanía. Cada uno 

329 



obedece en la serialidad, no porque asuma directamente su 
obediencia, sino porque no está seguro de que su vecino no 
quiera obedecer. Lo que no impide, sino todo lo contrario, 
que el orden sea recibido como legítimo; lo que no impi­
de que se plantee la cuestión de la legitimidad. Así, en la me­
dida en que el soberano trabaja lo inorgánico, no es "su" gru­
po el que se sirve de él como de medium reflexivo, sino que 
es él el que se sirve de "su" grupo para alcanzar determinados 
fínes. Y claro está, los límites de sus opciones y de sus deci­
siones están señalados por las instituciones mismas, sus instru­
mentos, es decir, por el conjunto petrificado de los hombres 
institucionalizados. Pero ante todo, en el interior de sus 
límites su poder es variable según las instituciones y las cir­
cunstancias; llega a ocurrir que ese poder sea considerable. 
Pero sobre todo hay que comprender que, en el curso del 
Terror represivo que tiene que ejercer con el nombre de inte­
gración, se constituyen estratificaciones, bloqueos, reagrupa­
mientos, cada uno de los cuales señala una detención provi­
sional en ese nivel del Terror, es decir, un equilibrio más 
o menos estable, y cuyo conjunto constituye, al margen de 
las instituciones, una estructuración pasiva del grupo, una 
especie de corte geológico que no es más que la pra~is sobe­
rana sostenida en su unidad por la inercia de separación. Y 
este conjunto estructural que depende de la práctica del indi­
viduo insuperable es a la vez una formación material que él 
sostiene, engendra minuto tras minuto, que se hundirá con su 
muerte, y el conjunto de las avenidas y de los senderos de su 
poder; al reinar, el soberano aumenta su poder porque hace 
el grupo a su imagen y semejanza. Naturalmente, lo inverso 
también es verdad: el grupo se condensa en la indisoluble 
unidad de un organismo, el soberano se dilata a través de las 
multiplicidades del grupo. No es menos cierto que, a través de 
las estructuras adquiridas, ejerce el grupo sobre sí mismo un 
traba jo extra-institucional que es la prolongación inerte de 
la praxis soberana. Y estas condiciones de la soberanía bastan 
para indicar que no hay respuesta a pTim·i para la cuestión 
propuesta. Según el grupo, las instituciones, las circunstancias, 
el objetivo común, etc., el soberano se propone como medium 
del grupo o como su fin. Y, considerando la segunda hipóte­
sis, puede proponerse según los casos en su individualidad 

330 

práctica y libre como fin ·de la comunidad, o tener por esen­
cial el sistema institucional en tanto que él mismo tiene el 
poder institucional de reinteriorizarle (y por inesenciales la 
multiplicidad de los miembros institucionalizados) . Si el hom­
bre o el aparato se proponen para sí, resulta para los terceros 
una nueva enajenación: aun cuando el fin perseguido por el 
soberano fuese verdaderamente el objeto común del grupo, 
no tendría cada uno otro fin que el de servir al soberano 
mismo, y perseguiría un fin común, no porque es común, sino 
porque es el objeto de la libre praxis soberana. 

Es esta encarnación particular de la soberanía la que en­
contramos en Historia la mayor parte de las veces. La razón 
dialéctica es simple, y aquí sólo la recordamos para descubrir 
algunas estructuras formales de la soberanía. De hecho, nues­
tra investigación nos conduce a un nue~o momento de la ex­
periencia: el grupo institucional. entra en contacto co~ las 
diversas serialidades de los no-agrupados. En efecto, existen 
varios objetivos posibles y l'ógicamente determinables: el grupo 
puede tener como fin la producción y la reproducción de. la 
vida ele sus miembros, la lucha contra otro grupo y la acción 
directa sobre los colectivos. A este último grupo pertenecen 
tanto los grupos de agitación y los grupos de propaganda 
como las asociaciones publicitarias o los partidos de cuadros, 
etc. Ahora bien, en el caso en que un grupo aún eficaz (aun­
que esté corroído por la serialidad) ejerce una acció? real 
sobre los individuos de la serie, su acción sobre la sene pro­
viene ele su unidad. En este nivel, podemos completar ya 
una descripción que hemos hecho en un nivel anterior y más 
abstracto de la experiencia: hablamos de un periódico o· de la 
radio como de colectivos. Y no dejábamos de tener razón, 
porque cada uno lee o escucha la opinión de l?s Otros. Pero 
esta descripción ocultaba otro aspecto de la realidad, es que _lo 
que está vivido y utilizado. como colectivo por 1~ fuga ser~al 
de la alteridad, al mismo tzempo es grupo orgamzado (penó­
clico) o institucional (radio del Estado) que se transciende 
en una empresa común hacia los colectivos y las reuniones 
inertes como si fuesen sus objetivos propios. Ahora bien, en 
este nivel el grupo se puede adaptar al colectivo: ya tiene la 
experiencia; cada uno de sus miembros es -en otros momen­
tos, en relación con otros individuos- un ser serial; además, 

331 



cada uno de ellos, en el grupo mismo, está serializado más 

que a medias; finalmente, la_ práctica. del oficio le puede ha?er 
enseñado el efecto de tal mformaCIÓn o de tal declaraciÓn 

en tanto que producida en el ~e.dio privado de una p_ar_e)a 

0 de una familia y que se mamhesta en ella como opmwn 
colectiva. En este nivel, la praxis de grupo (salvo si tiene 
como fin disolver en tal lugar preciso las inercias de la seriali­
dad) es a su vez y para todos sus miembros la utilización 
racional de la recurrencia. Partiendo de la impotencia, de la se­
paración, sabiendo que cada pensamiento en cada individuo 
es pensamiento del Otro, es como maniobran y manipulan la 
materia inerte de su trabajo. Al organizarse el grupo como 
totalización práctica en la unidad de sus directivas a través 
del pensamiento práctico que descubre y combina fuera los 
elementos de alteridad, se convierte en la libre unidad sinté­
tica de alteridad en tanto que tal, es decir, que fundamenta la 
eficacia de su acción en la impotencia y la dispersión de sus 
objetos. Y el proyecto publicitario, la película que se tiene 
que ver, la opinión que hay que sostener, se instalan en cada 
Otro con un coeficiente especial de alteridad que, como ya 
hemos visto, indica que el pensamiento-otro, en la serialidad, 
tiene que reinteriorizar y reactualizar el pensamiento del Otro. 
Así el grupo que trabaja a una reunión inerte, se produce en 
relación con esta reunión y en ella como soberano en un 

grupo institucionalizado, con la diferencia de que en los 
ejemplos citados su acción n9 tiene el carácter institucional. 
No quiere esto decir que se maniobre a los colectivos como 

se quiera. Hemos visto, por el contrario, que estas fugas 

seriales tienen leyes inflexibles. Pero, cualesquiera que sean 
sus posibilidades de opción, tampoco el soberano maniobra al 

grupo a su gusto, de la misma manera que el obrero o el 
técnico no hacen lo que quieren con sus herramientas o con 

el material. No es esa la cuestión; lo que cuenta es que el 
grupo es activo y que el hombre de lo práctico-inerte es su 

objeto pasivo, no en tanto que organismo práctico, sino en 
tanto que Otro. Y también que esta acción, que corrige al 

campo práctico, tiene como resultado y como fin actuar sobre 
los resultados inertes para que la fuerza misma de la inercia 

produzca un resultado descontado. En este sentido, el grupo 
organizado ejerce su soberanía sobre los colectivos, ya que se 

332 

comporta con ellos como un individuo con los objetos de su 

campo práctico, y ya que actúa sobre ellos conforme a sus 
leyes, es decir, utilizando sus relaciones de exterioridad. En 

este sentido, cuando se trata de un grupo institucionalizado 
y que posee, con una u otra forma, a su soberano, éste se 

vuelve soberano del colectivo en tanto que es soberano del 
grupo. Hay una sola restricción, aunque capital: esta sobe­
ranía no está institucionalizada. No importa: Hearst, magnate 
de la prensa conservadora de los Estados U nidos, con sus 

cadenas de periódicos que gobernaba autoritariamente, era 
soberano y reinaba sobre la opinión pública. Por lo demás, 

la reunión inerte puede aceptar la institucionalidad del sobe­

rano, ya que piensa a éste en la impotencia serial y a través 
de la alteridad indefinida; lo que quiere decir que se presenta 
a cada miembro de la serie como si se beneficiase de esta 

recurrencia indefinida que se llama la opinión pública. Este 
soberano es hombre e infinito; está fuera de lo práctico-inerte 

y su libertad se opone a la enajenación sufrida de alteridad. 
La acción del grupo sobre la reunión se concibe sintéticamente 

a partir del conocimiento de lo serial y se realiza serialmente 

por la serialidad dirigida y controlada de los agentes. Pero 

cuando los individuos separados, en la reunión, vuelven de la 

serialidad producida (prensa, radio, etc.) a tal individuo 

que dirige la operación, este Otro que es otro distinto de 

ellos por su unidad orgánica, por su poder, les parece que de­
termina -:-y en efecto determina- su fuga indefinida, que 

determina en ella una abstracta unidad totalizadora; se con­
densa en él la serie indefinida de los periódicos y de los otros 

lectores; en él, la recurrencia es libre temporalización; en él, 
la opinión pública es un pensamiento individual y fechado, 

una libre determinación del discurso, sin por eso cesar de 
multiplicarse hasta el infinito en lo práctico-inerte. Con estas 

consideraciones formales, sólo quería indicar que el sobe­
rano como sola libertad práctica del grupo suscitaba por su 

unidad un fantasma abstracto de unidad en las series, y que 

esta relación en resumidas cuentas sólo es una degradación 

de su relación con los terceros de la comunidad. Por esta razón, 

cuando una urgencia amenaza a un conjunto concreto for­

mado por un grupo y una reunión (y siendo la reunión el 
material del grupo), o cuando la división de las funciones hace 

333 



neces~ri~ u?a 'regulación, el grupo se puede arrogar el poder 
de distnbmr las tareas a los miembros de las series, y éstos 
aceptarlas sin salir de la serialidad; hasta hay que decir que 
la pres~ncia d;. grupos c~:>nstituid_os. -a menos que tengan 
c?mo fm explicito de~trmr la senahdad- impide la forma­
ción de grupos en fusión extraídos del colectivo (o en todo 
caso la vuelve más difícil) . Basta la unidad inducida· la 
liqu~dación de la ~ltéridad se hace cuando no hay ni ~tro 
medw de luchar m otra esperanza. Cuando el grupo existe, 
se aceptan las órdenes a la vez por simple impotencia de 
rechazar y porque la unidad transcendente del grupo hace 
para cada otr~ _la ecpnomía ~e una unificación peligrosa. y 
el grupo movllizador puede Imponer sus instituciones a la 
serie, ya que. éstas son homo_géneas ~ aquélla~ en tanto que se 
han mantemdo como prácticas de Impotenoa. Sencillamente, 
al volverse seriales, las instituciones se degradan aún un 
poco y se vuelven procesos sufridos cuya significación con­
creta se pierde en el medio de la exterioridad. Para cada 
Otro de la reunión bastará con saber que el conjunto insti­
tucional toma un sentido en el soberano. En este sentido 
los colectivos y las reuniones inertes no legitimizan nunca ni 
la soberanía ni las instituciones: las aceptan por impotencia 
y porque están ya legitimizadas por los Otros (los del grupo). 
En cierta forma, para el medio de la alteridad, el único hecho 
de que un grupo exista fuera de ellos y en su unidad sinté­
tica constituye ya el fundamento de la legitimidad. No para 
ello~, sino par~ él. El ~upo es .legitimo porque se ha pro­
dundo a él mismo por JUramento en el medio sintético de 
la libertad práctica, es decir, en el medio que por principio 
se niega a la reunión. En suma, a través del otro de la alte­
ridad, el grupo es como tal (como su propia producción a 
partir del limo de la serie) legitimo, en tanto que realiza para 
sí m_is_mo y (al determinar. la impote.ncia en profundidad) 
mamflesta para todos la acoón de la hbertad contra la nece­
sidad. Lo que significa que la soberanía de la praxis sobre 
lo práctico-inerte se manifiesta por el grupo a la serialidad 
como fundamento y rechazo impotente de la actividad pasiva. 
La libre actividad se manifiesta en un en-otro-lugar a la acti­
vidad pasiva como reino absoluto del derecho. Y al ser nega­
ción de lo práctico-inerte, este reino absoluto comporta, por 

334 

lo menos como enlace abstracto, el poder unívoco de hacer 
saltar en cada Otro las cadenas de la serialidad. En este sen­
tido, aunque el colectivo no tenga ninguna calidad para con­
ferir la soberanía ni ninguna estructura que le dé la posibi­
lidad, puede aprehender como modo de existencia propia a 
determinadas formas prácticas de socialidad; en los casos de 
un grupo institucional incluso puede remontar hasta la fuente 
de la totalización, hasta la libertad individual aprehendida 
como voluntad de todos. Y su relación con el grupo (salvo si 
este grupo ha engendrado grupos antagónicos, rivalidades o 
competencias, etc.) puede ser la sumisión de inercia, a la 
vez porque se manipula en cada uno al Otro y porque cada 
Otro aprehende en el Otro y por el Otro al grupo como li­
bertad creadora de ella misma, de su legitimidad y de toda 
legitimidad y, en el mismo movimiento, a la reunión como 
extraña por principio a todo estatuto de la legitimidad (ni 
justificado ni in justificado: la cuestión de la justificación no 
se plantea a priori en lo quy le concierne). Además, manejado 
como objeto inerte y como Otro, la manipulación se cambia 
para cada Otro; pero la intención de producir un efecto por 
la transformación de toda la serie suscita en el lugar mismo de 
alteridad una especie de unidad transcendente en tanto que 
Otro; la relación de exterioridad, trabajada en el colectivo 
por el grupo, toma para cada Otro un significado sintético 
inefectuable: este índice de separación en tanto que el grupo 
digna utilizarlo para su empresa unitaria se vuelve allá, en 
la insuperabilidad, unidad escondida de alteridad. 

Estas indicaciones no conciernen en absoluto al origen 
histórico de la soberanía, sino solamente a relaciones lógicas 
y dialécticas perfectamente abstractas, pero que deberá con­
tener en ella toda interpretación histórica como su inteli­
gibilidad. En los grupos, en efecto, el hecho de la soberanía 
es simple o relativamente simple. Pero los conjuntos en que 
la soberanía se manifiesta bajo la forma que sea en su pleno 
desarrollo y en su total potencia, son sociedades. Y ya sabemos 
que una sociedad no es ni un grupo ni una agrupación de 
grupos, ni siquiera agrupaciones de grupos en lucha entre sí; 
los colectivos son a la vez la matriz de los grupos y su tumba, 
se mantienen como la socialidad independiente de la práctico­
inerte, alimentan a los grupos, los sostienen y los superan por 

335 



todas partes con su indefini_da_ multiplicidad. Si los grupos .son 
varios el colectivo es mediaciÓn o campo de batalla. Asi la 
socied~d, abordada muy abstractamente por la experiencia 
dialéctica en ese momento de su desarrollo, nos entrega su 
estructura más formal y más indeterminada; en el marco 
material de las necesidades, de los peligros, de los instrumen­
tos y de las técnicas, no puede haber sociedad que de una u 
otra manera no tenga multiplicidades humanas reunidas por 
un continente o por un suelo, sin que esas multiplicidades 
estén repartidas, por el desarrollo, incluso de la Historia, 
en grupos y en series, y sin que la relación ~ntern~ y _funda­
mental de la sociedad -ya se trate de producciÓn (divisiÓn del 
trabajo), de consumo (tipo de reparto) o de. defensa contra 
el enemigo (distribución de las tareas)- sea fmalmente la de 
los grupos con las series. Y entre las numerosas diferencia­
ciones de este lazo interno, una de las más inmediatamente 
aprehensibles es el conjunto institucional recubierto y reuni­
ficado por la institución soberana, J:>Or el Estado, en_ ~anto 
que un grupo restringido de orgamzador~s, de admm~str~­

dores y de propagandistas se encargan de Imponer las mstl­
tuciones modificadas en los colectivos, en tanto que los lazos 
seriales unen a serialidades. En una palabra, lo que se llama 
Estado, en ningún caso puede ser el producto o la expresión 
de la totalidad de los individuos sociales o siquiera de su 
mayoría, porque esta mayoría en . t~do_ cas_o es s~ria_l y sólo 
expresará sus necesidades y sus reivmdicacwnes hqmdandose 
como serie en beneficio de un grupo amplio (que se eleva 
en seguida contra la autoridad o en todo caso la vuelve inope­
rante) . Es en el nivel del grupo amplio do~de, al disolver~e, 

deja la alteridad que se constituyan las necesidades o los obJe­
tivos concretos como realidades comunes. Y la idea de una 
soberanía popular difusa que se encarne en el soberano es 
un engaño. N o hay soberanía difusa: el indiv~duo orgánico 
es soberano en la soledad abstracta del trabaJo; de hecho, 
está inmediatamente enajenado en lo práctico-inerte, donde 
aprende la necesidad de la impotencia (o !a impotenci~ como 
necesidad en el fondo de su libertad práctica) . En el mvel de 
la serie, el poder jurídico e institucional está enteram:nte 
negado a las multiplicidades humanas por la estructura misma 
de sus relaciones de exterioridad. Así, las reuniones internas 

336 

no tienen ni poder_ ni calidad para asumir o para rechazar 
al Estado. La autondad no sube de lo colectivo al soberano; 
el . soberano: .P~r la soberanía (como mando, fantasma de 
umda~, leE?Itlmida~ ·de la libertad), baja a modificar los 
colectivos sm cambiar su estructura de pasividad. En cuanto 
a la institución en tanto que tal y en el poder concreto que 
~a c_umJ?le, s_abemos que se producen en el grupo cuando se 
m~tlt~cwnahza y que es un proceso-praxis que asegura su 
eficaCia y conserva cierta unidad en una comunidad en vías 
de serializarse. 

De tal manera, en una sociedad dada el Estado no es 
ni legí~imo ni ilegítil~o; es le~ítimo _en el ~upo porque está 
producido en un medio de fe JUrada. Pero no tiene verdadera­
mente estl}- legitimidad en tanto que su acción se ejerce sobre 
los colect!vos, ya que los Otros no han jurado nada ni a los 
grupos m los unos a los otros. Sin embargo, como acabamos 
de .ver, los Otros no pretenden que sea ilegítimo; o por lo 
~enos en tanto que ellos mismos no constituyen un grupo. 
SI no lo pretenden, ante todo es por impotencia: en tanto 
que serie no tiene ningún medio de discutir o de fundamen­
tar una legitimidad; ·luego porque el grupo, cualquiera que 
sea, parece fund~m~ntar su_ propia legitimidad en tanto que 
se ha llevado ~ SI mismo y libremente a la existencia y cuando 
e~tá a_rreh:ndido por el Otro y en alteridad como significa­
CIÓn smtética en otro lugar de sus lazos de exterioridad y como 
abstracta y permanente posibilidad para el colectivo también 
d_e volverse agrupación. Hay, pues, algo así como una acepta­
CIÓn.' pero en ella misma es ineficaz, ya que en cada otro no 
es smo una toma de conciencia de la impotente recurrencia. 
Obedezco porque no puedo hacer otra cosa; y eso mismo da ·su 
pseudo-legiti~idad serial al soberano: su poder de mandar 
prueba que tiene otra naturaleza distinta de la mía o si se 
quiere, q~e es. li?ertad. Pero, si yo fuese miembro d;l grupo, 
encontrana mi libertad de una u otra manera en la del sobe­
rano e incluso, co~o he~os visto, en esta enajenaCión del 
ter~ero en el orgamsmo VIvo del tercero insuperable. · Estoy 
~mdo al soberano, puedo, pues, perseguir sus fines como 
fmes comunes,_ luego i::o~o míos, aunque sea ya para mí, 
como pura umdad d~ v~ole~cia integra~ora, mi fin insupe­
rable. Pero ya que la msutución se mantiene en la serie como 

337 



pura inercia, ya que pertenece -en cuanto la ha impuesto 

una hábil práctica- al múndo de los constreñimientos prác­
tico-inertes, ya que se presenta como exigencia y no como 

significación sintética en el seno de una totalización, se pro­
duce en el coleétivo (como repetición inerte) en forma pura 
y simple de realidad (constreñimiento de hecho), aun con­
servando un carácter de exterioridad sagrada en tanto que 
remite por intenciones vacías a la libre fulguración que la 

creó. El que predomina es el elemento realista; no se niega, 
"no se trata de comprender", se dice "es así". Según este punto 
de vista, se hace una asimilación profunda entre todas las 
negaciones que reducen a. la impotencia, ya se trate de enaje­
naciones que tienen su fuente en la serialidad misma, de im­
posibilidades que resultan del régimen económico y social 
en la coyuntura, o de órdenes soberanas que son "ejecutorias". 

La realidad, ha dicho justamente Mascolo -aunque no ha 

logrado comprender por qué era así-, es, para el explotado, 

la unidad de todas las imposibilidades que le definen negati­
vamente. El Estado es, pues, ante todo, un grupo que se co­

rrige sin cesar, y modifica su composición por una renovación 
parcial -discontinua o continua- de sus miembros. En el in­

terior del grupo la autoridad del soberano se funda sobre las 
instituciones y en sus exigencias, en la necesidad de asegurar 
la unidad rigurosa del aparato frente a la dispersión de las 
series. Dicho de otra manera, este grupo integrado tiene como 
fin manipular los colectivos sin sacarlos de la serialidad y asen­
tar su poder en la heterogeneidad de su ser y del ser de la 
serie. La impotencia de la serie como alteridad fugitiva es al 
mismo tiempo la fuente de la potencia del Estado y de sus 
límites; la autoridad, siempre viva, siempre obedecida aquí, 
está siempre amenazada en otro lugar y en el momento mismo 

en que el Otro de aquí le obedece. 

Esta heterogeneidad radical del Estado y de las reuniones 
inertes nos da la verdadera inteligibilidad del desarrollo his­

tórico de la soberanía. Si hay clases, en efecto (es decir, si la 
experiencia práctica e histórica hace que tomemos conciencia 

de ello), el Estado se instituye en la lucha como órgano de la 
clase (o de las clases) de explotación, y mantiene por la 

fuerza el estatuto de las clases oprimidas. En verdad, como 
veremos pronto, en cuanto lleguemos a lo concreto, las clases 

338 

son un conjunto movedizo de grupos y de series; en el seno 
de c~da una, las circunstancias ~uscitan comunidades prácticas 
q~e mtentan fo~mar reagrupamientos por el empuje de deter­
mt?a~as urgenoas y que acaban por caer, más o menos, en la 
senahdad. Pero si estos reagrupamientos tienen lugar, como 
hem?s supuesto, en el seno de una sociedad en que las clases 
dommantes se oponen a las clases dominadas, son radicalmente 
diferentes según operen en unas o en las otras; si se realizan 

en. las clases dominadoras, participan necesariamente -cual­

qmera q~e sea su fin- de las prácticas-procesos de dominio; 
SI se reahzan en las clases dominadas, contienen en ellos como 
una determinación fundamental (mclusive si pueden aparecer 
a Otros, o más tarde, a la luz de los acontecimientos produci­
dos con el asp~cto de auténticas traiciones) , una primera y 
abstracta negación del dominio de clase. No implica lo dicho, 
desde luego, que el problema de la soberanía no exista en las 

~lases . e:cplotadas (por lo menos cuando se reorganizan para 
mtens1flcar la lucha de clases) , pero implica que la formación 
de Estado, en tanto que institución permanente y constreñida 

ejercid~ por un grupo sobre todas las series, sólo se puede 
producu a través de una dialéctica compleja de los grupos y 

de las series en el interior de la clase dominante. Una organi­
zación revolucionaria puede ser soberana. Pero el Estado se 

constituye como una mediación entre conflictos interiores de 
la clase dominante, en tanto que estos conflictos pueden debi­

litarle frente a las clases dominadas. Encarna y realiza el inte­
rés general de la clase dominante más allá de los antagonis­

mos y de los conflictos de los intereses particulares. Lo que 

signific~ qu: la clase dirigente produce su Estado (que sus 

luchas mtestmas producen la posibilidad y la exigencia de que 

un grupo se produzca para defender el interés general) y que 
sus estructuras institucionales se definirán a partir de la reali­

dad concreta (es decir, en último análisis, del modo y de las 
relaciones de producción) . En este sentido, por ejemplo, el 

Estado burgués del siglo XIX refleja la unidad de la sociedad 
burguesa: su liberalismo molecular, su programa de no-inter­

vención no descansan en el hecho de que el estatuto molecular 
de la burguesía esté realmente dado, sino en las exigencias de 

un proceso complejo que desarrolla la industrialización a tra­
vés de las contradicciones y de los antagonismos competitivos. 

339 



El orden negativo se identifica aquí coii el interés. g~neral de 
los capitalistas como negación del pode: de asooaoó~ y de reunión en las clases explotadas; se realiza en la relaoó~ de 
l 

. 1 ses dominantes por un esfuerzo tenaz para subordmar as e a . l d l . l" 1 fuerzas de la aristocracia terratemente a as e capxta Ismo i~~ustrial y financiero; en fin, en el interior de la clase ?Iás favorecida, consolida una jerarquía ya bastante pronunciada -por lo menos en Francia hasta 1848---;-, asegura e~ c~Il:trol ele los banqueros sobre el conjunto del pais. Lo que sigmfica que absorbe su poder de hecho de tercero insuperable, y que, a través de las nuevas instituciones, lo transforma en poder de derecho. En este sentido tiene razón Marx cuando escribe que 
"la superstición política es la única que se pu~de figurar que en nuestros días la vida burguesa está mantemda por el Esta­
do, cuando ocurre por el contrario que el Est~~o está mante­
nido por la vida burguesa" (La Sagrada Famzlza, II). 

Tiene razón, a condición de que añadamos que ~ay ahí un proceso circular y que el Estado, producido y sostemdo por la clase dominante, se constituye como el órgano de su e_stre­chamiento y de su integración. Y desde luego que esta I~te­gración se hace a través de las circunstancias y como totahza­
ción histórica; lo que no impide que se haga por el, al menos en parte. y que por esta misma r_azón, conviene no ver en él ni la realidad concreta de la sao edad (como parece tentado de creerlo Hegel) , ni una pura abstracción epifer;oménica que no hace más que expresar pasivamente los cambws desarrolla­
dos en el desarrollo concreto. de la sociedad real. 

Sobre todo teniendo en cuenta que el Estado no puede 
asumir sus funciones si no se propone como mediador entre las clases de explotación y las clases explotadas. El Es~ado. es un determinismo de la clase dominante, y esta det~rmmaciÓn está condicionada por la lucha de clases. Pero se afirma como negación profunda de la l,uch_a de clases. Es in~ludable. que tiene su legitimidad por si mismo y que las senes lo tie?en 
que aceptar. Pero hay que ver si lo aceRtan, hay que ver, si ~e presenta a las clases dominadas como si fuese su garantxa. Es 
absolutamente imposible desdeñar el hecho de que ~anta el gobierno de Luis XIV como el de Hitler o la Convención pre­
tendía encarnar los legítimos intereses de todo el pu:b_lo (o de la nación) . El Estado se produce, pues; en benefioo de la 

340 

clase dominante pero como supresión práctica de los conflictos de clase en el seno de la totalización nacional. El término m_istificació_n es impropio para designar esta nueva contradic­ción;. en oerto sentido, sí, es una mistificación, y el Estado mantiene el orden establecido; en los conflictos de clase, hace que con su intervención se incline la balanza del lado de las clases de explotación. Pero en otro sentido, se ha producido verc!aderamente co?Io nacional; tiene del conjunto social -y en mter~s ~e. los neos- una visión totalizadora; ve más lejos 
qu~ los mdiVI~uos antagonistas y puede concebir una política socia_l paternahsta que después tiene que imponer a las clases dommantes, aunque esté hecha en su interes. Lo señaló Lenin: el Estado es árbitro cuando las relaciones de fuerza tienden a equilibrarse. Pero es que ya se ha propuesto para sí frente a 
la ~lase de ~a cual ·emana. Es que ese grupo, unido, institucio­nalizado, eficaz, que obtiene de sí mismo su soberanía interior Y. que la impone como legitimidad aceptada, trata de produ­cirse r de mantenerse en sí mismo y por sí mismo como praxis 

.esencial y nacional, sirvi~ndo a los intereses de la clase de que emana y de ser necesarzo contra sus intereses· basta con ver la política de la mónarquía francesa, entre los sÍglos XIV y xvm, para ver que no se limita a ofrecer su mediación en caso de equilibrio de las fuerzas, sino que suscita este equilibrio derri­bando perpetuamente. la alianza, para hacer que se contengan los burgueses y los anstócratas mutuamente, y para producirse 
sobre ese bloqueo (debido en parte a la evolución social y en parte provocado por la política económica del gobierno) como monarquía absoluta. 
. Así, según nuestr_o p~nto de vista formal, y sean las que fueren las razones históncas de su evolución en tal o cual 
s~cie~lad, ~l Estado pertenece a la categoría de los grupos ins­
titucwna~Iz~dos. con soberanía especificai:la; y si entre esos gn_1pos distmgmmos los que trabajan directamente sobre un objeto común inorgánico, los que están constituidos para lu­
char cont.ra ot~os grupos y ~que.llos cuya objetivación exige una mampulacxón de las senes mertes, ~te., resulta evidente que pertenece a esta última clase 1 • Surgido de una determina-

. 1 D~ hecho: las clasificacionés siempre son más complejas: la seria­hdad, lo morgámco, el grupo adverso, etc., siempre están a la vez más o menos presentes, como muestra el ejemplo del suministro del ejército en 

341 



da especie de serialidad (la clase dominante), se le mantiene 

heterogéneo como con la clase dominada, ya que su fuerza está 

constituida sobre su impotencia y que se apropia del poder de 

los otros (clases dominantes) sobre los otros (clases domina­

das), interiorizándolo y transformándolo en derecho. Opone 

a todas. las clases la unidad de su praxis, y tal vez, por lo me­

nos en el caso de I'as sociedades capitalistas, aún más a los 

patronos, cuyos antagonismos han paralizado durante mucho 

tiempo, que al proletariado que ha tratado de reemplazar en 

seguida a la serialidad por la unión, es decir, su autonomía. 

Y sin duda que los más poderosos intereses privados pueden 

condicionar en cualquier momento sus decisiones (como, al 

mismo tiempo, la evolución totalizadora de las circunstancias), 

las coaliciones de los privilegiiados pueden destruirle y tenerle 

en jaque; pero su 'autonomía en general queda preservada por­

que para las clases oprimidas es el órgano de la legitimidad, y, 

en la medida en que aceptan que sea su propia legitimación, 

los privilegios y las desigualdades reciben a su vez un estatuto 

jurídico; cada vez que una de las clases dirigentes ha querido 

abatir al Estado, las clases dirigidas, bruscamente agrupadas, 

han proseguido la acción liquidadora volviéndola contra las 

clases que la habían empezado (el caso más conocido: la re­

volución aristoCrática abrió el camino desde el 87 a la revo­

lución burguesa, y ésta a la revolución popular) . De hecho, 

el Estado en general se derriba en el interior del aparato 

estatal como crisis de soberanía. La burguesía rica pudo dete­

ner la Revolución cuando las últimas consecuencias del Terror 

desviaron a los "sans-culotte" del Comité de Salvación Públi­

ca. Pero el 9 de Thermidor no fue ni un golpe de mano ni 

una "jornada" (a diferencia de las jornadas del 31 de mayo, 

del 2 de junio, etc., que eran populares y, como tales, revolu­

cionarias); en el interior del aparato gubernamental fue una 

crisis de la autoridad legal y constitucionalmente resuelta. Así, 

aunque muchas transformaciones de la clase poseedora se pro­

duzcan en el terreno concreto de la sociedad real y no en el 

terreno abstracto de la sociedad civil, se .tiene que realizar pú­

blicamente a través. de la acción del Estado sobre los dudada-

pals enemigo. Pero lo que cuenta aquí es la claridad abstracta y formal 

ele los esquemas. Cada uno puede encontrar sin dificultad la complejidad 
de lo real. 

342 

nos. Y la razón es que -en tanto que las clases explotadas no 

han logrado la plena conciencia revolucionaria de sí mismas­

la legitimación pasiva de la soberanía por las clases populares 

se vuelve una garantía del Estado contra los poderosos. Está 

impuesto por los explotadores como una cobertura de la ex­

plotación y al mismo tiempo está garantizado por los explota­

dos. Esta autonomía de situación, esta heterogeneidad de es­

tructura, estas facilidades de maniobras le conducen a ponerse 

jJara sí como la nación misma; como el grupo institucional y 

soberano, trata de volverse el inventor del objeto común a 

todos, el planificador de las operaciones que permitirán al­

canzarle, y el manipulador de todas las series (cada una en 

función de las Otras y simultáneamente). Lo dicho no cambia 

nada al hecho de que este pretendido mediador aventaje a 

una o a varias clases dominantes (a expensas de los Otros y 

de las clases dominadas). Pero permite añadir -lo que es esen­

cial- que el grupo institucional, en tanto que pretende per­

serverar en su ser (es decir, ·en el ser-uno orgánico del sobe­

rano), quiere realizar su política como medio de desarrollar el 

medio de la soberanía en lugar de poner su soberanía al ser­

vicio de una política. La contradicción real del Estado es que 

es un aparato de clase que persigue sus objetivos de clase y 

que, al mismo tiempo, se pone para sí como unidad soberana 

de todos, es decir, como este Ser-Otro absoluto que se llama 

la nación. 
Pero ya que hemos llegado a este complejo nivel en que 

el grupo se vuelve mediación entre los colectivos y en que 

los colectivos sirven de intermediarios a los grupos, en que el 

fin inmediato (o incluso absoluto) de determinadas comuni­

dades es la manipulación de las series y de las masas en tanto 

que tales (es decir, del campo práctico-inerte en tanto que los 

hombres sirven de mediación entre los objetos trabajados), hay 

que determinar en su inteligibilidad abstracta el nuevo mode­

lo de praxis común que resulta de ello y las nuevas consecuen­

cias que a la larga puede tener la realización de esta praxis 

sobre el grupo soberano. 

El principio de la nueva jJmxis (propaganda, agitación, 

publicidad, difusión de informaciones más o menos falsas -en 

cualquier caso definidas por sus posibilidades de acción y no 

por su verdad-, campaña, "slogans", orquestación de terror 

343 



en sordina para acompañar a las órden.es, "atiborramiento de 
cráneos", etc.) es utili_zar 1~ serialidad llevándola al ~xtr~mo 
para que la recurrenoa misma produzca resultados smtéticos 
(o que se puedan ~in.tetizar). El sobe:a.no vu_elve a pensar 

prácticamente la senahdad, como condiciOnamiento de fuga 
indefinida, en el marco de una empresa total y dialécticamente 
llevada. O -ahora estamos acostumbrados a la tensión contra­
dictoria que constituye el pensamiento práctico- determina la 
operación sobre la serie como unidad de acción serializada en 
el marco sintético de una totalización más amplia. Así la Ra­
zón serial se vuelve un caso particular de la Razón dialéctica. 
Pero esta visión práctica de una serie transcendente sólo se 
puede hacer en el marco dialéctico si la unidad no-sintética 
de alteridad se reproduce en el esquema con el aspecto por lo 
menos formal de una unidad sintética. Hay que poder abrazar 
esta fuga en la unidad de un acto circular. Ahora bien, este 
acto se da en el grupo mismo como serialización de la praxis 
aún eficaz; en efecto, el soberano ha nacido de la recurrencia 
circular y se ha producido como un bloqueo; por eso mismo, 
el sistema racional que constituye el esq~eleto de sus inventos 
prácticos implica el constante encorvamie~to de la recurre?­
cia; al proyectarse a través de la recurrenoa bloqueada y Cir­
cular hacia la serialidad indefinida, aprehende a ésta como la 
ubicuidad de una recurrencia circular infinita cuyo centro está 
en todas partes y la circunferencia en n~nguna. De ~ec~w, la 
serialidad considerada no es tal, pero as1 va a constitUirla el 
trabajo de los agentes instituc,ionales a las órdenes del so~era­
no: le darán un estatuto artificial sobre una base de altendad 
fundamental. Este estatuto consiste en que por la mediación 
de la operación dirigida, la alteridad de cada uno, por y pa~a 
cada uno se presenta como índice de refracción de un mecho 
social unido cuya ley es que cada uno de sus caracteres prác­
ticos se produce por la determinación de cada Otro (en al­
teridad por todos los Otros) y recíprocamente. Y p~ra q:te este 
medio unitario exista plenamente a través de la d1spers1ón de 
recurrencia, es necesario y suficiente que cada Otro se haga 
completamente otro, es decir, que ejerza sobre él s~ libre 
praxis para ser como los Otros: Eso es lo .~ue los soo_ó~ogos 
americanos han llamado muy JUstamente extero-condi~wna­
miento". En verdad, el tercerb, en todos los grupos considera-

344 

dos, se presenta como intero-condicionado· entendemos con 
lo dic~o que sus poderes y sus acciones se determinan para él 
a partir de una ·limitación interior de su libertad. Y sin duda 
que por la. r~ciprocidad el otro figura ya (como alteridad for­
mal de m1 libertad) en mi juramento como inercia jurada. 
Pero no es menos Cierto que mi praxis, en tanto que rigurosa­
me?te s.ubordinad~ a los i.nt~re.ses .~el grupo, se produce desde 
el mte:wr, a pa:t1r de mz lzmztaczon y de mis poderes. N o se 
trata n1 de ser m de hacer como los Otros sino de seguir sien­
do el Misi_Do aq~í, a. tr~vés de .Jas difere~ciaciones impuestas 
por !a acción e mtenonzadas. Por el contrario, la serialidad 
mampulada no tiene f~n común '-Y conviene que no lo tenga 
porque su metamorfosis en gr.upo es necesaria y fundamental­
~ente un cebo de la revolución-, su inercia proviene de su 
!~potencia Y n? de un juramento, y cada uno no está en ella 
smo en la ~ed1da en que su acción y su pensamiento llegan 
a él a partir de los Ot:o~. ~a praxis consiste, pues, para el 
grupo soberano, en condiciOnar a cada uno actuando sobre los 
Otros. Pero. e.sto n~ basta para crea: la casi-unidad pasiva del 
extero-condicwna~Ie~to. Para realizarla hay que fascinar a 
c~da Otro con el siguiente pretexto: la totalización de las alte­
ndades (es decir, la totalización de la serie). Aquí tenemos la 
trampa del extero-condicionamiento: el soberano proyecta ac­
tuar sobre la serie para tratar de arrancarle en la alteridad 
mism~ una acción total; pero produce esta idea de totalidad 
práctica como posibilidad para la serie de totalizarse aun sien­
~o la unidad _fug~tiva de la alteridad, cuando la única posibi­
h?ad de totahzaoón que queda en el agrupamiento inerte es 
disolver en él a la serialidad. 

Esta~ consid:raciones pueden parecer formales. Hay que 
dar un eJemplo Simple, que presente las dos características del 
e::t~ro-condicionamiento: acción mediadora del grupo que con­
chcwna a cada otro por todos los Otros, fascinación práctica 
de cada uno por la ilusión de la serialidad totalizada. 

En 1946, cuando fui a los Estados Unidos, varias emisoras 
de radio transmitían todos los sábados la lista de los diez dis­
cos más comprados durante la semana y,' después de cada títu­
lo, tocaban algunos compases (en general el tema) del disco 
que acabab~n. de nombrar. Una serie de contra-pruebas y de 
cortes permitiÓ demostrar que, en la semana siguiente esta 

345 



emisión aumentaba el número de ejemplares vendidos (de los 
diez discos enumerados) de un 30 a un 50 %- Con otras pala­
bras, sin la emisión del fin de semana, los compradores de los 
diez discos citados habrían sido menos numerosos en una pro­
porción que variaba entre el 30 y el 50 %· Ésta contribuía, 
pues, a mantener y a prolongar el resultado de la semana an­
terior. Pero este resulta,do mismo era estadístico y serial. Claro 
que en parte se debía a las campañas publicitarias, pero estas 
campañas se oponían, o bien -como ocurre si las orquestas 
pertenecen a la misma casa- servían a varios discos a la vez. 
Sobre todo,· trataban de determinar en cada uno una acción 
futura, es decir, de definir una posibilidad de su campo prác­
tico. No daban nada (todo es futuro: el gusto que a usted 
le gustará, etc.) o se referían a una acción de algún grupo res­
tringido: el Gran Premio del Disco, tratando de persuadir al 
público serial que el grupo especializado que había otorgado 
el premio no era más que el canal por donde se expresaba la 
opinión de todos. En este último caso, se trata ya de estable­
cer una equivalencia entre la unidad sintética y la alteridad 
(el jurado es el público) . Pero el público apenas si lo cree, 

salvo para ciertas recompensas o selecciones cuya legitimidad 
acepta y padece. De todas formas, su relación con el grupo rF.s 
tringido es comr.leja y ambivalente; porque este grupo tienf' 
que significar con su decisión el jmcw de la nación (como 
serialidad de serialidades) y al mismo tiempo la decisión de 
las competencias. En cierta forma el jurado representa en el 
medio astringente del grupo las grandes dispersiones de la al­
teridad: establece la conducta que se debe observar. Millares 
de personas están dispuestas por adelantado a observar esta 
conducta: es una conducta de compra, de donación, se man­
tiene abstracta en cada uno (como relación fugitiva de reci­
procidad) en tanto que le falta un objeto (medio y fin) . El 
jurado parece, pues, que vive en simbiosis con la alteridad 
serial, y, en efecto, tiene el poder de elegir un disco que se 
tiene que comprar. Señalemos que este poder -como todos los 
poderes que se dirigen a lo serial- le ha sido dado por un 
grupo restringido, el mismo que lo ha organizado; y que el 
público no ha hecho más que aceptarlo. Hubiera podido man­
tenerse sin duda en la inercia negativa (sin discutir ni aceptar 
esta legitimidad que no le interesaba). Si ha elegido como Otro 

346 

a la docilidad serial, es por un cánjunto de circunstancias con­
cretas e históricas que no tenemos por qué exp~ner. aquí; for­
malmente, esta simbiosis es un comienzo de fascmac~ón Y :s lo 
que causa su in~luencia sobre el otro en l~s agrupacwne~ mer~ 
tes; en apariencia da dos estatutos a 1~ ~~sma conduct~. com 
prar el disco, porque el "Premio del disco se compra siempre, 
darlo (porque es el regalo de Año Nuevo para. los amantes 
de la música), es un conjunto de con~u~tas ahena~as C~Y?, 
fundamento es la alteridad (el reconoCimiento del Prem10 
está hecho por el Otro; generaciones a~~eri~res, y adem~s el 
que lo habrá oído mañana con la espeCihcaCIÓn de este ~no ~ 
que me encontrará y. que al oírlo e:nge que yo lo haya 01do) , 
estas conductas constituyen el premiO como Eterno-Retorno (y 
socio-natural: corresponde a la. apertura :Iel i~vierno como 
estación social), haciéndole volv_er cada ~n?. baJO una nueva 
forma, y a la vez dejan indetermmado el JUICIO de valor (ot.ra 
conducta) del comprador. sobre el ?bjeto comprado. ~l Prem10, 
como conductá, otra e mdetermmada, es la relaCIÓn _an~al 
(y única) de cien mil personas con la música por la medi~Cl?n 
de un grupo restringido. Aquí aparece la segunda caracte:Istica 
del grupo visto por la serie: es un grup? de expertos: ~nten­
demos con esto que la apreciación musical es su. ohcw. ~o 
vayamos a creer que el disco es realmente el .. meJOr ~el ano. 
Simplemente, "vale la pena de que se escuch~ ; la cahdad de 
experto es soberanía en el medio otro (es deCir, transcende~te 
a la serialidad) ; esta soberanía que se agota en ~n _acto preCiso 
pasa a un objeto y se vuelve en él poder defznzdo, derecho 
sobre cierta categoría de individuos seriales. Aquí se I_"uestra 
exactamente el espejismo en su forma ele~e~tal: el disc?, en 
la vitrina de un almacén, nuevo y fresco, umco en _m:dw. de 
los demás discos, es la unidad individual ~e intenonzaoó~­
objetivación del individuo 9.ue lo h~ produCido y del pequeno 

ru 
0 

ue lo ha elegido. SI entro, SI lo compro y me lo llevo, 
~s ~l crtsco serialidad, el disco que tengo que tener porque 
está en las manos del Otro, el disco que oigo en tanto que 
Otro, regulando mis reacciones sobre la~ que _sup_ongo en los 
Otros 1. Espejismo y metamorfosis: la mudad sméuca se puede 

1 Si un libro no ha sido cotizado socialmente, puede unir a lectores 
aislados, pero espontáneamente, por él mismo, se construye por ca.da uno 
y remite a esta construcción al mismo que le construye como obJeto co-

347 



manifestar como determinación abstracta, en un medio trans­
cendente, para los indivi?uos d; la reu.nión inerte; P.ero en 
cuanto se introduce el obJeto asi producido en la reumón, re­
cibe las estructuras de alteridad y se vuelve por sí mismo un 
factor de alteridad. 

Sin embargo, esta primera conducta en cuanto a un objeto 
valorado o cotizado, aunque sea totalmente enajenada no de­
termina las conductas de los grupúsculos o de los individuos 
prácticos, en tanto que estas unidades elementales están más 
acd de la serialidad. Hay una especie de aceptación o de re­
chazo del auditor que, fuera de sus apreciaciones enajenadas, 
expresa su conducta valórizadora personal (es decir, su poder, 
en tanto que se refiere a algún grupo en que por otra parte 
está incluido o en tanto que su libre actividad práctica se 
hace apreciativa a través de la enajenación que la toma) , o, 
por ejemplo, la de su grupo familiar. En este nivel, la elec­
ción del grupo nunca se discute; en efecto, para poder prefe­
úr otro disco, habría que haberlo oído; y esta posibilidad de 
oír a dos o tres premiados, de poder prever la decisión de los 
académicos o de procurarse armas. por adelantado para criti­
carla, designa evidentemente a una categoría social mucho más 
restringida (profesiones liberales, mujeres "de interior", etc.); 
simplemente, el gusto o la decepción se expresan en la apre­
ciación como en los aficionados al vino de Borgoña: nos en­
contramos ante un año bueno o malo; el Goncourt, por ejem­
Qlo, es un producto anual que ~e encuentra en estado de mate­
rial antes del mes de diciembre, y la operación de diciembre 
tiene como resultado trabajarlo, y este producto anual (de una 
espontaneidad vegetal y de un trabajo humano) sufre, en su 
identidad profunda, las mismas variaciones anuales que el 
vino beaujolaiS. "Este año el Goncourt es de lo m<\.s abu­
rrido. A mí no me ha parecido tan mal." 

Esta última observación nos hace volver al ejemplo de los 
discos. Premio Goncourt, Premio del Disco, Premio de la Can­
ción: esta primera operación constituye la acción a distancia 
de un grupo sobre las series por la unidad soberana q~e se da 
y que no está discutida (de hecho, no podría serlo smo por 

mt'm. Pero en el caso del libro cotizado, cuando lo abro, está producido 
por el otro y como razón serial de alteridad. 

348 

otros grupos, más poderosos, más numerosos, etc.). Y el hecho 
de que .no lo se~· aparece precisamente como una seguridad 
para la ImpotenCia serial: el Otro, como individuo enajenado, 
e.s de todas formas incapaz de discutir prácticamente· pero 
SI l~s grupos prácticos reales son neutros o favorables, l~ sobe­
r~ma com? causa sui resplandece por sí misma, arriba, en el 
mvel del JUrado. Pero esta primera unificación transcendente 
no es el. extero-condicionamiento: condiciona a la serie por la 
p:oducciÓ~ ~n la transcendencia de su unidad posible, pero 
aun .no Utihz.a e! comportamiento intraserial como condicio­
namiento umtan.o Y fascinante de la conducta otra en cada 
uno. Todo cambi~ con la emisión de que he hablado: se in­
troduce en la sene esta reflexividad que no encuentra en su 

verdad más que en el grupo (y en cierto nivel de desarrollo) · 
un grup? de acción (publicitario aquí) le enseña lo que lzac; 
(y que Igno~aba necesariamente, ya que cada Otro está per-
did~ en medw .de los Otros). O, si se prefiere, la reacción pri­
mana de la sene (en los condicionamientos exteriores y trans­
cendentes) vuelve sobre ésta por la mediaCión de un grupo, 

a su vez transcendente. por ~u. estructura fundamental, y que 
P?-ede esta~lecer la sene fugitiva de las conductas por los me­
dws ap~opiados de 1~ forr~ación de serialidad (estadísticas, 
promedws, etc.) al mismo tiempo que las totaliza en una ton­
ducta, como le permiten su estructura y sus funciones totali­
zadoras: La serie sabe lo que ha hecho. De esta manera está 
producida como un todo (a través de los mass media) . para 

cada uno de !os Otros que la componen. El cardinal se trans­
forma en ordmal, la cantidad en calidad; las relaciones cuan­
titativas e~tre el número de compras (para dos o para X dis­
cos deter~I~ados), señalan bruscamente una preferencia, y el 
orden ObJetivo en que se colocan los discos vendidos se vuelve 
la objeti~idad de un sistema de valores propio del grupo. Lo 

que termma la transmutación sistemática de lo cuantitativo a 
lo cualitativo es el enlace del nombre de la obra (en general 
"pegadizo") con su cualidad individual (el tema. esbozado) 

Y co~ el nomb:e de lo~ i~térpretes (cantantes, etc.): es una de­
termmada cahdad obJetiva e indefinible de esta canción que 
~a coloca en la cima de una jerarquía igualmente objetiva. La 
Jerarq.uía le llega a. cada uno como expresión de las opciones 
colectivas y como Sistema de valores unificado: estos dos as-

349 



. -
pectos son complementarios; hay un acto serial que manifies-

ta y sostiene a una jerarquía hasta entonces escondida. 

Si consideramos las cosas en verdad, sabemos que al decir 

la verdad el grupo miente. Las cifras son•exactas, pero sólo sir­

ven en el terreno del Otro; pueden estar formadas parcial­

mente por algunas unidades de elección preferencial en el 

caso particular de ciertos individuos o de ciertos grupúsculos. 

Pero, además de que 1~ elección en tanto que tal representa 

la excepción (la opción otra se impone ya como opción del 

Otro, a través de las circunstancias y las acciones concertadas 

de grupos organizados, propaganda, etc.), la supresión de toda 

comparación con la suma total de los discos comprados du­

rante la semana (en efecto, es capital saber si el disco clasi­

ficado primero representa al 50 ó al 55 % de la totalidad de 

los discos vendidos) priva a esta excepción (aunque se pueda 

considerar aisladamente) de todo significado real, es decir, di­

ferencial. De hecho, el resultado dado sólo es un aspecto en­

gañoso de interioridad: no es ni la opción de un grupo ni la 

opción de los Otros, es el Otro como opción; con otras pala­

bras, es la negación de la opción en tanto que tal (como libre 

elección) o aún la enajenación producida como libertad. Y 

su totalización es el resultado del trabajo escondido de un 

grupo publicitario que le ha dado su estructura de inercia 

juramentada y de unidad práctica. 

Ahora bien, hay que considerar que esta emisión se dirige 

a Otros en la separación (lo hemos indicado más arriba) 

y que apunta especialmente a dos categorías de auditores: 

los que no han comprado los discos del catálogo de los pre­

miados (o que no han comprado todos), los que han 

comprado una parte (o por lo menos -y según sus medios­

han comprado una parte). Para los primeros, el catálogo es 

exigencia: señala al individuo provisionalmente aislado que 

se ha producido esa semana un amplio proceso social de uni­

ficación y de acuerdo y que el auditor de que se trata no ha 

participado de él.. Este fenómeno "espontáneo" está terminado 

en los Estados Unidos, la semana es también una unidad de 

consumo: se calcula por semana y no por mes; la semana se 

encierra en sí misma y manifiesta al no-comprador la unidad 

de los Otros en ese pequeño exilio particular (pero que se 

vuelve expresión de todos los exilios de la serialidad) . De 

350 

hecho, los verdaderos factores que determinaron la no-compra 

son puramente negativos: este hombre estaba enfermo, o de 

viaje, o preocupado, la publicidad no lo ha alcanzado, etc. 

Mejor dicho, aquí no ha habido cuestión; el conjunto de las 

circunstancias y de sus conductas se presentaba como una es­

pecie de proceso positivo que sólo se refería a él mismo. Lo 

que !1ac~ nacer en él la necesidad de una explicación es la 

totahzactón por el grupo de los resultados seriales; en relación 

con la cantidad de discos número 1 vendidos, la frase: "La 

publicidad no me ha alcanzado" toma un significado negativo 

de casi-interioridad. Pero sin la presentación de la lista de los 

premiados, sólo podía indicar una relación cualquiera de exte­

rioridad. Pero ahora, ante los primeros compases de esta músi­

ca garantizada, el individuo serial siente la información como 

una acusación: le ha fallado el olfato (si no ha comprado dis­

cos esta semana), el gusto (si ha comprado otros que no están 

en el catálogo de los premiados), la suerte (si no le ha alcan­

zado la publicidad) . Afortunadamente, un disco se conserva 

durante más de una semana; su propietario no se cansará 

de oírlo en una sola semana. El culpable guarda la respon­

sabilidad de reparar su falta: el sábado por la tarde, según 

sus medios, comprará uno o varios de los discos mencionados. 

El acto serial es un desplazamiento de la ceremonia "espontá­

nea" de la compra, es cierto, pero la ceremonia de la audicion 

-esta misa de la alteridad- siempre es posible y la renovará 

cuanto quiera en los días siguientes. La contradicción está 

aquí en que el poder totalizador de las ceremonias consiste en 

la reciprocidad mediada y actualizada de todos los miembros 

en el seno de un grupo; pero esta reactualización solitaria de 

una unidad que no ha existido en ninguna parte, excepto en 

la empresa concertada de un grupo publicitario, tiene como 

resultado el figurar la unión y realizar la alteridad como sepa­

ración; porque el individuo escucha el disco elegido por los 

Otros y por él mismo como Otro. El "Premio del disco" le de­

jaba un poco más independiente: sin dud3¡¡. que la opinión 

de los expertos lo aplastaba, pero ya hemos visto qué forma 

tomaba su reacción propia (insatisfacción sorda o llena de ad­

hesión entusiasta) . En el caso del catálogo de premiados es 

otra cosa, porque el engaño consiste en presentarle -una vez 

que ha comprado los discos- la opción otra como su propia 

351 



'ó N h y duda de que la acción del grupo publicitario opc1 n. o a . · d · 1 no ha determinado en él el pro~ecto Impreciso e umr~e a os 
O do con lo más profundo de su espontaneidad lo tras, aman 1· 'ó d 1 más espontáneamente se ama; pero la rea 1zac1 n e pr?-q~~eto conduce a su total enajenación, ya que _1~ _ceremom~ y 1' · lo consagra como Otro hasta en su sens1b1hdad partl-so 1tana · · 1 1 Esta operación le engaña hasta en sus relacwnes socia es, cu ar. . f" . ' Ue en las casas de sus amigos, en la o ·¡ona, creera comu-ya q 

h nicar en la reciprocidad con tal o cual Otro que, a su ve~, a comprado el disco, cuando en realidad -:-como. hemos ':¡sto­no son más que los instrumentos de colectivos b1en agenciados. 
Pero lo que para nosotros importa .e~ la praxis del grupo; el fin es sintético: vender en las condiciOnes da?as la_ mayor cantidad posible de discos; el medio es la mampula~1ón del campo práctico-inerte de· manera que produzca reaccwnes ,se­riales que serán retotalizaclas en el nivel de la_ e~presa c?m.un, es decir, modificadas y forjadas como matena morgámca, . el eclio del medio es la constitución para cada uno de lo senal :U falsa totalidad. La recurrencia dirigida desde fuera como determinación proyectada de cada uno po; los Otros en la falsa totalidad de un campo común y, en reahcl~d: en 1~ pura fuga reflexiva, es lo que llamaremos extero-condzczonamzento: y. este extero-conclicionamiento tiene dos caras complementanas. se-' 1 punto de vista de la praxis del grupo transcendente, gunr:ce como un traba]· 0 que transforma la serialidacl en an­apa . d" "el . 1 1 re tifisis; según el punto de vista del m IVI. ~o, sena , es a ap -hensión ilusoria de su ser otro como umf1canclose en _Ia tota­lización del campo común y la realización de !a altendad ra­dical (y orientada por el grupo ct:scle_ el extenor) en él Y en todos los Otros a partir de esta IlusiÓn. En un~ palabra, el extero-conclicionamiento lleva a la extrema altenclad, ya que determina <!.1 individuo serial a que haga como los Otros para hacerse el mismo que ellos. Pero al hacer como los Otros, aparta toda posibilidad de ser el mismo, salvo e.n. tanto que cácla uno es otro distinto de los Otros y otr~ d1stmt? de él. Ahora bien, en la totalización del campo comun, las lmeas _de fuga ·aparecen (en tarito que reflejadas P?r los ma~s medta) como característica, o hábitos (en el sentido de ex_zs): ? cos· tumbres. Así cada individuo se hace determinar, msisUenclo sobre su impotencia, con esas características, esas costumbres, 

352 

en tanto que, en la falsa unidad dada por el grupo exterior, se manifiestan como· estructuras de la totalidad. Se le constitu­ye así poco a poco su alteridad en los Otros, se le anuncia; si está escuchando los sábados y si tiene los medios de com­prarse por lo menos cada disco número 1 de cada catálogo semanal, al final tendrá la discoteca-tipo del Otro, es decir, la discoteca de nadie. Pero al ejercerse la acción reflexiva del grupo publicitario sobre cada otro, tiene como efecto que se acerquen poco a poco la discoteca de nadie y la discoteca de cada uno. En la recurrencia original, en efecto, los resultados estadísticos en tanto que tales no estaban reflejados sistemá­ticamente y no tendían a perpetuarse (o a universalizarse) ; para cualquiera que estudiase sin que fuesen publicados los resultados anuales de la venta de discos en los Estados Uni­dos, entre tal y cual año, nada prooaba a priori que el resul­tado general constituyese la lista-tipo de la mayoría de las discotecas; de hecho, por el contrario, había que distinguir según las categorías, los niveles de cultura, los medios sociales, ''los modos y su sector de propagación, etc. Entonces, había listas banales y no una sola; más aún, para un medio dado, la adquisición de tal disco podía parecer incompatible con la de tal otro. Pero la constitución semanal y la difusión de una lista-tipo de carácter universal tiene como efecto romper las barreras entre los medios y las culturas, realizar la homoge­neidad (con un doble movimiento de abajo hacia arriba y de arriba hacia abajo) y acercar poco a poco las listas-tipo regio­nales a la lista-tipo universal. Llevado al límite, la discoteca de nadie -sin dejar de no ser la de nadie- se identifica con la discoteca de todo el mundo. -El interés de esta praxis· ap·a­rece en seguida, al menos en las sociedades contemporáneas: la acción transcendente sobre la serialidacl, en los países capi­talistas más avanzados, trata de constituir, en el interior de los colectivos, como exigencias práctico-inertes; un reparto-tipo de los puestos de gasto (para todo el mundo y para nadie, luego para cada uno) y un clirigismo del consumo. Entonces ya no se trata de rivalidades publicitarias; en la escala nacional, se realiza un acuerdo más o menos tácito entre los diferentes sectores de ,la industria y del comercio para aprovechar el alza de los salarios y empujar a las masas (reuniones inertes) : 19) a consumir más; 29) a adaptar su presupuesto no sólo a 

353 



sus necesidades O a sus gustos, sino a los imperativos de la 
producción nacional. Si el asalariado,_ acostumbi~a~o a 1~ pru­
dencia, y, cuando puede, al ahorro (mtero-condiooD:amiento) 
mantiene esas costumbres de ahorro cuando los salanos suben, 
la función de las técnicas de extéro-condicionainiento consiste 
en reemplazar sus condicionamientos. interiores por los del 
Otro. Pero eso sólo es verdaderamente posible si el individuo 
serial está producido desde la infancia como extero-condicio­
nado. Se ha mostrado recientemente, en efecto, que en las cla­
ses infantiles americanas (y cláro está, en todos sus estudios) ' 
cada individuo aprende a ser la expresión de todos los Otros 
y a través de ellos de todo su medio, ~~ manera que el menor 
cambio serial exterior vuelve a condiCionarlo desde fuera en 
alteridad. Todos conocen· esos concursos de los periódicos que 
consisten en presentar en un orden cualquiera diez nombres 
de monumentos, de artistas, diez modelos de automóviles, etc. 
Hay que determinar la jerarquía-tipo (que en realidad es la 
jerarquía media) tal y como· se establecerá por la confront~-. 
ción de las respuestas de todos los Otro~. Ganará el ~om~etl­
dór que haya hecho la lista m~s ap_ro_:x:Im~da a la_hsta-t,tP~· 
Está premiado entonces -es deor, distmgUido, elegido, pubh­
camente nombrado y recompensado- por haberse hecho el más 
perfectamente Otro de todos lo~ Otros. ?u individual~dad 

práctica, en el medio. de la formaciÓn de sen e, es su capaci~ad 
(por lo menos en esta circunstimcia) de h~cerse el medmm 
del Otro como unidad de fuga de las altendades. ¿Es ya ese 
produúo de medium la recurrencia o se ha-ce pura previsión 
de la serialidad? Ambos indisolublemente. Este estatuto am­
bivalente de ser profético y de actividad pasiva no es más que 
el de todo individúo extero-condicionado. Nunca aparece en 
el nivel de la condición, ni siquiera enajenada, ni siql!iera 
en régimen de explotación: simplemen~e porque :1 trabaJo. se 
define a partir de la necesidad como hbre operaCión práctica, 
aun admitiendo -y sobre todo- que se eleva contra el traba­
jador como fuerza enemiga. Pero no por eso h~bría que ima" 
ginar que está únicamente reservado al consumidor en !~s so­
ciedades fuertemente industrializadas. El extero-condicwna­
miento en estas sociedades frecuentadas por la necesidad de 
prever 'y de adaptar recíprocamen~e la ~r~ducción y las sali­
das en el mercado con una perspectiva defmida, ocupa un lugar 

354 

cada vez más considerable; representa un verdadero y nuevo 
estatuto del individuo masificado, es decir, que toma directa­
mente los grupos de control, de gestión y de distribución en 
las masas. Pero sería no comprender nada de la racionalidad 
dialéctica si tomásemos esta relación entre el grupo y la masa 
como una creación ex nihilo, forma y materia. Lo nuevo es 
el contenido histórico y las circunstancias que leí determinan; 
lo que es actualizado pero permanente es la fuerza sint~tica 

de unión que aquí se revela. De hecho, este lazo formal siem­
pre ha estado cumplido por un contenido; lo que descubrimos 
hoy, en este momento de la Historia que manifi~sta más cla­
ramente en nuestro derredor y en nosotros las estructuras de 
extero-condicionamiento, es, por el contrario, la importancia 
capital de estas estructuras para la comprensión d_e los ac~mte­
cimientos históricos. Se ha mostrado una tendencia excesiva a 
ver determinadas acciones colectivas como producto de grupos 
formados bruscamente -esto es, de· una "espontaneidad" de 
las masas- o como el simple resultado de una acción más o 
menos disfrazada de los poderes. En muchos casos, se muestra 
falta del sentido de la realidad en las dos situaciones a la vez. 
He dicho, por ejemplo, cómo el racismo es un fenómeno de 
serie: siempre es la actitud del Otro. Pero la serie -aunque 
por sí sola pueda determinar los linchamientos o los pogroms­
no basta para explicar, por ejemplo, el antisemitismo activo de 
la pequeña burguesía alemana b~jo el régimen d~ Hitler. ~ho­
ra bien, recientemente, por medio de unos e_studios muy m~e­
niosos, se ha mostrado que el antisemitismo como hecho lus­
tórico se tenía que interpretar por un e:cterci-condicion~miento 
sistemático del racismo del Otm, es deor, por una acoón con­
tinua del grupo sobre la serie. Y esta acción se define en pi:i­
mer lugar por su reflexibilidad: el grupo hace que la sene 
vea el racismo, produciendo o haciendo producir en ella los 
signos prácticos de su hostilidad a los judíos; esos si~nos: ca­
ricaturas, definiciones repetidas cien veces -en la radiO, en los 
periódicos, en las paredes-, informaciones tendenciosas, etc., 
acaban por desempeñar un papel de lista-tipo para cada uno 
y nadie. En una palabra, son a la vez designaciones concr~tas 
de cierto monstruo (dejamos aquí de lado las características 
deliberadamente maniqueas, J.?royectivas, sá~icas, etc_., d.e e~t.as 
designaciones) y la mzón forJada de la serze como mdicacwn 

355 



de las masas en tanto que totalidad. El odio suscitado por 

estos uros maniquíes. era en .ca~a uno el .del Otro; per? _la 
. p d totalizadora constitma este odw extero-condiclO-

piopagan a . . · 1· 
· · s decir como exigenoa de una ceremonia tata I-

na~nwnto, e • . · .· · 1 el . • 
.. l Dependía pues del gobierno (es deor, de a eteimi-
z,¡(ora. '• ' el 'd'f 
nación que llevaba en otro lugar a Otros y que espue~ I un-

el' como unidad posible de todos por los mass medza) que 

la
1

sa circunstancias para esta ceremonia tot:lizadora fuesen ~ ~o 
reunidas, es decir, que las masas pequeno-burgu~sas s~ luoe­

sen los agentes práctico-inertes de un pogrom znduczdo. De 

todas formas, el arresto o la ejecución de un judío por o:den 

del gobierno realizaba pasiva~ente. en l~s mas~s la misma 

ceremonia de alteridad; cada vwlenoa era Irreversible, no sólo 

porque suprimía vidas humanas, sino porqu: hacía .de cada 

uno un criminal extero-condicionado, es deor, asumiendo el 

crimen de los jefes en tanto que lo había cometido e;t otro 

lugm· como otro en otro. E, invers~mente, la ~ceptaoón de 

las violencias del soberano, como exzs en el medw d.el extero­

condicionamiento, siempre es susceptible, por. la acoón trans­

cendente del grupo dirigente, de que ~~ conviert.a e~ p~grom, 

como actividad pasiva de una ~ormacwn de sene dir~g1da. Y 

esta exis -con el proceso práctico que puede prod~or su re­

conversión- es falsa unidad por dos razones esenoales, que 

son, una y otra, de naturaleza . dialéctica: p:imer.o, porque 

la aceptación (aunque sea entusiasta) . no defme smo la Im­

potencia de disct~tir, lu~go la sep~raciÓn .1 . Pero sobre t.o~~ 

porque la aceptaoón senal el~ est~ Irreversible extero-condiciO 

namiento contribuye por ella mzsma a aum:ntar las separa­

ciones, la impotencia y el índice real de altendad .. Ya se tra~e, 

en efecto, del acto aprobado o del proceso práctico, la sena­

lidad se descubre (por ejemplo, en el momento. del saqueo ~ 

de la ejecución) como fuerza separadora, preosamente pOI-

1 No hay que entender .con esto que en ta~ individuo la apro­

bación de las violencias no pueda producirse tambu!n . sobre la base d~ 

una discusión posible; sino, simplemente,. que la práctica del grupo so 

berano consiste en intensificar las separacwnes en todos los terren~s: de 

manera que la ilusión de unidad (aceptación-pog~om) se m_amfieste 

sobre una impotencia serial que tiene que, ~eahza~ cualqmer o~~ 

unidad distinta de ésa. El pogrom se vuelve la u.n1ca sahda en la med1 _ 

en que el régimen policial introduce la desconfianza .como factor suple 

mentario de separación. 

356 

que ningun~ resistencia real de un grupo adverso ni ninguna 

como negación real la disolución de lo serial. Por el contrario, 

amenaza de exterminación han llegado a suscitar en los Otros 

el saqueo y el incendio de los comercios no defendidos son 

destrucciones dispersivas por ellas mismas: niegan la unidad 

de los a~entes. (por el contrario, es el desorden el que engen­

dra la vwlenoa) y hacen de cada uno, por el exterior, el otro 
1
·esponsable de la violencia m<l.xima cometida en esta reunión 

por otro. E~ :ste niv.el en que la "responsabilidad colectiva" 

es responsabilidad. senal, su recl.1azo o su asunción por tal otro 

son las d?s expreswnes contradictorias (en el discurso) de un 

solo. y mismo hecho; .Y esta ~esponsabilidad serial -como pro­

yecoón de una pohtica preosa y totalizadora en el medio de 

la al~eridad- .aumenta la importancia del grupo soberano en 

la misma medida en que aumenta la impotencia de cada uno 

aun manteniendo el esquema engañador de la ceremonia to­
talizadora. 

He. que:ido mostrar con este ejemplo lo que diferencia a 

ur:a exzs ra~Ista. (lo que se estudia de ordinario) y a un movi­

mzento antisemita; sobre todo he tratado de indicar que el 

aparato gubernamental y sus sub-grupos de constreñimiento o 

de propaganda se guardan mucho de suscitar en las reunio­

nes inertes lo .9ue. se llama una auión organizada. Les inquie­

ta toda o.rgamzaoón en tanto que disuelve la serialidad. Así, 

en :ste mvel, e.l verdadero problema es conseguir de las masas 

accwnes orgámcas conservándoles ante todo su estatuto inor­

ganizado. Se evocará sin duda el problema del "encuadramien­

to": nuestras sociedades -tanto en el Este como en el Oeste­

nos han dado el ejemplo de manifestaciones encuadradas. Un 

desfile -el 19 de mayo, el 14 de julio, el 19 de octubre- ofrece 

a un ptiblico serial el espectáculo de u~a organización rigu­

rosa; hay un orden: los soldados, los obreros de fábrica, los 

campesinos~ ·los intel.e~tuales desfilan en Pekín según un plan 

preestableodo; los dingentes regulan su marcha, su velocidad, 

la cantidad de detenciones, etc. Pero estos pretendidos grupos, 

en .l?s que cada uno hace lo que hacen los Otros y regula su 

accwn por la de los Otros, y cuya característica principal resi­

de en su cantidad, no tiene ninguna de las estructuras de la 

comunidad. ~erdad es que se regula su marcha desde fuera; 

pero esta acoón transcendente de un miembro del soberano 

357 



tiene por efecto precisamente el mant~nerlos en el :statuto de 
extero-condicionamiento. Por estos eJemplos estud1ados muy 
superficialmente se habrá p~dido comprender -lo que ~quí no 
puede ser ni desarrollado m demostrado- que la relaoón del 
Estado con la sociedad concreta, en el mejor de los casos no 
puede superar al hetero-condicionamiento 1• 

El grupo soberano aumenta, pues, la inercia de los colec­
tivos y gobierna por ella. Pero hay que indicar con unas pocas 
palabras -como antes decía- la acción de vuelta de la seriali­
dad sobre el soberano. Ha sido con demasiada frecuencia el 
objeto de comentari<;>s como para que hable much? d_e ello. El 
conjunto del soberano (sub-grupo y cuerpos constltmdos) for­
ma como hemos ¡s•isto, un sistema complejo cuyos aparatos, en 
la Óltima fila de~1a jerarquía, entran en conta~to dir:cto con 
las masas y constituyen lo que se llama, muy 1mprop1amente, 
según los casos, cuadros, núcleo~, órga~os de enl_ace, :te. . De 
hecho, se trata de instrumentos morgámcos cuya meroa cons­
tituye la superficie de contacto co? la inercia serial Y. cuyo 
papel manejado por grupos supenores es el de _trabaFr el 
extero-condicionamiento de los Otros. Ya he senalado más 
arriba que estos sub-grupos están rodeados por las series; si 
están separados, ya he dicho que se serializan a su vez. Cada 
uno se vuelve soberano de sí solo; pero, en el medio del Otro, 
este soberano en otro lugar es otm. Por otra parte, el extero­
condicionamiento se funda en la pasividad de las masas; pero 
esta pasividad condiciona su propia pasivid~d: primero porque 
se hacen ellos mismos para los extero-condlCwnados la encar­
nación de las listas-tipo, exigencias fijas, etc., y en la unidad 

1 Aun cuando su forma de reclutamiento sea "democrática", se 
trata siempre de cooptativa: el grupo sobe~ano está fre?te a series de 
series, y son sus órganos )os que los deterrnman, al refleprles en. formas 
de listas-tipo su serialidad. Un sistema electoral, el que sea, constituye el 
conjunto de los electores como materia pasiva del extero-condicionamiento, 
y las listas elegidas no representan más a la voluntad del país de lo 9ue 
las listas de los discos más comprados representan el gusto de los clien­
tes. La única manifestación posible de una "voluntad" en las masas es su 
reagrupamiento revolucionario contra la inerc~a de la~ institucion~s. y 
contra la soberanía que se construye sobre su 1mpote_nC1a. ~1. es~r~tm10, 
como promedio pasivo, pued~ .realizar mu.chos camlJios -msi_gm~Icantes 
por lo demás- en la composiCIÓn del eqmpo. soberano; en. nmgu~ caso 
puede pretender modificar la política del gob1~r?o (salvo SI las cucuns­
tancias que lo acompañan son como para modificarlo)· 

358 

de una misma petrificación, los representantes de la ley -es 
decir, de la soberanía-, individuo, en tanto que se produce 
como poder universal. Entienden que con esta doble petrifica­
ción suprimen el cambio o, según los casos, lo gobiernan. Estos 
sub-grupos conservan una apariencia práctica en tanto que 
realmente pueden servir de mediación entre las autoridades 
centrales y las series. Pero esta mediación no se puede instalar 
como función permanente: un grupo se puede hacer mediación 
entre dos grupos, un individuo entre dos comunidades; pero 
la mediación no podría mantenerse entre la serie y el sobe­
rano, ya que la praxis soberana es mantener a la serie en la 
impotencia y la alteridad. Las necesidades serán establecidas 
y, si se puede, satisfechas desde fuera, en tanto que pueden 
estar determinadas por los biólogos, los médicos, etc., pero no 
en tanto que son el objeto de reivindicaciones reales, ya que 
la estructura serial impide que los individuos se reagrupen 
sobre la base de una reivindi<;:ación y ya que el extero-condi­
cionamiento tiene como tarea elevar perpetuamente el umbral 
por franquear para efectuar un agrupamiento. En el mundo 
del Otro que es el mundo del gobierno, hay violencias, reclla­
zos, exigencias y hasta motines, algunas veces; pero estos trans­
tornos, pronto reprimidos, nunca sirven de enseñanza, nunca 
permiten medir la profundidad del descontento popular, pre­
cisamente porque siempre es el Otro el que se amotina o rei­
vindica; el Otro, el extraño, el sospechoso, el cabecilla. La no­
ción de cabecilla, en particular, sólo tiene verdadero sentido 
para un miembro del soberano, es 'decir, para un soberano 
convencido de que el único estatuto ontológico de las multi­
plicidades humanas es la pasividad extero-condicionada. Go­
bierno a esta pasividad en el sentido del interés general; el 
cabecilla es un antisoberano que gobierna a la misma pasivi­
dad de sus intereses personales (o de tales otros intereses par­
ticulares) ; hasta tal punto es así que el dirigente que critica 
al cabecilla hace su autocrítica a expensas de Otro, es decir, 
en tanto que Otro. Así nunca hay descontento popular para 
el sub-grupo que realiza sus manipulaciones en el lugar, por 
la simple razón de que el descontento es una práctica y una 
exis de grupo y que el estatuto serial excluye la posibilidad de 
un reagrupamiento. La relación entre los sub-grupos y las series 
se reifica: ya sólo se trata de actuar ·materialmente sobre las 

359 



series utilizando la combinatoria serial, es decir, los esquemas 

que nacen de una constitución serial y que permiten que se 

construyan acciones de serialidad. La diferencia entre el diri­

gente local y el indivi_duo diri9ido es ~asi inasib_le: los dos son 

serializados, los dos v1ven, actuan y p1ensan senalmente; pero 

el dirigente piensa la serialidad del Otro y actúa serialmente so­

bre las series extero-condicionadas. A partir de aquí, nada pue­

de subir ya del escalón social hasta la cima, puesto que nada 

pasa ya de las series populares al dirigente que han serializado. 

Precisamente por eso, el jefe local, para su superior, es el ob­

jeto de una praxis soberana y unívoca. Esta herramienta para 

remover el material humano no es ya más que un trozo de 

materia inorgánica. Su autonomía y sus poderes podrían hacer 

que naciese una reciprocidad si en virtud de su función tu­

viese que expresar al superior las reivindicaciones populares 

como exigencias humanas. Pero, precisamente, estas reivindi­

caciones y estas exigencias no son; lo que quiere decir, simple­

mente, que aún no son el hecho del individuo vivo y sufrido 

aunque paralizado por la alteridad; el día en que se manifies­

ten -tal vez mañana-, serán las de un grupo que rechazará 

toda mediación y que constituirá su propia soberanía; las rei­

vindicaciones se "conocen" siempre ··demasiado tarde. La razón 

es que carecen de ser y que surgen como revolucionarias o 

quedan inexpresadas, según las circunstancias. El dirigente lo­

cal es para su superior garantía inerte de la inercia de las 

masas, y se hace tal porque no recibe de ellas ni acepta el 

contra-poder de reivindicar para ellas ante el soberano. Así, 

en el escalón "de encima", la multiplicidad de los agentes 

subalternos aparece como una instancia superior de la seriali­

dad; y su pasividad se vuelve un material que se tiene que 

trabajar por medio del extero-condicionamiento. Por lo dem{ts 

esto no impide que cada uno sea sospechoso -por el contra­

rio- en la medida en que sus operaciones podrían ejecutarse 

como libre iniciativa práctica o, si se prefiere, afirmarse como 

soberanía individual del individuo sobre las serialidades que 

llenan su campo práctico. El fin del extero-condicionamiento 

y del terror, cuando estas prácticas apuntan a los dirigentes 

locales, es reemplazar en todos los grados la actividad real por 

la inercia práctica de la materia trabajada. Asi cada escalón, 

al tratar a los agentes del escalón inferior como objetos inor-

360 

gánicos que se gobiernan por medio de leyes, pierde su garan­

tía y su libre sostén en relación con el escalón superior; se 

vuelve a su vez serial en tanto que ejecuta. Lo que significa 

que de uno al otro extremo de la jerarquía, unos objetos go­

bernados por leyes de exterioridad gobiernan a otros objetos, 

colocados por debajo de ellos, en virtud de las mismas leyes 

o de _otras leyes orgánicas; y que la combinación de leyes que 

permite poner en movimiento, en tal escalón, la materia del 

escalón inferior, ha sido producida a su vez en los dirigentes 

de ese g:ado por una combinación de sus leyes que se ha hecho 

~or enCima de ellos. La parálisis del sistema se eleva necesa­

riamente de las series dirigidas hasta la cima, sólo el soberano 

(grupo restringido o individuo) no está alcanzado. O más bien, 

está afectado de pasividad en tanto que individuo totalizador, 

~e vuelve inorgánico por debajo, en las profundidades de la 

Jerarquía; pero ningún superior le puede transformar en cosa. 

En esta nueva constitución del grupo, podemos retener las 

siguientes características: en cada grado de la jerarquía cada 

uno es soberanía posible sobre los agentes del grado inferior 

o_ tercero regulador posible (tomando la iniciativa de la agita­

CIÓn y de la formaCión de un grupo) , pero cada uno reniega 

de esas posibilidades por desconfianza en cuanto a sus iguales 

y por temor a .~er sospechoso de sus superiores. En cuanto a sus 

iguales, en efecto, toma la actitud juramentada y se obliga a 

la inercia para reivindicar la de ellos: separación, recurrencia, · 

todo contribuye a que renazca la multiplicidad discreta que 

rechaza. La alteridad giratoria de sus iguales despliega la plu­

ralidad interiorizada en relación de exterioridad. En él, que 

es la institución (y por todos sus iguales) , se realiza esta 

exteriorización de las relaciones que hemos señalado más arri­

ba. Pero la estructura de soberanía se produce en cada piso 

como reinteriorización institucional: así, al volverse cada uno 

hacia el piso superior, reclama del soberano una integración 

perpetua; disuelve en él su individualidad orgánica como fac­

tor incontrolable de multiplicidad, se funde con sus pares en 

la unidad orgánica del superior, al nc;> encontrar más garantía 

contra su existencia individual que la libre individualidad de 

otro. Es esta triple relación extero-condicionamiento de la mul­

t~plicidad inferior; desconfianza y terror serializante (y seria­

hzado) en el nivel de los pares; aniquilación de los organis-

361 



mos en la obediencia del organismo superior lo que constituye 

lo que llamamos burocracia. La hemos visto nacer de la sobe­

ranía misma, cuando ésta aún no era sino un momento ins­

tituci~nal del grupo; la vemos afirmarse como expresión total 

de lo mhumano, salvo en un punto infinitesimal en la cumbre 

c?m?. consec~enci~ de 1~ inercia de la base. Su forma y s~ 

s1gmflcado dwléct1co son claros: al ser la impotencia de las 

masa_s el sostén de la sob_eranía, ésta. empieza a manipularlas 

en vutud de leyes mecámcas -es deor, del extero-condiciona­

miento-, pero este voluntarismo (es decir, esta afirmación de 

la_ s~beranía práctica del hombre sobre el hombre y el mante­

~lml~nto conce~tado del est~tuto _rrá~tico-inerte en la base) , 

1mphca necesanamente la mmerahzaoón del hombre en todos 

sus niveles salvo en el nivel supremo. Se afirma por todas par­

tes como lo contrario de la libertad, y dedica todas sus fuerzas 

a suprimirse. Así la impotencia de las masas se vuelve la im­

potencia del soberano; en efecto, se vuelve imposible para el 

h_ombre o para el sub-grupo medio paralizados que están en la 

o~a el mantener en orden de marcha esta pirámide de meca­

msmos, cad_a uno de _los ~uale_s tiene que hacer que ande el 

otro. Las cucunstanoas h1stóncas de una burocratización de 

los _roderes se definen, claro está, en el curso del proceso his­

tónco y a través de la totalización temporal. No es nuestro 

tema. Lo que_ de todas formas c?nc~erne a la dialéctica, según 

el punto de v1sta de la temporahzaoón, se puede decir en unas 

palabras: cuando el Estado es un aparato de constreñimiento 

en una sociedad desgarrada por conflictos de clase, la burocra­

cia -amenaza constante del soberano-, puede ser más fácil­

mente evitada que en una sociedad socialista en construcción· 

la tensión que reina entre las clases, las luchas parciales, má~ 

o menos organizadas, los agrupamientos -como disolución en 

curso de las serialidades- obligan a los "poderes públicos" a 

una acción más compleja, los ponen frente a las comunidades 

-aunque sean efímeras- que discuten al soberano; es hacia 

ellas y por el extero-condicionamiento de los Otros como tiene 

que definir a una praxis flexible y viva: la vida ardiente del 

grupo e~ fusi?n rechazará 1~ vieja soberanía apolillada de la 

?urocr_aCia o, s1 ya se ha manifestado como peligro permanente, 

1mpeduá la constitución del soberano en su forma más buro­

cratizada, es decir, su forma policial. La policía todopoderosa, 

362 

como petrificación absoluta de las funciones del grupo sobe­

rano, descansa en la separación de impotencia; es necesario 

que exista esta separación para que el Estado policial pueda 

mantenerla y utilizarla; en una sociedad "enfebrecida", como 

dice tan bien Lévy-Strauss, es decir, en que las luchas de 

clases son -en todas sus formas- perpetuamente vivas contra 

el estatuto de serialidad (en los oprimidos y en los opresores) , 

la conducta del soberano será una política; la fuerza represiva, 

siempre en segundo término, será menos utilizada que los an­

tagonismos (el extero-condicionamiento desaparece parcialmen­

te, se vuelve a encontrar en su forma clásica: dividir para 

reinar), la táctica y la estrategia tienen que ser elaboradas por 

aparatos y la circulación de la soberanía tiene que ser asegurada 

en los dos sentidos; desde luego que el funcionario subalterno 

no tiene por oficio expresar la reivindicación de los grupos y, 

singularmente, sus reivindicaciones. Esto basta para asegurarle 

una especie de función casi med1:adora; el peligro permanente 

de la disolución en su derrec;lor de lo serial corre el riesgo de 

ponerlo frente a una praxis viva y enemiga; su amenaza y la 

urgencia reclamarán una Íniciativa inmediata. Pero si no se 

presenta el caso, el agente subalterno está definido en sus 

posibilidades como pudiendo demostrar su posibilidad de ini­

ciativa. Por otra parte, opone una contradicción particular al 

grupo soberano -como unidad que se propone para sí de lo 

individual y de lo universal- y a la clase dominadora que lo 

produce y lo alimenta (le paga) como su aparato. La depen­

dencia del soberano es cierta, como ya hemos visto, pero tam­

bién es cierta esta perpetua afirmación de autonomía en todos 

los grados. Resulta de aquí una tensión variable según las cir­

cunstancias y que puede determinar diferentes procedimientos 

de reconquista, en los grupos-poderes ele la clase dominante: 

ósmosis (cambios regulados entre hombres de gobierno y gru­

pos económicos) , infiltraciones, influencias (directas, indirec­

tas) , etc. Contra estos procedimientos que en general tratan 

de modificar su composición interna, se defiende el soberano 

con una vigilancia perpet,!Ja. Pero esta vigilancia -o terror 

blanco- no tiene los efectos paralizadores del gran terror, ya 

que, en este caso, preciso, se trata ele defender al soberano 

contra la solicitud demasiado apremiante de sus aliados origi­

nales; éstos, en efecto, no piensan ni en negar su legítima 

363 



soberanía ni el fundamento de su praxis a largo plazo; sólo 
tratan de separar (o de sugerir) un objetivo a breve plazo, de 
proponer una operación, etc.; o (en caso de insurrección ven­
cida) de hacer que se acentúe la represión. Todo esto lo tiene 
que integrar el grupo soberano: puede controlar estas proposi­
ciones, disolverlas en su praxis haciendo como que las acepta, 
etc., pero no puede ni rechazarlas a priori ni ignorarlas. Este 
lazo de interiorización de las voluntades y reivindicaciones co­
nmncs de la clase dominante (tal y como se manifiesta por los 
grupos de presión) y de la soberanía como praxis representa, 
si se quiere, la existencia de clase del soberano. Obliga a deter­
minados agentes subalternos a hacerse mediación real entre un 
conjunto serial por lo menos y la cima: y este conjunto serial 
es precisamente la clase dominante, en tanto que grupos de 
presión se forman en ella para crear -contra la política del 
gobierno- sectores independientes de extero-condicionamiento. 

Estas consideraciones no pretenden probar la superioridad 
del grupo de soberanía en las democracias burguesas, sino mos­
trar que extrae su vida de las contradicciones sociales que 
expresa. Cuando el grupo de soberanía, en su implacable ho­
mogeneidad, ha integrado en él a todos los agrupamientos 
prácticos, o, si se prefiere, cuando la soberanía mantiene el 
monopolio del grupo, cuando este agrupamiento de agrupa­
mientos se define en última instancia por sus relaciones direc­
tas con serialidades pasivas y por sus prácticas rigurosas de 
extero-condicionamiento, cuando esta soberanía no es el pro­
ducto de una clase (a diferenciá del Estado monárquico o 
burgués) y se recluta necesariamente por coopción, produ­
ciendo ella misma o para ella misma su legitimidad, la pirá­
mide soberana -cualesquiera que sean sus tareas transcenden­
tes- gira sobre si misma en el vacío; al escapar al control de 
una clase dominante (por ejemplo, del capitalismo), nunca 
tiene que luchar más que con ella misma, es decir, contra 
los riesgos engendrados por la separación y la institucionaliza­
ción; y es precisamente esta lucha contra sí la que tiene que 
engendrar la burocratización. Nadie puede creer ya hoy que 
el primer estadio de la revolución socialista realizó la dicta­
dura del proletariado. Sino que, en el perpetuo estado de 
extrema urgencia y con la perspectiva de las gigantescas tareas 

364 

que se conocen, un grupo revolucionario se institucionalizó 
y puso en movimiento y maniobró serialidades por medio de 
prácticas de extero-condicionamiento. Hay que comprender, 
en efecto, por la Razón dialéctica misma, que toda creación 
por el grupo soberano e institucional de un pretendido rea­
grupamiento de los individuos seriales (ya se trate de sindica­
tos o de otras formas encuadradas) no puede ser sino una nueva 
diferenciación y una nueva extensión del grupo mismo en tanto 
que sus miembros son todos portadores del poder soberano y 
que el encuadramiento, aunque tenga lugar en la base, no 
transforma al Estado-Otro de los individuos en seriales en un 
ser-en-el-grupo, sino que define pura y simplemente por una 
totalización falsa y fascinante a un nuevo sector de extero­
condicionamiento intensivo. El limite del poder real del Esta­
do más dictatorial es que no puede crear grupo fuera de él 
mismo; según las circunstancias, sólo tiene la posibilidad de 
crecer más o menos y de diferenciarse (por producción de 
nuevos sub-grupos). Todas las determinaciones que produce 
directamente en las reuniones inertes no tienen más resultado 
qne hacerles pasar -en tal o cual lugar, en tal o cual situación­
del nivel serial al de la "zoña extero-condicionada". Cada 
grupo, en efecto -en tanto que posee en su .movimiento tota­
lizador incluso la abstracta posibilidad de establecer su propia 
soberanía-, se constituye o bien fuera del Estado (aunque 
esté más o menos directamente ligado a él), proponiendo la 
autonomía de su praxis, o ante todo contra el Estado como 
denuncia y rechazo de la soberanía transcendente a través de 
una práctica de abstención, de resistencia pasiva, de no-obe­
diencia o de insurrección. 

Las contradicciones internas del mundo socialista ponen 
de relieve, a través de los inmensos progresos cumplidos, la 
exigencia objetiva de una desburocratizadón, de una descen­
tralización, de una democratización; y con este último término 
hay que entender que el soberano tiene que abandonar poco 
a poco el monopolio del grupo (la cuestión está planteada en 
el nivel de los comités obreros). De hecho, en la U.R.S.S. por 
lo menos, la liquidación de la burguesía soviética hace tiempo 
que está cumplida. Lo que significa que la "dictadura ael 
proletariado" era una noción optimista y forjada con dema-

365 



siado apresuramiento por desconocimiento de las leyes forma­
les de la Razón dialéctica: hubo primero un tiempo en que 
era demasiado pronto para llevar a cabo en la U.R.S.S. el 
ejercicio de esta dictadura: la dictadura real -en nombre de 
una delégación que no le había dado el proletariado- sobre 
la clase burguesa en vías de liquidación, sobre la clase cam­
pesina, y sobre la clase obrera misma. La soberanía de este 
grupo no era según el'punto de vista de las masas ni legítimo 
ni ilegítimo; su legitimación práctica proviene de que el sobe- · 
rano ha construido su ilegitimidad por sus. faltas y con sus 
crímenes; así juzga la .Historia. Hoy es demasiado tarde y el 
problema real que se plantea es el de la ruina progresiva del 
Estado en beneficio de unos reagrupamientos cada vez más 
vastos de las serialidades extero-condicionadas. Y la razón que 
hace que la dictadura del proletariado no haya aparecido en 
ningún momento (como ejercicio real del proletariado por 
la totalización de la clase obrera) , es que la idea misma es 
absurda, como compromiso bastardo entre el grupo activo y 
soberano y la serialidad pasiva. La experiencia histórica ha 
revelado de manera innegable que el primer momento de la 
sociedad socialista en construcción no podía ser -considerán­
dolo en el plano aún abstracto' del poder- sino la indisoluble 
agregación ?e la burocracia, del Terror y del culto de la per­
sonalidad. Al parecer, esta primera etapa está llegando al co­
mienzo de su· fin, a pesar de los terribles sobresaltos que aún 
muestra; y, de todas formas, donde hoy se instaure un nuevo 
régimen socialista, la socialización en curso de la mitad del 
mundo producirá esta otra nueva revolución con otra coyun­
tura y a través de otra totalización histórica distinta de las 
que caracterizaron a la Revolución de 1917. Según nuestro 
punto de vista, la imposibilidad que tiene el proletariado. de 
ejercer la dictadura está formalmente de~ostrada por la Im­
posibilidad de que el grupo, ~on cualqmer forma qu~ sea, 
se constituya como hiperorgamsmo. El terror burocrático y 
el culto de la personalidad manifiestan una vez más la rela­
ción de la dialéctica constituyente con la dialéctica constitui­
da, es decir, la necesidad que tiene una acción común en 
tanto qtie tal· (y a través de la diferenciación ~1últiple de lás 
tareas) de reflejarse prácticamente en ella m1sma para con-

366 

tro!arse y u.n~ficarse sin cesar en la forma insuperable de la 
umdad mdtvtdua_I. Es verdad que Stalin era el Partido y el 
Estado. O. más ?ten, que el Partido y el Estado eran Stalin. 
Pero las Vt?l~nctas. de éste expresan, en un proceso definido, 
!a col_lt~·a.dtcctón vwlenta de las dos dialécticas, es decir, la 
tmpostbthdad para el grupo en tanto que praxis constituida 
de t~ascender el estatuto de esta individualidad orgánica que 
c?n~tene en él, transforma y supem en tanto que, en la inte­
no~tdad co~~n, es función de multiplicidad. Sin embar 

0 
la msuperabthdad del estatuto ontológico y práctico del t~r~ 
cero regulador no es un límite de hecho -y co t ¡ · · ¡· 
. ·bl · , mo a , mmte t-
gt e- astgnad? a las comunidades: lo hemos visto producirse 
en la transluctdez. d~ ~a experi.encia crítica, en el curso deÍ 
d~s~rrollo de la dtal~cttca constituyente como libre praxis or­
gamca Y com~ r~l~ctón hut!lana de reciprocidad. Con otras 
palabras, la ~t.alecttca constituyente, al producirse como Ra­
zón de la accz~n Y. al real!zar sus estructuras en la evidencia 
de la temporahzactón, deode ya posibilidades e imposibilida­
des _de 1~ .Pr_a_xis co~ún: "naiuml" * a la Razón constituida. 
La m~ehgtbth~ad mtsma -en tanto que lógica estructurada de 
la ~cctón co1_11un- de la Razón constituida se debe, pues, a la 
Razón constituyente; ba~ta con que la experiencia crítica nos 
h~ga aprehender a . p~rttr del campo práctico-inerte y de las 
dtsolucwnes de senahdad la génesis formal de la dialéctica 
segunda, en su _doble carácter de praxis y de proceso con el 
alcance que rectbe y los límites que la determinan. ' 

La expe;iencia termina aquí con una fuga giratoria de 
luces:. la umdad práctica del grupo que se organiza está en 
su obJe.to, en los grupos exteriores a él, pasa un instante en 
cada mtembro de la empresa como tercero excluido se vuelve 
a encontrar teórica y prácticamente en la actividad del sobe­
rano. Pero nunca está realmente dada en el grupo mismo en 
e! sentido en_ que todos los momentos de un acto individual 
tienen su . u m dad en la unidad de un desarrollo activo. Por 
el contrano, aprehe~demos v_erdaderamente el verdadero po­
der d:I grupo _en la tmpotenoa de cada uno de sus miembros: 
:sta _unpotenoa da a las funciones una fuerza material de 
merc1a, forma órganos duros y pesados que pueden golpear, 

1 
Sartre utiliza el verbo desusado "naturer". N. del T. 

367 



, u o praxis, que se hunde en la m~teria, moler, etc., Asi, el gr P. 'l.d d. es clecir en su porvemr-pro-su matena 1 a - ' encuentra en a eficaci~. Pero en la medida en que la pr~-c~so- su verda~er fines apuntados pierden su carácter teleolo­
x~s es Rroceso, dos·en de ser fines propiamente hablando, se g1co; sm qt~e eJ 
vuelven destmos. 

368 

e 

DE LA EXPERIENCIA DIALÉCTICA COMO 
TOTALIZACiúN: EL NIVEL DE LO CONCRETO, 

EL LUGAR DE LA HISTORIA 

El grupo se produce con la disolución más o menos pro­
funda de los colectivos y en la unidad de una praxis común. 
Y el objeto de esta praxis sólo puede ser definido en función 
de otros grupos mediados o no por series, de una reunión 
inerte, mediada o no por otros grupos, de una materia tra­
bajada, mediada o no por series y grupos. 

Pero si el colectivo del cual ha surgido el grupo tiene, 
aun cuando sólo sea superficialmente, la marca de su praxis 
disolvente, inversamente el resultado de la acción común se 
vuelve necesariamente -cualesquiera que sean sus otras carac­
terísticas- una determinación del colectivo y de la materia tra­
ba jada; la realidad objetiva del grupo (su objetivación prácti­
ca) es, pues, en cierta forma, el colectivo y lo inorgánico. Con 
otras palabras, si consideramos a la praxis del grupo fuera de él 
en el medio transcendente de su objetivación, veremos que se 
define simultáneamente por tres características principales: 19) 
Realiza prácticamente realidades nuevas y unificadoras en la 
materialidad social y física que constituye su campo práctico; 
produce directamente en los grupos aliados o antagónicos que 
le rodean ciertas modificaciones sufridas y reasumidas en el 
curso de modificaciones internas, indirectamente, por su sola 
presencia en el campo común (en tanto que es campo prác­
tico para cada comunidad en diversos niveles) de las trans­
formaciones a distancia, es decir, de las modificaciones indu­
cidas y reasumidas por los grupos lejanos a través de la trans­
formación totalizadora del campo; como el campo es, en efecto, 

369 



unidad sintética de totalización práctica, la aparicwn a dis­
tancia para cada grupo de otro grupo como retotalización no 
totalizable de todo lo diverso (y como reacondicionamiento 
totalizador de los elementos, los unos por los otros, en una 
especie de autonomía fugitiva y temible) introduce, por lo 
menos a título de significación irrealizable, la permanente 
amenaza de una alteración radical de todas las referencias in­
teriores en el sistem'a y, a través de esta alteración, la modifi­
cación del grupo mismo por la totalización retotalizada. Poco 
importa de momento si el conjunto de estos resultados prác­
ticos representa un fracaso parcial o un éxito. Lo que es evi­
dente es. que la praxis tiene una ef~c~cia direc.tamente ligad~ 
a su objetivo concreto y que las dtstmtas accwnes que aqm 
ejerce están unificadas en el _interior del campo común en 
todos los nive·les de expenencza y por todos los grupos jJre-
sentes. 

29) Estos resultados sintéticos están necesariamente alie­
nados, aunque el momento en que se desc.ubre la ~li~na~ión 
no sea necesariamente aquél en que se reahza la objettvactón. 
La alienación de la libre praxis solitaria -en tanto que se pro­
duce en el campo práctico-inerte- es necesariamente inmediata, 
ya que esta seudo soledad es J:or. sí misma _un esta:uto de im­
potencia realizado por l_a med~aClÓn de lo mo~gámco. Pero. la 
objetivación de la praxzs comun se pued~ reahzar .como éxt_to 
en lo inmediato: al ser el grupo la negaCIÓn de la 1mpotene1a, 
su éxito está condicionado por la relación de las fuerzas en­
frentadas. Un ejército puede aniquilar al ejército enemigo y 
ocupar totalmente el país conquistado. Sin embargo, en la 
medida en que esta objetivación acaba por volverse objeto 
inerte y realidad particular en el seno de la totalización en 
curso, necesariamente tiene que ser robada y alie~ada. Los 
grupos -aun vencidos- qu~ ocupan el campo práctico .bastan 
para falsificar· el campo ~1smo, para d~rle. ~na. autént~ca po­
li valencia que prive al objeto de toda stgm~tcaCIÓn um~oca e 
indiscutible. Dicho de otra manera, el objeto produCido es 
pluridimensional por sí mismo y nada garantiza que estas sig­
nificaciones no sean contradicciones. Sabemos además que se 
presentan en el grupo como significaciones inefectuables, y 
que remiten a un en-otro-lugar. El objeto vu:lve marcado por 
la totalización en curso de los grupos totalizadores, por una 

370 

reciprocidad indirecta y antagónica: el campo común como 
inseguridad. pluridimensional se vuelve mediación entre el oh­
jet? y el grupo; pero como la verdad del grupo está en su 
objeto, la pluralidad práctica de las dimensiones objetivas de 
la cosa realizada se vuelve sobre la comunidad activa para 
modificarla a su vez, en la medida en que su victoria ha mo­
d_ificado a las otras comunidades. Esto no significa en absoluto, 
sz;lo t_odo lo. contrario, que haya que volver al escepticismo 
lustónco, pero tenemos que comprender que la integracit'>n de 
estas significaciones múltiples no se puede llevar a cabo sino 
con una perspectiva que permita integrar a todos los grupos 
del. campo común y a todas sus determinaciones prácticas, es 
deCir, con una perspectiva histórica. Pero de una manera o de 
otra, aunque sobreviva el grupo a este éxito práctico, aunque se 
organice y se mantenga, hay que renunciar a la idea de que la 
l~um~nidad se historial~~a en el curso de una misma tempora­
hzaCIÓn empezada con los primeros hombres", y que acabará 
con "los últimos"; la experiencia dialéctica prueba que, a fal­
ta de un hiperorganismo temporal, también aquí hemos dado 
a la totalización diacrónica el aspecto de una libre tempora­
lización individual. La ilusión de la dialéctica constituida es 
la humanidad como un Hombre. De hecho, hay varias tempo­
ralizaciones; y hablo aquí de las multiplicidades diacrónicas 
que son las generaciones. Y cada generación es el producto 
natural y social de la generación anterior; pero cada una se 
separa de la precedente y supera como condición material de 
su praxis a la objetivación de la praxis anterior, es decir, al 
ser de la generación precedente, en tanto que este ser, por esta 
superación, se ha vuelto objeto inerte que se tiene que reto­
car. El desarrollo temporal del proceso objetivo al que ha dado 
nacimiento el grupo, se le escapa enteramente a medida que 
nos alejamos del momento en que lo ha realizado una praxis: 
se vuelve condición de una nueva praxis convertida en objeto 
en el interior de esta praxis, condición de una condición, ma­
terial, etc. No significa esto sin duda que las nuevas genera­
ciones puedan asignarle por su praxis propia una significación 
y una utilidad cualquiera; quiere decir, por el contrario, que 
sus características objetivas, por muy rigurosas que sean, sólo 
tendrán su pleno sentido en el curso de un proceso de des­
arrollo dialéctico (de síntesis totalizadora de circunstancias 

371 



diversas) , que, siendo dialéCtica, tie~e que ser al_ mismo tiem­
po inflexible y, según el punto de VIsta de la pnmera ge?era­
ción, perfectamente imprevisible _(por lo n;enos a partn d~ 
cierto· lapso, variab~e s~gún las circu~s.tan~Ias) . Esta plural~­
dad de las temporahzacwnes y esta umflcación temporal (un~­
C ación sintética del antecedente por el consecuente, reun~­f~~ación actual de la nueva multiplicidad a través de los anti­
guos cuadros) consituyen de hech~ la e~olución d~ la huma­
nidad como praxis de un grupo diacróm~o, es deor, CO?JO el 
aspecto temp~ral de l~ ~lial~ctica constitm~a. _E! grupo .smcr~­
nico es traba¡o de umflcaoón de las multiphcidade~ simu.lta­
neas con vistas a un objetivo común. Los grupos diacrómcos 
son el resultado de una unificación retro-anterógrada de las 
temporalizaciones; la temporalidad. de una. n~ción •. por ejem­
plo, como unidad forjada y d.ial~ct.Ica consutmda, tiene ~on la 
temporalización viva de los mdividuos de ~na gener~ciÓn la 
misma relación que la praxis común con la hbre práctica orgá­
nica. Volveremos sobre ello. Lo que es seguro es que el resultado 
obtenido por el grupo original (es decir, primero en esta oca­
sión y no absolutamente) es un cuasi.-obje.to para l?s m~nores, 
que pasa progresivamente a la total mer~Ia ~el obJeto morgá­
nico· de la misma manera, la temporahzaoón VIVa (o más 
bien: la reciprocidad mediada de las tem:poralizaciones) que 
la ha producido, se transfo~ma .por .la praxzs superadora de los 
recién llegados en determmaciÓn merte. y pas~da d: la tem­
poralidad (como proceso forjado y umdad diacr~mca¿ .. Los 
hijos, producidos por la praxis. de los padres, remtenonzan 
esta praxis, la desvían, la superan y la vuelven otra . por sus 
nuevos resultados: la han 1·obado. Y nada nos prueba que los 
grupos vencidos no produzcan en el cambio ope.rad.o por su 
derrota hijos que se aprovechen ?e ella para amq~ular .a l~s 
vencedores. La praxis objetivada uene, P.ues, 9ue deJarse n;odi­
ficar necesariamente por una doble enaJenaoón (smcrómca Y 
diacrónica). La victoria francesa de 191~, .t~n costosa, se ex­
presa en todos los planos por una multiplicidad de transfor­
maciones sociales. Señalaré sólo dos -y tal vez no de las más 
importantes- para ilustrar estas descripciones: por un lado, 
la primera aparición de la guerra total (llamada en aquella 
época guerra nacional) se expresa desp.ués de ~a paz con un he­
cho demográfico de una naturaleza casi mecámca (por lo menos 

372 

en su origen): las clases diezmadas; esta jJráctica militar que se 
ha llamado "estrategia del millón de hombres" se encuentra 
enajenada y pasivizada como simple relación numérica que 
caracteriza a las generaciones siguientes. Pero esta relación nu­
mérica est<Í. a su vez sostenida por las prácticas malthusianas 
de los supervivientes. Estas prácticas están en el nivel de la 
pura recurrencia -ya que son el objeto de una disposición re­
ligiosa y política-, pero con la alteridad del colectivo contri­
buyen a dar al resultado el aspecto de necesidad analítica. 
Las condiciones de la guerra y de la postguerra, tan distintas 
en Alemania, llevan al aumento de la superioridad numérica 
de la población alemana. La victoria de 1918 crea en el campo 
común de Europa la posibilidad de la derrota de 1940. Por 
un lado, los jóvenes franceses nacidos entre 1914 y 1920 en­
contraban en su infancia la guerra detrás de ellos como un 
objeto monstruoso producto de la locura paterna. La supera­
ban en su mayor parte adoptando la postura de un pacifismo 
militante o un sueño de paz universal, precisamente porque 
había terminado con la victoria; la derrota alemana, por el 
contrario, era superada como rebelión contra los padres venci­
dos y como deseo de desquite en los jóvenes alemanes con la 
práctica del nazismo. Esta inversión señalada con frecuencia 
manifiesta, pues, una enajenación doble (sincrónica y diacró­
nica) de la victoria francesa. La acción del grupo está, pues, 
entregada a la enajenación sincrónica 1, salvo en la hipótesis 
de que la comunidad práctica se identificase con la cantidad 
total de los individuos del campo común; está entregada sin 
restricciones a la enajenación diacrónica. A partir de este punto 
se ve renacer, en el nivel de la praxis del grupo, a las contra­
finalidades que desgarran el campo común (las clases diez­
madas, en tanto que producidas por la mediación del malthu­
sianismo como recurrencia, se manifiestan. como contra-finali­
dad de la guerra sin límites y la victoria, su objetivación) . 

39) Pero fuera de estas interacciones, la acción del grupo 
es por sí misma una transformación radical del estatuto co­
mún en la medida en que los resultados, ~in perder su unidad 

1 No quiero decir con estas palabras que la enajenación tenga que seguir inmediatamente a la acción, sino que se producirá durante la tem­poralización ·histórica del grupo y de su generación. 

373 



sintética, se imprimen en la materia inorgánica o se vuelven 

determinación rigurosa de un colectivo (o de cualquier con­

creción práctico-inerte) . La unidad práctica del grupo y la 

libre inercia juramentada de sus miembros se le reflejan como 

la pasividad inorgánica de una materialidad física o humana 

pura que retiene en ella y en la exterioridad de sus partes la 

falsa unidad de un sello. El grupo se había constituido contra 

la recurrencia; se vuelve medio de determinar un proceso serial 

por el conocimiento y la aplicación de las leyes de alteridad. 

Hemos visto elevarse la serialidad, como una parálisis, desde 

las reuniones extero-condicionadas hasta el soberano. Pero el 

avatar de los poderes· sólo es un caso particular. Como regla 

general, el grupo !desarrolla contra-finalidades que se le esca­

pan en la medida en que actúa sobre lo inorgánico, directa­

mente o por el intermedio de los colectivos, y en la medida 

en que actúa indirectamente en los grupos provocando un 

proceso serial en una reunión. Tales son finalmente los Hmi­

tes de su praxis. Nace para disolver a las series en la síntesis 

viva de una comunidad, pero el insuperable estatuto de la in­

dividualidad orgánica le cierra el camino de su desarrollo 

espacio-temporal, encontrando su ser, fuera de sí, en las deter­

minaciones pasivas de la exterioridad inorgánica que quería 

suprimir en sí mismo. Se ha formado contra la enajenación, 

en tanto que sustituye al campo libre del individuo por el 

campo práctico-inerte; pero no escapa a ello, lo misrno que el 

individuo, volviendo a caer en la pasividad serial. Hemos visto 

la institucionalización como práctica petrificada. Pero si hace­

mos una simple investigación del campo social que nos rodea, 

encontraremos muchos ejemplos de una petrificación aún más 

avanzada: llevado al límite, el grupo (como praxis de extero­

condicionamiento) se confunde rigurosamente con su objeto; 

es decir, que no es su praxis sino él mismo quien pasa a for­

mar parte enteramente del ser objetivado. Cito, particular­

mente, la siguiente encuesta hecha por unos sociólogos ame­

ricanos a propósito de los empleados de comercio. Se ha mos­

trado en encuestas recientes, en los Estados Unidos, la con­

ducta práctica del empleado de comercio, agente integrado de 

un grupo económico organizado. El verdadero aprendizaje 

que tiene que aceptar hoy le da técnicas de manipulación: el 

cliente (como objeto serial) tiene que ser manipulado como 

374 

un áparato complejo según ciertas formas de empleo fundadas 

en determinadas leyes (igualmente seriales) . Pero para mani­

pular a sus clientes, el empleado aprende a manipularse (cam­

biar el humor, dar la razón al cliente, etc.) y la operación se 

descubre como la misma. Porque finalmente manipularse -co­

mo nos muestra la encuesta-, para el empleado, y sin ninguna 

duda, es haber sido manipulado (aprendizaje) para afectarse 

autodeterminaciones prácticas en circunstancias definidas y 

con un fin definido. Esta manipulación como determinación 

en exis del ser-manipulador remite a dos indefinidos de seria­

lidad, uno vertical (el grupo jerarquizado, manipulaciones de 

manipulaciones, etc.) y el otro horizontal (la serie exterior 

de los manipulados). Pero cada unp de ellos remite al Otro 

y finalmente la manipulación, que al principio es una simple 

técnica para tratar al Otro en tanto que Otro 1, se vuelve la ley 

universal de la alteridad. La única diferencia entre el grupo 

manipulador y la serie manipulada es que en ésta la alteri­

dad es ley constitutiva del campo práctico-inerte, mientras 

que en el grupo es la exterio:Hzación radical de una praxis 

organizada en interioridad pero que se ha dejado definir total­

mente por su objeto. 

Naturalmente, la vuelta del grupo al estatuto colectivo 

no se efectúa necesariamente en tal o cual lapso definido. 

Quienes lo deciden son el conjunto del proceso histórico y la 

singularidad de la empresa: pero de todas formas, si el grupo 

no se disuelve antes, la temporalidad constituida tiende a rea­

lizar la equivalencia del grupo como instrumento inerte de 

acción pasiva y de la reunión como fin, razón y medio de esta 

unión práctico-inerte. Podría mostrarse fácilmente -pero no 

es nuestro tema- cómo la práctica generalizada del extero­

condicionamiento tiende a constituir, en las sociedades eco­

nómicamente adelantadas, una nueva objetividad del objeto 

social como objeto de condicionamientos exteriores e infinita­

mente infinitos, siendo cada uno de ellos inducidos a otros 

1 Se trata de persuadir al cliente de que compre lo que compra 

el Otro: ese objeto que rechaza como individuo privado. Hay que disi­

mular esta, privacy tratándole como a Otro, y, para lograrlo, hay que 

acercársele como ese Otro. La manipulación consiste en producirse como 

el Otro para remitir al cliente a su alteridad a través de la reciprocidad 

simple de las relaciones. 

375 



objetos por otros condicionamientos. La destrucción absoluta, 
hasta en los grupos de condicionamiento (grupos de pode~, 
grupos de informaciones, grupos de presión, etc.) de la praxzs 
común y totaliza~ora, ·su meta'?orfosis (Ror esclex:o~is del gru­
po y multiplicaciÓn de las senes) en umd_ad f~glt~va de alt:­
ridad tiene como efecto disolver a la praxzs umtana de mam­
pulación en las multiplicidades horizontales y verticales de la 
serialidad infinita. En este nivel, la imagen de la individuali­
dad orgánica como esquema insuperable de la dialéctica cons­
tituyente y constituida se ha disuelto o se mantiene como en­
crucijada de las serialidades; pero la estructura dialéctica de la 
acción se ha inscripto a su vez en la inercia como ley suya de 
exterioridad; hemos visto ya, con el ejemplo de Taylor, cómo 
podía dividirse y redistribuirse una operación dia~éctic~ g:a­
cias al análisis de la Razón positivista entre puras merCias m­
orgánicas (máquinas especializadas) . La total objetividad del 
hombre por sí mismo, en tanto que es un Ser-Otro por y p~ra 
el Otro, aún no ha sido reinteriorizada como pura condiciÓn 
superada de una acción dialéctica y unida de integración; 
por el contrario, toda utilización del campo otro transforma 
al grupo en Otro, es decir, en unidad práctico-inerte de alte­
ridad. Este problema histórico y práctico no nos interesa aquí, 
aunque sea de un interés capital con la perspectiv~ de nuestra 
acción real de hombres concretos. Lo que me Importaba a 
través del triple carácter de la praxis realizada era conducir al 
grupo al cabo de sus avatares, es decir, verle disolverse en la 
serialidad. ' 

En efecto, esto es lo que nos permite desembocar final­
mente en lo concreto, es decir, acabar la experiencia dialéctica. 
Nos encontramos ahora ·no ante lo concreto verdadero, que 
sólo puede ser histórico, sino ante el conjunto de los cuadros, 
de las curvaturas, estructuras y condicionamientos formales qt~e 
constituyen el medio ¡orma.Z en el cual se tiene que produCir 
necesariamente lo concreto histórico. O más bien -porque 
nada está establecido, salvo el ser pasado- encontramos final­
mente el conjunto de las estructuras del ser superado que 
supera la praxis histórica, produciéndose. com~ dialécti~a cons­
tituida según las leyes que impone la dialéctica constituy~~te 
a partir de este ser-superado, para constituirse como condiCIO­
nes de una nueva praxis, con el mismo estatuto de ser-supera-

376 

do. Y_ si se pregunta. por qué está acabada (es decir, ya que es 
tambzén mia praxzs, cumplida, totalmente identificada con 
sus resultados) la experiencia fundamental en tanto que tal, 
contestaremos que el criterio evidente de su valor totalizador 
es su circularidad. En efecto, hemos visto al individuo como 
realidad abstracta encontrar sus primeras características más 
concretas en la enajenación en lo práctico-inerte; pero éste, 
co~o espesamiento no-dialéctico del Ser, ha dado lugar a que 
se mvel)1.e la socialidad como trabajo en común de los grupos 
sobr~ las series, reaparición de la libertad enajenada como vio­
lenCia recreada sobre la necesidad. Y esta praxis común daba 
su verdad práctica al campo de las serialidades: lo descubría 
Y lo constituía como lo que tiene que ser disuelto. Pero el 
~~tudi_o de. las diferentes estructuras, en el orden de la comple­
Jidad creCiente, nos ha mostrado la reaparición de la inercia 
en el grupo, primero como libre violencia de las libertades 
contra ellas mismas para encontrarse un ser común en una 
inercia forjada recíprocamente. Es lo que hemos llamado liber­
tad como necesidad. A partir de aquí, esta necesidad libre­
mente consentida por la presión de circunstancias c:ida vez 
más urgentes y en ·el medio de la rareza, se vuelve, por la 
p:opia fuerza de la inercia, fe jurada, agente de reexterioriza­
ctón de la interioridad (relaciones organizadas, relaciones ins­
titucionalizadas), hasta que el modo más extremo de la exte­
r~oridad (institución) produzca en su propio estatuto institu­
Cional las condiciones y los medios de la reinteriorización. De 
hecho, la prosecución de la experiencia dialéctica nos ha ~os­
trado a la soberanía como agente de petrificación, como conse­
cuencia y factor esencial de un acrecentamiento de la seriali­
dad. Por lo demás, esta serialidad no es simplemente el des­
arrollo formal de la inercia juramentada en unas condiciones 
materiales que lo exijan (separación, .etc.) ; en la medida en 
que el grupo se constituye en relación directa con las reunio­
nes inertes, la alteridad se eleva en él a partir de su material. 
Pero _de la misma manera que el grupo como reciprocidad 
traba¡ada es un producto del hombre y no algo dado por na­
tux:aleza, su acción sobre las series próduce esta serialidad tra­
bapda que hemos llamado extero-condicionamiento. La dife­
rencia tiende, pues, a anularse entre un grupo cuya unidad 
se vuelve cada vez más semejante a un sello puesto en una 

377 



cera humana que se está fijando y una reunión cuya· inercia 
se vuelve fuente de energía, en tanto que se puede aprovechar 
para acciones seriales por una falsa unidad inducida en el 
seno de la serialidad. Parece, pues, que hemos abandonado los 
colectivos en el momento en que el grupo se separaba de ellos 
y que el intento común (por su semifracaso: éxito -o posibili­
dad de éxito- práctico, fracaso ontológico) nos ha llevado a 
ellos rigurosamente, en ia medida en que la necesidad de la 
libertad implicaba la enajenación progresiva de la libertad a 
la necesidad. Sin embargo, en el término de la experiencia no 
descubrimos los colectivos tal y como los hemos dejado; la 
simple constitución de un grupo en la superficie epidérmica 
de una serie constituye en las otras capas de serialidad una 
especie de unidad abstracta y privativa (la de los no-agrupa­
dos) ; las prácticas y manipulaciones ejercidas por el grupo en 
cualquier momento de la experiencia diferencian a ciertos sec­
tores de las series utilizando la recurrencia como síntesis enga­
ñadora con forma de extero-condicionamiento; finalmente, los 
grupos petrificados vuelven a caer en la serie con su unidad 
práctica convertida en sello inerte de la pura exterioridad; 
de esta manera, todas las series soportan y serializan las signi­
ficaciones (totalizaciones muertas convertidas en falsas totali­
dades), como soporta la materia trabajada a las determinacio­
nes producidas por el trabajo o, si se prefiere, las series, en 
determinados sectores, se han vuelto materialidad inorgánica 
y trabajada. 

Si tomamos al grupo en su origen profundo, no hay duda 
-cualquiera que sea el fin manifiesto- de que se produce por 
el proyecto de arrancar a la materia trabajada su poder inhu­
mano ele mediación entre los hombres para darlo, en la comu­
nidad, a cada uno y a todos, y para constituirse, en tanto que 
estructurado, como ocupación de la materialidad del campo 
práctico (cosas y colectivos) por la libre pmxis comunizada 
(juramento, etc.) . A partir de su primera aparición como ero­
sión del colectivo, podemos ver -empleando la terminología 
marxista- cómo el proyecto arranca al hombre del esta­
tuto de alteridad que hace de él un producto de su. producto, 
para ·transformarle en caliente y por las prácticas apropiadas 
en producto del grupo, es decir -en tanto que el grupo es 
libertad-, en su propio jJroducto. Esta doble empresa concreta 

378 

se realiza, claro está, en circunstancias definidas y en el marco 
fundamental ele la necesidad y ele la rareza. Pero aunque sea 
indispensable y riguroso (directa o indirectamente) el con­
dicionamiento por la necesidad, no basta -simplemente, por­
que se trata de un desarrollo dialéctico, que se afirma y se 
pierde en el ser antidialéctico de lo práctico-inerte y que se 
produce, ele nuevo, como negación de este ser- para explicar, 
en el sentido de la razón positivista, la constitución de esta 
1·ealidad misma que se llama el grupo. Y por lo demás hemos 
visto cómo las amenazas o las necesidades provocan una unidad 
negativa en determinadas capas ele la reunión inertes en tanto 
que ya están unificadas (por el enemigo, por una amenaza 
natural aunque totalizadora, etc.) ; a partir de estas significa­
ciones abstractas de unidad sintética se da en cada Otro la po­
sibilidad de liquidar en sí al Otro. En la impotencia serial, la 
posibilidad negativa del grupo se produce en t?clas part:s como 
lo que niega esta impotencia o lo que esta Impotenoa hace 
provisionalmente imposible. El grupo se define y se p:oduce no 
sólo como instrumento, sino como modo de exzstencza; se pro­
pone para él -en la rigurosa determinación de su tarea trans­
cendente- como el libre medio de las libres relaciones huma­
nas; a partir del juramento, produce al hombre como libre 
individuo común, confiere al Otro su nuevo nacimiento: el 
grupo es así a la vez el medio más eficaz de gob.ernar a la 
materia circundante en el marco de la rareza y el fzn absoluto 
como pura libertad que libera a los hombres de la alteridad. 

Estas observaciones tienen como fin mostrarnos la recipro­
cidad fundamental del grupo y del colectivo; en efecto, como 
el grupo se constituye con los Otros del colectivo, todas las 
características sufridas y exteriores del colectivo pasan al grupo 
mismo, se interiorizan y, asumidas por el juramento, lo deter­
minan en interioridad. El partido revolucionario que tiene que 
liquidar prejuicios y tendencias ideológicas (introducidas por 
medio de la propaganda en la clase explotada por la clase ex­
plotadora) se formará P?r la un,ión de los explotad.?s. que están 
determinados por esta Ideologia y por estos preJUICIOS. Este 
pasivo, en el dominio concreto del grupo, se presenta como 
el Ser-Otro que sigue siendo inercia en el seno de cada uno 
y que tiene que ser liquidado como tal, por cada un~ y por 
organizaciones especializadas. El volver a tomar en hbertad 

379 



-en este ejemplo negativo- se caracteriza, pues, por una mo­
dificación del grupo para ~iquidar la característica heredad~. 
En este sentido, puede deorse que el enredo de las determi­
naciones pasivas, tal y como constituye al colectivo, está repro­
ducido enteramente en el grupo como perspectiva de acciones 
sobre sí (positivas y negativas) en el marco de lo objetivo 
transcendente. Toda la temporalización de una comunidad 
práctica se caracteriza desde el interior por la e~olució?. de las 
alteridades reestructuradas en tanto que ésta esta condiciOnada 
por la práctica (es decir, por la acción sobre ~1 objetivo ,Y ~or 
las reacciones de éste). De tal manera, la Pnmera Repubhca 
francesa fue proclamada por los monárquicos. O más bien, 
las Asambleas, los clubes, etc., descubrieron su monarquismo 
como inercia inadvertida en el momento de la fuga a Va­
reunes y, a lo largo del año siguiente, de las clasi~icaciones, 
de las liquidaciones, de los cismas y de las depuraciOnes con­
dicionadas por el movimiento mismo de la Historia, cond~­
jeron a esos grupos de poder y de presión a volverse republz­
canos por la proclamación de la Repúb~ica. Inversamente, la 
serialidad, en tanto que el grupo ha surgzdo de ella, está deter­
minada en profundidad por esta exfoliació?. La unid~d del 
movimiento de agrupamiento está aprehendida en altendad y 
negativamente: da miedo, cada Otro se imagina que le harán 
pagar por los Otros; la acción espan.ta a l?s. e~tumecidos. Pero, 
al mismo tiempo, establece su propia leglti~·mdad, ya qu~ rea­
firma su libertad y, simultáneamente, destgna a la exzs del 
Otro como conjunto inerte (que se tiene que liquidar o 
reasumir en la libertad) que lo desliza en la serialidad. Ahora 
bien, la enajenación del Otro est{t sostenida y vivida en cada 
uno por una libertad enajenada. Enajenada en su objetivación, 
en sus resultados, etc., pero libre y constituyente, en tanto que 
se pierde para que el Otro exista. El grupo es, pues, para cada 
libertad práctica que se agota producien~o la necesidad ~omo 
enajenación, libre posibilidad de integr~oón (pod~mos umrnos 
a él, inscribirnos en él) . Entonces, baJO la alte,ndad, r_ecurre 
a la decisión de cada uno. De tal manera, y segun las Circuns­
tancias y la Historia particular, éste, en la serie, ~oll_lenzará 
por sí mismo y para sí mismo (a través de la mediaoón del 
grupo) una liquidación de alteridad; y este Otr~, que redtaz~ 
ferozmente al grupo, tiene que asumir la altendad como sz 

380 

fuese e! resultad~ de una libre praxis común: se tiene que 
conduor como SI el Ser-Otro fuese un sistema de valores y 
una organización práctica; refleja así· negativamente la acción 
del grupo y contribuye a disolver la alteridad. 

Entre los grupos y las serialidades, tienen, pues, lugar 
concretamente intercambios dialécticos de naturaleza osmótica: 
la serie infecta al grupo con su pasividad, que él interioriza 
Y transforma. en instrumentalidad o que acaba por destruirle; 
el grupo, baJO todas sus formas, obliga al estatuto de alteri­
dad ~ salir de lo inmediato, determina una reflexión en lo 
col~ctivo en tan~o que tal. ~ero no olvidemos que la relación 
reoproca es posible: la sene se puede manifestar por medio 
de agitac~ones aún parceladas con las que se acerca al punto en 
que se disolverá en un grupo; puede así ejercer una presión 
real ~obre la co~~ni~ad activa que la "repre.senta", y el grupo 
en VIas de petnftcaoón puede ser por su mercia misma un 
obstáculo para la disolución de la serialidad en el colectivo. 
De todas formas, un grupo director en tanto que extracción 
epidérmica del colectivo, determina en él una doble estruc­
tura de unidad: una, positiva aunque ilusoria, es el espejismo 
de la totalidad en el medio del extero-condicionamiento; la 
otra, real aunque negativa y ambivalente, es la totalización de 
los no-agrupados por su no-pertenencia al grupo que finalmen­
te tiene que vivir en cada uno como impotencia por superarse 
(negación de la totalización negativa) o rechazo práctico de 

a_dherirse al grupo (constitución de la alteridad en lugar prác-
tico y totalizador de interioridad: contra-grupos 1) . 

. 1 Los contra-grupos no son grupos, a menos que el soberano los 
mtegre en los aparatos de constreiíimiento. En sí mismos, por su reunión 
constituyen el espejismo de un grupo adverso. Pueden presentarse, aquí 
o allá, como grupos dirigidos (con guías, organizadores, etc.) . Pero 
a_ pesar de_ estos. atributos de la totalización práctica, su estructura sigue 
s1endo senal. S1 ent~an en contacto con un grupo antagónico (pero 
verdaderamente práct1co), son dispersados inmediatamente. La diferencia 
con la serialidad pura proviene sólo de que al ir cada uno al paso de 
los Otros y finalmente al paso otro, acaba por afectarse de una alteridad 
práctica y asumida. Pero estas dos características, "pn\ctica" y "asumida" 
so u inducidas: es la libre praxis la que obliga a' la inercia desde fuera 
a que se vuelva acción negativa, y la interiorización de esta determina­
ción se vuel_ve alt;ridad asumida. De hecho, nada está asumido: simple­
mente, se s1gue swndo otro y, en tanto que Otro, se trata de impedir 
la disolución de las series en los Otros. 

381 



A través de su degradación y de su nueva caída en la se­
rialidad, el grupo determina, pues, la distancia de las varia­
ciones seudo sintéticas o negativamente sintéticas en el colec­
tivo. La unidad inducida y fantasmal del colectivo de donde 
acaba de arrancarse un grupo en fusión -como unión inme­
diata de la impotencia con la acción, de !a libre praxis co? 
la alteridad sufrida, etc.- es totalmente diferente de las um­
dades de extero-condiciÓnamiento. En efecto, un grupo restrin­
gido, en. tanto que sabe producirlas segú? la regla, pu~de_ uti­
lizar por estas últimas la ~norme p~t~noa de una sen~ mde­
finida (en el sentido propiamente flSlco d~ transm~t~oón de 
energía) para llevar .a cabo transform~cwnes dehmdas del 
campo social por medio de unas máqu~nas. El grupo, c?mo 
praxis, se reproduce, pues, en todos los mveles de profun,didad 
con el estatuto que correspon~e a c~d~ uno de ell~s, aq.~,m ext_e­
ro-condicionamiento, más abaJO senahdad bruta, aun mas abaJO 
estricta equivalencia orientada de dos estados físico-químicos. 

Para resumir los párrafos precedentes bastará con ~ecir 
que la dialéctica constituida se presenta como una, ~oble Circu­
laridad. La primera circularidad es de orden estatico: vemos, 
en efecto, que las estructuras y la~ líneas de acc~ón del grupo 
están definidas por las características del colectivo de que se 
acaba de separar; al mismo tiempo, el grupo s~ repr~d~~e en 
su relación práctica con el col~tt1vo como alten~ad dingida y 
utilización de la actividad pasiva en todos los mveles ~e. pro­
fundidad, hasta volverse pura y simplemente el moVlmlen!o 
de la máquina y el ritmo de la producción 1• La segunda cir­
cularidad es ese movimiento perpetuo que degrada pronto o 
tarde a los grupos en acto y hace 9-ue v~elvan a cae,r en e_l 
colectivo. Recuerdo aquí que esta orculandad n~ esta condi­
cionada más que por el movimiento ~e 1~ Histona y que los 
grupos pueden surgir del campo práctlco-_merte o reabsorberse 
en él, cualquiera que sea su estatuto y ~m que una ley et~al­
quiera y formal les obligue a pasar sucesivamente por los dife­
rentes estatutos que hemos descrito. Un_ grupo en fusión se 
puede disolver en el acto o estar en el ongen de un largo des-. 

1 En la totalización del campo común, cada grupo encuentra tam­
bién su objetividad en cada ~rupo antagónico o aliado. P~ro esta cir­
cularidad horizontal es demas1ado evidente para 9ue n?ces1temo~ dete­
nernos en ella. Lo que para nosotros cuenta es la cuculandad vertical. 

382 

" arrollo que conduzca a la soberanía; y en el complejo mundo 
q~e entrevemos, el gr?po s?berano puede surgir, a su vez, 
duectament_e _del co_lect1vo n;tismo (o más bien de su sector de 
extero-~ondioonamient_o). Simplemente, su aparición no puede 
producuse realmente si no están dadas simultáneamente en su 
condicionamiento recíproco todas las reglas formales del esta­
tu.to (~ep~ra~ión, institución, exteriorización de las prácticas, 
remtenonzaoón por el tercero insuperable) . Pero esto no tie­
ne que sorprende_r y el ~o.njunto histórico decide sólo si el gru­
po sur¡se ya medw petnflcado, porque en la realidad concreta, 
es decu, en cada momento de una temporalización, todos los 
estatut?s _de todos los grupos, vivos y muertos, y todos los tipos 
de senalldad (con todas las unidades inducidas ilusorias 0 

reales, neg~~ivas y positi~as) es~án dados conjuntamente co­
mo entreteJidos de relaciOnes ngurosas y como material dis­
persado de la totalización en curso. Cada grupo juramentado 
que se forma así libremente a expensas de una serie remite 
necesariamente en sí mismo a estructuras menos diferenciadas 
y, finalmente, al grupo en fusión que es su forma fundamen­
tal y su garantía. Pero la fusión como momento totalizador 
de_l tercero regu!ador-regulado se ha formado en el juramento 
mi.smo, o más bien en el momento de la decisión de jurar. El 
pnmer .tercero ~ue eleva la mano crea en el acto para la serie 
l_a ocasiÓn de disolverse en todas partes, disolviéndose por el 
¡uramento como ubicuidad. No se ha saltado la etapa: se 
produce como fundamen~o ~nmediato de la segunda etapa (y 
~sta de la terc:ra, etc., SI tiene lugar) . Igualmente, fusión y 
JUramento sostienen con su violencia salvaje y disimulada el 
leve lazo ~ontractual de un grupo en vías de organización: se 
les volvera ~ encontrar, en efecto, en las intransigencias del 
c~leg~ y del Jefe, en período de modificación. Además hay que 
anadir que -_aunque cada forma de grupo sea por sí misma 
un producto mven_tado, creado por el trabajo humano- cada 
una se reproduce siempre en campos prácticó-inertes y en cam­
P?S comun~s ya ~etermin.ado~ por formas análogas (muertas o 
VIVas) y baJO la mfluenoa directa o indirecta de su presencia. 
Ac~bamos de ver, en ~fecto, que un grupo cualquiera, cual­
~me~a se~ la forma baJO la cual aparece, no puede producirse 
SII? mflmr en tod~s los campos. sociales, y que la serialidad 
m1sma está determmada -negativa o positivamente- por es-

383 



~ 

quemas unitarios que v.olverán a 'ser tomadosyor el.movimie~to 

práctico de reagrupamiento. Es e.s~a doble cuculan.dad es~áuca 

y dinámica, en tanto que se mamhesta en las :elacwne~ guata­

rías en tocios los niveles de .todas las concreciOnes sociales, l.a 

qu~ constituye el momento terminal de la experiencia. d~aléc­
tica y, al mismo tiempo, la realidad concreta de la soCialidad. 

Este momento concreto de la experiencia reintegra todos 

los momentos abstractos que hemos alcanzado y superado uno 

tras otro· los vuelve a colocar en el seno de lo concreto en su 

función ~oncreta. Y, ante todo, la libre praxis del individuo 

aislado pierde su carácter sospechoso de robinsonada: no existe 

el individuo aislado. (a menos que se tome la soledad co~o 

una estructura particular de la socialidad) .. P.e~o en 1~ totaliza­

ción histórica, la desaparición real del mdividuo aislado en 

beneficio del Otro o del individuo común se hace sobre la base 

de la praxis orgánica comÓ dialéctica ~onstituyen~e y como 

mediación (en otro nivel) entre la funCión y el ObJeto .trans­

cendente. Nunca ni en ninguna parte encontraremos aislado 

al individuo, sino implícita y negativamente como relatividad 

de la dialéctica constituida, es decir, como ausencia funda­

mental de un estatuto ontológico de grupo y corno exilio girato­

rio de individuos comunes (Fraternidad-Terror) y en la para­

doja consistente en que el grupo quiere disolver ~ la multi­

plicidad de las personas en el culto de la personalidad. Sabe­

mos ahora que la dialéctica concreta es la ·que se descubre a 

través de la praxis común de un grupo; pero también sabemos 

que la insuperabilidad (por la uni~n de los i~di~i~uos) de la 

acción ·orgánica como modelo estnctarnente mdividual es la 

condición fundamental de Ia racionalidad histórica, es decir, 

que hay que relacionar a la Razón di~léctica, constituida (co­

mo inteligibilidad viva de toda praxzs cornun) co~ su .fun­

damento siempre presente y siempre oculto, la raCionalidad 

constituyente. Bajo esta limitación figurada y. permanente que 

remite del grupo a este fundamento, la cornumdad no es m_enos 

abstracta que el individuo aislado: hay pastorales rev?luoona­

rias sobre el grupo que son la exacta correspondenCia de. las 

ro binsonadas. 
Pero de la misma manera sería tan abstracto considerar 

al grupo sin las series corno a las series sin los ~upos. En reali­

dad, la producción histórica de uno o ele vanos grupos deter-

384 

::J 

8 
E 
1> 
Cl 

mina un, campo práctico ele un nuevo tipo que llamarnos cam­

po comun, en tanto que la serialiclad define al campo que 

hemos llamado práctic;o-inerte. Pero la circularidad que acaba­

mos de .mostrar permite explicar ahora por qué la dialéctica 

se mantiene muda -corno ley formal del movimiento- sobre 

las c~es.tiones de prioridad. En efecto, nada permite declarar 

a pnon que la serialidad sea un estatuto anterior al grupo 

aunque el grupo se constituya en ella y contra ella; no sól~ 
e.ncontrarnos los gr_upos y las ~eun~ones siempre dados juntos, 

s~no que ~~ernás so.lo. la .expene.nc~a y la investigación dialéc­

tic~ permltir~n def~nir SI 1~ senalidacl considerada es una re­

umón en .lo. mrnediato o SI no está constituida por antiguos 

grupos senalizados. Hemos visto, en efecto, que vuelven pron­

t~ o tarde al estatuto ele la inercia: ¿la serialidad es inorg<í­

mca como fundamento de la socialidad-objeto 0 se reduce a 

un polvo de antiguos seres vivos desorganizados? ¿O -como 

lo al?re~endemos en la experiencia cotidiana- no hay un doble 

mov.Irniento perpetuo de reagrupamiento y de petrificación? 

N_o. Importa mucho: lo esencial era que se fundara la inteligi­
bilidad ele estos posibles, y lo hemos hecho. 

En. este nivel hay que observar además que las formas 

compleJas que tornan, en y por la circularidad, lo que se ha 

conven~do en llamar las realidades sociales, no se contienen 

necesanarnente. en un nivel de inteligibilidad único y defini­

do o .n~ se clepn encerrar en determinado estatuto práctico­

ont~logico. O~u~re esto no sólo porque el grupo contiene un 

de~ti~o de .senalidad en el momento mismo de su totalización 

practica, m tampoco porque tal serialidad en tal circunstancia 

se puede transformar en comunidad; lo que sobre todo cuenta 

es que el grupo qu.ede señal~do por la serie, que se vuelva su 

re~hdad en el rnedw de la libertad y que la serie esté deter­

?Imada hasta las capas totalmente inorgánicas ele lo práctico­

Inerte por la autoproducción soberana del grupo. Hay que 

concebir, pues~ un estatuto específico para determinadas reali­

dades cuya .un~~acl real se manifieste corno lazo de interioridad 

entre rnultiplicicla,?es comunes y multipliádades seriales. Es 

éste e~ caso, por. eJe~plo, de las clases sociflles (en tanto que 

se defmen en el mtenor de un régimen de explotación 1) . He-

~ Sin embargo no sería el de clases tales como las que define 

el sociólogo o el etnógrafo cuando estudia una sociedad "primitiva". 

385 



mos mostrado cómo el ser-de-clase (en el caso de la clase obre­
ra, por ejemplo) se definía por .la serialidad ~e in~ potencia. en 
tanto que calificada y determmada por exigenCias práctico­
inertes: la relación primera y negativa del obrero con la má­
quina (no-posesión), el en?año del contrato. libre y el tr~bajo 
que se vuelve fuerza enemiga pam el ~ra~aJadoT, a partir del 
sistema del salario y del proceso capitalista, es cosa que se 
realiza en el medio de la dispersión serial y de las reciproci­
dades antagónicas en el mercado del trabajo. La enajenación 
como proceso real y ri~uroso en el interio: d~l ~is~ema se pro­
duce en y por la altendad como recurrenCla mhmta: concreta 
esta estructura abstracta en un movimiento histórico perfecta­
mente concreto; pero. este esqueleto dispersivo es necesario para 
esta concreción, como relación de impotencia fugitiva de los 
trabajadores entre sí. La industrialización pr.oduce su proleta­
riado, lo saca de los campos, regula la natahdad obrera; pero 
el estatuto de impotencia se realiza, tanto aquí como en otras 
partes, por la serialización de los proletarios. 

Sin embargo, este estatuto serial y práctico-inerte no po­
dría producir una lucha de clases si la posibilidad permanente 
de disolver a la serie no le estuviese dada a cada uno; y hemos 
visto aparecer una primera determinación abstracta de esta 
unidad posible por el interés de clase, com~ posible negación 
del destino. De todas formas, la trasformaCIÓn de la clase en 
grupo actualizado no se ha realizado nunca en ninguna parte, 
ni siquiera en período revolucionario. Sabemos que de hecho 
la serialidad se mantiene, perpetuamente corroída por los gru­
pos de acción que se constituyen a distintos niveles y persiguen 
objetivos variables. La organización sindical, como hemos visto 
más arriba, es típica del grupo organizado que se vuelve ins­
titucional y soberano (corriendo el riesgo permanente de bu­
rocratizarse). No hay duda sin embargo de que vuelva a tomar 
en su libre producción las características inertes que definen, 
en la insuperabilidad, al ser-de-clase de los obreros. Hemos tra­
tado de mostrarlo particularmente con el anarco-sindicalismo. 
Esta constitución reasumida -en general, en la ignorancia­
contribuye a prescribir límites de inercia a la acción común: 
también lo hemos visto. Entonces no hay duda de que la clase 
entera está presente en el grupo organizado que se ha cons­
tituido en ella; y que su serialidad de colectivo es, como limi-

386 

tación, el ser inorgánico de su comunidad práctica. Se trata 
de la clase en sus dos formas y la comunidad no se tiene que 
considerar como un modo spinozista del proletariado-sustancia, 
ya que por el contrario se ha constituido como su apamto 
jJráctico. Pero la relación de estos aparatos con la serie de la 
que emanan es más compleja de lo que se puede creer. Sabe­
mos que depende de los medios de producción; pero para los 
capitalistas es necesario transformar estos medios sin cesar. El 
lazo cambia con los tipos de máquina. De hecho, antes del 14, 
y sobre la base de la máquina universal, vemos que la pníctica 
sindical está definida por los obreros mismos, en tanto que 
ejercen su. oficio; la disolución de las series parece ser, pues, 
un hecho consumado. En realidad la unión se hace en la cum­
bre: es la de la élite obrera (los obreros calificados produci­
dos por la m;iquina universal) ; por otra parte, cada uno de 
ellos, como miembro del soberano, agrupa en su derredor a 
los peones que le ayudan a hacer su trabajo. Pero con ellos no 
forma una comunidad práct~ca auténtica (en la lucha sindi­
cal) , porque no han constituido ellos mismos un grupo y por­
que no lo han producido a partir del seno del grupo, como 
soberano instituido. En realidad, los sindicatos como unión de 
la élite se han constituido la soberanía propia en el mismo 
acto que les ha producido; y esta soberanía, en relación con 
los peones, no es ni legitima ni ilegítima; es un hecho de otro 
mundo (el del grupo) el que produce su propia legitimación 
en este otro mundo y que es aceptado por la impotencia en 
el universo serial. Sus peones, agrupados desde fuera por el 
obrero señor, siguen siendo seriales: primero entre ellos, luego 
en relación con los otros señores (que, como grupo conductor, 
les han negado el ingreso en el sindicato), finalmente en rela­
ción con los otros peones (en los otros talleres, en las otras 
fábricas), que sólo se han unido a ellos por la mediación de 
un grupo del cual no forman parte ni los unos ni los otros. 
Lo que significa que son seriales por partida doble: seriales en 
tanto que la explotación se funda siempre sobre el antagonis­
mo competitivo y en su impotencia; seriales en tanto que la 
obediencia y la confianza de los otros peones con respecto a los 
soberanos condicionan aquí su confianza (participación en la 
huelga, etc.). Sería, pues, un error pretender que, en los pri­
meros años de este siglo, la clase obrera francesa hubiese pro-

387 



ducido por sí misma sus aparatos de protección y que el mili­
tante sindicalista (como individuo común de la clase-unidad 
práctica) no se distinguiese del obrero (como miembro de la 
serialidad pasiva y explotada) . En realidad, una determinada 
categoría de obreros -los señores- se constituyó como grupo so­
berano, encarnación 1 práctica de la clase obrera. Este grupo 
imponía la voluntad común por intermedio de sus agentes 
locales a un "sub-proletariado" no integrado, cuyo ser-de-clase 
era serialidacl. Y la distinción entre estos dos modos era tan 
clara que los sindicatos no vieron nacer, en medio ele sus peo­
nes y partiendo ele el¡os, a los nuevos obreros -productos ele 
la segunda revolución industrial-, los O. E., que nacían de la 
descalificación del trabajo por las máquinas especializadas. 

Con este sentido, la evolución ele la clase obrera en el 
siglo xx, las nuevas características del trabajo (cansancio, etc.), 
la desaparición de parte de los calificados (en Francia), clan 
lugar a una nueva fórmula ele unión que se ha hecho mal en 
oponer radicalmente a la precedente. El trabajo del militante 
sindicalista y el del O.E. son prácticamente incompatibles; 
hace falta una especialización: la clase obrera produce funcio­
narios '~~< remunerados por ella. Para los conservadores, el sin­
dicato se vuelve en seguida un grupo extraño a la clase obrera. 
Como consecuencia el funcionario ya no es un obrero: es un 
truismo, ya que no trabaja como obrero. Además, pasa a la 
categoría de tercero institucionalizado (porque es parte inte­
grante del soberano). Pero acabamos de ver que el obrero ca­
lificado del anarco-sindicalismo sólo podría hacer un grupo 
ele la clase decidiendo que era solamente el obrero y excluyen­
do tácitamente del prolet'ariaclo al 80 % de los trabajadores. 
Toda la diferencia está a favor del funcionario del sindicato, 
que se dirige a todos y propone; en tanto que el anarco-sindi­
calista imponía a la mayor parte la decisión ele algunos. En 
realidad, este funcionario escapa al estatuto obrero en la me-

1 Digo "encarnación" y no "representación" porque estos obreros 
consideran que son eminentemente la clase obrera en tanto que fundan 
aún su condenación de la explotación en la calificación del trabajo. 
Para ellos, el trabajador calificado es plenamente obrero (y, podría de­
cirse, plenamente hombre) ; los peones son desgraciados y su condición 
es indigna, pero no son obreros del todo. 

• Traduzco la palabra "permanent" (militante sindicalista con fun­
ciones directivas y 'burocráticas) por "funcionario" a todo lo largo del 
texto. N. del T. 

' 388 

dida en gu.e l~ ca!ificación del trabajo no es ya el f~nd~~ento 
?e las rei~mdiCacwnes; en la medida en que unos mcliVIclu?s 
mtercamb~ables por su función encuentran que tienen las mis­
mas .necesidades~ el_ esfuerzo ?el s~berano para manifestar d~­
termmado autontansmo reflep la mtercambiabiliclacl que obli­
ga a estrechar más la disciplina y a unas acciones verdadera­
mente en masa para impedir la sustitución inmediata ele los 
huelguistas. Este autoritarismo no es más que la Fraternidad­
Terror tal y como existe en las masas mismas cuando disuel­
ven (huelga o manifestación) su serialidacl. El funcionario es, 
pues, .el producto de la cl~se obrera en tanto que ésta se ca­
ractenza como masa; realiza en el grupo soberano una exi­
gencia real de la situación: que los movimientos de masa cons­
tituyan grupos en fusión por liquidación ele la serialidad. Él 
mismo, fuera de algunas características particulares debidas al 
conjunto sindical y al conjunto profesional que representa, no 
es más que la invitación soberana y abstracta a la unificación. 
Su universalidad -es también intercambiable, como funciona­
rio local- es al transposición de la intercambiabilidacl scria­
lizante con necesidad de totalización práctica de las masas. Se 
determinan así dos tiempos, según represente, en una ciudad 
obrera trabajando -es decir, cuando la clase es un colectivo-, 
la unión posible en la abstracción de su ser institucional (y 
se caracterice más por sus relaciones con París que por sus 
relaciones con la localidad), o según se vuelva, en caso de ten­
sión, el esquema práctico y la significación de la unidad que 
se tiene que realizar. Por lo demás, cuando esta unidad se rea­
liza, le deja fuera de ella: será escuchado si sus opiniones tie­
nen el sentido del grupo constituido; superado, abandonado, 
si trata de desviar a éste de su camino. Convendrá, pues, con­
siderar que la clase obrera se define según estatutos variables 
(ya sea en el espacio, ya en el tiempo) .. El sindicato es la 

clase obrera objetivada, exteriorizada, institucionalizada, a ve­
ces burocratizada, pero irreconocible para sí y realizándose 
como puro esquema práctico de la unión 1. Es la soberanía de 
esta clase, aunque cortada de ella y produciéndose en otro lugar 
en el medio puro de la praxis común. Este' grupo -definido por 

1 Y la multiplicidad de los aparatos sindicales -en Francia, por 
ejemplo- transpone en la praxis las divisiones reales de la clase obrera 

389 



un estatuto de separación (funcionarios locales que "sube~ ~ 
París" de vez en cuando, controlados en el lugar por mzssz 
dominici, etc.)- vive ordinariamente sin efect? s~bre las ma­
sas en fuga serial: cad~ agente tr~t~ -es la ag1tac~ón- de de­
terminar, en las ocaswnes propicias, los torbellmos locales 
(mítines improvisados, carteles de prol(aganda, etc.) ; e~ rea­
lidad estos torbellinos son simples Circmtos de recurrenCia. En 
este momento la clase' obrera existe con un doble estatuto, ya 
que, en la serialidad dispersiv~, lo? del_eg~dos. sindicales son 
una garantía exterior de su posible mtenonzaCión. Cuando en 
un período de conflictos sociales se unen los obre:os de u~a 
ciudad con una decisión común (entrada en un chma de VIO­

lencia, libertad, voto público, obligación para la minoría. de 
disolverse en la unanimidad), la clase obrera de hecho exzste 
como totalización práctica. Tal vez resulte desastroso que el 
"movimiento" no sea seguido en otras ciudades; pero, según 
el punto de vista formal: la sola. unificación local para una 
praxis de huelga o de msurrecCIÓn basta para proponer al 
grupo como estatuto posible en permanen~ia para el proleta­
riado, aunque este grupo -para el proletanado actua_l y en la 
presente coyuntura- se, man~fieste com? grupo en f~si?n (o lo 
más, juramentado), mantemendo su ,sistema de relacwnes or­
ganizadas e instituc~o~ales fuera. de _el. En efect~, 11:un~a r~ab­
sorbe al sindicato m szgue las directivas de los smdicahstas, el 
funcionario del sindicato -quitando que es institucional- se 
parecería más bien a los agitadore~ a quiene~ el pueblo en­
cargaba que le reflejase su pensamiento práctico, entre el 89 
y el 94. . . , 

N os veríamos, pues, conducidos -como determmacwn 
sincrónica- a considerar a la clase obrera -en tal m~me~lto 
del proceso histórico- a la vez como grupo de ~rgamzaCI~n 
institucionalizada (los "cuadros"), como agrupamiento en fu­
sión o juramentado (la constitución de los so~iets, en 1905, 
aparece como ~n intermediario e~t~e el ~up? JUramentado ~ 
el grupo orgamzado) y como senahdad aun merte (en detei-

(divergencia de intereses que caracterizan a detern_lin~~os conjuntos ~a:­
. 1 "en el interior" del proletariado). Lo que s¡gmf¡ca que e~tas d!Vl-

cm es 1" d d . . l b se siones vividas en la seria 1da e ImpotenCia por os o reros m1smo¡¡, 
vuclv~n antagonismos prácticos cuando se encarnan en grupos orga­
nizados. 

390 

minados sectores), aunque profundamente penetrada por la 
unidad negativa de los grupos jm:amentados. El grupo institu­
cional, como esqueleto abstracto de la clase unida, es perma­
nente invitación a unirse, y es ya soberanía de la clase cuando 
ésta es totalmente serialidad; puede reflejar después su sobe­
ranía absoluta a los grupos en fusión (y a sus desarrollos con­
cretos) y manifestarles sus decisiones en el marco de un porve­
nir más alejado, en relación con objetivos no inmediatos. Pero 
este reflejo no se hace de un tercero regulador a un grupo del 
que forma parte, sino de un miembro de un grupo -en tanto 
que es el significante-significado de este grupo- a otro grupo 
que produzca por sí mismo su soberanía. Dicho de otra ma­
nera, la aparición del grupo como totalización en curso ele la 
clase obrera -aunque sea el resultado del trabajo de los sin­
dicatos, aunque este grupo se fije los objetivos previstos por 
los "órganos centrales"- tiene como inmediato resultado dejar 
vacante a la soberanía sindical sin por ello reabsorber al grupo 
institucional (servirá además' para organizar m~terialmente la 
huelga y para establecer los contactos con los patronos). En 
efecto, es este grupo concreto el que se vuelve soberanía con­
creta de la clase obrera, es él el que la ejerce; a través de él, 
las condiciones materiales del conflicto, las relaciones de fuerza 
con la otra clase y los aparatos de constreñimiento que produ­
ce se definen rigurosament~ y definen a la situación misma 
(como relación de los grupos soberanos encarnando a las clases 

adversas y como relación de estos grupos con las serialidades d~ 
las que han surgido)·. En efecto, la eficacia real de la praxzs 
común dependerá aquí de la acción abstracta y totalizadora 
que ejerce el grupo en fusión sobre la serie que le rodea; en 
realidad, cada miembro del grupo es también 7 por cien rela­
ciones complejas- miembro de la serie en el tiempo en que 
pertenece al grupo. Es Jo que podemos imaginar fácilmente 
cuando pensamos que formamos parte de una familia, de un 
grupo de habitaciones, de asociaciones diversas, y, a través de 
todas estas comunidades más o menos inertes, de series de alte­
ridad que se extienden por todas partes: de tal manera, su 
pertenencia actual al grupo de combate determina a esas series 
práctica aunque abstractamente; igualmente, la simple pro­
ducción del grupo, en tanto que los órganos de difusión (tal 
vez del grupo institucional), al propagar la noticia se vuelve 

391 



para cualquier en-otro-lugar de la serie, la reunificación prác­
tica y soberana de 1~ clase _obrera en un aquí. Es en!o?ces 
cuando se manifestara el cOnJUnto del proceso por la pasividad 
serial de las grandes concentraciones obreras o por una agita­
ción giratoria que empieza a disolver a la impotencia colec­
tiva en una unificación propiamente revolucionaria. Pero lo 
que aquí cuenta_ es_ que la con~tit~ción práctica del grupo \es 
decir, el Apocalzpszs) es -en si misma y en su ser-fuera-de-si­
producción a distancia a través de la serie y en todas pa~tes 
en ella, como ubicuidad abstracta, de un esquema de totahza­
ción (con la inflexible obligación para cada uno -incluso si, 
en el lugar y en la función que ocupe, su impotencia es insu­
perable- de asumir la serialidad o la unidad) . Y los nuevos 
grupos que se van a constituir c~ntra la serialid~d (y. en ella) 
tienen ya de diferente con los pnmeros que son md~c~~os, que 
el esquema totalizador era ya en cada Otro la posibilidad de 
rechazar toda alteridad. Naturalmente, esto no impide que los 
grupos puedan. ser (en la separación, la _diferencia. de las situa­
ciones, de los mtereses locales, de las CircunstanCias de lucha, 
de las relaciones de fuerza) los productores de una nueva se­
rialidad (determinando cada grupo por su praxis limitada a 
los otros grupos como otros) . Es -lo hemos mostrado en 
Cuestiones de método- esta serialidad la que hizo abortar el 
movimiento campesino en la Alemania de Lutero. En el caso 
de serialidad de los grupos, él aparato sindical vuelve a tomar 
importancia, su acción coordina,dora y organ~zadora transfor­
ma a los grupos aislados en sub-grupos orgamzados. Pero por 
sí mismo sigue siendo grupo-otro y no soberanía interior. Igual­
mente, la disolución de las series puede ser muchas veces el 
resultado de un contagio en serie propagado (como en las 
huelgas del 36, que representan el caso en que la clase obrera 
estuvo más cerca de una unificación sintética total) . La refle­
xividad, en este caso, viene después, en el medio del inmenso 
grupo así constituido; y la estructura de un grupo masivo (en­
tiendo con esta palabra surgido de las masas y compuesto. por 
ellas) tiene que ser estudiada aparte, ya que se caractenza a 
la vez por una integración profunda y -algunas veces- por 
una separación real (las ocupaciones de fábricas, en el ~ño 
36, presentaron la siguiente doble característica: la. ocupaCI?n 
de tal fábrica se producía en la toma de conCienCia práctica 

392 

de la totalización y de la ubicuidad; era la misma,· en todas 
partes la misma, aquí. Pero, al mismo tiempo, hacía que fue­
sen difíciles las comunicaciones entre los sub-grupos; necesitaba 
numerosos intermediarios). Pero este renacimiento de la se­
rialidad en su disolución puede provocar a su vez acciones 
liquidadoras. Señalamos estas posibilidades abstractas única­
mente para plantear mejor la cuestión de la inteligibilidad 
de lo concreto, es decir, aquí, de la clase. En efecto, ya cono­
cemos los términos del problema: la clase se manifiesta simul­
táneamente 1 como un aparato institucionalizado, como un 
conjunto (serial u organizado) de grupos de acción directa, 
como un colectivo que recibe su estatuto del campo práctico­
inerte (a través y por relaciones de producción con otras cla­
ses) y su esquema universal de unificación práctica de los 
grupos que no dejan de formarse en su superficie 2. Y estos 
tres estatutos simultáneos se producen en unión práctica y 
dialéctica, a través de un proceso condicionado a su vez por el 
conjunto de la coyuntura histórica. De hecho, las determina­
ciones del discurso nos presentan siempre a la clase demasiado 
simplemente, ya sea siempre unida y levantada contra los ex­
plotadores, ya sea desmovilizada provisionalmente (es decir, 
caída de nuevo en la serialidad); ¿no expresarían precisamen­
te estos conceptos incompletos e imperfectos nuestra imposi­
bilidad de comprender esta triple realidad única de la clase 
histórica en movimiento? ¿No encontraríamos en este encuen­
tro del grupo como dialéctica constituida y de la serie (como 
antidialéctica) los límites de la inteligibilidad? 

N o lo creo, y el aspecto incompleto de los conceptos o 
de las determinaciones del discurso expresa simplemente una 
actitud política (la del militante, la del oposicionista, etc.) 
que aquí no nos interesa en tanto que -tal. En realidad no hay 
dificultad ni en el plano ontológico ni en el plano práctico. 

1 Naturalmente, en el terreno de la lucha reivindicadora. 
2 Para mayor simplicidad, no considero ni los partidos ·obreros ni 

las divisiones de la clase obrera: estas características esenciales de los 
proletariados históricos constituyen ya determinaciones materiales. Poco 
importa aquí que se trate de sindicato o de partido; lo que cuenta es la 
relación de la clase objetivada (el sindicato o cualquier otra instituciona­
lidad) con la clase en fusión. 

393 



En el plano oritológico, rio hay tres seres ni tres estatutos 
de ser: el ser-de-clase es práctico-inerte, se define, como hemos 
visto, como una determinación de serialidad. Los cfos grupos 
(fusión o juramento, organización o institución) no tienen 

ser-interior-de-grupo; su estatuto es tener su ser-fuera-de-sí (el 
único ser de grupo) en la serie de la cual emanan y que les . 
sostiene (al mismo tiempp que los marca hasta en su libertad). 
Naturalmente, el grupo en fusión niega a la serie en él, ya que 
la disuelve; pero al mismo tiempo se 1;efiere a ella ontológica­
mente, ya que es su acción de seTie, la acción para la serie 
entera y en una situación particulm- de esta formación move­
diza, cambiante, violenta, con el. porvenir aún indeciso pero 
que es audacia, aquí, de la serie, la suerte o la desgracia aquí 
de todos los que rechazan a la impotencia, la masificación, la 
alteridad; dicho de otra manera, el grupo tiene a su ser-de-clase 
fuera ele él en la serie, y la serie es en el grupo negación y 
afirmación de su ser por la superación práctica. Hemos visto 
cómo, se haga lo que se hiciere, la práctica individual realiza 
en cada uno al ser de clase; cómo la obrera que aborta realiza 
la sentencia que le dictan las clases explotadoras. Pero en una 
acción común (reivindicadora o revolucionaria) , hay a la vez 
reivindicación del ser de clase y de la libertad: la obrera, esta 
vez, reconoce a su ser de trabajadora -definida por su salario 
y su trabajo-, lo reconoce en la misma reivindicación; pero 
lo supera jJor la ·reivindicación -aunque sea mínima-, que es 
práctica común para determinar un cambio general, y sobre 
todo con vistas a obtener satisfacción. La disolución de lo 
serial puede ser, en determinados casos, el acto de unirse a los 
otros, una liquidación total (al menos provisionalmenter de 
la serialidad anterior (sobre todo si se trata de lo que llama 
la sociología contemporánea "microorganismos") , pero enton­
ces se trata de una simple superación ele la serialidad. Sin 
embargo, esta superación tal vez trate de durar más tiempo 
que una manifestación o incluso que una huelga; se puede 
manifestar en una práctica insurrecciona!, se puede transfor­
mar en acción revolucionaria; a partir de aquí, sobre todo si 
la Revolución no es un fracaso, si se desarrolla según sus pro­
pias leyes, hay una metamorfosis radical, todo cambia a otro 
orden social. Pero mientras se trata de la lucha de una clase 
dominada contra una clase dominante, la serialidad, incluso 

394 

a~ztes de las disensiones intern~s, es el producto de la explota­
CIÓn y el estatuto que la mantiene. Es a ella a quien hay que 
vencer para obtener el menor resultado común (aunque sea 
evitar el deterioro demasiado rápido del poder de compra); 
pero es ella quien sostiene al grupo reivindicador, en su pasi­
vidad, como fuente de energía posible -en efecto, el grupo, 
según el punto de vista práctico de su acción, ya no la puede 
aprehender sino en forma sintética de potencialidad-,· es ella 
quien se descubre a él como produciéndolo -en la medida en 
que, como hemos visto, sigue hundido p01· las otras Telaciones 
seTia-les de sus miembros-, es a ella a quien él totaliza en exte­
TioTidad, es decir, para él y en su unión en tanto que apre­
hende la unidad serial (de dispersión) por las razones dia­
lécticas que la engendraron material y dialécticamente (con­
diciones históricas del proceso 'capitalista) , es finalmente ella 
quien, con la perspectiva dialéctica de las luchas reivindica­
doras y del trabajo cotidiano, determina su porvenir como su 
muerte y su resurrección permanente (se disolverá en ella cuan­
do -vencedores o vencidos- los obreros vuelvan a tomar el 
trabajo, renacerá de ella cuando, maduros por esta experien­
cia, vuelvan a tomar la acción 1). Lo que quiere decir que el 
se1· de clase como serialidad pasada, presente y futura, siempTe 
es el estatuto ontológico del obrero y que la jJraxis de gTupo, 

1 No es verdad hoy -y esta mentira se hace por razones de pro­
paganda nada más- que, en una fábrica comtituida por una mayoría 
de obreros especializados, se pueda hacer a la vez el trabajo que, en el 
marco de la explotación capitalista, permite vivir a los trabajadores, y 
ejercer sin descanso una jJ1·esión común sobre los empleadores. Sin duda 
que se mantienen lazos sociales (también un pasado, como habremos de 
ver), y una actitud de clase, tanto en cada uno como en todos. Pero 
se nos miente o soñamos cuando se pretende que basta para constituir 
una presión obrera: la presión obrera se ejerce a partir del momento en 
que se franquea el umbral de la serialidad. O, en el caso de obreros 
profesionales indispensables para la fábrica (lo que nos remite, sencilla­
mente y con circunstancias muy particulares, al sindicalismo de antes de 
1914), se puede ejercer durante el trabajo por intermedio de represen­
tantes calificados que negocian sob1·e la base de una huelga siempre 
posible y siempre evitable. O, en el caso de las masas, cuando las cir­
cunstancias, la presión de las necesidades, etc., han jJroducido ya la 
fJraxis común: la negociación con los patrones trata entonces de las con­
cesiones que están dispuestos a hacer para detener la acción. La victoria 
(como en el caso de la huelga casi salvaje de los soldadores eléctricos de 

Saint-Nazaire, en 1954) supone evidentemente una nueva exis, es decir, 

395 



como disolución en superficie ·en la clase (luego en superficie 
en él) de la relación de alteri?ad y como superaci?n cons:rv~­
dora del ser serial, es o la reahdad presente y práctiCa del mdi­
viduo común, o su futura posibilidad como significación indu­
cida y como unificación abstracta relacionada con la serie por 
el fondo del porvenir. En cuanto al grupo institucional (sindi­
cato, etc.) , representa prácticamente esta posibilidad en su 
permanencia; lo que significa que el trabajo de los terceros 
institucionalizados que lo componen es a la vez mantener a 
través de la separación y por su unidad centralizada esta uni­
dad posible como soberanía, y realizar, en la medida de lo 
posible, en cada circunstancia, las condicio.nes locales. que per­
mitan esta unidad 1 . Según este punto de VIsta, el conJunto del 
aparato es la unidad práctica de interioridad (que se realiza 
localmente y por temporalizaciones sucesivas) en tanto que es 
objetivada, exteriorizada y universalizada. Es la soberaní~ del 
proletariado unido, en tanto que se produce en. el mediO ?e 
la totalizaciém integrante cuando está en el medw de la sena­
lidad. Pero esta exteriorización objetivadora, en el terreno del 
Ser, no plantea ninguna nueva cuestión: no hay ser-uno de este 
grupo institucional. Si estuviese en fusión, tendría su ~er en 
la serialidad inerte. Su aparente autonomía se debe simple­
mente a su serialidad. En efecto, el sindicato como grupo ins-

que el umbral es menos elevado, que se vive la serialidad como p~ovi­
sional, que la actitud de clase. es ya unión ~bst~acta de una com~mdad 
menos real que siempre y posible en cualqmer mstante. Lo que sm em­
bargo no quiere decir que esta actitud sea rev?lucionaria en tanto. q~e 
tal; la prueba está en que la orgullosa agresividad de los anarc?·smdi­
calistas (el crecimiento de la producción se expresaba. y se mamfestaba 
por una proporción de huelgas ganadas que nunca baJaba del 50%) se 
expresó finalmente con la práctica reformista. Y sobre todo, hay que 
aceptar también la verdad en el caso inverso: es que una huelga per~hda 
(y en condiciones particularmente graves) conduce por el contrano a 
un refuerzo del estatuto serial (después de una huelga fracasada, unos 
arios antes, en Saint-Nazaire mismo, los sindicatos perdieron a casi todos 
sus adherentes y los obreros se sumieron durante mucho tiempo en una 
inercia casi total). Todo esto significa que la acción rcivindicadora del 
grupo sabe que aun en caso de victoria la serialidad desnuda es, co_mo 
una "condición de la estación", uno de los términos de la alternativa, 
que limita las posibilidades del proletariado. . . . 

1 No se trata de política; no tengo por qué deCidir aquí SI 1~ pu~­
den hacer mejor u otra cosa. Se trata de un problema de pura mteh­
gibilidad. 

396 

titucional supone en sí mismo estructuras de recurrencia y de 
alteri~ad, fundadas sobre la separación y la circularidad de 
la sena!; hemos ~ec~o ~ás arriba la experiencia de est~s gru­
pos. Pero el ser-mstituoonal de sus miembros no es mas que 
inercia ~ en .ningún caso puede figurar como ser de grupo. 
Es es~a meroa -q.ue no tiene nada que ver con la manera 
que. tienen de dedicarse a su tarea ni con los resultados que 
obtienen-:- lo que fundamenta precisamente la permanencia 
de la umdad obrera como posibilidad siempre accesible para 
la serie: el "fun~ionario" es esta unidad en tanto que su 
mandato (cualquiera que sea el modo de reclutamiento o de 
nombramiento) no está unido en su duración institucional a 
características individuaies o a la praxis orgánica. Si es elegido 
o nombrado por dos años, por ejemplo, su acción, sea la que 
fuere, es la superación y la afirmación de una inerte unidad 
ma.te~ial e institucional que es a la vez el Ser-Otro (el ser de 
senahdad) del soberano en su agente local y el ser-uno de la 
serie aprehendido en uno de sus miembros en tanto que se ha 
vuelto Otro. El ser del funcionario no es en absoluto el ser 
del grupo institucional: este ser de grupo no tiene ninguna 
realidad; pero el ser-serial del funcionario local en tanto que 
tal sirve de apoyo inerte (como la cera con el sello) a la uni­
dad sintética y soberana de la clase como posibilidad perma­
nente, es decir, como abstracta y pasiva perseverancia del ser­
uno en su ser. De hecho, la unidad de la clase explotada es 
práctica; pero al mantenerla frente a ella se le da un apoyo 
inerte y este apoyo hace que pase por un ser. Ontológicamente, 
todo es muy sencillo: entre el sindicalista y la población obre­
ra hay una conveniencia de inercia; el ser de clase, el ser 
serial, es condicionamiento inerte y dispuesto a aprehender la 

· unidad como otro estatuto ontológico: el ser-unidad de la 
clase (el verdadero fin por alcanzar) .. La tensión que deter­
mina a uno por el otro el soberano serializado y la serie que 
recibe inertemente el signo inerte de su unidad hacen que, 
por la acción de circunstancias definidas, siempre sea posible 
la liquidación de la serialidad. A partir de entonces,· aparece 
el grupo que ejerce su propia soberanía y deja vacante a la 
soberanía sindical (que es la suya propia como otra), aun 
conservando un estatuto de agitador en el funcionario; al 
mismo tiempo, rechaza su propia inercia hasta las profundi-

397 



dades; ·pero en todo caso conserva su pertenencia a todos con 
la forma de ser-de-clase superado y conservado. Prácticamente, 
tampoco hay problema: la praxis de los grupos de acción se 
definirá dialécticamente por sí misma· a partir de la serialidad 
como resistencia superada o por superar y a partir de las con­
signas sindicales, como significaciones exteriores y objetivas por 
rechazar, por interiorizar o por superar. Lo que cuenta para 
nosotros. es que la clasé obrera defina su unidad práctica en 
la acción cotidiana como totalización de significaciones prác­
ticas, objetivas aunque inertes, surgidas de un soberano que 
no es más que ella misma en exterioridad y como paciente diso­
lución de las fuerzas de inercia seriales que a su vez no son 
más que esta clase misma en su se?·, en el curso de una acción 
de reagrupamiento que apunta a un objetivo transcendente y 
que se tiene que definir como pmxis-proceso. La clase obrera 
no es ni pura combatividad, ni pura dispersión pasiva, ni 
puro aparato institucionalizado. Es una relación compleja y 
movediza entre diferentes formas prácticas, cada una de las 
cuales la resume totalmente y cuyo verdadero lazo es la tota­
lización (como movimiento inducido por cada una en las 
otras y volviendo de cada una sobre las otras) . 

Las diferencias de estatuto que separan y unen a esta 
misma realidad bajo diversas formas implican ante todo (para 
la inteligibilidad dialéctica) que una misma praxis -incluso 
por el objetivo- habrá de producirse diferentemente en los 
diferentes niveles prácticos. Lo que quiere decir que -en el 
caso excepcionalmente simple en que fuera incambiada- sin 
embargo diferiría de ella misma en cada nivel por la tempo­
ralización (velocidad, ritmo, etc.) , la organización y las es­
tructuras internas, el lazo real con el objetivo (a través de 
todos los medios puestos en acción) , y, por consiguiente, por 
este mismo objetivo que asegura su unidad. Y que remite, 
según los niveles, a otros objetivos más o menos lejanos. En 
suma, todo ocurre como si la acción tuviese un estatuto de 
pluralidad (ya que se trata de grandes conjuntos sociales) y 
desarrollase todas sus dimensiones a la vez. Es la misma acción, 
en período de conflictos sociales, que trabaja la serie (de la 
misma manera que se dice que la madera trabaja), la que se 
manifiesta en las actividades de enlace y de organización acre­
centadas en los sindicalistas (multiplicación de "contactos", de 

398 

'· 

mítines instantáneos, improvisadós, discusión de los objetivos 
con los represer.ltantes de los grupos juramentados, fijación de 
un plan práctico :-que probablemente no se seguirá-, es­
fuerzo para determmar el estado de las fuerzas en presencia, 
para darlo a cono~er. a las masas -;-o según los casos, para 
escondérselo.--. mediación ent:e Pans y sus objetivos genera­
les concermentes al proletanado francés y a la concentra­
ción local con sus propios intereses, etc.) y la que se encuentra 
en su nivel de plena eficacia, sin más inercia que la fe jurada, 
en la práctica común de los obreros. Bajo estas tres formas 
es igualmente indispensable para la lucha práctica: se encuen­
tran en cada una, en distintos grados de importancia práctica 
y con una apariencia que remite a los sistemas de relación 
(alter~dad, reciprocidad concreta, sistemas de organización) , 

las mismas relaciones con el objeto, con el porvenir, con el 
mun?o transcendente; simplemente, la p1·oducción de estas 
relaciOnes en los medios prácticos de índices diferentes se hace 
diferentemente, y su real~dad se vuelve en cada uno, como 
cons~cuencia, una producción-1·e¡mcción heterogénea e irre­
ductible. El lazo concreto y directo de los grupos de acciones 
con las series de las que se extraen se expresa para el grupo 
Y en él por la producción interna y la aprehensión reflexiva 
de su unió~ ontoló&"ica con el proletariado; es el proletariado 
actuante e Inerte, simultáneamente, actuando como perpetua 
superación de su inercia de explotado. Y esta estructura onto­
lógica de inmanencia-transcendencia se produce en el medio 
pro~iame~te práctico de la determinación de los fines (en la 
II_Iedida m1s"_l~ en que el estatuto ontológico y el estatuto prác­
tico se condiciOnan en la más estrecha unidad, siendo éste la 
actualización práctica y la superación de aquél) , se vive y se 
supera coi?o Jerarquía de objetivos (o de fidelidades, etc.): el 
grupo defme la lucha que conducirá, sus exigencias, y se des­
cubre a sí mismo a cierta "temperatura" interior en unión con 
su ser-fuera-de-sí serial. Es la clase que sufre pero precisamente 
es ante todo la clase que combate. La descubre como totalidad 
serial en. la. medida en que el grupo se totaliza por disolución 
de la senahdad. En efecto, en la pura recurrencia, la realidad 
de ~!ase sería vivida, en ~u último extremo, en la dispersión 
ena1enad~ra. La clase sena! es así el grupo mismo (en tanto 
que práctica) y más que el grupo (en tanto que reunión mu-

399 



cho más vasta) . Es para él su· acción misma, ~u combate ~omo 
negación de la serialidad. y como encarnaciÓn del c?nJunto 
serial en su soberanía; es también su fidelidad (es fiel a la 
clase en tanto que es ausencia, que no ~e man~fiesta toda en 
su nivel de unión combatiente) y su pehgro (tien~ que agru­
parse, unirse, luchar en todas partes contra la senahda~ r.oe­
dora• tal vez por la serialidad perderá la batalla, no aqm smo 
allá 'y en todas partes, por no poder ser so~te1_1ido) . ~sí la 
acción concreta y local, en el grupo, une al objetiVO particular 
-esta reivindicación- y al objetivo total (la modificación de 
la clase obrera). Pero la unión se produce. directamen.te en los 
grupos de fusión o de juramento: es umón ontoló_?Ica supe­
rada en unión práctica; al actuar e! grupo p~r el I?terés co­
mún de un conjunto local de trabaJadores actua para 1~ clase 
entera es la clase actuando. Ni siquiera puede concebir que 
una a~ción directa y violenta pueda traiciona: los _intereses de 
la clase obrera; si es factible, es que hay (exigencia de clase) 
que hacerla; inversamente, tampoco puede aprehender la se­
rialidad -sino justo en su derredor, entre los Otros que toca­
como traición de su combate por la clase (en tanto que esta 
serialidad de impotencia ha impedido las empr.esas con~e~ta­
das que de una concentración a otra tal vez hubiesen decidido 
la victoria) . De hecho se trata de una ~elación profun~a . de identidad ontológica, de ubicuidad práctica y de contradicciÓn 
en movimiento que, bajo su aspecto de proceso en ~urso, es 
lo que llama el marxismo emancipación del proletanado por 
sí mismo. Pero, en este caso, aunque el obj~tiv? ~ás v~sto Y 
más abstracto sea aquí, como para ~1 ¡p-up_o mst~tucwnahzado, 
el fondo que va a determinar el obJetivo mmediato (el derro­
camiento de la burguesía y e~ advenimi~nto de la clase obrera 
como sentido de la lucha, están determmados en ella p~r tal 
aumento reclamado, como el posible particular por realizarse 
en el marco actual de esta lucha) , la relación en ~1 ~upo de combate es inmediata y siempre posit~va: la posibll_Idad de 
que una acción reivi?dicadora p~eda 1r contra los mtereses 
generales del proletanado (es deCir, comprometer -en el m~­
mento actual y no definitivamente- la lucha por s~ adv_en~­
miento) no se puede producir por el grupo y en l_a mtenon­
dad del grupo como posibilid~d .pi'ádica y reflepd~, como 
determinación posible de la acciÓn emprendida, es deCir, como 

400 

1 
d 

~ 
•, 

o-
~· 

1 

1 

1 

objeto de una práctiCa de control y de estudio. Por el ·contra­
rio, el funcionario, en tanto que es el soberano en su ser ins­
titucionalizado, y en la medida en que está en comunicación 
con París, es decir, con el centro, se produce en y por la Fe­
deración de la cual es el agente local como la clase obrera 
permanente.* Inerte y prodigiosamente activo, sus funciones, 
sus capacidades, su experiencia -que remiten todas a lo uni­
versal, es decir, a la posibilidad parcialmente indeterminada 
de reivindicaciones- le unen directamente con la clase como 
inerc~a t~talizada; se pr?duce como la posibilidad para ella de discutir o de destrmr el destino obrero. Este local está, 
pues, en todas partes, ya que es la clase misma y -con otras 
J?alabras- ya que está en todas partes como la forma de otro 
funcionario (ser institucionalizado que encuentra su unidad 
con los Otros en París) ; en él la clase en movimiento preexis­
te en su ser-en-todas-partes (en Oyonnax o en Mans lo mismo 
que en Nantes.~ en. Ales) a todas _las agitaciones locales que sólo son especificaciOnes por considerar y por juzgar en sí 
mismas. La oportunidad de un movimiento local se presenta, 
pues, como una característica a poner en tela de juicio a partir 
de la situación de conjunto (relaciones de fuerza en Francia 
entre toda la clase obrera y las otras clases, etc.) . En una 
palabra, el funcionario identificado con la clase misma como 
pasividad de la que es la soberanía activa, se afirma como 
tundai?entado en ·su ser que tiene que apreciar la acción 
mmediata de esta misma clase. Por lo demás, la inercia como 
ser-serial-de-clase no puede discutir la soberanía del grupo ins­
titucionalizado. El sindicato se produce así como soberanía per­
manente de la clase; por el contrario, el grupo en fusión deja 
vacante a la soberanía sindical: el funcionario no es más que 
el interino. Se produce así inmediatamente ·una contradicción 
eritre la clase como soberanía institucionalizada (y parcialmen­
te serializada) y la clase como grupo de combate vivo pero 
particularizado por su acción misma y produciendo por me­
dio de la agitación su libre soberanía fraterna. En la óptica del 
grupo institucional, este grupo aparecerá como determinación 
particular de la clase (luego como limitación y finitud) que 

1 Juego de palabras en francés: recuerdo que he traducido la pa­labra "permanent" (nombre) por "funcionario". N. del T. 

401' 



se tiene que 'regular por medio de la soberanía de la institu­
ción sindical en función de los intereses generales de la cl,ase 
misma. 

Este conflicto de la soberanía implica no sólo que la 
praxis sea diferente en cada nivel, sino además que estas di~e­
rencias estén producidas fundame.nt~lment~ _como ~ontra.dic­
ciones que tienen P?r efecto constitUir oposiciOnes VIvas, con­
flictos, superaciones, luchas entre las diversas formas de la 
misma acción, esto es, constituir una acción a través de una 
dialéctica en profundidad en y po: el mismo ~ovimiento de 
superación dialéctica que _lo orgam~a en relaciÓn. con su ob­
jeto transcendente .. A partir de aqm, la co~?rensión _en cada 
nivel de la praxis se vuelve de una compleJidad creCiente; el 
desarrollo práctico, er el nivel considerad~, se. pr~duce co~o 
superación de determinadas estructuras (mstlt~cwnes, sen~­
lidad, etc.) que, en sí mismas, expresan deter~madas cond~­
ciones materiales en este nivel. Pero como tensiÓn temporah­
zadora, como superación organizada en campo de fuerzas mó­
viles, en transformación orientada, está determinado desde el 
exterior por cada nivel práctico, en tanto que el proceso entero 
se produce en él con otra forma, ~on otro grado de comp:e­
sión con otros ritmos, etc. Por eJemplo, el proceso práctico 
del ~upo juramentado soporta en el medio mismo ~e s~ d~s­
arrollo la actividad abstracta y soberana del grupo mstitucw­
nal. Soporta esta actividad .porq~e se ha p_roducido él mis~o 
como superación de un~ sitUaCión ~a~enal por reorgamz~­
ción de un campo comun que la act~vidad soberana orgam­
zaba y sigue organizando como _praxzs de clase pasada a .la 
objetividad total. El grupo _se de~me. así a trav~s y por _la prac­
tica institucional del extenor (smdiCal, por ejemplo) . la sos­
tiene en él como una determinación de sus actos; con esta pers­
pectiva, puede soportarla como una iner~ia, co~o su propia 
exterioridad inerte (lo que puede conduCir a. disolve:la t~ta~­
mente y a la liquidación del so~erano extenor) o ~ntenon­
zarla como una de las relaciones mternas de reCipr~Cida? gue 
condicionan el desarrollo del proceso. En efecto, la mtenonza­
ción no se puede hacer como determinación e~ re~iprocidad, 
porque el grupo se define siempre por ~u~ reC!proc~da~es I?e­
diadas; pero la proyección en el act~ objetivo de 1~ mstltuCIÓn 
práctica no tiene aquí nada de mágico: se opera, simplemente, 

402 

en ~ondici~mes. definid~s, cuando determinados t~rceros (ma­
yona o mmona, poco Importa) adoptan la máxima práctica 
del soberano exterior y la transforman en la unión recíproca 
que los une en el seno del grupo juramentado como un subgru­
po organizador. En este caso, se puede concebir que este sub­
grupo imponga su voluntad común (es decir, la voluntad-otra 
del otro objetivo convertido en estructura reflexiva en el seno 
de la comunidad) ; es igualment~ posible -en ausencia de toda 
determinación completa- que la interiorización en un sub-gru­
po de la soberanía transcendente, lejos de dar una autoridad 
insuperable al sub~grupo así constituido, provoque contradic­
ciones -violentas o no-, frenazos o desgarrones en el interior 
de la comunidad juramentada, y lo conduzca -con ayuda de 
otros factores- a una resurrección de la serialidad. Estas de­
terminaciones aparecen únicamente en el curso del aconteci­
miento histórico. Lo que a nosotros nos importa es que todas 
son posibles inteligibles y que la composición de las signifi­
caciones en el seno del grupo es igualmente inteligible. No por 
la razón analítica, sino dialécticamente. Porque finalmente, 
la significación práctica del soberano transcendente está soste­
nida y producida por el grupo de fusión (o de juramento) 
como una parte por una totalidad viva, ya que de esta signifi­
cación en la superficie del grupo como su exterioridad, ya sea 
integrada como interiorización y libre reinvención. Y en tanto 
que este grupo está estructurado a partir de características 
inertes que ha disuelto y reasumido en la libertad común, el 
acto soberano -exterior e interiorizado- está a su vez defor­
mado por las curvaturas del grupo y sólo puede ser determi­
nante según las líneas de acción, las perspectivas prácticas y 
las tramas que constituyen la comunidad como instrumento 
de su propia acción. Pero al mismo tiempo, como determina­
ción adoptada por agentes en tanto que individuos comunes 
y en la libre reciprocidad de los intercambios internos, no 
puede ocurrir que el acto soberano no sea factor de modifica­
ción constante para la praxis común y para las curvaturas del 
espacio interno. Ahora bien, hay que añadir que esta acción 
institucional no es una determinación pasiva que obtendría su 
única realidad práctica de la comunidad jurada, y que no 
viviría en el grupo sino de la vida del grupo: en realidad, es 
jJraxis )W; es la misma praxis en el medio abstracto de la 

403 



institución exterior. Su. reproducción o su reinteriorización en 
el grupo juramentado la produce así no como el producto del 
grupo, sino como la intrusión en el grupo de una intención 
extraña (de un libre proyecto extraño). En la medida en que 
-por razones simples y materiales (el "funcionario" tiene par­
tidarios, se pone en contacto con ellos, establecen una línea 
ele acción en el interior de la comunidad juramentada, etc.)­
la acción del grupo otro (es decir, de la clase como otra) se 
produce necesariamente en el grupo juramentado como el sur­
g~~ien_to y el des~rroll? de una libertad otra, supera cada sig­
mflcaoón producida directamente por la libertad común (ele 
cada tercero como el mismo); y, recíprocamente, la puede 
superar, cambiar en significación reificada o liquidar toda 
iniciativa del mismo. Pero en la medida en que esta soberanía 
tiene que estar soportada a pesar de todo por terceros que 
quieren seguir siendo los mismos y que pretenden proyectarse 
los mismos que todos a través ele este objeto interiorizaclo, la 
lucha tiene lugar entre dos libres proyectos prácticos, cada 
uno de los cuales tiene el mismo derecho abstracto que el Otro. 
Es el conjunto concreto y material el que decidirá sobre el 
vencedor, el compromiso o el equilibrio en la impotencia. Con 
esta última indicación quería señalar únicamente la ambiva­
lencia de la libertad soberana cuando se vuelve a tomar en el 
grupo de combate: es a la vez libertad actual de Otro y pro­
yecto inmanente de los terceros; el subgrupo que la propone 
en tanto que suya es el mismo que todos, pero cada tercero 
sabe que es suya en tanto que .pertenece al Otro. Pero no hay 
en esto nada incomprensible, sino todo lo contrario, y cada 
uno lo ha comprobado en su experiencia. Ahora, se dirá, es 
posible, admitiéndose la inteligibilidad formal ele estas deter­
minaciones dialécticas, el aprehender las transformaciones re­
cíprocas que las dos modalidades prácticas (en nuestro ejem­
plo, la intuición y la comunidad combatiente) se hacen sufrir 
recíprocamente. ¿No se puede admitir ya que superan el espí­
ritu por su complicación? 

Hay que contestar que no. En efecto, toda reproducción 
(exterior o interiorizacla) ele la acción soberana es necesaria­
mente comprensiva. Lo que significa que no hay diferencia 
entre comprender las consignas sindicales por los fines, por el 
porvenir, por la relación con la clase obrera como intuición 

404 

Y como seriali~~d y producirla como regulación posible. Pero 
esta comprenszon es la temporalización ele las estructuras co­
?Iune_s (del grupo juramentado); así, aunque su principio sea 
mva;Iable (porque es la dialéctica misma) , se particulariza a 
trave~ de_ los ~squemas prácticos que expresan finalmente una 
constltU~IÓn I~erte o. casi pasiva. Así la primera necesidad, 
para el I~westigaclor. situado (suponiendo que disponga ele la 
u:formaoón necesana y que considere los hechos en el inte­
nor de una época cuyos rasgos principales son conocidos ya), 
es ~oihprender la comprensión del tercero regulador. Es nece­
sano que la ~prehenda como libre praxis del grupo, es decir, 
como s~per.aoón que conserva las condiciones superadas como 
cletermma~Ión en el seno del grupo juramentado del proyecto 
compr.:ndtdo por la comprensión que lo reproduce. Pero esta 
operaci~n (c~mpre?der la significación comprendida en tanto 
que e~ta paruculanzada por las particularidades ele una com­
prensión) no es nada m~s que la comp~·ensión misma: no hay 
más que _un solo y el mismo proceso dialéctico en esta misma 
apr:henstót;t ele la libre reproducción y sólo la rigidez del len­
g_uaJe podna hacernos creer en algún aumento de la compren­
SIÓn; El único lí~~te del pod_er de_ comprend.er no proviene 
aqlll de la complepdad del objeto smo de la sztuación del ob­
se~a~o.r. Esto significa que su comprensión define una doble 
obJetividad: la suya y la del grupo que hace su objeto. ·Pero 
este límite de derecho y ele hecho no es en absoluto factor de 
~e~or inteligibilidad, sino todo lo contrario, ya que si la dia­
l~ctica no se hunde en el dogmatismo de la exterioridad, se 
ti~ne qu~ producir como relación práctica entre libres orga­
msmos situados. A~emás,. en el caso que nos ocupa, yo com­
prendo como orgamsmo situado, a través de mi situación como 
condicionando mi proyecto, la comprensión del Otro y su 
dependencia de su ser-situado. . 

A part.ir de aquí, la ~prehensión del grupo juramentado 
co~o medzo de comprenszón me permite aprehender la dia­
léctic~ d~ los proyectos (del proyecto institucional y de la 
P:~ctica Jura~entada) c~mo una relac~ón antagónica de sig­
mficaclos paroales en el mterior de una totalización en curso. 
Las oposiciones giratorias ele los terceros reguladores en el 
seno de la reciprocidad mediada se totalizan en estos conflic­
tos de significaciones, donde cada proyecto tiende a identifi-

405 



carse en el medio significante por entero para disolver en 
sí al Otro, y donde cada uno reintegrado en el Otro se vuel­
ve en éste la fuerza negativa que lo destruye (la prudencia, 
la espera sindicalista -en tal o cual caso- reinteriorizadas 
se vuelven en el interior de una praxis más combativa sis­
temas de freno o de desviación; inversamente, un esfuerzo 
para "contener" el i~pulso de las masas puede ser interiori­
zado y servir de esquema negativo de totalización; pero el 
movimiento insurrecciona! estallará de pronto precisamente en 
virtud de esta totalización). En consecuencia, las contra-fina­
lidades tienen prcícticamente la misma estructura que las prác­
ticas teleológicas, de tal manera que aunque no las haya 
producido ninguna intención humana, tienen una estructura 
de proyecto y de superación intencional. Lo hemos visto al 
estudiar el campo pdctico-inerte. No hay, pues, diferencia 
entre la comprensión de una finalidad y la de una contra­
finalidad, salvo en un punto capital: es que la segunda tiene 
que incluir la negación de todo autor. Se puede, pues, com­
prender, como determinación de un nivel de acción por Otro, 
la significación y los objetivos de la praxis reinteriorizada, el 
movimiento de disolución que comienza (insurrección conte­
nida) y la contra-finalidad de esta reinteriorización (exaspe­
ración de los manifestantes, etc.) . Es prepararse para compren­
der las siguientes "operaciones", los intentos para reforzar a 
pesar de todo la soberanía como unidad por arriba, sus fra­
casos, los contra-intentos, etc .. ; y a partir de aquí, comprender 
(por lo menos en la medida en que los grupos considerados 

son sus agentes) la significación de la disminución de mo-
vimiento, de la deserción, del fracaso total o parcial de la 
empresa, o por el contrario, del brusco estallido de una insu­
rrección, de su propagación, de su éxito parcial o total, etc. 

Sin embargo, si cada momento de este desarrollo es inteli­
gible en sí mismo; si su racionalidad histórica no es más que 
su comprensibilidad, hay que reconocer que el desarrollo total 
del proceso corre el riesgo de pasar a lo no-significativo. Esto 
no es necesario en absoluto: el grupo de acción se puede so­
meter a la completa autoridad de los responsables sindicales, 
o por el contrario puede eliminarlos y elegirse sus terceros re­
guladores; encontraremos o bien la obediencia (como unidad 
ele los grupos institucionales), o bien la praxis en fusión (como 

406 

perpetua reinvención de la praxis por el grupo a través de los 
terceros); en ambos casos nos encontramos ante lo que hemos 
llamado praxis proceso. Pero la unidad en un nivel de acción 
significa la supresión del otro nivel; cuando los niveles de 
acción se mantienen vivos y prácticos durante toda la empre­
sa, la pluralidad de los sistemas significativos y sus perpetuos 
intentos de desarrollo recíprocos producen resultados que no 
pertenecen a ningún sistema (ni a los que se combaten ni a 
a uno nuevo), ya que cada momento particular de tal praxis 
está constituido por conjuntos no totalizables de significacio­
nes aminoradas (cada una está disuelta a medias en las otras). 
La manifestación no tendrá ni la violencia que deseaban darle 
los otros, ni la tranquila ponderación que les recomendaban 
los dirigentes sindicales. No alcanzará su fin y sin embargo 
dará a los patronos la ocasión de lanzar al gobierno a una 
política represiva. Sin embargo, el . resu tado tal vez no sea ni 
lo bastante grave ni lo bastante claro para que se pueda com­
prender al revés como contra-finalidad: ocurrirá entonces que 
el proceso entero, en su vanidad, con las horas de trabajo ~er­
didas, el posible desánimo, etc., está prácticamente desprovtsto 
de sentido. Esto quiere decir que este conjunto sintético de 
temporalizaciones orientadas aparecerá para terminar como 
una cosa, o, más precisamente, como una serie de transforma­
ciones irreversibles en un sistema físico-químico. Volveremos 
entonces a la Razón analítica; de hecho la historia positivista 
establece sus secuencias "causales" sobre estos procesos des-sig­
nificados. No considera el no-significante humano como un 
conjunto de significaciones truncadas; por el contrario, para 
ella la significación es el epifenómeno, la ilusión antropomór­
fica, y los procesos carentes de sentido son la verdad positiva 
de la pretendida "acción" humana. 

Hay que aceptar el punto de vista positivista como límite 
negativo de la Razón dialéctica constituida, en el momento 
en que, en efecto -en casos por lo demás numerosos pero ri­
gurosamente definidos-, el proceso objetivo, considerado en 
un nivel de la Historia y desde el punto de partida hasta el 
punto de llegada, aparece en sí mismo como resultado no di.a­
léctico de una dialética interior que se ha devorado a sí mis­
ma. Pero este punto de vista sólo corresponde a una detención 
del proceso total de comprensión. Hay que señalar, en efecto, 

407 



que hemos considerado la acción en un solo nivel -el del 
grupo juramentado- y que la hemos examinado en ese nivel 
en la medida en que estaba condicionada por otro nivel, sin 
reciprocidad. Ahora bien, resulta evidente que el condicio­
namiento del agente institucionalizado y del grupo de combate 
es recíproco, dependiendo necesariamente la suerte del sobe­
rano en tanto que tal (y en relación con el aparato central 
mismo) de sus relaciones con el grupo juramentado. Tal huel­
ga con éxito o fracasada no es, pues, solamente una fecha 
esencial de la historia obrera (en general) ; es igualmente ca­
pital para la. historia del movimiento sindical en tal o cual 
país. Pero encontraríamos aquí lo irracional -el azar de los 
positivistas- si considerásemos que la suerte de tal o cual mo­
vimiento social ha dependido simplemente de la relación de 
los dirigentes con los manifestantes y los huelguistas. De he­
cho, los acontecimientos estudiados se han producido en un 
momento determinado del proceso histórico, en determinado 
campo práctico definido por la lucha de clases; y esta lucha 
de clases ha tenido lugar entre hombres que están producidos 
por el modo de producción contemporáneo, está determinada 
por una situación que remite a los conflictos de intereses y a 
las relaciones de fuerzas. Inversamente, a través de esta lucha 
y por ella, la clase obrera se define por su grado de emancipa­
ción, es decir, a la vez por sus prácticas y, lo que es lo mismo, 
por la conciencia que toma de ella misma. Pero precisamente 
la táctica obrera, la combativipad del proletariado y su grado 
de conciencia de clase se definen a la vez por la naturaleza, 
la diferenciación, la importancia de los aparatos (sindicatos, 
etcétera), por la posibilidad más o menos inmediata para los 
individuos seriales de disolver a su serie en grupos ele combate, 
por la agresividad, la violencia, la tenacidad, la disciplina de 
estos grupos mismos en el curso de la acción emprendida. Todo 
esto, como bien se entiende, remite al ser de clase como consti­
tución pasiva del proletariado por las méíquinas que emplea 
y, en consecuenia, lo que hemos dicho más arriba, como con­
dición material de una situación de cada uno en el interior 
de la clase y como límite de su comprensión práctica. 

Hemos supuesto antes que la clase obrera en tanto que 
ser institucionalizado (el funcionario, por ejemplo) adoptaba 
con ella misma en tanto que brusca reagrupación ele combate 

408 

una actitud determinada (hemos supuesto, buenamente, que 
era la de la prudencia teñida de desconfianza) . De hecho, la 
actitud de la clase-institución con la clase-apocalipsis está rigu­
rosamente condicionada, en cada caso, por el proceso entero, 
pero ante todo por las relaciones de los dos con la clase-colec­
tivo. La relación del sindicato con los obreros que se unen 
para declararse en huelga pasa necesariamente por su relación 
con las masas "inorganizadas": porcentaje de afiliados al sin­
dicato, práctica y disciplina sindicales, disciplina, agresividad 
o pasividad, son cosas que cuentan; el presente se descifra a la 
luz de .las luchas recientes del pasado. Inversamente, el mili­
tante sindical mide más o menos exactamente la influencia 
de la institución sobre las masas y, particularmente, de las 
tácticas de agitación y de combate definidas por los órganos 
centrales. Si sólo consideramos a la clase obrera (sin siquiera 
considerar sus relaciones de fuerza con los patronos en tal 
caso particular) , el sindicato entero definirá su actitud en re­
lación con los grupos, en función de la actitud de las masas 
hacia ellos y hacia él. En período de reflujo se puede temer 
que las consignas más combativas no sean verdaderamente se­
guidas. O, de la misma manera, que un poder popular y sal­
vaje -el de los agitadores, siempre los mismos aunque nunca 
"elegidos" ·ni, de cualquier manera que sea, institucionaliza­
dos-· sustituya "ilegítimamente" a la soberanía legítima de la 
Federación. O que, por el contrario, se dé cuenta, demasiado 
tarde para su gusto, de que estos elementos salvajes han toma­
do una influencia a la cual sería impolítico o desastroso opo­
nerse, etc. En este sentido, debemos decir que la práctica del 
sindicato, en tanto que tal, se produce sobre la base de la 
serialidad como ser-de-clase. En la medida en que, en deter­
minados momentos, en determinadas épocas, el proletariado 
tiene la tendencia a descargarse de todo en sus elegidos ;_por­
que la situación le vuelve consciente· de su impotencia:_, esta 
impotencia misma se comunica al soberano y el grupo institu­
cional se burocratiza. En un proletariado en fusión, los agen­
tes sindicales desaparecen u obedecen. Representan siempre la 
permanencia, cumplen la interinidad': su política en cuanto 
al grupo juramentado representa exactamente su comprensión 
ele la situación; las contradicciones serán tanto más vivas cuan­
to ele una y otra parte se está más inseguro sobre las pósibili-

409 



dades ge~erales de z:n?vilizar a los trabajadores. En el caso de 
un desaliento provisiOnal, los funcionarios del sindicato se 
apoyarán en la apatía serial para desanimar las iniciativas de 
grupos; en el caso de una agitación a escala nacional la resis­
tencia sindical, en caso de existir, quedará disuelt~ en los 
grupos de combate. De hecho, el grupo salvaje mismo com­
pre~de su clase como serialidad en tanto que acaba de pro­
d.uCI~la co:r:no ~up? a p~rtir de las series. Esta producción de 
s~ mismo Imph.ca m~ediatamente una aprehensión compren­
Siva de las resistencias encontradas, o por el contrario, estí­
mulos y ayuda que se les ha dado. Aún sienten en ellos el limo 
de que están hechos._ Y esta comprensión mide exactamente su 
combativida~, es decir, sus relaciones con la clase adversa y 
con ~u p~op~a clase como grupo institucionalizado. El proceso 
no s~g~Ihcatlvo -q.ue antes .se colo~ó en el fondo de la Razón 
anahtica, como residuo de mteraccwnes contradictorias- sólo 
está privado, pues, de sentido si la búsqueda histórica se tiene 
que detener en él. Por e~ contrario, en cuanto la prosigamos, 
est~ proceso es por sí mismo el más precioso de los índices: 
defme la relación profunda de la clase obrera con ella misma 
(~s ?ecir, de la i~st~tución con los grupos salvajes por la me­

diación de la senalidad y, recíprocamente, al mismo tiempo 
9-ue las r~laciones ~e l?s grupos salvajes con la serialidad por 
mte:rnedi~ de l~s smd~catos, etc.) . Según este punto de vista, 
el sm-sentido mismo tiene un sentido profundo: cuanto más 
aumenta su parte en el resultado obrero, más incierta está en 
ese ~omento la clase obrera en cuanto a sí misma; este pre­
tendido azar n.o expresa el desorden de las cosas, es el produc­
to d: una actl.tud común: 1~ indecisión fundada en la igno­
rancia. A traves de este índice central, somos remitidos a las 
estru_cturas objetivas del trabajo, a los instrumentos, a las 
relaciOne~ de pro~ucción, etc., y al mismo tiempo, al salario 
~eal, al mvel d~ VIda, ~ los J;l~eciós. Al mismo tiempo, como se­
nalaba más ~rr.Iba, la mdecisiÓn de los grupos activos está to­
mada ~n senahdad como impotencia aumentada; lo que quie­
re decxr. que cada uno, en tanto que es otro distinto de los 
~tros,. s~~nte en el. fracaso o en el semi-fracaso del grupo la 
IX? posibilidad. ~e disolver la serie; este fracaso, por el contra­
no, que mamfiesta una auténtica timidez de los comités sal­
vajes ante los funcionarios, refuerza a la institución y a la 

410 

burocratización o tiende a burocratizarla. Luego la práctica 
sigue siendo perfectamente comprensible, en el nivel mismo 
en que la h~mos ele?id?, a condición de que, ~espués d: 
haberla estudiado en si misma hasta encontrar este ultimo resi­
duo,, aprehendamos en éste la in~.icación de l.a t~~ea por cum­
plir, es decir, de la interpretac~on en totahzacwn .. En. c?al­
quier nivel que se tome, la. acciÓn de cla~e n.o es mte!Igible 
salvo si se interpreta a partir de los demas mveles. y si se la 
considera como significación prá~tic~. de la relac~ón de l~s 
otros niveles entre sí. Y esta totahzacrón -que realiza un pn­
mer acercamiento de lo concreto- no cae del c!elo ? de ~lgu~a 
ley dialéctica preestablecida: la clase es praxts e .mercia~ dis­
persión de alteridad y campo común: Ahora bien, baJO la 
presión de la necesidad o con la, urgencia de la lucha de clases, 
los grupos (espontáneos o i~lstituci.o~ales) que se forman sobr~ 
ella sólo se pueden producrr totahzando!a;. es a la vez su fra 
xis la materia infinita de su campo practiCO, lueg? el obJeto 
de' su totalización, y la totalización posible -aún merte pero 
corroída por la unidad fantasma que inducen en ella~ de su 
diversidad y de sus separaciones. Para. el observador situado, 
el movimiento totalizador es comprenstón porque, en la ~ucha 
de clases, cualquiera que sea el momento, el ac.to práctiCO Y 
local es siempre praxis totalizadora del proletanado. . 

Según este punto de vista, los diversos niveles de la acción 
nos entregarán su inteligibilidad fácilmente, c~ando hayamos 
comprendido que esta praxis es a la vez la rr:tSma. ~ otra en 
todos los niveles: porque esta jerarquía. vertical ~Isim~la de 
hecho la unidad recíproca de la circula:Idad. m. ~nvesuga~or 
situado, en una palabra, tiene que totalizar t~n;~Ien la acción 
totalizadora. Si se quiere, hay una incomprensib~hdad abstr~cta 
y superficial de la acción, tomada en un mvel cualqme~a 
("¿Qué esperan?" "¿Por qué dejan que nos disp.e~sen;os .sm 
darnos una consigna?", "¿Por qué conservan tal reivmdicacrón 
cuando tal otra hace que la primera sea inútil?",. etc:) que 
remite a la comprensión en profundidad (determma~Ión de 
la acción en cada nivel por su producción de ella mis~1~ en 
todos los demás niveles). Esta comprensi~n .J:odría. remitirnos 
en muchos casos a una nueva incomprensibilidad si no descu­
briese la circularidad de los condicionamiento~ Y que en cada 
nivel de acción producida manifiesta las tensiOnes reales que 

411 



determinan a la dase como. totalidad por totalizar. La jerar­
quía de los niveles, puro sistema de exterioridad, se curva, 
pues, y se convierte en su circularidad. Y las diversas "encar­
naciones" de la acción (en cada nivel) sólo están superpues­
tas en apariencia (por ejemplo, para un patrono que echa a los 
~b:r:eros. sindicados y que! en caso de conflicto, piensa que los 
umcos mterl?cutores válidos son los delegados sindicales). El 
observador Situado, puede aprehender en lo abstracto la uni­
dad jerarquizada de los diferentes niveles de acción en el lazo 
práctico con objetivo transcendente: se trata de este alza local 
en los precios de los transportes; la clase está afectada en tal 
localidad en todos los niveles y especialmente en su pasividad 
de colectivo. El proyecto común de actuar sobre las autori­
dades municipales para hacerles cambiar esta medida nefasta 
y sobre los patronos para que readapten los salarios en esta 
nueva el_ev~ción del "precio de la vida", se puede considerar 
en extenondad como presente en cada nivel: vivido como im­
potencia "por vencer'' en la serialidad, como movimiento reí­
vindicador en el nivel de los grupos, como objetivo particular 
y local por determinar (en su urgencia y en su relativa im­
portancia), partiendo de objetivos más lejanos y más funda­
mentales (la clase obrera en esta localidad, sus posibilidades 
de victoria, la importancia, para el porvenir de las luchas 
locales, de este combate particular, el proletariado francés en 
el conjunto de su lucha, en todos los frentes) en el nivel del 
aparato. 

P;ro al mismo tiempo se ve que esta inteligibilidad je­
rárqUica enc~entra s_us límites en la jerarquía; después de 
todo, ¿es el mzsmo ob7eto el que es aprehendido en la lucha in­
mediata como exigencia absoluta de los juramentados y por el 
fu~ci?na~io (a~nque est~ e_nterament<: en el asunto) como 
objetivo mmediato, restnngido y relativo? De hecho, la inte­
ligibilidad reaparece cuando se considera que esta estructura 
del objeto (tal y como la determina el soberano) se define 
en los actos (según apoye o frene el sindicato la acción reivin­
dicadora) y que así objetiva la relación de la concentración 
obrera local con el conjunto del proletariado francés y la de­
t~rminación de este mismo proletariado (como objeto prác­
ti~~ abstrac~o Y. como su propio ser-institucionalizado) por los 
dmgentes smdicales de la localidad (y a través de ellos por 

412 

el soberan~ centralizado). Pero entonces hay que comprender 
qu,e la acc~ón de clase n_o puede perder toda su significación 
mas q~; SI la comprensiÓn s: hace totalizadora y aprehende 
la a~ciOn en su desarrollo Circular;. porque no es pura pro­
ducCIÓn de un grupo por una praxzs y de una praxis por un 
g:upo (grupo de combate, huelga salvaje) ; en el marco sin­
dical o enfrente de él, se constituye ella en su reflexividad 
por la me~lia~i~n de los funcionarios: la acción "espontánea", 
q:te es reflexividad local (se define la táctica, las reivindica­
ciOnes que pueden llegar a un fin, en la relación de fuerzas 
en p~esencia), se vuelv~ "experimentada"; al mismo tiempo 
-segun encuentre su freno o su aceleración en las conduc­
tas ~e los dirigentes sindicales (locales o centrales)- esta ur­
genCI~ absoluta e inmediata se sitúa de nuevo en el conjunto 
práctico y estratégico que define prácticamente a la clase. Esto 
quiere decir que la acción recibe aquí en exterioridad su cono­
cimiento abstracto de sí misma y de su objetividad (ya la con­
se:ve COI_UO señal, ya hag~ de ella l~ interiorización). Pero al 
mismo tiempo, en este nzvel la acción comporta en sí misma 
una comprensión del proletariado; no sólo como serialidad 
que se dis~elve en grupo práctico (lo que no se distingue de 
la producción de grupo como él mismo), sino como serialidad 
provista el~ P?rvenir y superada (volveremos sobre ello) y 
cuya constituCión adquirida -como las condiciones presentes 
de su ser- determina y particulariza la permanente posibili­
da? de arrancarse a su Ser-Otro (velocidad de transformación 
baJO tal o cual presión, en tal o cual circunstancia, posibilidad 
de expansión vertical u horizontal, etc.) . En cierta manera, 
esta comprensión tiene el mismo objeto que el conocimiento 
abstracto. del soberano;. es que, en efecto, es este objeto y no 
lo sabe smo en la medida en que lo produce produciéndose. 
Estas dos totalizaciones (cada una de las cuales comprende a 
la otra) pueden combatirse en el nivel mismo del grupo jura­
me~tado, pues.' en efecto, nada dice que tengan el mismo con­
tem?o. Pero si es verdad que las contradicciones y los enfren­
tami:ntos pued:n tornar ~l proceso no-inteligible en su abs­
tracCión de residuo, también es verdad que la comprensión 
da~a en el grupo y qu~ corresponde a su superación del ser­
sena! (y a la conservaCión de este ser como lazo de alteridad 
Y de inmanencia) se incorpora por l~ práctica (ya se trate de 

413 



acuerdo o de discus~ón con el soberano) un poder de Tetra­
ceso. que es superación de su presencia inmediata y sin dis­
tanCia con el Ser. Evidentemente, se trata de una simple form 
abstracta pero cuya interi?ri:z:ación (si, por ejemplo, tien: 
lugar contra los proyectos smd1cales) realiza la acción real del 
grupo de combate como conociéndose y jugándose en relación 
con todas las formas y en todos los niveles prácticos de la 
clase.-. Naturaim:nte,. esto no significa que este conocimiento 
práctico, como sistema de las posibilidades reales de djstancia 
has_ta sí, de retroceso, etc., pueda manifestarse por una acción 
pehgr?s~ que desca?se sobre apreciaciones erróneas. Es que el 
c~nocumento práctico (como regulación de la acción reivin­
dicadora por ella ~is~a sobre la base de una totalización por 
hacerse ~el saber smd1cal y de la comprensión viva en el gru­
p_o) remite a la experiencia en curso de la clase como ser-se­
na!,. tal y co~o se realiza simultáneamente (y en condicio­
namiento reciproco) como significación del colectivo y tal 
c~m? se ~roduce en . y p_or sus relaciones con el soberano 
( D1ez anos _de p:ác_tica smdical me han enseñado", etc.), co­

rr;-o lazo de zntenorz~ad del grupo y de la serie (el primero 
~Iene. su. ser-fuera-de-si en el otro y vive esta transcendencia en 
mtenondad), con~o posibilidad abstracta en fin pam la serie 
de neg~rse ella m1sma y de negar su impotencia en beneficio 
de la l~b.ert~d común, esto es, como intensidad de las fuerzas 
de masificaCión y _de reificación en tanto que están vividas por 
cada uno en .el ~Ivel de la enajenación. Desde luego que esta 
t:rcera expenenCia está condicionada también por la experien­
Cia otra que la serie. ti~~e de los grupos que surgen de ella, 
Y de su fuer~a y multipliCidad. En este nivel, el otro se aprende 
en. el colectivo por la empresa de los grupos. y aprenderse es 
e:v1~e?temente, conoc:rse, descif:ar por los grupos, por la mul~ 
tiJ~hCidad de. las aco~nes, la vwlencia que está aún compri­
mida por la ImpotenCia y las condiciones históricas que dan 
por eJemplo, un aspecto revolucionario a la situación, per~ 
sobre todo hacerse sobre la base misma de las · t · . . Clrcuns anClas 
q.ue c?ndiciOnan la s~bordinación. La praxis como totaliza-

.CIÓn t1:ne, pues, al 11~zsmo tiempo el sentido de determinada 
operaCIÓn comprometiendo efectivos más 0 menos 1·1n t 

d f.. por an-
tes y que e men un momento histórico definiéndose 1 · 

·f· ·ó á · 1 Y a sig-m ICaCI n pr, ct1ca e e una apuesta que -como consecuencia 

414 

de la insuficiencia de los retrocesos, de las experiencias ambi­
guas (más aún que contra?ictorias: ya he s~ñ~lado en Cues­
tiones de método el sentido de estas amb1guedades) y de 
estructuras prácticas distintas- cada nivel tiene que hacer so­
bre las reacciones de los otros dos, en las cuales figura su pro­
pia reacción -lo sabe- como objeto de apuesta. ¿Se tr~ta. de 
estos circuitos de alteridad que señalábamos en lo practico­
inerte (precisión de la coyuntura, etc.)? No, porque l~ay co­
municación constante y el otm se puede volver en cada mstan­
te el mismo (ya se trate de una reunión de obreros que 
reconocen al delegado sindical porque se limita al papel de 
t~rcero regulador o de relaciones recíprocas entre dos trabaja­
dores de los cuales uno está decidido a la acción y el otro 
aún duda) . De hecho, esta apuesta está hecha por la clase. sobre 
sí misma; y es la decisión como, superación de un dato Imp.er­
fectamente conocido y como totalización en la unidad negativa 
de los conflictos, de los errores y del fracaso o en el refuerzo 
recíproco de las apuestas ~)arciales (en l~s di~tintos nivel~s) 
por la objetivación en curso y por el éxito fmal. La. acCIÓn 
apostada se totaliza, en efecto, en tanto que se determma a la 
vez como empresa local y a breve plazo, como produc~ión de 
una relación concreta y temporalizada de la clase-colectivo con 
la clase-combate, y como modo significante de la clase en. el 
nivel nacional (índice de combatividad, etc.). Y _la totahz~­
ción misma nos remite, por encima de las formacwnes consi­
deradas, a la comprensión (en la reciprocidad) de cada uno 
como libre organismo práctico (ya sea "permanente" .o enve­
jecido o resignado) que lleva a cabo en toda su praxzs (aun­
que sea de pura obediencia) la superación totalizadora de cada 
nivel por el otro y de todos en la. unidad de las decisione~ co­
munes. Sin embargo, en la medida en que cada orgamsmo 
práctico sigue siendo inasible par~ la experiencia. (sal:? abs­
tracta y negativamente) , y escond1do ,rara la ~naJ~na~IOn, la 
serialidad, el juramento o la soberama como mstituoón, no 
hay nunca totalidad sino totalización en curso, sin qu.e pod~­
mos descubrir un aparato totalizador y bloquear la circulan­
dad en él. Entendámonos: esta circularidad es tentativa en to­
das partes de disolver al otro en el mismo (la resignación de 
un enfermo o de un viejo sólo se realiza a través de una apre­
ciación totalizadora y luego renegada) ; además está operada 

415 



sobre esquemas sintéticos de unidad que han penetrado hasta 
las profundidades de la serialidad, sobre la base de un pasado 
común. (volveremos pronto sobre ello), etc. Se trata, pues, 
de una totalización real y constante, aunque envuelva necesa­
riamente sus complejidades, . sus inercias por _disolver y sus 
contradicciones. En este senti~O, ?e puede deCir que 1~ clase 
obrera es en todas pa·rtes totalizaCIÓn en curso. En el _mvel de 
1 experiencia en que aún nos encontramos, no qmere esto 
daecir que tenga o pueda alcanzar un grado de i~tegraci?n Y 
de combatividad más elevado. Pero tampoco qmere deCir lo 
contrario. Simplemente, nos faltan aún. los instrument?s l_l~ra 
considerar esta posibilidad. Totalizacxó? en curso s_xgm~Ica 
-cuando aún no están dadas las perspectivas de una Hist.ona­
que todos los niveles de_ la fraxis está~ mediado~ y totalizados 
en todas partes por el masible orgamsmo práctico que escon­
den y que sostienen todas las funciones comunes qu: le son 
impuestas (luego todos los grupos en tanto que lo mtegran 
en la Fraternidad-Terror) . 

La totalización de la clase obrera es, pues, comprensible; 
el acto sintético por el cual la totaliza el. testigo situado o 
el historiador, no hace más que reproduCir, en _efecto, un~ 
praxis de totalización hacia unos objetivos a partir de cond_x­
ciones. Esta totalización no consiste en transformar una sene 
infinita en grupo, sino en crear una circularidad de co?tro_I y 
de perpetua readaptación para_ la acción P?r la determmaCIÓn 
de sus posibilidades en cada mv~l en funCI?n de lo? otros .. Es 
posible ahogar el movimiento obrero (qmero deCir: posible 
para sus propios dirigentes) , pero en algunos casos y por la 
complicidad dispersiva de la clase entera; .Y en otros _cas?s. es 
imposible por las mismas razones, es decxr, por la sigmhca­
ción misma que toma el movimiento l?cal e~ .e! seno de la 
clase nacional. Y esta posibilidad o esta Imposibilidad no pro­
vienen de fuera como un fatum en los dirigentes y los huel­
guistas; se realiza prácticamente como su comprensión de su 
situación en la clase; con otras palabras, hacen cuant_o pueden 
hacer y sólo lo que pueden hacet·, pero es necesano que. lo 
hagan en la dialéctica de una P_rax.zs. redp:oca y antagón~ca, 
que, a su vez, es sentida por ~1 mdn~Iduo libreme.nte totaliza­
dor en el seno de la enaJenaCIÓn sena! y se. totaliza co~o re­
chazo de la serialidad o como abandono resignado a la Impo-

416 

tenci~. Y que se entienda bien: la acción de la imposibilidad 
asumida por los grupos de institución y de acción, en tanto 
que se manif~esta por un desorden-índice de la praxis, vuelve 
so~re la altendad y queda reasumida en ella en la dispersión 
se:Ial com~ n_ue_va determinación; pero no es posible deter­
mmar a przorz SI esta negatividad de impotencia asumida ten­
drá o ~? tendrá como efecto refo~zar en la serie la negación y 
la pasiVIdad de las cuales es índice. Por el contrario, tal vez 
provoque un reagrupamiento positivo: en el marco del des­
arrollo histórico concreto, sólo el conjunto de las circunstan­
cias materiales -presentes y anteriores7 , unido a la praxis de 
la clase enemiga, puede dar en cada caso los elementos de una 
respuesta. Lo que tiene que decir el examen formal es simple­
mente que _la prácti.ca de clase es . comprensible -aunque se 
trate de accwnes estnctamente localizadas- en una totalización 
cir~uia:, com? u~ nuev? tip? de praxis:. la praxis cuya tempo­
rahzaCIÓn umtana y dxaléctica (a partir del objetivo por al­
canza;se) se desarrolla en la unidad de reciprocidades pluridi­
menswnales entre estructuras heterogéneas, cada una . de las 
cuales contiene a las otras en sí. O, si se quiere una imagen, la 
acción del libre organismo práctico -considerada en sí misma 
y de manera abstracta- carece de profundidad, se temporaliza 
en un espacio de dos dimensiones: la acción de clase -sin ni 
siquiera hacer intervenir a la clase enemiga o a las determi­
naciones diacrónicas- se desarrolla en un espacio de n dimen­
siones (hemos visto tres, y hay más 1, pero no es cosa que inte­
rese aquí) . Pero la segunda es comprensible como la primera, 
ya que, finalmente, somos nosotros quienes la producimos y 
quienes somos, al mismo tiempo, el espacio pluridimensional 
en que s~ temporaliza. Y esta comprensión se basa en el hecho 
de que todo es práctico, es decir, que la clase vuelve a asumir 
p_rác~icamente su ser-de-clase -y todas las- características prác­
tico-Inertes de que se le ha afectado- en el movimiento mismo 
de la praxis como su orientación y su esencia práctica singu­
lar. El invento de la "ocupación de las fábricas", por ejemplo, 
como táctica de combate, es una práctica g_ue reasume y supera 

1 En efecto, n~s ~emo~ mantenido en la abstracción, ya que hemos 
s~p~esto qu~ el me?w mtenor de la clase era homogéneo y sin contra­
diCCIOnes (d1Vergenc1as o conflictos de interés entre P l, P 2, 0-E, etc.). 

41'7 



la constitución pasiva del proletariado-colectivo después de la 
segunda revolución industrial (es decir, aquí, la intercambia­
bilidad de los O.E.) . 

Sin embargo, la praxis está constituida, ya lo sabemos; es 
el límite mismo de su inteligibilidad. La pluralidad de sus 
dimensiones entra en conflicto con la insuperabilidad de la 
libre práctica orgánica como dialéctica constituyente. Esta li­
bre praxis es la misma que se produce como totalización de 
las dimensiones múltiples en la reciprocidad mediada; lo que 
significa, según la perspectiva, que se despliega en la multi­
plicidad de las dimensiones conservando en este alargamiento 
la unidad orgánic~ de determinaciones recíprocas y circulares 
o que se repliega sobre una dispersión que comienza como rein­
tegración de la unidad significante de interioridad por retota­
lización a través de las diversas dimensiones. Y no puede ex­
trañarnos, ya que la libre praxis como temporalización dialéc­
tica en un espacio lleno es arreglo de lo transcendente a través 
de un campo práctico de tres dimensiones 1• Es lo que hace 
que a la acción de clase la llamemos "praxis-proceso": su com­
prensión como totalización práctica puede ser la praxis totali­
zadora de un testigo individual; pero en la medida en que esta 
totalización, por su objetividad misma (tal y como podría apa­
recerle a un testigo situado en una espacio de n + dimensión J) , 
escapa al mismo tiempo a los agentes y al testigo, no podemos 

1 O de n dimensiones: he dado ejemplos en Cuestiones de método; 
la praxis de dos dimensiones es una abstracción; sería Robinson cons­
truyendo su choza. A partir del momento en que consideramos al hombre 
concreto, su socialidad, sus funciones, sus poderes, sus posibilidades, etc., 
transforman a su proyecto en unidad pluridimensional de las condi­
ciones múltiples que supera. De manera que un retorno de lo constituido 
sobre la constituyente (en tanto que lo constituido está conservado en 
la superación) desplegando espacios complejos en el proyecto mismo, 
acaba por crear una nueva homogeneidad entre la acción común (con la 
multiplicidad interna de sus interacciones) y la acción individual socia­
lizada. Claro que las condiciones superadas en el proyecto son puestas en 
contacto y totalizadas por el proyecto mismo, en tanto que las multipli­
cidades de individuos se totalizan totalizando a la praxis común. Aquí 
se detiene la comprensión, a la vez en el testigo y en los grupos activos 
porque esta totalización interna y por interacción no produce estatuto 
ontológico nuevo en el grupo. Dicho de otra manera, la comprensión de 
la acción de clase por el testigo que la reproduce es a la vez suficiente e inadecuada. 

418 

aprehenderla sino como proceso, es decir, como límite de la com­
prensión dialéctica. En efecto, este testigo de n + 1 dimensiones 
ni existe ni puede existir; además, aunque existiese, seguiría 
siéndonos perfectamente extraño. Sin embargo, sólo a él se le 
manifestaría la realidad práctica de clase como hiperorgánica. 
Si no fuese absurdo; sólo a él se le podría aparecer un estatuto 
de. inteligibilidad ontológica que sería inaccesible para los 
agentes mismos en el interior de esta realidad; para no:otros, 
situados en la clase o fuera de ella, este estatuto de htperor­
ganismo no es; en efecto, no se manifiesta por ningún efecto 
práctico sobre los agentes o sobre la acción. Pero pa;a decidir 
sobre la objetividad total, habría que poder totahzar desde 
fuera también, es decir, desde un espacio cuyo espacio social 
de n dimensiones sería un caso particular. La necesidad y la 
imposibilidad de aprehender a la clase en lucha como total 
productividad produce en ella un límite negativo externo, o, 
si se quiere, la posibilidad de tener un exterior. Y es~e :x~e­
rior como frontera abstracta y que se nos escapa por pnnc1p10, 
de hecho no es más que la frontera que separa a la Razón 
dialéctica de la Razón analítica cuando las condiciones del 
conocimiento no permiten que se haga de la segunda una 
parte integrante de la primera. El proceso -desde este nivel­
es este ser indeterminado de la totalización tomáda en exterio­
ridad que no puede ser ni puro desarrollo dialéctico de una 
libre praxis individual ni totalidad totalizada ni serie irrever­
sible y no significante de determinaciones en exterioridad, pero 
que, a causa de esta indeterminación, se presenta como la po­
sibilidad abstracta de una unión de todas estas características: 
desarrollo riguroso y orientado, determinación plena del pre­
sente por el pasado y no menos por el futuro, luego superde­
terminación, necesidad absoluta y libre finalidad, totalidad 
dada (como inercia señalada por un sello) y produciendo en 
la exterioridad su propia temporalidad como totalización prác­
tico-inerte aprehendida como praxis, unidad de la empresa y 
del acontecimiento, unión de la actividad pasiva y de la pasivi­
dad activa. Así, gracias a la pasividad múltiple que se ha rein­
troducido en el nivel del grupo y que ha aumentado en la 
clase, atravesando a la praxis con capas de inercia diversas y 
conteniéndola en su estatuto de práctica constituida, el fJ1·o­
ceso (punto límite negativo de la experiencia) se vuelve para 

419 



muchos antropólogos ese reverso que un día alcanzarán o que 
creen que pueden alcanzar, esa realidad ocu~ta _de los hombres 
y de las sociedades en que todas las contradicciOnes se fundan 
unas en otras sin que las haya alcanzado ninguna superación 
sintética, es decir, esta objetividad inhumana de lo humano 
donde la finalidad y la "causalidad", la necesidad y la liber­
tad, la exterioridad y la interioridad se interpenetran. Esta 
realidad oculta, fusión del sentido y del sin-sentido, se parece 
a la sustancia spinozista hasta hacer que nos confundamos. 
Pero es absurdo sustantificar el proceso, dar un contenido 
positivo a este límite abstracto de la comprensión y suprimir 
antes de tiempo las contradicciones de la experiencia conside­
rando al hombre según el punto de vista de Dios. Este proceso 
está rigurosamente unido a la situación del agente o del tes­
tigo: la define negativamente por sus límites y no podría tra­
tarse de aprehenderlo en él mismo sin desituarnos en relación 
con todo. Manifiesta además la impotencia de integrar. el pro­
yecto de una multiplicidad social de otra manera que no sea 
una comprensión de esquema individualizador. Finalmente, 
se refiere a la exterioridad que traspasa desde todas partes a 
la interioridad y al conjunto de hechos puramente físico-quí­
micos (o que pueden ser abstractamente considerados como 
tales) transmutaciones de energía y, en otros niveles, destruc­
ciones y gastos en el campo práctico-inerte, que se presentan 
como la proyección en lo in01:gánico de conjuntos inorgánicos, 
orgánicos y sociales. Si se quiere, representa la imposibilidad 
de aprehender la acción común a partir de su multiplicidad 
y de sus pasividades por una comprensión constituyente y dia­
léctica; y, en el campó práctico, hace medir el peligro que 
corre (y que ella misma produce) toda acción común: la ena­
jenación, la recaída en la serialidad. Pero precisamente, esta 
presencia en el exterior ele la antidialéctica (práctico-inerte) 
y de la no-dialéctica (Razón analítica) como peligro perma­
nente de la desaparición de lo humano sólo puede ser apre­
hendida desde el ser-situado, a través de la praxis y como viva 
contradicción entre la Razón constituyente y la Razón consti­
tuida. Este límite de la comprensión no se tiene que descubrir 
sino en y por el éxito práctico y total de la comprensión mis­
ma. Hago estas observaciones ahora porque adoptan aquí su 
forma más abstracta y más simple; habrá que volver a tomar-

420 

las a propósito del proceso histórico para evitar a la vez el 
relativismo y el dogmatismo. 

En verdad, no hemos dejado la abstracción, ya que hemos 
hablado de las relaciones internas de la clase con ella misma 
en el nivel de lucha de clases sin hacer intervenir en el esque­
ma de inteligibilidad a la acción antagónica de la clase adver­
sa (o de las clases; supongo una dualidad para mayor simpli­
cidad) . Ahora bien, resulta evidente que cada clase, en sus 
luchas sociales, es al mismo tiempo la interiorización y la su­
peración de las condiciones materiales que la han producido 
y características suscitadas en ella por el otro; no es menos 
cierto que el objetivo particular está definido en cada ins­
tante -como también los medios de lucha, de táctica, etc.- en 
la reciprocidad de antagonismo y a partir de un conflicto de 
interés aún más generaL Cada clase está así presente en la 
otra en la medida en que la praxis de ésta, directamente o por 
el intermedio de un objeto disputado, tiende a modificar a 
aquélla. ¿Pero en este caso hay inteligibilidad? Hemos visto 
operarse una totalización en la clase obrera porque estaba rela­
cionada con la misma acción en distintos niveles y porque los 
conflictos secundarios estaban subordinados, por hipótesis, a 
un acuerdo fundamentaL ¿Cómo se puede comprender, por el 
contrario, es decir, unir en una misma totalización los resul­
tados de una acCión patronal y los significados que la praxis 
de la clase burguesa producen como realidades extrañas en el 
interior del proletariado mismo? Sobre todo, ¿cómo se puede 
suponer -lo que es la exigencia misma de la racionalidad dia­
léctica- que tenga lugar una totalización más amplia, unifi­
cando en la reciprocidad negativa a esas clases hostiles e irre­
conciliables? Ése es problema que hay que tratar ante todo. 

Ahora bien, el punto esencial es establecer si hay lucha. 
Engels se burla de Dühring, que habla demasiado pronto de 
opresión. Pero al explicarle la lección, da de lleno contra otro 
escollo: el economismo. Si las dos clases son -cada una en 
ella misma- el producto inerte -o incluso práctico-inerte­
del desarrollo económico, si están igualmente forjadas por las 
transformaciones del modo de producción, soportando la ex­
plotadora su estatuto en la pasividad, como una ley constitu­
cional, y reflejando la impotencia de los adinerados la de los 
miserables, la lucha se borra; las dos serialidades son pura-

421 



mente inertes, 'las contradicciones del sistema se realizan por 
ellas, es decir, por cada una como otro estado en alteridad, 
La oposición que se realiza así entre los capitalistas y los asa­
lariados no merece más el nombre de lucha que la de la per­
siana que se mueve y la de la pared que recibe el golpe. Por 
lo demás, Engels, llevando hasta el último extremo, en el 
Anti-Dühring, estas ideas esquemáticas, llega a anular la lucha 
de clases en el momento en que la clase ascendente, asegurando 
el desarrollo de los medios de producción, agrupa a toda la 
sociedad en su derredor. Los desacuerdos se manifestarán pro­
gresivamente, el desgarrón se ampliará hasta desgarrar a toda 
la sociedad en la me<fida en que el modo de producción pro­
duzca y desarrolle sus contradicciones. Sería entonces posible 
hablar de lucha --ren el sentido restringido y puramente meta­
fórico de agitaciones moleculares que definan dos direcciones 
opuestas y produzcan un resultado medio- a partir del mo­
mento en que son explícitas las contradicciones. El resto del 
tiempo, se definiría la Historia por el desarrollo del modo de 
producción en su precaria unidad y en tanto que las conse­
cuencias de este desarrollo producen diferenciaciones en las 
clases, provocan transformaciones diversas en los diferentes 
grupos humanos. La unidad de comportamientos igualmente 
pasivos (inducidos), pero uno de los cuales define deterll).inada 
forma de acción entre los obreros, y la otra en determinado 
tipo de reorganización de las herramientas en los patronos, es 
sencillamente el proceso económico. Y, en cierta forma, en­
contramos en ello una perfecta inteligibilidad de la Hi.;toria, 
ya que la oposición de los fenómenos se reduce a la acción de 
un mismo conjunto de fuerzas exteriores sobre diversos obje­
tos. Pero la inteligibilidad del economismo no es más que una 
apariencia; ante todo vuelve a llevar a Engels a la Razón 
analítica y este dialéctico corona su carrera con el siguiente 
resultado: mata dos veces a la dialéctica para estar seguro de 
su muerte; la primera vez, al pretender descubrirla en la Na­
turaleza, la segunda vez, al suprimirla en la sociedad. El re­
sultado de estos dos atentados es el mismo; es lo mismo 
declarar que se descubre la dialéctica en las secuencias físico­
químicas o proclamarse dialéctico reduciendo las relaciones 
humanas a la relación funcional de variables cuantitativas. 
Pero por otm parte, ni siquiera encontramos la verdadera inte-

422 

ligibilidad directa del número o de la cantidad continua, ya 
que estamos en pleno campo prácti.co-inerte. Dicho .d~ ?tra ma­
nera las transformaciones convenciOnales y las dehmoones de 
un ¡;ensamiento económico sigue~ ~iendo inteligibles en tan.to 
que están sostenidas por el movimiento concreto de una dia­
léctica humana e histórica, en tanto que en ellas sólo se ve 
un uso provisional de la Razón analítica, en tanto que esta 
Razón analítica misma se da como un momento abstracto de 
la Razón dialéctica (aquel en que las relaciones humanas, ~li~­
nadas y reificadas, tienen que p~der ~er. tra~adas en extenon­
dad con la perspectiva de una remte.n?r.Izaoón) . Pero cuando 
se dan como principios o como deflmcwnes de base, cuando 
las extrañas inversiones de la cantidad están presentadas como 
hechos naturales (y no como un aspecto superf_icial~zente ~a­
tural de los hechos sociales) , entonces el lenguaJe mismo pier­
de toda significación: las inversiones económicas y todas las 
determinaciones del discurso que son su resultado salen por 
sí mismas de la nada, directamente sobre la base de las leyes 
físico-químicas y biológicas, pero sin que se pueda encontr~r 
el movimiento (dialéctica de la Naturaleza) que engendrana 
esta Razón analítica mutilada a partir del otro. En una pal~­
bra, si la Razón analítica se tiene que volve~ Ra~ón económi­
ca sin perder su racionalidad,. lo será en ~1 m tenor de la Ra­
zón dialéctica y como produoda y sostemda por ésta. El .eco­
nomismo como racionalidad fundamental cae así en la ura· 
cionalidad empírica (es asz). 

Desde luego que no se trata de disolver las contra~iccio­
nes objetivas y materiales (fuerzas productoras+..:;- medws ~e 
producción ++ modo de pr?duc~Ión +:->- r~laoones de piO­
ducción, etc.) en no sé qué Ideahsmo dialéctico. Sólo se trata 
de reinteriorizarlas y de hacer de ellas los motores del proc~s? 
histórico en tanto que son fundamento in_teri?r de las modifi­
caciones sociales (es decir, como determmaoó~ fundam~ntal 
de las relaciones de la interioridad recíproca uméndose a hbres 
organismos prácticos en el campo "tan incon~xo:·. de !a rareza) · 
Pero esta reinteriorización transforma su sigmhcaoón: la lí­
nea del economismo se parece aquí al esqueleto racional ~bs­
tracto que el informador, miembro de una sociedad exogá~ICa, 
dibuja en la arena para el etnógrafo. Su rare~a concr~ta e mte­
ligible está al nivel de la pmxis, de la matena trabaJada como 

423 



mediación entre los organismos prácticos y como enajenación 
de uno a otro, esto es; del colectivo. Y el colectivo no es ni 
dialéctico ni analítico: es antidialéctico. Al principio no apa­
rece como estructura fundamental de las relaciones humanas, 
pero se constituye a través de una dialéctica compleja que he­
mos trazado como enarenamiento de la dialéctica y su vuelta 
contra ella misma, esto es, como antidialéctica. Y esta antidia­
léctica sólo es inteligible porque la producimos nosotros mis­
mos en el momento fugitivo de la falsa unidad material, del 
trabajo alienado y de la fuga serial. Lo práctico-inerte puede 
ser estudiado como proceso (lo que ya está muy lejos de las 
pretensiones del economista, porque el "hecho" económico era 
simplemente el fenómeno físico-químico hecho ininteligible 
por negaciones de interioridad que pretendían ser determina­
ciones de exterioridad) , pero este proceso, en tanto que es ya 
acción pasiva, supone toda la praxis (como relación con el 
campo material práctico y con los Otros) , que reabsorbe y 
transforma en el objeto, aun descansando en su hormigueo real 
y abstracto. En una palabra, si el modo de producción es, en 
la historia humana, infraestructura de toda sociedad, es que 
el trabajo -como libre operación concreta que se va alienar 
en el colectivo, y que ya se produce a título de superación de 
una operación anterior a ese mismo colectivo- es la infra­
estructura de lo práctico-inerte (y del modo de producción) , 
no sólo en el sentido de la totalización diacrónica (y porque 
tal máquina en sus exigencia~ especiales es ella misma el pro­
ducto del trabajo), sino sincrónicamente, porque todas las 
contradicciones de lo . práctico-inerte y particularmente del 
proceso económico están necesariamente constituidas por la 
perpetua realienación del trabajador en su trabajo, es decir, 
por la práctica generalmente considerada en este mundo otro 
que construye, perdiéndose para que sea (constituyendo, a 
través de la materia inorgánica, su multiplicidad en alteridad 
serial, afectándose de impotencia por el pleno ejercicio de su 
soberanía). Según este punto de vista, si la lucha de clase tiene 
que encontrar su fundamento en lo práctico-inerte, lo será en 
tanto que la oposición objetiva de los intereses sea recibida y 
producida a la vez por la actividad pasiva, y se descubra en el 
trabajo (o en cualquier conducta) como reciprocidad de an­
tagonismo -aunque sea bajo una forma petrificada y, por 

424 

ejemplo, co~o exigencia de la herramienta o de la máquina-. 
La Circulandad -como estructura de lo social en tanto que 
pr_odu~to humano- produce su inteligibilidad por una deter­
minaCión doble. Por una parte es evidente que las conductas 
y los pensamientos están inscritos en la materia trabajada 
(en tanto que realiza a través de los otros un sistema de alte­

ridad) . Resulta así que el racismo no es una simple "defensa 
psíquica" del colono, inventada por las necesidades de la causa, 
para justificar su colonizadón ante la metrópoli y ante sí mis­
mo; de hecho, es el Pensamiento-Otro producido objetivamente 
por el sistema colonial y la superexplotación: el salario y la 
~aturaleza del trabajo definen al hombre y es, pues, muy 
Cierto que los salarios, al tender a cero, que el trabajo, como 
alternancia de paro y de "trabajo forzado", reducen al colo­
ni~ado a es~ sub-hombre que es para el colono 1. Todo pensa­
miento raCial no es más que una conducta realizando en la 
alteridad la verdad práctica inscrita en la materia trabajada 
Y en el sistema que resulta de ello. Pero por otra parte e in­
versamente, como las estructuras elementales de las formas más 
simples están inscritas en la materia inorgánica, remiten a 
act~vidades (anteriores y contemporáneas) que reproducen in­
defmidamente o que han contribuido a producir estos sellos 
humanos como pensamientos inertes; y estas actividades son 
necesariamente antagónicas. El racismo que se propone al 
~olono de Argelia es la conquista de Argelia la que lo ha 
Impuesto y producido, es la práctica cotidiana la que lo rein­
venta y lo reactualiza en todo instante a través de la alteridad 
serial. Naturalmente, la conquista de Argelia no tiene que ser 
tomada en sí misma más que por un proceso complejo que 
depende de determinada situación política y soda! en Francia 
a.I mismo tieml?o que, las relaciones reales de Francia capita­
lista con Argelia agncola y feudal. Nq es menos cierto que 
las guerras coloniales del siglo XIX realizaron para el colono 
una situación original de violencia como su relación funda­
mental con el indígena; y que esta situación de violencia se 
produjo y se reproduce como resultado de un conjunto de 
prácticas violentas, es decir, de operaciones intencionales y con 

1 Una única diferencia: es este sub-hombre el que es todo el hom­
bre, y el colono, como superman, no es más que un gran mutilado. Pero 
este mvento aparecerá en las formas superiores de la lucha. · 

425 



un fin determinado efeCtu~das 1 "é . 
institución- or u 0 po: e e3 roto -como grupo-
d~d pública ~{or 1! J:1:g~~~~ó:;c~s bapoyados en la _autori­
Clerto que esta violencia, la crueldad o c~ra~o m~tropohta~o). 
o las. operaciones sistemáticas que tratab n ~ t~bus ~rgelmas 
sus tierras, se producían solamente an e . espoprlos de · ' como expresión d 
Clsmo aun abstracto· esto se d b e un ra-
(la "pacificación" f~e larga ye e an~e tod)o al estado de guerra 

' sangrienta que b · 1 
tut?, ya que la relación fundamental es la lu h cam Iade esta­
raosmo negativo constitu e al ene . e_ a a~ma a; este 
pretendido "ciudadano frrncés"· mtlgo codm~. mfem:~r y no al 
" 1 . ' se rata e demonws" d 
sa Vajes imbéciles", según . ue una vict . . ' o e 

les ~~estre en su actividad,~ por el con~;~~i:e los mdígenas 
provlSlonal sea por sí misma la af" "ó que su derrota 
su superioridad. De todas formas~r~a~~c~ó~or el vence~or de 

~7!ea:a;:~u~gl~s :opa~ ~dversas por la negaciÓ;~~~o%~~~d~e~~ 
bre p ' ace e musulmán el otro distinto del hom-

en ~ll~r d~~r:!p~~:~Ís~oor ~:zosnocel~eddedsuf historia y del desarrollo 
· ' a rancesa queda 1 · · 

pw un tanto incierta sobre el uso u . a prmo-

~ró~~nl~!~:a·d~C~~~~ian0deeredpof?lam~:t~; ¿~~;r;~ee ~~;~r!~ 
1 

s e 1ne mnguna prá t" L 
su manes siguen siendo 1 . e lea. os mu-
m~r, cuyos menores mov~~~~et;se ~~e~~~eÚ~: ~gilar, que d~-
mir. Pero se pensaría más bie . . ay que repn-
al menos en b n extermmarlos que emplearlos 

uena parte. En todo e 1 á · ' la política de divisió 1 _as~, as pr ctlcas represivas, 
dan rápidamente las n, os desposeimientos, sobre todo, liqui­
sociedad atrasada estructuras feudales y transforman a esta 
y pronto en sub perol est:ucturada en "multitud atomizada" 

-pro etanado agrícol y ' 
(práctico-inerte) de 1 . d d a. esta nueva forma a sooe a musulm 1 . 

de la violencia. si n T . . a na es a expresión 
cada uno de l~s gOtl lea O~JetiVamente la violencia sufrida por 

. ros senales que ha d "d capital finalmente def" pro uc1 o; Cuando el 
. 

1
. me, entre nosotros a 1 1 · "ó 

caplta Ista como solución arcial d , . . a co omzao n 
fuente de nuevos be f" . p e sus dlflcultades y como 
fijan, difunden y pr~~t~~~os, los grupos de presión descubren, 
Hay una unión indudabl n esta nueva forma de explotación. 
políti~a de Jules Ferry, 1: ~::~it~ci~br~ de Lero_r-Beaulieu, la 
colomales y de los transportes , . n e los pnmeros bancos 

mantimos. Pero al mismo tiem-

426 

po, otros medios s'ociales, poseedores de otros intereses, se ele· 
van violentamente contra una política de conquistas colonia­
les. Hay que entender con lo dicho que el sistema colonial, 
como máquina infernal que tenía que desarrollar ella misma 
sus contradicciones hasta la explos"ión final, respondía a las 
necesidades colectivas de los capitalistas franceses en su gene­
ralidad, pero contradecía a muchos intereses particulares:. para 
imponerlo y ponerlo en marcha había que montarlo; el paso 
del interés objetivo, como exigencia vacía, a la construcción 
del sistema, se produce por una práctica común, responde his­
tóricamente a una dialéctica real y organizada que se une con 
algunos grupos financieros, de hombres de Estado, de teóricos 
en una tarea organizada. Y que no se esquematice todo decla­
rando tranquilamente que esos grupos eran la expresión de los 
intereses de su clase. Porque en cierto sentido, sí, eran eso y 
no eran sino eso. Pero no eran unos mediums inflados por no 
sé qué abundancia espiritual ni unas pitias dejando escapar 
por sus gargantas el aliento de clase que las llena: por su co­
mún invención del sistema, su clase se encontraba necesaria­
mente determinada. Lo que no significa -como le gusta se­
ñalar al idealismo- que el descubrimiento. del sistema se haya 
transpuesto por sí mismo en práctica general de clase; sabe­
mos, por el contrario, que fueron necesarios pacientes esfuer­
zos para imponerlo (propaganda, victorias que hadan olvidar 
las derrotas, primeras ventajas, etc.). Hay que entender, sen­
cillamente, que por la organización práctica de organizaciones 
y de aparatos que ha producido (el soberano como tempora­
lización actual del Estado, los técnicos o ideólogos, los grupos 
económicos de presión) , la clase se encuentra elaborando unas 
nuevas tareas y -cualesquiera que sean las divisiones- está en 
estado de resistencia mínima frente al sistema inventado; en 
efecto, se beneficia por el poder práctico de las instituciones 
y de las organizaciones más respetadas y más activas (el some­
timiento de los medios más encarnizados es ya el porvenir 
fatal de sus resistencias) , su elaboración precisa y pluridimen­
sional (ideología, acción de los poderes públicos, iniciativas 
de agrupamientos privados) frente a resistencias esporádicas e 
inciertas, muchas veces contradictorias, finalmente la luz mis­
ma que estas prácticas nuevas arrojan sobre los problemas so­
ciales y económicos de la metrópoli (nuevas salidas para la 

427 



producción, circuitos de intercambios especiales de la colonia 
con la metrópoli e inversamente) . 

Para hacerme comprender claramente, diré que todas las 
,-elaciones entre colonos y colonizados a través del sistema co­
lonial son actualización de características práctico-inertes intro­
ducidas y definidas por acciones comunes; O, si se prefiere, 
que la sociología y el economismo tienen que disolverse igual­
mente en la Historia. Cuando se lee, en tal obra sociológica 
contemporánea, que el "vagabundo", como liquidación de las 
estructuras sociales de la comunidad musulmana, es el resulta­
do necesario de un contacto entre dos sociedades definidas, de 
las cuales una es atrasada (o subdesarrollada), agrícola y feu­
dal, y la otra está industrializada, la inteligibilidad y la necesi­
dad faltan igualmente en este tipo de determinación. No pue­
do unir a una y otra sino en la medida en que tome la activi­
dad real y consciente de cada colono (particularmente en el 
plano económico) como realizando por sí misma, en un caso 
particular, para un objetivo limitado aunque con la perspec­
tiva de un objetivo común, este "vagabundeo" que el contacto 
de dos sociedades, esos seres de razón, es incapaz de producir 
fuera de los contactos singulares de los individuos que las 
componen. Pero, como consecuencia, el término "vagabundeo" 
y el pseudo-concepto que encubre se vuelven perfectamente 
inútiles: uno y otro querían remitirnos púdicamente al proceso. 
Pero la única realidad inteligible, la praxis de los hombres, 
deja vacantes a uno y otro, y r~mite a dos tipos de acción muy 
distintos: la acción pasada, superada, y la acción presente. De 
hecho, hay que decir ante todo que el contacto de la sociedad 
industrial y de la sociedad agrícola se ha realizado por medio 
de los soldados de Bugeaud, por las atroces matanzas de que 
se hicieron culpables; que la liquidación de las formas de 
herencia propias de las tribus musulmanas no nació de no sé 
qué interpretación idealista de dos sistemas jurídicos diferen­
tes, sino de que los comerciantes alentados por el Estado y 
apoyados por nuestras armas, impusieron el código a los mu­
sulmanes para robarles mejor. Sólo a partir de aquí se puede 
comprender que el fin colonial era producir y vender a la 
metrópoli productos alimenticios 1 a precios inferiores a las 

1 O productos de extracción y otras "materias primas". 

428 

tarifas mun?iales y que el medio de lograrlo era realizar un 
sub-J?roletanado ,de roba_dos y de desocupados crónicos (lo que 
explica de por SI la nooón de vagabundeo). Y esta operación 
va acompañada por la de los comerciantes -de la que acaba­
mos de hablar- y por la política de las autoridades militares 
(liquidar todas las estructuras que permitirían los reagrupa-

mientos y las resistencias, mantener una pretendida feudalidad 
de colaboracionistas y de traidores, cómplices de los franceses, 
conservando la apariencia de una soberanía de origen local 
y explotando por su cuenta y por la de sus amos a una masa 
miserable e impotente, reducida al estatuto molecular) . E1 sis­
tema (como máquina infernal del campo práctico-inerte) fue, 
P.ues, la empresa de u~a nación a través de sus grupos institu­
c~onales (guerra), el mvento de una nueva forma de imperia­
lismo apoyada en una nueva política (implicando una nueva 
rela_ción ?e los ~ndividuos y de los poderes públicos), la liqui­
daCión sistemática y concertada de una comunidad y, desde 
luego, la colocación de un nuevo dispositivo de explotación 
(nuevos colonos) por organizaciones apropiadas (banco, 'sis­
tema de créditos, ventajas otorgadas por el gobierno, etc.). 

~hora bien, en todas estas prácticas, la violencia y la des­
trucCión forman parte integrante del objetivo buscado. Se trata 
de tres niveles distintos de esta acción: 1 Q) liquidar Hsica­
mente a cierto número de musulmanes y de disolver sus ins­
tituciones sin permitirles "gozar" de las nuestras; 2Q) privar 
a las comunidades indígenas de la propiedad del suelo y dár­
s~la a los recié~ llegados por la aplicación brutal y volunta­
riamente demasiado rápida del código civil; 3Q) establecer el 
v~rda~e~o lazo de la colonia y de la metrópoli (venta al pre­
CIO mmimo de los productos coloniales, compra a precio fuerte 
de los productos manufacturados de la metrópoli) sobre una 
supe;expl~tación sistemática del indígena. Con otras palabras, 
l~ vwle.noa está presente para el hijo de colono en la situa­
CIÓn misma:. es una fuerza social la que lo produce; hijo de 
colono e hiJO de musulmán son igualmente hijos de la vio­
lencia objetiva que define el sistema como infierno práctico­
inerte. Pero si los produce esta violenéia-objeto, si la sufren 
en p~rte como su propia inercia, es que ha sido violencia­
praxzs cuando se ha tratado de implantar este sistema. Es el 
hombre el que ha inscrito esta violencia en la cosa como 

429 



unidad eterná de esta mediación pasiva entre los hombres. 
Los partidarios del "vagabundeo" tal vez hagan señalar que 
el desarrollo de la sociedad francesa á mediados del siglo XIX 

era precisamente tal que sólo podía considerar con los cam­
pesinos musulmanes de Argelia relaciones de violencia. Es ver­
dad en el sentido de que el burgués del siglo XIX era armo­
niosamente innoble en todas sus actividades. Y esta ignominia 
proviene en parte, naturalmente, de que es él mismo un pro­
ducto enajenado del sistema capitalista que caracteriza a la 
sociedad metropolitana; las condiciones de trabajo que impone 
a sus obreros, el estúpido gasto de vidas humanas que es pro­
pio del período "hie~ro-carbón", ¿cómo no habrían de produ­
cir estas características objetivas del sistema a unos burgueses 
despiadados con los indígenas de África del Norte? Si el bur­
gués es el hombre y si el obrero, su compatriota, no es más 
que un sub-hombre, ¿cómo el argelino, que es un enemigo 
lejano, no sería un perro? Pero hay que contestar aquí ante 
todo que la sociología se invierte para contestar a la Historia: 
si la sociedad burguesa "vagabundea" a la sociedad feudal, ya 
no es en función de sus superioridades (actuando, en suma, a 
pesar de ellas y por su sola existencia sobre la comunidad 
árabe), sino de sus inferioridades, de la inmunda brutalidad 
que tan claramente marcó al capitalismo en sus comienzos. 
Y precisamente por esta causa, la negación vuelve a la clase 
colonizadora. Remite así necesariamente a la acción; a lo 
sumo podría admitirse, con no sé qué perspectiva idealista y 
aristotélica, una atracción a distancia ejercida por una pleni­
tud positiva sobre un objeto que, en una misión lejana con 
esta plenitud, reinterioriza y mide sus insuficiencias. Pero 
cuando es la negatividad la que en un objeto se vuelve fuente 
de modificaciones (positivas o negativas) en el otro objeto, esta 
negatividad no producirá sus efectos sino en una acción o en 
un sistema de acción que se determinan a partir de ella y 
que la guardan en ellos como la orientación negativa del gasto 
de energía. Verdad es que loli burgueses son productos (pero 
en seguida vamos a volver a la clase y veremos que estos pro­
ductos son agentes) ; verdad es también que estos hijos de la 
violencia son producidos por la praxis violenta de los padres 
-lo que remite a la Historia de la que se quería escapar-. 
Pero también es verdad que esta violencia rapaz no es una 

430 

· 1 "ó ebral ni una potencia propia de las insti-orcunvo uci n cer . 
1 

. · · 
· · 1 ( unque también se reahce en as mstitUCIO· tuoones sooa es a . , ( 1 d. d 
) 0 es el proceso capitalista mismo en a me I a en 

nes · 1 b emos de ver el explotador reasume lo prác-que como 1a r , 
1 

· 
. , . t ) o si· se trata de nuevos desarrollos de sistema tlCO-Iner e , , lo • • d 
( or e. em lo, del colonialismo) , se tempora ¡za en acuv.I a-
y P J P ( hasta individuales) que la reahzan des reales comunes Y o b uesa 

en la ob"~tividad. La violencia, en tanto que exzs . urg , 
está en la explotación del proletariado com~ relaciÓn here~ 
dada de la clase dominan te con la clase dom~n~d) a 

1 
(pe~o 

1 
ve 

remos ue también es una _práctica en :ste mve ; a VIO en-
. q o praxis de esta misma generaciÓn burguesa, está en 

oa, com o • nada más que una 
la colonización. Pero la exzsd mis~~ n~ e~raxis y la empresa 

~~~~~~~ó~o~~c:~~i;~r~?i~raeció~s ;~~rC:l d: la vi~le~c~a c~~;eg~~ 
(en tanto que violencia de una clase contr~ o r . 

sa "d d) 1 mismo tiempo su enn· el interior de una comum a _es. a . . nue-
quecimiento dialéctico y sú ~recimiento. En cond~oon~s en la 
vas en que la explotación se tenga que apoydar r;I~~: las ex­
opresión esta violencia se vuelve nueva; ten era 1 ario ue 
termina~iones en masa y las torturas. Es: pues, ~=c~~r sie~do 
se invente para mantenerse y que cambi~ tar~ p~áctica que 
la misma. Inversamente, vol_verá como VI~ enci~ ópoli contra 
se tiene que utilizar inmediatamente en a ~e r. 1 sufra un 
las masas explotadas, en cualntob la gu~rradeclo4~~~ugeaud era 

b · d para la a ta urguesia , 
alto. Es sa I o q~e 1 II R , blica y no es una casua-el liquidador sonado de a epu · 
lidad que Franco haya salido de Marruecos. . . 

1 "ó de la violencia es aquí mamftest~: en un 
La evo uci n . "ó 1 práctico-merte, se 

rincipio estructura de enaJenaCI n en o . . ( i 
P t aliza como pmxis en la colonización; su VIct~na pro; -
a~ u 1) se presenta como la objetivación del conJunto P!"' c­
swna . lonas) en un siste­tico (ejército, capitalistas, comerciantes, co f damen-
ma práctico-ine1·te en que representa la est:uctura un en la 
tal de reciprocidad entre colonos y colomzados. _Pero. cada 

l o • 'n nrisma esta nueva exis serial SÓlO eXIste S~ ' . 
a 1enacw , praxzs coti-

la realiza y la asume en tanto que otro en su 
uno . 1 e se vuelve su pro­diana. Lo que significa e:t;I pnmer ugar qu 1 b ue los 

. "d en forma de raczsmo. O, con otras pa a ras, q . 
pta I ea 1" n en todo momento las prácticas de extermi-colonos actua Iza 

431 



nación, de robo y de explotación ins.taurada~ por las genera­ciones precedentes, superándolas haoa un szs~ema de val~res otros, es decir, totalmente regido_ por. la altend~d. P~ro SI la 't 'ón no comportase una reciproodad de vwlenoa no se si uao 'ó · f' d 1 · trataría aún más que. de una superao n me 1caz e a exz_s objetiva. Con otras palabras, el colono descu?re en el colo~I-ado no sólo al Otro-distinto-del-hombre, smo a su pr<?piO ~nemigo jurado (o, lo que es lo mismo, al_Ene~igo de_l hom­bre) . Este desc~brim~ento. no s~pone res~stenoa _(a~Ierta o clandestina) , m motm, m peligros de msurrecciÓn. e~ la violencia misma del colono la que se descubre com? nec~s1dad indefinida o, si se prefiere, el colono descubre la vwlen~Ia d~l indígena, incluso en su pasividad, co~~ la. co~s:cu~noa ~vi­dente de su propia violencia Y. su umca J~Stificación. Este descubrimiento se hace por el odiO y por el miedo, c~~o deter­minación negativa del campo práctico, co~~ _coef1oente de adversidad afectando a determinadas mult1phodade~ en este campo, esto es, como· peligro ~ermanen~e que se tiene q_~e suprimir o que prevenir. El racismo se tiene qu~ h_a~er prac­tico: no es un despertar contemplativo de las si~mhcacwnes grabadas en las cosas; es en sí-rr:ismo. una violencia que se da su propia justificación: un~ vwl~noa q~~ se presenta ~amo violencia inducida, contra-vwlencia y legitima defensa. E! co­lono vive en "la isla del doctor M orea u", rodeado de hornbles animales hechos a imagen del hombre, pero fallidos, cuya mala adaptación (ni animales ni criaturas humanas) s~ expresa p~r medio del odio y de la maldad; ,estos animales quzeren destrUir la bella imagen de ellos mismos, el colono, el hombre perfec­to. Luego la actitud casi inmediata del colono es la del hom­bre frente a la bestia, viciosa, taimada. Ante todo, defenderse contra los miopes que, en la metrópoli, confun~e~ a 1~~ hom­bres falsos con los auténticos. Esta frase colomahsta: ya co­nocemos a los árabes", o estas palabras sudistas: "el yanqu~ n? conoce al negro", son un acto: la negativa juríd~ca (y de zntz­midación) de toda posibilidad para el metrop_ohtano de resol­ver los problemas coloniales e~ la metrópoli. Lo. que en ~1 fondo significa: colono y colomzado son una parep, produc.I­dos por una situación antagónica y el uno por el otro. Nadie (salvo el ejército, si lo reclama el colon~, porque es un arma) puede intervenir en su duelo. Y es preosamente el tema de la 

432 

propaganda racista que el colono hace en la metrópoli misma; su retrato del indígena (siempre negativo) tiene como fin "desengañar" y ~esorientar a la opinión metropolit~n~. Por lo demás, en un m~el más complejo, la operación practica com­porta una negativa de toda solución política del problema colonial (el fondo del problema desde luego es social 1). El colono quiere el statu qua, ya que todo cambio en el sistema (que en la actualidad se encuentra en todas partes en su declinación) sólo puede acelerar el fin de la colonización: la integración y la asimilación (pleno reconocimiento de todos nuestros derechos a los colonizados) , de la misma manera que la independencia, tiene por resultado inmediato el fin de la superexplotación, luego de los bajos salarios, luego de los precios bajos que son la razón de ser del circuito económico "colonia-metrópoli". El racismo-operación es la praxis alum­brada por una "teoría" (racismo "biológico", "social", empí­rico, es lo mismo) que quiere :mantener a las masas en estado de agregados moleculares, y" aumentar por todos los medios la "sub~humanidad" del colonizado · (política religiosa que favo­rece a los elementos más supersticiosos; politica escolar que se esfuerza por no instruir a los indígenas en nuestra cultura, privándoles al mismo tiempo de la posibilidad de instruirse en la suya, etc.) . 
Lo que aquí nos importa son los dos aspectos siguientes de la praxis colonial: 
a) Ante todo, la praxis de opresión que acabamos de des­cribir se une al proceso de explotación y se confunde con él. Por proceso de explotación entendemos el funcionamiento práctico-inerte del sistema una vez instalado: el gran terrate­niente (colono) no obliga realmente -por lo menos en Argelia­al colonizado a trabajar para él a cambio de un salario mísero; el sistema engañador del libre contrato que está en la base del proceso capitalista se ha aclimatado, al menos aparente­mente, en Argelia; de hecho, el aumento demográfico produce 

1 Sin embargo, el colono prefiere evocar · po,sibilidades de mejoras sociales porque sabe que las reivindicaciones del colonizado son ante todo políticas. Y son ante todo políticas porque los colonizados no ignoran que la "política" es, en las colonias, sencillamente, la instalación y el · funcionamiento regular de un enorme aparato represivo que sólo per­mite la superexplotación. 

433 



una población sub-alimentada, en estado de paro forzoso cró­

nico (o de semiparo) y los colonizados se ofrecen por sí mis­

mos a los empleadores, creando la miseria un antagonismo 

competitivo que les hace aceptar, e incluso proponer, los sala­

rios más bajos. El débil desarrollo industrial -que caracteriza 

también al sistema colonial- no permite que este sub-proleta­

riado, en su m·ayoría agrícola, supere los antagonismos en la 

unidad de las reivindicaciones. La emancipación obrera es pa­

ralela a la concentración de la industria; en un país coloni­

zado, el "vagabundeo" de las masas ha liquidado las estruc­

turas de la antigua sociedad, quitándole los medios de recons­

truir otra con otras estructuras y otras relaciones de socialidad. 

En este sentido, se puede, pues, pretender que la explotación 

-por las nuevas generaciones de colonos- de las nuevas gene­

raciones de colonizados se realiza como un proceso: los sala­

rios se establecerán, en el marco de un sistema económico y 

social, sobre la base de condiciones materiales definidas que 

escapan tanto a la acción de los colones como a la de los colo­

nizados (la coyuntura económica y el aumento demográfico, 

por ejemplo, etc.). Sólo que el proceso está condicionado sobre 

todo por la atomización de las masas indígenas; y se funda en 

esta doble característica: desintegración de las antiguas comu­

nidades, di~olución permanente de todos los grupos nuevos 

que tratarían de formarse, rechazo de la integración en la 

sociedad colonizadora. En una palabra, es necesario que el 

colonizado no sea nada, salvo una fuerza de trabajo que se 

compra a precios cada vez más bajos. Ahora bien, esta necesi­

dad, que condiciona todo el proceso, tal vez se haya manifes­

tado en los mejores días del colonialismo como exigencia iner­

te en el interior del sistema. Pero, de hecho, esta exigencia 

está cumplida; y si está cumplida es precisamente porque al 

~ismo tie~n~o es el objeto de la praxis opresiva y porque ha 

sido el objetivo (alcanzado y superado) de la opresión pasada. 

Esta pmxis opresiva, pasada y presente, con su porvenir obje­

tivo, no. se ha fijado en un principio, como fin lejano, la 

producoón de un estatuto indígena que favoreciese el estable­

cimiento y el funcionamiento autónomo del circuito social. 

Hemos visto,_ en efecto, 'que las violencias de la "conquista" 

iban acampanadas por una gran incertidumbre sobre el fin 

de la colonización, y esta incertidumbre en parte estaba origi-

434 

nada en que precedían al momento en que la organización 

económica de Francia la pondría en situación de definir una 

política colonial. N o es menos cierto que las prácticas de ex­

terminación y las de despojo atomizaron a la sociedad musul­

mana y que los comités político-financieros inventaron el sis­

tema sobre la base de esta atomización. O, si se prefiere, que 

la. Ílllpotencia radical de las masas y su miseria figuraban, 

auñque fuese implícitamente, entre los factores fundamentales 

que el banco y el Estado han reunido y superado con el pro­

yecto de una explotación racional de las colonias. Así, cuando 

se llega a esta condición clave de la empresa colonial, los sala­

rios bajos, se ve que el proceso sobre cuya base se establecen 

no es una necesidad de lo práctico-inerte sino en la medida 

en que una praxis opresiva ha creado deliberadamente una 

situación que hacía que el proceso fuera necesario. Más aún: 

la victoria de las armas no es suficiente; hay que renovarla 

todos los días. Será aún más . eficaz y inás económica mante­

nerla institucionalizándola, es decir, dándole en el indígena el 

carácter de un estatuto práctico-inerte; y esto se puede hacer 

si se afecta al ejército de Argelia una inercia institucional. La 

inercia inorgánica como característica permanente de la pmxis­

institución se reproduce como perpetuación inerte de la insu­

perable impotencia de los colonizados. La constitución mole­

cular de las masas, como condición material, inorgánica y 

necesaria del proceso de super-explotación está dada como con­

secuencia inerte de un determinismo riguroso (y se vuelve a 

la razón positivista) : en realidad, esta ~nercia -por i~orgáll:i­

ca que sea- está producida en cada mmuto por la vwlenoa 

petrificada que constituye la presencia del ejército. Y aunque 

las consecuencias internas de esta impotencia inducida (mise­

ria, enfermedades, antagonismo competitivo, alza de la nata­

lidad, etc.) se presenten como seriales y como determinaciones 

del campo práctico-inerte, en su conjunto son un proce~o go­

bernado. La violencia antigua queda reabsorbida por la merte 

violencia de la institución, sus incertidumbres desaparecen en 

la certidumbre objetiva del colonialismo que es el pensamien­

to del ejército mismo, es decir, su razón de ser y la significa­

ción -global y detallada- de sus prácticas y de su organiza­

ción. En la medida en que la presencia-institución de ~n 

ejército metropolitano es una praxis que provoca la inerc1a 

435 



inorgánica en las masas c~loni~adas, el colonizado mismo s~ 
comporta respecto de esta mere1a a la vez como con su desti­
no· y como con una pr~ctic~ ~presiva de! e.nemigo. ~ncl~so 
cuando el individuo lo mtenonza en sentimiento de mfeno­
ridad (adoptando y asumiendo en la inmanencia .la sentencia 
que los colonos hacen recaer sobre él) , in~lus~ cuando .apre­
hende su ser-colonizado como una determmae1ón negativa y 
como un estatuto original de sub-humanidad, incluso cuando 
trata de acercarse a los vencedores, de parecérseles (esto es, 
cuando pide la asimilación), no. deja .de sen~ir esta c~ndición, 
este estatuto ontológico, como viOlenCia despiadada e Imperdo­
nable que le hace sufrir un enemigo de piedra. Es que esta 
violencia está dirigida precisamente de tal manera que lo 
priva de toda posibilidad de reaccionar, aunque sea admirando 
a sus opresores y tratando de volverse lo que .son ellos. Así,. en 
su vida práctica y cotidiana, el explotado siente la .opre~Ión 
a través de cada una de sus conductas, no como enaJenaCIÓn, 
sino como un puro y simple constreñimiento ejercido delibe­
radamente por hombres sobre hombres. Y en la medida en 
que el ejército-institución 1 es una fuerza que ~e muestra p~r~ 
no tener que servirse de ella (o par~ estar d~spuesto a util~­
zarla inmediatamente), esta ostentaCIÓn práctica es la pmxzs 
común de todos los soldados y se expresa a la vez en las ope­
raciones de grupo y en las relaciones in~ividual~s con los 
musulmanes (es deCir, que encontramos ahi un raci~mo prác­
tico -por lo demás con otrp nivel Y. ~on o.t~o ~;nttdo-). ~l 
joven soldado que "cumple su serviciO mihtar en Argeha 
(hablo aquí de los buenos tiempos del coloniali~m?, entre 
1910 y 1935) es también ambivalente en su descubrn.me~to ?e 
él mismo y de los Otros: está ahí en t.anto que ser mstltuciO­
nalizado en esa ciudad, ese cuartel, e mcluso, en las horas de 
paseo, e~ esa calle, en esa casa de citas. Pero, al mismo tiempo, 
la praxis histórica y viva del ejército de África (se da como 
aparato de contra-violencia) se le aparece .a. través de l.as ope­
raciones repetidas en que se le hace participar y l~s I~str~c­
ciones que se le dan; la inercia a-temporal del Ser mstitucw-

1 Todo ejército es institución Y. grupo institucional.. Si hablo aquí 
de ejército-institución, es. en. la. medida e~ que las funcw.nes gen~ralcs 
están especializadas por mstltucwnes particulares de Argeba (funCiones 
administrativas, etc.) . 

436 

nalizado está realizada y producida a través de una orientación 
histórica y práctica. Esta orientación, las relaciones entre los 
colonos y los colonizados deciden en todo lugar; se reflejan 
por la infonnación sobre el ejercicio militar, tal mañana, en 
tal cuartel de Blidah o de Philippeville, a la vez como índice 
de la tensión universal y como factor concreto de esta tensión. 
Los soldados ven en este motín el signo que les hace descifrar 
otros signos aparecidos directamente en su experiencia y la 
acción enemiga que va a determinar su suerte inmediata ("con­
signas en el cuartel", "enviados con otros dos regimientos para 
restablecer el orden") o lejana (la insurrección se está pre­
parando, va a estallar) . A través de estas informaciones, están 
significados como agentes de una praxis común (expedición re­
presiva, batallas, etc.), es decir, que se aprehenden -en tanto 
que tienen el poder de desencadenar la contra-violencia- como 
miembros soberanos del soberano. Como la soberanía está ne­
gada por los colonizados -por la rebelión que ha tenido lugar 
en otra ciudad-, se convierte en ese puro poder común al 
individuo y al grupo de arreglar incondicionalmente el campo 
práctico. Y como este poder no es real y concreto más que 
en la medida en que está limitado, en ·la reciprocidad, por el 
del Otro, se vuelve aquí violencia abstracta por decisión de 
considerar a las masas colonizadas como objetos. Son ella~ las 
que han roto la relación, según la ideología soberana, <!.1 negar 
bruscamente la soberarría militar: con esta ruptura se han co­
locado fuera de la ley. El restablecimiento de la reciprocidad 
supone, pues, el momento de la violencia despiadada, es decir, 
de la disolución sangrienta de los grupos indígenas; porque la 
reciprocidad ha tenido lugar, para el soberano, entre dos iner­
cias: una es la pura impotencia serial del indígena, la otra es 
la pasividad libremente consentida del ejército que retiene su 
fuerza. El menor reagrupamiento, como negación de la inercia 
serial, es ruptura del contrato. Pero para el soldado, como ser­
institucionalizado, al definir (más o menos exactamente:· no 
consiste en esto la cuestión) el grado de tensión entre las tro­
pas y las masas colonizadas,. la insurrección lejana confiere 
una especie de unidad ·negativa a esta multitud molecular. Se 
vuelve grupo toda ella, o posibilidad de producir grupos ar­
mados, o mar insondable que esconde grupos armados. El pun­
to de aplicación de la contra-violencia en el fondo está, pues, 

437 



en todas partes aquí y la relación vivida del soldado con las 
masas se vuelve en todas partes la del soberano con los rebel­
des; lo que quiere decir qu,.e el ejército, a la menor duda, se 
reconoce por entero como unidad práctica de represión, como 
agente de la disolución permanente de las comunidades en 
beneficio de la alteridad serial. Son, pues, a la vez la impo-
tencia-rebelión de las masas y la inercia-violencia del ejército ~~ 
las que merecen el nómbre de "praxis-proceso". 

Sin embargo, los colonos mismos, con o sin ayuda de las 
fuerzas militares (o más bien, con el concurso pasivo o activo 
de estas fuerzas), tienen que defender la atomización de las 
masas contra las inidativas de la_,metrópoli. Aquí, el proceso 
no es ya el producto de una praxls, pero su desarrollo autóno­
mo tiene que estar protegido por actividades rigurosas: hay 
que encontrar aliados políticos en la Asamblea o en el gobier­
no, hay que apoyarse en grupos económicos que reúnan a los 
colonos ricos y a determinados capitalistas metropolitanos, hay 
que impedir el voto de las reformas "asimiladoras" o "inte­
gradoras". Y si, a pesar de todo, se vota alguna ley que quiera 
"liberalizar" al régimen y reconocer derechos políticos a los 
musulmanes, hay que impedir su aplicación. Por ejemplo, or­
ganizando elecciones falsas cada vez que ha tenido lugar en 
Argelia una consulta electoral. Si se trata de reformas sociales 
(redistribución de tierras, etc.) , conviene también que el co-
lono pueda modificarlas en provecho· propio. En fin, todas 
estas operaciones violentas sólo pueden tener lugar en un cli­
ma de violencia -es decir, sólo pueden ser llevadas a cabo por 
violentos-, es necesario que la propaganda refleje esta vio­
lencia universal, que refleje al colono su propia violencia 
como el simple valor viril y decidido a todo de la minoría 
sitiada y que presente a todos la violencia-otra del indígena 
como poniendo en peligro al colono en todas partes y en todo 
momento. Es decir, que cause miedo permanente al colono y 
que presente este miedo furioso como puro valor. El conjunto 
de estas operaciones indispensables necesita a los organismos, · 
a los aparatos de vigilancia que se producen, en circunstancias 
definidas, como disolución de serialidad en los colonos mis­
mos. Ya he dicho -a propósito del práctico-inerte- que los 
colonos (como clase de super-explotación) se encuentran com­
prometidos -como los indígenas, por el juego de los antago-

438 

. · · · y de la . recurren da- en una serie de nismos competitiVOS . . t ( . e el racismo es en esta serie el pensamiento o ro y senes Y qu · I'ero or el Otro) , , esto es, el pensamiento-proceso. 

~fl i~~~~s pco7ún está s:~r~~s· ~~es~~:e lo~~ ~~fao:ió:n c~~n~~ 
que todo~ es~o: ~~:n~~fonizados y que tienen que desaparecer 
metrópoli ~ . d 1 mediación única y necesaria entre éstos 
o que segmr sien o ad. ·ón fundamental está en este nivel 
Y aquélla Su contra ICCI . d 1 . . é . "liberal" de la metrópoh correspon e a 
mismo: el ~ gn~en . . mo francés, a la burguesía fran-
desarrollo lustónco ~el capitahs 1 llá en tanto que están . e también a los co anos, a , 
cesa, convien d f d.d en Francia en tanto que pueden, 
representados Y e en I os . : p i grupos· de 1 J" liberal suscitar y fmannar en ar S • en e e Ima ' . ue tal vez sea el más práctiCO en 
presión; pero este régime~ -q lotación- ya no conviene para 
una soci_edad fun~a~a e;n ~a e;Eper-explotación. Se trata, pues, 
una sociedad fun a a d mocracia burguesa, que la me­
de impedir, en n~mbre de ~a .e . en 'nombre de la soberanía 
trópoli demo~r~tlce sus co om;sÍsificar las raras instituciones 
heroica· del sitiado, _ha~ que . afr to esta praxis compleja, la 
liberales de la _colo~Ia. 'stle cop dI~ -~terés de todas las clases 
evidencia del mteres de e ase, e I "ó en grupos ·de 

1 eta en la menor ocasi n 
d~ tolo_nosy ~~t~eo:¡~ con lo dicho no tanto los g~upos que 
vw encw. . ( ue estos grupos existan: pro­
Tealiza:n violencias reales aunq 1 unidades prác-

ristas etc) como as com vocadores, contra-terro ' i r de viole'ncia haciéndose 
ticas cuyo papel es pe~petuar e ~ unS~ puede considerar a los 
por si mismas violencta ~nc~rna a. f nción el rebajar sistemá­
a?rupamientos como tem~n ~rfa~rda~ de clase, para permitir 
ttcamente el umbral de a s. 's eficaces (grupos eco-

. · otros agrupamientos ma . consutmrse a d los antagomsmos 
nómicos y grupos de presión) a petsar een ellos mismos las 

. . decir que represen en competitivos, es ' . "ó de Jos colo-.bilidades extremas del colono: extermmaci n . . 
P?SI . . ón de los colonos. En verdad, estas posi­mzados o extermman t llegan a 
bilidades equivalen en un punto: es que unal y o ra·dad que 
liquidar a la colonización; es precisamente a. necesi 

' 1 1 se manifiesta en todos los 
1 Este interés comun a toda~ as e ases 1 del colono es en 

1 Or esta información precJsa: la renta anua 
co onos p 1 d 1 1 · ado Argelia diez veces mayor que a e co omz . 

439 



el colono tiene del colonizado super-explotado lo que ha trans­
formado la violencia· malgastadora e incontrolada de las con­
quistas coloniales en ·dolencia administrada y vigilada. Pero los 
grupos de viol~ncia · encarna~ las posibilidades extremas y se 
llaman extremzstas en el sentido en que a la luz del conflicto 
mantenido en permanencia por ellos, toda praxis de concilia­
ción tiene que aparecer como el peor de los errores: la única 
acción que pueda dar frutos es la que se apoya en la coerción 
y la represión. De esta manera, los grupos organizados forman 
una especie de barrera con sentido único: presentan constan­
temente a los colonos la violencia como el fundamento mis­
mo de su situación y como el único medio de conservarla, tien­
den a crear en África un medio perfectamente impenetrable 
para las instituciones liberales; pero reclaman la nacionalidad 
francesa, permiten que todo colono la use para defender en 
Argelia su derecho a la violencia y sus derechos de libre ciu­
d~dano en la metrópoli 1 • Esta .operación de proteccjón es in­
dispensable para que el proceso de super-explotación se desarro­
lle según sus leyes práctico-inertes. Pero si unimos 1~ praxis 
pasada, conservada por la inercia serial de los explotadores y 
de los explotados y convertida en actividad pasiva (materia 
inanimada como mediación entre los hombres), a la praxis ins­
titucional, como violencia retenida en una inercia siempre pro­
visional, y a las actividades extremistas (agitación, propagan­
da, defensa de Argelia colonizada contra la metrópoli) , vemos 
realizarse la super-explotaci(>n como proceso sobre la base de 
una praxis que la ha producido y orientado, bajo la protec­
ción de una acción institucional y en un aislamiento no recí­
proco, producido artificialmente por . prácticas comunes; se 
vuelve, en suma, el momento antidialéctico determinándose a 
sí mismo en el medio de la dialéCtica constituida, o, si se pre­
fiere, el momento práctico-inerte como objetivo común de 
prácticas convergentes o, con· otras palabras, la unidad de su 
ser-fuera-de-ella. Pero vemos en. seguida que los grupos consi­
derados están unidos entre :sí por relaciones de interioridad 
(hay uniones diacrónicas y sintéticas entre los oficiales, entre 
éstos -como representantes de generaciones y de prácticas dife-

1 · La usan también para reclamar la ayuda económica de los me­
tropolitanos. 

440 

rentes- y los soldados; hay uniones sincrónicas entre los grupos 
extremistas y los oficiales, etc.) , como por lo demás en el 
conjunto de los colonos (volveremos sobre ello en el próximo 
párrafo). Verdad es que el proceso compromete a super-explo­
tadores y al sub-proletariado indígena en un movimiento anti­
dialéctico que constituye para cada uno y para cada colectivo 
el porvenir como inevitable destino; verdad es que, según este 
punto de vista, son el sistema y la coyuntura los que produci­
rán la ruina de esta empresa colonial y, por ella, ciegamente, 
la falta de trabajo de estos musulmanes, su miseria, la muerte 
de niños sub-alimentados, etc. Así, de cierta manera, todo el 
aparato de la violencia habrá servido para constituir una espe­
cie de campo cerrado en el que fuerzas práctico-inertes han 
aplastado a la empresa particular de determinados colonos. 
Pero esto es precisamente el fin, ya que se trata de sostener y 
de aislar, como en una experiencia de laboratorio, a un pre­
tendido "mundo económico" que obedezca a leyes rigurosas y 
esté fundado, de hecho, en el continuo aniquilamiento de los 
super-explotados (en la negativa práctica de tratarlos como su­
jetos de derecho, cualquiera que sea el derecho) . Este "mundo 
económico" que disimula cuidadosamente a la super-explota­
ción y que se presenta con la vaga apariencia del liberalismo 
clásico, es sencillamente el conjunto abstracto de las relaciones 
competitivas o semi-competitivas de los colonos entre sí, directa­
mente y por intermedio de la metrópoli. Si consideramos las 
cosas según este punto de vista (es decir, ignorando delibera­
damente el colonialismo como sistema y la Historia como 
fundamento de todo proceso humano), el aparato represivo y 
los grupos de violencia tienen que proteger la libertad de pro­
ducir, de vender y de comprar, luego la posibilidad para cual­
quier colono de ser arruinado en circunstancias definidas y 
según reglas de lo más rigurosas. Y por otra parte, esta econo­
mía abstracta y falsa no es más que el interés común de los 
colonos, es decir, que les permite desarrollar sus antagonismos 
individuales sin que estos conflictos puedan ser aprovechados 
por los super-explotados, que los padecen. Vemos ahora que 
hay que distinguir tres niveles en la tolonización como Histo­
ria en curso: el juego de llanas apariencias que puede estu­
diar la Razón económica sólo tiene inteligibilidad en reladon 
con el sistema antidialéctico de la super-explotación. Pero éste 

441 



a su vez :l\o es inteligible si no se e . 
producto de un trabajo hum mpieza por ver en él el 
deja de controlarlo y a di"f ano. qude lo ha forjado y que no 
d 1 . , erenCia e la her . f . 

e a materi~ trabajada, no introduce él ~amienta OrJ.ada, 
y la recurrenCia entre los u . . mismo la altendad 
nomo: se realiza en efectgr pos que v~gdan su desarrollo autó-

' o, como conJunto co 1 . d 
nes entre series (super-explotad . mp ejo e unio­
entre los primeros sohre la b ordes y super-explotados, unión 

d . .., ase e sus relacio 1 
gun os, e mversamente, uniones con 1 . nes con os se-
exportadores de la metrópol· . . os Importadores y los . I, etc.) , pero los gru 
guran su funciOnamiento está "d pos que ase­
terioridad -que nacen d n um os por relaciones de in-

. , e sus tareas prácticas-
cuenCia no podnan ser serializados . . y en conse­
pues, perfectamente claro a uí por su mediaCIÓn l. Queda, 
proceso práctico-inerte n~ /f m'á que lal super-explotación como 
histórica que se realiza se d t s que a opresión como praxis 
dio de la actividad pasÍva. e ermma y se controla en el me-

b) Esto nos lleva a hacer una d . 
r~l~ciones de los grupos opresores ent;:g~nso~ o?servaCión: las 
diciOnes condicionadas de las . l"d d sie~pre las con-
d 1 

sena I a es de sene e d . 
e as reuniones inertes de lo " ' s ecir, s ocupantes" Hay q e ~ 1 

en efecto, que tratan de alcanzar determinado b. ~ sena ~r, 
a través de las diversas rácticas , o. Jetlvo comun 
ciaciones de la situación PS : Y segun las diferentes apre-
d . · us raCismos -aunque f d 

OS Igualmente en la sub-humanidad del r á un an to-
pesar de todo divergentes. El extremismo ~~:s~ m n- son a 
nace de la función asumida- uede os unos -que 
aparente de los otros (de 1 P f . 1 oponerse a la moderación 
ciales) que, fuera de lo o~ do ICida es _o de .determinados ofi-

s peno os e disturbiO y d "ó 
se produce como fuerza tran uila e represi n, 
tener que servirse de ella p q que se muestra para no 
necesariamente " 1 . 1 . " or otra parte, los oficiales no son 

co oma es ; aunque lo fue ; 
cesariamente unidos a t 1 . 

1 
. sen, no estanan ne-

a o cua coloma. En fin, son funcio-

1 Lo que no significa que I d 
manera, serializados por el 10 _rue an est_ar relacionados de otra 
grupo de violencia puede sup[r~ceso mdlSI~o: el m1embro virulento de un 

· 
1 

nr su estmo (rec"b · 1 m1ca que 1ace que recaiga sob í . 1 1r a sentencia econó-
es también productor de ·prod ret. s ml{smo por el sistema) en tanto que 

. uc os agr colas y q f competencia de las grandes e 1 . ue su re como colono la 
xp otac10nes motorizadas. 

442 

narios de la metrópoli, y no de los terratenientes o de los co­
merciantes establecidos en tierra de Africa 1 • 

Pero hay que señalar precisamente que el ejército de Afri­
ca es la violencia de los colonos y que los colonos son para el 
ejército la legitimidad de esta violencia. Ha:y que observar 
también que el conjunto de los explotadores coloniales com­
prende todas las categorías sociales y que están todos unidos 
(desde el obrero francés hasta el presidente del tribunal o el 
arrendatario agrícola) por el mismo privilegio, que comparte 
el militar con ellos: están mejor pagados que en Francia, y 
su relativa comodidad está fundada en la miseria de los mu­
sulmanes. La unidad de todos los grupos de colonos (desde 
los grupos fortuitos y efímeros hasta los grupos constituciona­
les) está, pues, condicionada por el clima de la colonia, es 
decir, por el Ser-Otro de las series. ¿En qué medida es sus­
ceptible el Ser-Otro de disolverse en grupos en fusión? ¿En 
qué medida es, por el contrario, de una rigidez y de una pasi­
vidad insuperables? Se puede imaginar la gama de los inter­
mediarios: a cada momento corresponde una relación diferente 
entre las comunidades prácticas: oposición y tensión -afloja­
miento, coexistencia casi seriat--, unidad de integración más 
o menos avanzada. Pero el ser de la serie se define, en el 
mundo de la violencia, sobre la base de su relación de reci­
procidad antagónica con las masas que oprime. Esta relación, 
en efecto, en tanto que antagonismo real, no se reduce en ab­
soluto al conjunto práctico-inerte del proceso de explotación; 
sin embargo no se puede considerar como una auténtica praxis 
recíproca de combate, ya que se oponen unas series aún para­
lizadas por la alteridad. Se trata, en verdad, de una tensión 
que es a la vez inmediatamente revelable y sin embargo im­
posible de determinar, que se descubre como significación co­
mún de acciones recíprocas individuales. Esta significación co­
mún no es sin embargo directamente realizable, porque no 
remite por sí misma a ninguna comunidad de la cual formen 
parte a título de individuo común uno u otro de los agentes. 
Se trata más bien de acciones que comportan en sí mismas y 

1 Finalmente, los grupos de presión, los grupos económicos, etc., 
no se unen con gusto a los extremistas, aunque éstos les faciliten el 

trabajo. 

443 



. d d una negación de la serialidad; pa-
en su estricta singulan a . l"das si no es sobre la base de 

ueden ser cump I . . 
rece que no P . de una contraseña; pero la expenencia 
un acuerdo previO 1° · · ducen no permite relacionarlas con 

. l en la cua se pro . n 
particu ar . d D hecho estas reacoones no sup~ra 
un grupo orgamza o. e . . Ó o de la serie pero tes timo­
en general el nivel de a~omi~ao d: los lazos d: la serialidad, 

nian un cambio en el I~tenolr la fuerza de su cólera de la 
d d uno por eJemp o, 

sacan o ca a ' . "d y a todos los otros, como ocurre, 
que presta al otr~ o.pn~u to de la profanación de una mezqui­

por ejemplo, al dia sigu~n e d una pelea entre militares y 

ta por soldados borrac a~:a~o :íctimas entre éstos. El emplea­

musulmanes que ha~a e . . las conductas de sus empleados 
dor 1 ese día, está Inqmeto, ·gno· su inquietud se con-

' 1 do) le parecen un SI ' . . d 
(o de su emp ea . . . este paso de la mqmetu 
vertirá rápidamente e~ vwlen~m. Jna conducta de alteridad. 

a la voluntad represiva es aun . es cada una de las cuales 

Sólo que es a .parti~ de ~::\:e~~~I~~r~, cómo grupos insurrec­
apuntala su vwlenoa so . . en la serie misma. En 

. · ueden constitUirse 
cionales o pumtivos p d d uno es confundiendo a co-

l · ón serial e ca a ' · 
efecto, a reaco ducta del antagómco como 
munidad y serie, interpretar lla coní éste el individuo común; 

· d grupo del cua ser a "d d 
una praxts e d . 1 grupo como um a ne-
esta posición induce en ~a a sedr!e da e luchar contra los grupos 

. d . como úmco me IO • d l 
gativa, es eor, l e te es el conJunto e as 

"d el Otro Natura m n ' . l"d d 
escondi os en d · . d. á 1 liquidación de la sena I a 
condiciones el que eo Ir a 

. . . ea or e"emplo. Lo hace porque se 
1 El empleador inJUria ? goll? .;o Pe ir!ealizable que se llama el 

hace- es el Otro, ese personaJe hmdi tanto ue él también es Otro: 

colo~o. El empleado se deja pegal~á~ reaccio~aría como un i_?-divid~o 
insultado o pegado por b~: d~u:l~a fa:nilia singular) . Pero r~~~~~~e soo~ 
singular (o como mlem otros hombres de su re ¡g! . 

golpes del colonizado en ~anto que to· en tanto que esas veJaciOnes, 

e ados como él en .el m¡smo. x_nome:l 'colonizado, personaje tan poco 

~fs allá de su persona, se. dmg~ ¡ a través de los dos individuos, ~1 
realizable como el colono mismo. :o's dos están enajenados en esas um­

Otro tiene relación ~o~ el. Otro; y den realizar aquí y que, dislo~ando, 
dades seriales que m s¡qmera se P.ue·ento de sí mismo y lo constituyen 

eneralizando, arrancan el ~contec¡m¡ ueti o existiendo en otro lugar. 

~omo razón de la recurrencm y como ~\q de 1os colonos es golpear. a su 

Pero inversamente, si la co~ducta 1 s~~~o la verdad serial e inerte de su 

criado y si tal colonolpno 1~ ps:: ~1 Otr~ que golpea. 
relación con él es go ear ' 

444 

aquí o alld; lo que es seguro es que la liquidación, tenga lugar 

ya en uno u otro lugar, suscita en el acto una liquidación de 

la misma naturaleza en el adversario. Los grupos de presión, 

de violencia y de institución, en su relación de reciprocidad 

y de mediación recíproca, dan, pues, el índice riguroso de la 

determinación recíproca, por encima del proceso, del colono 
y del colonizado, es decir, del índice de la violencia. 

Pero cuanto más crece la tensión, más se estrecha la uni­
dad de estos grupos heterogéneos, hasta el punto de que se 

vuelve realmente unidad de acción. En este momento esta 

praxis sincrónica y pluridimensional se vuelve realmente la 

p·raxis del grupo colonialista. Vuelve a tomar y reasume en 

ella para disolverlas dos determinaciones seriales: 1 9) Su violen­

cia deliberada no puede quedar por debajo de la que mani­

fiestan cotidianamente los super-explotadores en su relación 

con los explotados y que constituye lo que podría llamarse un 

lazo de interioridad inerte entre las dos serialidades. La violen­

cia serial se disuelve con la serialidad en violencia mínima co­

mo primera determinación de la praxis. 29) El grupo vuelve 

a tomar en sí, como proyecto propio, la violencia serial en 

ese momento preciso de la historia colonial, hace de él su cohe­

sión y la orientación de su praxis (el pánico que se vuelve 

locura serial de linchamiento, será contenido en los Otros, por 

las fuerzas del ejército y se volverá, en el grupo militar, bajo 

formas institucionales -sanciones que se tienen que tomar, 
etcétera- el límite superior de su acción represiva). 

De esta manera, la serialidad de los colonos no está di­
suelta en otro lugar: cada uno sigue siendo el Otro, estancado 

en su impotente cólera; por el contrario, el conjunto de los 

grupos (desde el ejército y los cuerpos constituidos hasta los 

grupos de violencia) mantiene la inercia serial de los Otros 
(son los individuos pasivos que se tienen que defender y su 

defensa exige que se los acantone en su pasividad). Pero, co·mo 

consecuencia, la unidad práctica de los cuerpos constituidos y 

de las organizaciones ·se vuelve, en su temporalización, la co­

lonia misma, como opresión y violencia represiva. El aparato 

transforma a la violencia de fuga y de pánico en proyecto 

sintético y soberano de restablecer el orden por la violencia; 

en las violencias represivas del aparato, el Otro reconoce a las 

suyas en tanto que Otras, encuentra el linchamiento ciego 

445 



como significacion serial de la ejecución sumaria. Queda exte­
rior a la fuerza armada que lo prohíbe; pero en la dimensión 
del Otro, se vuelve unidad de cada uno y de todos los Otros, 
en tanto que síntesis otra (otro modo del Ser); se vuelve la 
actividad de todos los Otros, como otra faz de su pasividad. 
La violencia inerte como frecuentativo y como unión fechada 
del colono con el colonizado se reconoce pues, como sobera­
nía en la práctica represiva; y ésta, legitimada por la necesi­
dad de defender a los Otros, entrega a la violencia-proceso su 
estatuto primero de operación. Pero, para terminar, si la vio­
lencia se vuelve praxis de opresión, es que siempre lo ha sido: 
los primeros grupos de colonizados que suscitan las prácticas 
represivas han aparecido a su vez por un deterioro de su situa­
ción agravado día tras día; y este deterioro sólo puede tener 
lugar si se mantiene pm· fuena su no-ser molecular en el marco 
de un statu quo político y económico mientras el aumento 
demográfico degrada constantemente su nivel de vida. Lo im­
posible como realidad negativa de su condición está producido: 
es el exilio molecular en la frontera de la vida y de la muerte. 
Un solo escape: oponer a la negación total la negación total, 
a la violencia una violencia igual; negar la dispersión y la 
atomización por una unidad primero negativa cuyo contenido 
se determine en el combate: la negación argelina, por su ca­
rácter de violencia desesperada, no es, pues, más que la asun­
ción de la desesperación en la que el colono mantenía al colo­
nizado; toda su violencia es negación de lo imposible; y la 
imposibilidad de vivir es el resultado inmediato de la opresión: 
es necesario que el argelino viva porque el colono necesita un 
sub-proletariado, pero es necesario que viva en el límite de la 
imposibilidad de vivir, ya que los salarios tienen que estar 
lo más cerca posible de cero. La violencia del insurgente es la 
violencia del colono; nunca ha habido otra. La lucha del opri­
mido y del opresor se vuelve, para acabar, la interiorización 
recíproca de una misma opresión: el objeto primero de la opre­
sión, al interiorizarlo y al encontrar en ello la fuente negativa 
de su unidad, se vuelve terrible para el opresor que reconoce 
en la violencia insurrecciona! su propia violencia opresiva 
como fuerza enemiga que lo toma a su vez como objeto. Y 
contra su violencia como Otra, crea una contra-violencia, que 
no es más que su opresión pero hecha rep1·esiva, es decir, reac-

446 

. t atando de superar a la violencia del Otro, o a 
tuahzad~ y . r lencia en el Otro. Hemos mostrado así, en el 
s~ propia . vw de la colonización, que la relación de los 
eJemplo simple! . 'dos era de uno a otro extremo una e y de os opnm1 
opresor s es esta lucha como doble praxis recípro.ca la que 
lucha y que hasta la fase insurrecoonal- el aseguraba -por lo menos . 
desarrollo riguroso del proceso de explotaCión. . l 

. Pero no dejará de hacérseme observar ;¡.ue he elegido~~­
él n ue la explotaCión es super-exp 

caso más favorable: aqu <: q te acompañada de conquista y 
.6 que va necesanamen 

1 
h 

tao n y en h . de conquistar supone una uc a 
de opresió?. El hec o mis;f.oá e he encontrado al final de 
militar. Sm ~uda se me Ir , q~ mado el cuidado de poner 
mi investigaoón lo que habtal 0 erido estudiar la pd.ctica 
al principio. La verd~d ~\-que l;a;~ hacer entender con un 
Y el sistema del co oma Ism_o ede tener el que susti-

. 1 1 · portanoa que pu 
ejemplo siml? e ~ Im interpretaciones economistas y so-
tuya a la Histona por sus . general por todos los 

. . d . de una .manera ' l 
cwlógicas, es ecn, 'd b r por primera vez desde e 

. . He quen o es oza , . d l determimsmos. . . l primera descripoón e as 
principio de esta expenenoa, a t He querido mostrar, fi-
estructuras formales de 1~ c?ncre ~~n las palabras precisas y 
nalmente, que no ~e p~e ~ J~gar 0 hay un total equívoco, Y 
auténticas de ~ra~ts ? . e n~~aa.más ue "proceso", y lucha 
entonces praxts sigmhca . d d s~rialidades en lo prácti­
" bl · ión contrana e os 'd · 
do e enaJenac d tá definitivamente oscureo o: m 

ca-inerte"; en tal caso. to .o es . l s alabras no quie-
la acción ni la Histona tieneii senti~O sfgn~fiJ:ciones al discur­
ren decir ya nada. O se ~evue ven su ecto or anizador que su­
so y se define a la praxts ~omo pr~y fi! e inscribiéndose 
pere las condiciones mate~u~es haCI~ unomo modificación del 
por el trabaj_o en la m~t~na. mor~á?~~a~edios para alcanzar el 
campo práctic~ y reumhcaCIÓnl d alabra lucha. de clases tome 
fin. Es necesano entonces que a P I'n· cluso cuando se 

. d . d. ho de otra manera, . 
su pleno sentl o, IC . en el interior de un mismo 
trata de un desar~olllo econ~~~i~n progresiva del proletariado 
país, incluso cuan o a cons I ás miserables de la clase cam­
se hace a partir de las capas m d "l'b emente" su fuerza 

. · I do el obrero ven e I r d 
pesma, Inc uso cuan . e la explotación sea inseparable e 
d b · es necesano qu · pa-

e tra aJO, l . l'd d de la clase burguesa es mse la opresión, como a sena I a 

447 



rabie de los aparatos prácticos que se han dado. El economismo 
es falso porque hace de la· explotación determinado resultado 
y solamente eso, cuando ese resultado no puede mantenerse ni 
el proceso del capital desarrollarse si no están sostenidos por 
el proyecto de explotar. Y entiendo que es el capital el que 
se expresa por boca de los capitalistas y el que los produce 
como proyectos de explotar incondicionalmente. Pero inver­
samente, son los capitalistas los que sostienen y producen el 
capital y los que desarrollan la industria y el sistema del cré­
dito por su proyecto de explotar para realizar un beneficio. 
Hemos encontrado esta circularidad por todas partes. Aún la 
volveremos a encontrar. '¡enemas que recordar su movimiento 
para comprender el lazo del proceso y de la praxis. Pronto nos 
preguntaremos qué tipo de inteligibilidad puede tener este ser 
bicéfalo que se llama lucha, sobre todo cuando no se trata 
de un combate singular sino de una contradicción práctica que 
desgarra a cada nación y al universo. Pero ante todo hay que 
volver sobre esta noción de "lucha de clases": si es estructura 
práctico-inerte (reciprocidad pasiva y contradictoria de condi­
cionamiento) e incluso si es exis, el orden humano es riguro­
samente comparable al orden molecular, la única Razón his­
tórica es la Razón positiva, es decir, la que plantea la inteligi­
bilidad de la Historia como hecho específico. Pero, si por otra 
parte, es praxis de punta a punta, todo el universo humano 
se desvanece en un idealismo de tipo hegeliano. Para salir de 
dudas, tratemos de utilizar todos ,los descubrimientos que nos 
ha hecho hacer nuestra experiencia, en todos los niveles de 
complejidad formal. 

El "descubrimiento" que hemos podido hacer durante la 
experiencia dialéctica -pero; digamos todo, ¿es siquiera un 
descubrimiento?; ¿no es la inmediata comprensión de toda 
praxis (individual y común) por todo agente (interior a la 
praxis o transcendente)?- es que nos ha entregado a niveles 
diferentes esta doble característica de las relaciones humanas: 
fuera de las determinaciones de socialidad, como simple rela­
ción entre individuos reales. pero abstractos, son inmediata­
mente recíprocas. Y esta reciprocidad -mediada por el tercero 
y luego por el grupo-' será la estructura original d~ las comu­
nidades. Pero por otra parte, la reciprocidad no es ni contem­
plativa ni afectiva. O .más bien afección y contemplación son 

las características prácticas de determinadas conductas en de­
terminadas circ~ns.tancias ~efinidas. La reciprocidad es praxis 
con doble (o mult1ple) epi~entro. Puede ser positiva o negati­
va. Res~lta claro que su signo algebraico se define a partir 
de las Circunstancias anteriores y de las condiciones materiales 
que determ~n.an el ~ampo práctico .. Y sa_bemos que el conjunto 
de los condiciOnamientos de la reciprocidad antagónica se fun­
da en lo abstracto en la relación de la multiplicidad de los 
h?mbres en el campo de acción, es decir, en la rareza. Hemos 
VIsto ta.mb!é? que la rareza como amenaza de muerte producía 
a cada mdividuo de una multiplicidad como un riesgo de muer­
te para el Otro. La contingencia de la rareza (es decir, el he­
cho de que las relaciones de abundancia inmediatas entre otros 
o:ganismos prácticos y otros medios no son a priori inconce­
~Ibles) está reinteriorizada en la contingencia de nuestra rea­
h_dad de hombre. Un hombre es un organismo práctico que 
VIve con una multiplicidad de semejantes en un campo de 
rareza. Pero esta rareza como fuerza negativa define a cada 
hombre y. a cada multiplicidad parcial, en la conmutatividad, 
como _rea~I~ades humanas e inhumanas a la vez; por ejemplo, 
cada mdividuo en tanto que corre el riesgo de consumir un 
producto de primera necesidad para mí (y para todos los 
Otros), se vuelve excedente: amenaza mi vida en la medida 
en que es mi semejante; se vuelve, pues, inhumano en tanto 
~ue hombre, mi especie se me aparece como una especie extra­
na. Pero, en la. reciprocidad y la conmutatividad, descubro en 
e! campo de mis I?osibles la posibilidad de ser yo mismo obje­
tlvam:nte proc~uCido por los Otros como objeto excedente o 
co!llo ~nhum_amdad de humano. Hemos indicado que la deter­
mmaCión p~Imera de la moral era el maniqueísmo: lo que hay 
que destruir en él es la praxis comprensible y amenazadora 
d~l Ot_ro. Pero es.ta praxis s: manifiesta, como organización 
dialéctica de medws para saciar la necesidad, como libre des-

. arrollo de la acción en el Otro. Y sabemos que es esta libertad 
la que tenemos que destruir, en tanto que mi libertad en el 
O~r~, para escapar al riesgo de muerte que es la relación 
ongmal de los hombres por la mediación de la materia. Dicho 
de otra manera, la interiorización de la rareza como relación 
mort~l del homb:e co~ el ~ombre está operada a su vez por 
una hbre superaCión dialéctica de las condiciones materiales y, 

449 



ei?" es~ superac~ón misma, la libertad se manifiesta como orga~ 

mzaCión práctica del campo y como aprehendiéndose en el 

Otro como libertad otra o antipraxis y antivalor que se tiene 

que destruir. ~n el ~sta~lio más elemental del struggle for life, 

no son unos Ciegos mstmtos los que se oponen a través de los 

hombres, son estructuras complejas, superaciones de condicio­

nes materi~les por u,na praxis que funda una moral y persigue 

l~ des~rucCión del Ot:o, no como simple objeto amenazador, 

smo. libertad reconocida y condenada hasta en su raíz. Esto 

p:eClsax_nente es _lo que llamamos violencia, porque la única 

vwlenc~a ~oncebible es l~ d_e la libertad sobre la libertad por 

la mediación de la matena morgánica. Hemos visto, en efecto, 

que puede revestir dos aspectos: la libre praxis puede destruir 

din;:ct_a?Jen_te la libertad del Otro o ponerla entre paréntesis 

(mistlflcaCión, estratagema) por el instrumento material 0 pue­

d_e actuar contra la. necesidad (de la enajenación) , es decir, 

eJercerse contra la hbertad como Fraternidad-Terror. La vio­

l~ncia es, pues, :n todo ~aso, reconocimiento recíproco de la 

hbertad y negación (reciproca o unívoca) de ésta por inter­

medio de la inercia de exterioridad. El hombre es violento 

-en toda _la. Historia y h~sta este día (hasta la supresión de 

la rareza Si tiene lugar y Si esta supresión se produce en deter­

minadas circunstancias)- contra el contra-hombre (es decir 

contra cualquier otro hombre) y contra su Hermano en tant~ 

que éste tiene la permanente posibilidad de volverse él mismo 

~n contra-hombre. Y esta violencia, contrariamente a lo que 

SH:mpre se pretende, env~elve un conocimiento práctico de sí 

misma, ya que se determma por su objeto, es decir, como li­

bertad de aniquilar a la libertad. Se llama terror cuando define 

el lazo de la fraternidad; tiene el nombre de opresión cuando 

se ejerce sobre uno o varios individuos y les impone un estatuto 

insuperable en función de la rareza: en todas partes 1 el esta­

tuto está abstractamente constituido por las mismas determi­

naciones prácticas; ante la rareza de alimentos y la rareza de 

la mano de obra, determinados grupos deciden constituir con 

otros individuos u otros grupos una comunidad que será defi­

nida a la vez por la obligación de ejecutar un sobre-trabajo y 

por la necesidad de reducirse a un sub-consumo regulado. 

1 Por lo menos, como diría Engels, en las sociedades históricas. 

450 

Ahora bien, esta opresión se constituye como praxis conscien­

te de sí y de su objeto: pase o no pase el hecho en silencio, 

define a la multiplicidad de los trabajadores en excedente no 

a pesm· de su realidad de libres organismos prácticos, sino a 

causa de ella. El esclavo, el artesano, el obrero calificado, el 

O. E., son producidos, sin duda, por el modo de producción. 

Pero son producidos precisamente como la parte más o menos 

considerable de libre control, de libre dirección o de libre 

vigilancia que tiene que colmar la separación entre el ser-ins­

trumental y el hombre. Ha ocurrido, desde luego, que el hom­

bre sustituya al animal en un trabajo que el animal podía 

hacer (los cargadores de oro en los senderos que atravesaban 

en el siglo XVI el istmo de Panamá). Pero este nuevo reparto 

de las tareas está constreñido, es consciente ·de sí y elección 

deliberada sobre un fondo de rareza: el mismo que trabajaba 

ayer como un hombre es designado por los dirigentes o los 

responsables para hacerse libremente. infe:ior al hombre. _Po:­

que el constreñimiento no ·suprime la libertad . (salvo li<J~i­

dando a los oprimidos); hace de ella su cómphce no deJan­

dale más recurso que la obediencia. 

Estas consideraciones no trataban de hacer de la opresión 

el origen histórico directo de la división en clases y de la 

explotación. Ni mucho menos. Y reconocemos, por el contra­

rio, porque es evidente, que el campo práctico~i.ner~e de la 

explotación se constituye, a través de las contra-fmal~dade~ y 

por la mediación de la materia trabajada, co~o sínteSlS_pa~iva 

de relaciones seriales. Ya se trate de la esclavitud como mstltu­

ción o de las consecuencias de la división del trabajo, es im­

posible considerar el desarrollo material,- técnico, demográfi­

co, etc., de una sociedad dada como la objetivación de una 

libre praxis de individuo o de grupo. No hay duda -como 

dice Engels- de que el esclavo aparece. en el momento en 9ue 

el desarrollo de las técnicas de la agncultura lo hace pos1ble 

y necesario, es decir, que la institución no responde a la exi­

gencia práctico-inerte de un campo de actividad pasiva ya 

constituido. No hay duda tampoco, aunque Engels sea muy 

simplista sobre este punto, de que la explotación, con sus múl­

tiples formas histór~cas, se~ f~ndamentalmen.te un proces~ qu: 

corresponde a la diferenCiaCIÓn de las funcwnes, es deCir, fl­

nalmente, a la evolución del modo de producción. En los co-

451 



mienzos del complejo "hierro-carbón", la utilización del carbón 

como combustible determina desde el exterior y como exigen­

cia otra (es decir, como variable independiente 1) la transfor­

mación del sistema de extracción ele las minas; es ella, como 

P.roceso serial (y que se prol?aga por el antagonismo competi­

tzvo lateral, luego por altenclad y no por decisión común) , 

la que produce en medio siglo a los propietarios ele minas como 

capitalistas mayores, poseedores ele una industria-clave, es ella 

la que les obliga -como hemos visto- a introducir la bomba 

de vapor para sustituir a los animales de carga y a los hom­

bres. Descubrimientos científicos, inventos técnicos propagados 

en el acto, una clientela como serialiclad: no hace falta más 

para que la mina se revele como fabulosa herencia y poseída 

por uno solo, para que las primeras máquinas aparezcan en 

ella, transtornando las técnicas e imponiendo tanto al capita­

lista como al obrero un conjunto ele exigencias y ele obliga­

ciones, para que la necesidad ele mano de obra multiplique a 

los trabajadores manuales y para que la contradicción que es 

la fuente del capital se constituya en la serialidad: por un 

lado, el patrono, propietario ele la mina y ele las máquinas cuyo 

interés consiste en bajar los costos sin cesar, en aumentar el 

rendimiento y también los beneficios; por otro lado, el anti­

guo campesino desarraigado, que no tiene ningún derecho 

sobre el producto de su trabajo y que percibe, en forma de 

salario, el mínimo necesario para su sustento. Y en la medida 

en que _e~ personal_ de la mina e~ serializado por antagonismos 

compet1t1vos que znduc;e el conjunto ele las condiciones mate­

riales, el patrón se encuentra lanzado a una competencia igual­

mente serial, ya que su nuevo poder le descubre de pronto, a 

cientos, a miles de kilómetros, otros competidores cuyo poder 

es reciente también· y que ha acercado a él bruscamente la 

transformación técnica y económica. 

N a die puede dudar, en consecuencia, del carácter prác­

tico-inerte del proceso ele explotación. Pero no es eso lo que 

nos interesa ele momento. Lo que para nosotros cuenta es que 

'este proceso se establece sobre un fondo de rareza (rareza del 

1 De hecho, la circularidad recondiciona la variable y el si'stema 

se encuentra feed back. Pero en un principio y para los propietarios de 

mina la demanda es la variable: es ella la que aumenta desmesurada­

mente y la que hace que se transformen las industrias de extracción. 

452 

carbón para los peticionarios, agotamiento demasiado rápido 

de las galerías de minas que obligan al vendedor a cavar nue­

vas galerías, rareza del tiempo que obliga a utilizar las bombas 

de vapor) y por unos hombres· (es decir, por organizaciones 

prácticas que han interiorizado y reasumido la rareza en forma 

ele violencia maniquea) . Al propietario de minas la transfor­

mación le llega de fuera, pero es necesario que la interiorice y 

que la realice prácticamente con la transformación de su mina 

y d.e las técnicas ele extracción, lo que implica una reorgani­

zanón ele la mano ele obra. Ahora bien, esta praxis es precisa­

mente la de un ser de violencia; lo que significa que su libre 

respuesta a las exigencias de la situación no puede realizarse 

sino en forma ele opresión. Cuando hablo de libre-praxis, no 

entiendo que tenga la posibilidad concreta de rechazar las 

transformaciones exigirlas; sólo quiero decir que estas trans­

formaciones impuestas se objetivarán en la mina por una 

~propiación calculada de los medios con el fin y por un con­

JUnto de conductas dialécticamente organizadas que tomen a 

la mina, los competidores, las exigencias del mercado, etc., 

como campo práctico. Y cuando insisto en la rareza, en el 

momento mismo en que nuestro hombre está transformado 

en heredero fabuloso, tampoco quiero decir que quede en ese 

estadio en que el hambre y la muerte amenazan a cada indi­

viduo; la rareza se expresa aquí con términos de temporaliza­

ción por la urgencia: la dispersión, la pobreza de medios, la 

resistencia de la materia constituyen frenos, pueden disminuir 

. una producción que las exigencias de la demanda tienen que 

acelerar considerablemente. Para este heredero, la rareza es la 

posibilidad de no ser puesto en posesión de su herencia a 

menos que su campo de acción se reorganice lo más rápida­

mente posible. En este sentido, toda actividad antagonista de 

Otro (de la "fuerza de inercia" a la resistencia activa) que 

corra el riesgo ele aumentar los frenos se manifiesta como 

praxis ele un contra-hombre. Sin duda se tendría rázón si se 

dijese que el ser-de-clase del obrero (este indigente, proletario 

futuro, aún errante por los caminos o a quien aún aumenta la 

comunidad de su pueblo) está ya producido por la mina, 

como el del colonizado por el sistema colonial; también es 

verdad que, ele la misma manera que el racismo es constitu­

ción pasiva en la cosa antes de ser ideología, cierta idea de 

453 



clase está producida por los cambios técnicos. Esta idea, or 
lo de~ás, no es nada más que el ser-de-clase en tanto ue s~rá 
conoodo y superado por el propietario conocido as~ido y 
negado por la clase trabajadora. Pero, precisame~te, este ser­
~e-clase. no pued~ ser aceptado y realizado por la pmxis del 
mdustnal salvo SI el obrero es un representante d 1 · 
otra, un contra-hombre. Es perfectamente absurdoe a espeoe­
t d r "d 1 1 que se pre-
en a Iqm ar a cuestión hablando de egoísmo 0 de 1 d 

que el patr " . . e aran o · , ono persigue su mterés" ciegamente. Porque el in-
teres -como-ser:fuera-de-sí-en-la-fábrica- se constituye en y or 
las tr~n~formacwnes en curso; en las generaciones si uie!tes 
preexistuá en el futuro heredero de la mina 0 de 1 gf 'b · d · ·, d a a nca 
como etermmaop. n e su ser-burgués. En cuanto al ego' 
es u 1 b , d . Ismo, n_a ~a. a ra v~;;Ia e ~entid.o; ante todo sólo parecería tener 
un SI~mhcado en la hipótesis del atomismo social absoluto 
(creaciÓn de la Razón analítica en tiempos de Condill ) . 

después y en cualquier caso, aquí no puede explicar nada;ce~ 
efecto, no es verd~d q~e el patrono no se preocupe por sus 
obreros o por su Situacwn: por el contrario, se preocupa con~­
tantemente, ~a que no deJa de tomar precauciones contra los 
robos, sabotaJes, huelgas y otros "disturbios sociales". 

Hay_ q~e. señalar, en efecto, que la práctica del contrato 
de ,tr~baJO hbrem~nte consentido" por las dos partes carac­
ten~tico de la era m_dustrial, plantea como principio absoluto 
la. hbertad del trabaJador. La reciprocidad contractual va mas 
lejos, ~a que -por lo menos formalmente- cada libertad está 
garantizada por la del Otro, lo que supone que el atrono 
pretende encontrar en el obrero una libertad igual a fa suya. 
Y, co_n otras palabras, que le reconoce como miembro de la 
e~p~oe-hmi_Jana. La diferencia con el racismo parece al prin­
~IPI~ considerable, ya que la super-explotación colonial se 
un ~ en la "sub-humanidad" del colonizado. La contradicción 

proviene _en el caso del racismo del hecho de que el colono 
se ve obhgado a utT · "d · .. I Izar para actlvi acles propiamente huma-
n~s ~1 sub-hombre" que oprime en tanto que tal. La del ca­
pitalismo en sus princir)ios es que el pat b · : "d d rono, aJO esta reo-
proo a proclamada trata al obrero como a · b- · 

1 l
.b ' un enemigo: aJO 

e I re contrato se disimula en esta época t' · . una au entica 
empre~a _de. trabajos _forzados; se recluta obligando, se impone 
una disoplma d~ hierro, se protege ejerciéndose un chantaje 

454 

continuo, y muchas .veces por medio de operaciones represivas. 
Es, pues, a la vez, reconocer que el obrero es un libre trabaja­
dor e introducirle por constreñimiento en un sistema en el 
que se reconoce tam_bién 9.ue será rebajado a la catego~í~ de 
sub-hombre; y, al mismo tiempo, la aspereza que se mamhesta 
en las medidas preventivas o represivas atestigua que se le 
·condena por adelantado por toda posible veleidad de rebelión, 
cuando parece haberse constreñido por sí mismo a encontrar 
sus protes.tas legítimas. Estamos lejos del egoísmo o de esta 
"dureza" que se ha reprochado a los capitalistas de la era "pa­
leo-técnica", como si su barbarie hubiese sido enterrada con 
ellos. 1\lo se trata de un rasgo de carácter, sino de un odio de 
clase que precedió en los patronos ingleses al verdadero des­
arrollo de la clase obrera. En esta libertad que quieren utilizar 
(y engañar) en el momento del contrato de trabajo para en­
cadenarla después y aplastarla bajo las obligaciones, tienen que 
ver la libertad-para-el-mal del contra-hombre o tienen que des­
cubrir el Mal y lo Inhumano. en su propia pra~is,_ cosa que 
odian ante todo en el hombre que van a constitUir en sub­
hombre, es esta libertad la que les definirá a ellos mis~os. como 
contra-hombres; y este odio es práctico: trata de supnmir esta 
libertad del Otro constituyéndola prácticamente como libertad 
mala o libertad de impotencia. Pero, por otra parte, les es 
imposible liquidarla (por un constreñiiniento físico co~stante 
o por exterminación) y tratar a estos hombres como an_Imales: 
el proceso de enajenación exige que el obrero sea con~Iderado 
en su libertad en el momento del contrato para reduorse des­
pués a mercancía. El hombre se vuelve, pues, mercancía _libre­
mente: se vende. Y esta libertad es absolutamente necesana, no 
en el plano superficial del derecho de la sociedad cívica, sin? 
más profundamente, porque es ella la que ordena el rend~­
miento. El esclavo, siempre alimentado y siempre tan ~al ah­
mentado, no une rigurosamente su necesidad y su trabaJO para 
el amo. Desde luego que trabaja para ser alimentado, para 
evitar los golpes, pero la relación cuantitativa ent~e su re~­
dimiento y la satisfacción de sus necesidades que?a mdete~mi­
nada: hace justo lo bastante para evitar los castigos o la ma­
nición. La libertad del trabajo, por el contrario, se encuentra 
después del contrato, como su consecuencia, hasta en el h?m­
bre-mercancía, en la medida en que sólo su libre esfuerzo (hbre 

455 



en relación con los constre:Ííimientos físiCos pero estrechamente 
condicionado por sus necesidades y la situación) puede aumen­
tar su rendimiento. En un sistema cuantitativo rigurosamente 
definido, su salario dependerá del aumento de su producción 1. 

La exigencia de la producción industrial es necesariamente 
la libertad del trabajar manual; con otras palabras, su huma­
nidad. Pero es también, necesariamente, la exclusión de esta 
libertad, en tanto que la actividad de cada uno, enajenada, 
tragada en el campo práctico-inerte, se vuelve proceso: en 
efecto, podría constituirse a través del grupo como negación 
violenta de la enajenación. Esta posibilidad está dada a priori 
-incluso cuando las condiciones históricas de una toma de 
conciencia no están reunidas- por la simple dialéctica formal 
que siempre y en todas partes produce el grupo como negación 
constituida a partir de la praxis constituyente y de su enaje­
ción. 

En este nivel y desde los primeros tiempos de la revolu­
ción industrial, el proletariado es el enemigo en tanto que 
estas resistencias están producidas en el seno de la empresa 
patronal como un freno de la libertad soberana del proletario 
por la libertad otra del asalariado. La increíble ferocidad de 
los propietarios ingleses, la ley sobre los pobres y el trabajo 
libremente forzado que resulta de ello expresan uh anticipo 
de odio. Ese despilfarro de vidas humanas, tan sorprendente 
para nosotros (aun cuando sólo fuera según el punto de vista 
económico), pero que corresponde al despilfarro universal de 
la época "hierro-carbón", es como una exterminación limitada, 
que se realiza contra la especie humana en la medida en que 
crea inmediatamente una crisis de la mano de obra. Y no ha­
blo sólo de las pretendidas "leyes de hierro" de la economía 
clásica, sino de prácticas realmente despilfarradoras, unas ne­
gativas, como ese rechazo sistemático de volver a quemar los 
humos tóxicos, otras positivas, como la utilización de los niños 
(que tenía como resultado visible liquidarlos en dos o tres 
años y hacer desaparecer con ellos a los futuros obreros) . En 
la medida en que, como dice justamente Sauvy, una sociedad 
decide sobre sus muertos, es solamente al deseo de exterminar 

1 Y, de todas formas, es por la "calidad" de su trabajo como triun­
fa sobre el mercado de los antagonismos competitivos. 

456 

a quien se puede atribuir la extraordinaria indiferencia que 
la sociedad del siglo XIX muestra por la mortalidad que pro­
duce· y que mantiene en las poblaciones trabajadoras. De hecho, 
se trata de doblegar las resistencias por el temor del despido 
y de la falta de trabajo; y para que la falta de trabajo se vuelva 
realmente amenazadora es necesario que signifique pura y 
simplemente el riesgo de muerte (para el obrero y para su 
familia). 

Por otra parte, las prácticas represivas que tienen lugar en 
el interior de la fábrica (en particular -cosa frecuente en las 
fábricas inglesas-, la prohibición de hablar con el vecino bajo 
pena de despido) , subrayan netamente que el patrono considera 
ya al obreto como un rebelde; es decir, que ya tiene concien­
cia de manejarle contratándolo en condiciones intolerables. 
Un abogado colonialista decía recientemente delante de mí: 
"Hemos cometido demasiadas faltas imperdonables, demasia­
das crueldades, demasiados crímenes, para esperar que los ára­
bes se reconcilien con nosotros y que nos quieran; sólo queda 
uria solución: el terror". Éste era exactamente el estado de 
espíritu del patrono inglés de fines del siglo xvm y de la pri­
mera mitad del XIX; con la diferencia de que la cOnstitución 
del proletariado inglés es un terror preventivo. Hemos visto 
un signo de esta actitud en el hecho de que la mecanización 
se les presenta a muchos como un medio de intimidar a las 
masas. Y sin duda que no es ante todo ni sobre todo eso: 
pe'rmite sobre todo que se reduzcan los costos y que se aumente 
la producción. Pero en la consecuencia práctico-inerte de la 
mecanización (reducir los costos) , los patronos actualizan en 
seguida la componente práctica y humana: la desocupación 
tecnológica en tanto que constituye una masa siempre disponi­
ble que hace sentir a cada individuo su calidad de sustituible, 
es decir, la impotencia de su libertad. _ 

Vemos así que el proceso de industrialización en su pri­
mera frase, en tanto que lo realizan patronos individuales o 
grupos de presión o el Estado, se manifiesta en Inglaterra 
como praxis de opresión sistemática. Y es una total equivoca­
ción interpretar la crueldad inglesa como indiferencia, ceguera 
ó desprecio: en realidad se trata de una opresión deliberada­
mente cumplida. Si hablamos, en efecto, de la indiferencia o 
de la ceguera, en circunstancias como éstas, volvemos a creer 

457 



que la explotación es puro roceso 
productos, están enteramen~ separdddsu~ los explotadores, sus 
otros productos, por una simple pri . ' e _los explotados, sus 
algunos teóricos marxistas cons· t vaczon-znerte. Lo malo de 
proceso práctico-inerte en tanto Is e, en ~fecto, en mostrar el 
relación con su condición d ~e pro uce a los obreros en 
vés de ella, en relación cone l~ro uctores asalariados y, a tra­
histórica, o bien en tanto ue cl~se patronal en su realidad 
evolución misma del capi{al pro uce ~ los capitalistas por la 
con las determinaciones contl~ a t~aves ~e ésta, en relación 
dora, pero sin mencionar nuncior ~eas e la clase trabaja­
epifenómeno, a la acción real de Í sa V?, tal vez, a título de 
dos y de los segundos- sobre . los os_ pnmeros sobre los segun­
el patrono no recibe las deter . pr!meros. Pero precisamente 

d 1 
m1nacwnes que 1 d 

e a clase obrera a través de 1 ' . . e pue en llegar · 1 a umca reahdad ' · · 
m os obreros las determinaciones ue 1 ll practico-merte, 
nos. N o se trata de dos modos r ( 1 ~s egan de los patro­
cuya sustancia sería la unidad pa ~= ~s smo de sig_nos opuestos 
ellos sino por ella. de hech ly 9. o se comumcarían entre • o, e Sistema prá t" · 
za en tanto que sistema del otro c_Ico-merte se reali-
patronos sobre los obreros y de 1 porboperacwnes reales de los 
E . os o reros sobre lo 

s preosamente en este nivel do d s patronos. 
cómo el proceso de explotación ~es~etenemo~ q~e. comprender 
t? se plantea,. es una práctica 'd u?ó prmc~pw y en cuan-
hzada. . e opresi n enaJenada y seria-

La sociedad capitalista s · 
ción metódica . de la rodu ~ car~ctenza J:Or la no-organiza-
o planificaciones par~ales ~e\ n _(mcluso SI trustsJ combinats 
arrollo). Considerando la n ervienen en el curso de su des-

d d 
. . . s cosas en la forma de 1 . . 

a positiVIsta, podría decirse 1 . . a racu'lnah­
que la suma: de innum que_ e capital social no es más 
el nivel de lo práct" e~ables capitales individuales. Pero en 

ICo-merte vemos e 1 . . ' 
cu_al fuere la acción individu~l de lo n . a expenenoa -sea 
miento general pros¡"gue s capitales- que el movi­

como una unid d p · 
el producto total no es 1 . a · articularmente para e conJunto d 1 · . ' 
suma de los productos de 1 . d d e os capitalistas la 
. a sooe a · par 1 1 
JUnto, es esencial que este d · a a e ase en su con-

d 
. pro ucto tenga f 

etermmada, es decir que e t una orma de uso 
ra la renovación del proceso 

0~e~~g\ rn_edios de _producción pa­
(para los capitalistas y los ob r)a. aJO Y medws de consumo 

reros ' lo que supone necesaria-

458 

ment.e que 1~ reproducción simple es incompatible con la pro-. 
ducoón capitalista. El producto total de la sociedad capita­
lista implica la reproducción "ampliada", es decir, la acumula­
ción o afectación de una parte creciente de la plusvalía a fun-
ciones de producción. 

Todo eso es verdad: la incoherencia de las empresas indi­
viduales no es más que apariencia; su coherencia es fundamen­
tal en tanto que contribuyen todas al producto total. Pero lo 
que hay que señalar bien es que esta coherencia es serial. 
Según este punto de vista, el proceso capitalista es un colec­
tivo. N o podría ser de otra manera, ya que, precisamente, la 
prod~cción total ~ifiere por su organización común de la pro­
ducCión no orgamzada. Plusvalía, acumulación, mercados com­
petitivos y circulación de las mercancías son relaciones de alte­
ridad. La mediación, en efecto, es el dinero que representan 
los "gastos imprevistos" de la economía privada y que produce 
como regulador de su anarquía. Pero el dinero es la materia­
mediación y es necesariamente el Otro. La circulación del di­
nero es la serialidad reforzada. Ya hemos hecho estas indica­
ciones, pero hay que volver a ellas para recordar que el pro­
ceso del capital tomado en su conjunto social no es un todo 
sino una fuga y que el lenguaje totalizador aquí no se puede 
equivocar. La unidad del proceso está precisamente siemp1·e 
en el otm y la acumulación, en tanto que trata de aumentar 
la parte del capital fijo a expensas del capital variable, no 
tiene más fin que bajar los costos y aumentar la producción 
en un campo competitivo totalmente polarizado por el otro. 
La acumulación, tomada en el nivel del conjunto social y no 
del capitalismo individual, es, pues, alteridad profunda en 
su ser, en tanto que unidad indefinida de la serialidad: es la 
falsa totalización por pasaje al infinito de una triple alteri­
dad (fabricantes, consumidores, productores) . Pero precisa­
mente por eso, esta unidad recurrente nos remite al capitalis­
mo individual en tanto que regula su praxis (enajenación, 
alteración) y en tanto que esta praxis sola sostiene esta regla 
y la produce. La acción otra del fabricante llega a él como 
otra en tanto que todo se define por los otros: importar una 
máquina porque el Otro lo ha hecho (el competidor) o por­
que no lo ha hecho todavía, porque el Otro es peticionador 
(el cliente como serialidad), en un momento en que los acon-

459 



t~cimientos s: inscriben como o~ros en la coyuntura (expan­
SIÓn, retracoón, etc.), es precisamente, para el fabricante 
individual, acumu!ar .. ~er~ en la medid.a en que esta acción 
1~ huye r~r sus sigr:uficaciOnes de altendad, sigue siendo su 
lzbre deczszón organzzada; supone, en efecto, consultas de ex­
p:rtos y ?e téc?-icos, el establecimi"e?to de ~n plan de produc­
CIÓn, dehberacwnes con sus subordmados mmediatos, decisio­
nes, etc. Es, pues, una acción directa con enajenación margi­
nal: volverá a descubrir su sentido serial más tarde, a través 
del desarrollo ~e ur:a economía unida en alteridad, ya sea 
en f~rma d~ ~xigenoa aumentada (la acumulación exige su 
proJ?IO creCimiento), ya sea, en caso de crisis, en forma de 
d:stmo; pero la operación supone en sí misma una especula­
CIÓn sobre el otro J?Or el pensamiento práctico en tanto que 
~tr?; y este pensa~mento otro -como sistema relacional y ob­
Jetivo de la altendad-. es .utilizado. (coi?o una máquina de 
calcular) por u?a praxzs_ dnecta .Y smtética que lo manipula 
(como hemos VIsto en diversos mveles de la experiencia). En 
ese momento el P~nsamiento-Otro no es más que un medio 
que se supera hacia un resultado directo: el beneficio, en 
tanto que este !esu~tado directo siga condicionado por el Otro; 
y es esta praxzs misma, a pesar de su conocimiento reflejado 
de .la~ reglas de alteridad la que se enajenará en el proceso 
senahzado. El pro~e.so es este s_er lateral y material que se 
produc: en la pasividad a J?artlr de cada praxis individual. 
Y precisamente el patrono e3erc,e esta praxis individual direc­
tamente sobre los ob:eros., Al e.legir i~portar la máquina o 
comprarla en su propiO pais, el mdustnal contribuye en tanto 
que Otr? a aumentar !a parte del capital social invertido en 
los me~ws. de producciÓn ~n relación con la que la sociedad 
entera mv1erte en los salanos. Pero directamente, y en tanto 
que es el propietario individual de esta fábrica, provoca con 
su acto el licenciamiento y la cesación de trabajo de determi­
nado n~mero de obreros, tal vez su descalificaCión, y la baja 
?e salar!os de los que se queden. Y la expresión "provocar" es 
Impropia, porque no se trata más que de un resultado ines­
~erado de su acto, que en cierta forma sería exterior al obje­
tivo perseguido: de hecho es el objetivo mismo. Bajar los cos­
tos es reducir el número de obreros. Con otras palabras, com­
pra sus máquinas directamente contra los futuros desocupados; 

460 

no, como se ha dicho, "sin preocuparse por su suerte", sino, 
p~r el contrario, preocupándose muy expresamente en la me­
dida en que cada patrono trataba de constituir, por entonces, 
un proletariado de recambio aumentando el número de los 
desocup~dos. Esta acción es jurídicamente irreprochable: en 
una soo.edad fundada sobre la propiedad privada, el emplea­
dor es hbre de no renovar el contrato de trabajo (y también 
lo es el obrero). En aquella época (primera mitad del siglo 
xrx) a los patronos les preocupaba tanto la legalidad que 
llegaban a hacer contratos por un día. Pero profundamente, 
más allá del atomismo liberal, el fabricante, al retirar sobe­
ranamente la posibilidad real y el poder social (el poder de 
a?quisición como derecho unido al cumplimiento de la fun­
ción) a: otros libres organismos sociales, ejerce contra ellos 
u.na ~iolencia opresiva. Esta violencia es hasta tal punto cons­
t~tUtiva de su acto que es a la vez el medio, el resultado~ obje­
tivo (parcial) y uno de los fines inmediatos: la angustia de 
los que se van intimida directamente a los que se quedan. 
En la escala de la sociedad (es decir, de una nación o de 
varias naciones o del mundo, según el movimiento considera­
do), cada operación de un capitalista particular entra en la 
constitución de un proceso social no como libre aporte recí­
proco sino por el contrario en su tmnsitividad, es decir, en 
tanto que, determinada por otros en-otro-lugar, su socialidad 
reside en las determinaciones que lleva a otros en-otroclugar 
Y en tanto que esta transitividad le hunde necesariamente en 
el anonimato -es decir, en la alteridad- y no le hace encontrar 
descanso y consistencia sino en el proceso como realidad trans­
finita de la recurrencia, tal y como esta realidad se descubre 
a la praxis en el pasaje al límite (última operación de la 
acción de recurrencia) . Y esta realidad transfinita no es acce­
sible sólo para el historiador, ya que, en cierta forma, y en 
la medida en que toda praxis exige la racionalización (esta 
racionalización histórica que define a la praxis contemporá­
nea y se define en ella) , hay una relación unívoca de polari­
zación entre el capitalista individual y el capital social, entre 
la práctica singular y el proceso de conjunto, y esta relación 
se produce en la acción misma y por ella. Por lo demás, la 
acumulación como hecho de empresa individual no tendría 
ningún sentido y además representaría un riesgo tomado por 

461 



ignorancia (¿cómo saber si la producción social de los medios 
de producción y qe consumo permitirá que esta acumulación 
se mantenga, luego crezca?) si la acumulación no se impusiese 
a cada fabricante y a todos como la característica esencial del 
capital. No sólo porque este crecimiento local de la producción 
exige el crecimiento global, sino porque contribuye a él nece­
sariamente. Cuando Marx dice que el capital se expresa por 
boca del capitalista, hay que entenderlo en el sentido en que 
la economía práctica del capitalismo se constituye como seria­
lidad y se expresa romo determinado sistema serial de relacio­
nes polarizadas por una unidad de transfinito. Pero el pensa­
miento capitalista -como cálculo práctico del fabricante-, 
aunque los productores intervengan en sus cuentas a título de 
mercancía y, como tales, de puras cantidades, no existe más 
que la praxis capitalista (que comprende en ella el cálculo 
práctico como su propia luz) si no es como enajenación cons­
tante, constantemente vivida e instrumentalizada de una pra­
xis constituyente. La enajenación está al salir (en el mundo 
capitalista, dada siempre y para todos como ya ahí, con sus 
exigencias y sus características, con la mina heredada y cuyo 
valor aumenta al mismo tiempo que la riqueza a agotarse y 
que el costo de la extracción aumenta) y al llegar; está en 
cada momento de la operación individual y se vuelve final­
mente el cálculo mismo que permíte apreciar y prever los 
resultados en el plano del Otro. Pero, al mismo tiempo, la 
acción directa y libre se desarrolla de uno a otro extremo en 
su libertad. Y este organismo práctico es la acción libre -nada 
más- que puede y debe enajenarse en el colectivo por su 
objetivación. Ahora bien, esta acción de un hombre o de un 
grupo de hombres restringido (capitalismo familiar) se ejerce 
con pleno conocimiento de causa sobre los hombres por la 
mediación de la materia trabajada; elige soberanamente a esta 
materia trabajada para que ésta la libere de la libertad de los 
otros (positivamente, porque esta libertad -que permite au­
mentar el rendimiento- es, al mismo tiempo, lo que hace la 
mercancía humana más cara que la máquina; negativamente, 
porque la posibilidad de sustituir un número creciente de 
obreros por la máquina equivale a una perpetua represión) . 
Éste es el doble carácter práctico de la acción individual del 
capitalista: la producción de trabajadores libres en forma de 

462 

. { s en condicionamiento estrecho y recíproco 
hombres-mercanc a · d"d 1 máquina 
. 1 ferencia sistemáticamente conce 1 a a ~ . 
con a pre . re que se pueda sustitmr a é:¡ta 
sobre el t~ab~ hu~~~~ s;~~pdoble característica de la opera­
por aqué a. <?ra . ' la misma ue define la opresión: el 
ción como praxts ~~lV~ es (doble) aado a la materia traba­
poder de constremmie~·lto o ue se les ha reconocido 
jada sobre individuos llbr~~ben t t~tpe~anece profundamente 
(libre contrato) en su I . er; bajada una máquina (o el 

idéntico, ya sea ~s~a matenaarl~a o a sea un fusil. y esta 
dinero que permitir~ comrr 1n fo:ma de violencia perma­
opresión sól~ se pue e re a Iza: e. erce contra una especie anti­
nente, es deor, en ~a?torGuet:d ;s por esencia, libertad para 
humana de la cua a I e: . ' libre la que, en el 
hacer mal. Es ~st~ operaoó:Se dir~~~o yrelación transitiva del 
medio de la senallda~ de ~1 is~a su ser práctico-inerte como 
Otro con el Otro, s~ a a s m eso En el medio del Otro, 
exjJlotación, es ~ecu, com~a P:~~do~totaliclad ele la fuga com­
en efecto, es deo!' que en b. P impotencia de no oprimir o, 
petitiva, la opresión se cam I.a ell: de su necesidad: ya no es 
si se prefi.ere, ha~e la ex)eg:r:~I:iempre es el Otro, en efec~~· 
a mí a qmen opnme,, es .a ~1 ue es susceptible de utih­
el que utiliza las maqumas ~ d ~ reducir esta experien­
zarlas y, .finalmen~e, :~ agreect~;o ~o~op transfinito, encontrán­
cia práctica a. partir e . e d 1 ex lotación como a la nece­
dose la opresiÓn subordma a a a P. al obierno de 
sidad infinita de la alteridad, es d~~Ir~s c~;n~xteri~ridad). La 
los hombres por las ~osas (por las "dy d se vuelve "el despia-

. 1 hendida como necesi a "d fuga sena apre ó · " Esta característica es-
dado jue!!;O de las leyes ecot .u;~a~~~ b~j~ todas las plumas y 
piadada" se encuentr~ en : SI~na estructura fundamental de 
en todas las declaraoones, es 1 osas las que son despia­
la ideología liberal. Pero Lno son . ~a~ión transporta, pues, la 
dadas, sino los hombres. a enaJe "ó que tiene que ser 
característica principal de la opresi n. -o y así expresa su 

. d d ece- al proceso mism , 
despiada a o esapar ráctico-inerte (inercia que 
origen humano: es en tanto quel P d" "ón material e inor-

. múltiples de a me IaCl 
llega a las accwnes . d recibir la calidad práctica 
gánica) cómo una necesidad pu: ó e Engels en sus respuestas 
de despiadada. E.~ 1~ q~e le~~:n ué: en efecto, juega en dos 
apresuradas a Duhnng, e g ' 

463 



tableros: es feroz contra ho.mbres que le dan miedo y a los 
que quiere someter, y, al mismo tiempo que realiza y vive esta 
ferocidad en la translucidez de su acción, hace la experiencia 
como necesidad; se vuelve ferocidad del Otro, es decir, indife­
rencia de la ley natural a los sufrimientos humanos. Pero, al 
mismo tiempo, mantiene esta ferocidad en tanto que Otro y 
en la serialidad misma, ya que, bajo el nombre de liberalismo, 
sus teóricos presienten una doctrina política y social basada 
en el optimismo. El liberalismo, en efecto, plantea dos prin­
cipios contradictorios: uno, fundado en la exterioridad de las 
"leyes económicas", mostrando que son, en su despiadado rigor, 
responsables de todos los desastres particulares (y se llega a 
tener por tales la proporción de mortalidad de la clase obrera 
y su aumento en período de retracción) ; el otro, colocándose 
según el punto de vista del capital social y de su producto 
social, pretende aprehender a la sociedad como un todo en el 
que las "leyes naturales" de la economía ejercerían una acción 
reguladora por una especie de reequilibrio constante de los 
cambios, a través de las ruinas o de las miserias de individuos 
o de grupos particulares. Lo que expresa el segundo principio 
es el acuerdo exigido de cada capitalista entre su producto y 
el producto social que lo integra o lo condiciona; ahora bien, 
este acuerdo no se puede realizar (como estatuto abstracto 
que oculta insuperables contradicciones 1) sino por acumula­
ción. Cada capitalista exige la acumulación como Otro. (es 
decir, como colectivo, al mismo tiempo que la niega en sus 
competidores) . La encuentra buena, ya que es enriquecimien­
to social, reclamando al mismo tiempo que este enriqueci­
miento se limite a las clases privilegiadas. Y, según el punto 
de vista pseudo-totalitario de este enriquecimiento, tiene por 
despreciable el costo en vidas humanas de las crisis y de los 
"reequilibrios". A esta ideología bastarda (analítica a medias, 
falsamente sintética a medias) que corona el sistema (y que 

1 El acuerdo se hace al nivel de la producción: cada capitalista 
entiende encontrar en el mercado las materias primas y las máquinas que 
necesita para aumentar su producción. Las encuentra, en efecto -o por lo 
menos en general-, no por armonía preestablecida, sino por el proceso 
práctico-inerte de la acumulación. El primer desacuerdo, por el contra­
rio, aparece en el nivel del consumo. Pero no es nuestro propósito entrar 
en esos detalles. 

464 

no es más que el sistema pensándose según sus propias deter­
minaciones y sus límites particulares) , le son atribuidas ca­
racterísticas sintéticas en la exterioridad analítica de las rela­
ciones· legales: despiadadas (exterioridad asumida 'por los 
individuos) y buenas (estructuras de una falsa totalidad; sus 
funciones son regular, tienen los podéres de una administra­
ción), estas relaciones legales, que no son más que la opresión 
cambiada en procesos de explotación por la fuga serial, tienen 
la marca de las acciones individuales que enajenan y disuelven 
como una pseudo-interioridad de la exterioridad. Y esta doble 
característica señala bastante el profundo consentimiento de 
los patronos por lo que entonces se llama la "ley de· hierro". 
De hecho, este consentimiento no es un acto por sí mismo, 
pero es precisamente la enajenación de la adhesión reflexiva 
y ética de cada patrono en sus prácticas singulares de opresión. 
Con otras palabras, la opresión como relación práctica del 
P!opietario con los obreros sostiene lateralmente la explota­
CIÓn como proceso y se funda en ella; pero la enajenación 
nunca podrá disolver en su necesidad práctico-inerte las mar­
cas indelebles de la praxis opresiva y del consentimiento refle­
jo de los patronos en su propia ·violencia. El capitalismo de 
acumulación, en tanto que praxis absorbida por un proceso, 
es en todas partes aprehensible aqu{ como opresión, y su fun­
damento real está en todas partes en otro lugar como explo­
tación. 

Naturalmente, la opresión misma conio pura violencia (y 
fuera de su objetivo económico) se serializa: el pensamiento 
del obrero-como-el-Otro se vuelve por sí mismo pensamiento 
otro. Los lugares comunes circulan tanto sobre el obrero como 
sobre la indigencia. O más bien, no circulan. Pero, como hemos 
señalado, cada uno se hace Otro reafirmándolos: a partir de 
ahí, el gobierno, en tanto que realiza u~a política de clase, 
puede utilizar su valor de reiniciación o de perpetuo recono­
cimiento (del Otro por el Otro en tanto que Otro, en mí y en 
el Otro) como elementos de extero-condicionamiento. Ahora 
bien, hay que concebir que el Estado es el aparato permanente 
de la clase burguesa -con todas las reservas hechas más arri­
ba- y que los grupos de presión se hacen y se deshacen sin 
cesar por extracción de la serialidad de clase. Y la razón cons­
tante de la existencia de semejantes grupos es la evolución 

465 



práctico-inerte del capitalismo con sus contra-fii1alidades: así 
se ve, en Francia, cómo un conjunto de factores objetivos es­
bozan, en el objeto, negativamente, a mediados del siglo· pasa­
do, la forma de sociedad llamada "sociedad anónima"; en la 
serialidad misma, la aparición de estas sociedades que combate 
al individualismo capitalista y al "capitalismo familiar" provo­
ca la formación de nuevos grupos, destinados a mantener el 
poder 'de las familias; es lo que podría llamarse asociaciones 
matrimoniales; se constituye todo un sistema exogámico que 
tiende a fundar alianzas económicas (que de hecho le deja su 
libertad a cada uno) por medio de alianzas entre familias. Y 
es~as alianzas tan P!onto sirven al movimiento general de con­
centración horizontal como realizan el primer esbozo de lo 
que más tarde se llamará concentración vertical y cuyas socie­
dades anónimas ni siquiera tienen la idea abstracta. Así estos 
dos tipos de agrupamientos, al mismo tiempo adelantados y 
atrasados con respecto al otro, se desarrollan en la lucha y la 
interdependencia simultáneas. Y la misma evolución suscitará, 
al determinar más decididamente divergencias de interés en el 
seno de la clase dominadora, la superación de los an tagonis­
mos que oponen intereses individuales y homogéneos (com­
petencia). a agrupamiento organizados cuyos intereses (en tan­
to que intereses comunes de cada organización) se oponen en 
su .heterogeneidad . (tal rama de la producción reclama un 
proteccionismo, tal otra el libre cambio, etc.) . Las contradic­
ciones internas de la clase no se viven, pues, nunca en seria­
lidad: en cuanto se manifiestan es en y por la· praxis de gru­
pos (unión de individuos o de sub-grupos amenazados) . Y esta 
praxis, cuando no e~ puramente económica y técnica, se mani­
fiesta como presión sobre el Estado o como presión sobre las 
series (es decir, sobre una clase. o sobre varias o sobre todas) . 
Esto, claro está, significa también la recíproca: la presión sobre 
el_ Estado tiende a suscitar la. presión de éste sobre la serie; 
la presión sobre la serie puede tender a suscitar la presión de 
ésta sobre el Estado. La clase burguesa es (en unión con las 
otras clases, luego pm·cialrnente si nos aislamos de ellas) el 
medio del proceso capitalista como desarrollo ¡míctico-inerte; 
o, si se prefiere, lo realiza, por su parte, en tanto que seriali­
dad. Pero esta serialidad es perpetuamente el objeto de diso­
luciones locales que producen grupos organizados que defien-

466 

den los intereses de un medio. Desde luego que estos grupos, 
si los consideramos formalmente, están en una relación indeter­
minada: puede ocurrir, sobre la base de determinadas circuns­
tancias, que unos acuerdos, la derrota de algunos, etc., 
constituyan una jerarquía; también puede ocurrir que sus rela­
ciones se mantengan antagónicas y (a través de estas recipro­
cidades negativas) de serialidad. Los grupos nacen de la serie 
y se puede constituir a su vez una serialidad de grupos, etc. 
Pero no es esto lo que nos interesa. Para nosotros, lo esencial 
es que estos grupos económicos no puedan definir su acción 
recíproca que por lo demás todo iguala, es decir, aquí que 
hasta en el seno de su antagonismo tienen un objetivo funda­
mental: conservar en el proletariado su estatuto de impotencia. 
Todo ocurre como si la praxis de cada uno tuviese dos compo­
nentes: uno horizontal que lo opone al del grupo adverso, el 
otro vertical, fuerza que se ejerce contra el proletariado y cuya 
naturaleza es opresiva y represiva. Pero esta opresión por el 
grupo nunca se lleva a cabo .directamente: hay que recurrir a 
la mediación del Estado, de la fuerza pública o de las series 
mismas. Así, finalmente, la serie que producía la opresión por 
sus individuos como operación y la enajenaba en proceso co­
lectivo como explotación, la vuelve a encontrar, más allá de 
la explotación, inducida en ella como extero-condicionamien­
to: la práctica de opresión en tanto que los grupos (o el Estado, 
si lo controlan) la determinan en cada uno por el Otro y 
como medio de absorberse con todos los Otros en el Otro (el 
burgués en tanto que Otro) vuelve a frecuentar al otro indi­
vidual (es decir, al explotador) como un fantasma jurídico 
de función social. En cierta forma, en el medio de la praxis 
individual, la explotación se vuelve para cada uno la media­
ción entre la opresión como práctica maniquea y soberana y 
la opresión-otra como esbozo de un sistema "derecho-deber" 
que define al otro en todas partes, es decir, en otro lugar, 
como individuo común. De hecho, el individuo no es común, 
sea quien fuere, sino en el interior del grupo. Pero el ser-co­
mún es aquí ilusión objetiva; ésta corresponde a una deter­
minación real, es decir, a la soledad en la alteridad que pro­
duce el extero-condicionamiento en cada uno y cuya regla es 
la opresión como ejercicio legítimo de una función. En este 
nivel, cada burgués considera a la vez a su clase como descom-

467 



posición hasta el infinito . (molecularidad) . y com? to~alidad 
siempre virtual que, en tanto que porve~ur comun sien:pre 
posible, lo produce con poderes que lo defmen. Esta totalidad 
virtual nunca está actualizada y el individuo adopta hacia ella 
un actitud ambivalente: la niega cuando lo exige su práctica 
de clase, en nombre de la Razón positivista o serial; pero, 
cuando la resistencia de los asalariados parece más peligrosa, 
considera al todo (la clase totalizada) como la posibilidad 
real y única de la burguesía, cuya realización si~mpre ha sido 
negada, impedida por individuos, grup?s .Partzcula~es, anta­
gonismos, faltas, etc. Este poder de opnmir (es decir, de re­
primir el mal) y esta ~ndivid~alidad comú~ q~e sería .su rela­
ción de interioridad siguen siendo determmacwnes VIrtuales, 
índices de separación y de impotencia: "¡La buena gente es 
demasiado tonta!", o "Los patronos son demasiado egoístas, no 
ven más que su interés", dicen todos, es decir, cada patrono en 
tanto que individuo común cuya ~o-real~dad prá~ti~a. depende 
únicamente de los Otros. Pero, al mismo tiempo, szgnzfzcan para 
el individuo orgánico su propia praxis individual de opresión 
como determinada manera de cumplir con todo su deber a 
pesar de la carencia de los Otros, y, de esta manera, de realizar 
en su persona y contra los oprimidos su propia clase como 
totalidad soberana. En este nivel, encontramos las raíces del 
humanismo burgués que es violencia abstracta y regla de. opre­
sión, ya que identifica al burgués con el hombre contra la 
especie otra, es decir, el contra-hom?re que es el obre~o. El 
humanismo es el contrapeso del raCismo: es una práctica de 
exclusión. Pero al mismo tiempo -como el racismo- es el 
producto del extero-condicionamiento, es decir de la seriali­
dad. Al no poder obtener su poder opresivo de una totalidad 
en acto, que lo definiría como tipo social soberano (de la 
misma manera que el noble o el ~acerdote en los re&'í~enes 
de opresión aristocrática o teocrática), el. burgués. ~enahza y 
sustituye a la totalidad ausente por la umdad fugitiva y abs­
tracta del concepto. En realidad es producir inmediatamente 
dos contradicciones: 

1 9) Los individuos connotados por un mismo concepto 
reposan en tanto que tales unos a~ lado de los otros en .la 
identidad de indiferencia, cualesqmera que sean las relaciO­
nes que mantengan después entre ellos. Pero hemos visto que 

468 

el Ser-Otro y la pura contigüidad son dos estatutos diferentes 
de coexistencia:. En verdad, en una humanidad que fuera to­
talidad real, los hombres serían hombres unos por los Otros; 
lo que es lo mismo que decir que el concepto de hombre des­
parecería. Y, en la clase, cada burgués es burgués en tanto 
que es Otro y se fuga hacia los Otros; luego lo humano no _es 
más que esta fuga infinita (recurrencia circular) . El burgués 
humanista del siglo XIX recibe su humanidad como lazo prác­
tico-inerte con la serie y pretende aprehenderla como su esen­
cia. De hecho, está fuera de él en la impotencia del Otro: cons­
tituye, pues, finalmente su propia inercia. Pero en esta inercia 
queda inscrita la violencia, como violencia de un huracán o 
de un cataclismo. El humanismo burgués como concepto se 
pulveriza y desaparece; como inercia práctica, es actividad 
pasiva de exclusión y de rechazo. 

29) Sería inexacto pretender que el humanismo burgués 
excluye a priori al obrero: la sociedad c'apitalista, precisamen­
te porque está formada sobre el libre contrato, conserva a tra­
vés de la lucha de clases y por ella una homogeneidad relativa; 
por una parte, la estructura del sistema, el mercado único, la 
circulación de las mercancías, el dinero como sistema de signos 
comprendidos universalmente; por otra parte, la igualdad ne­
cesaria del empleador y del empleado en el instante abstracto 
del contrato de trabajo, esto es, el conjunto de las condiciones 
para que una producción -calculada en la perspectiva de 1~ 
acumulación- sea posible, todo exige un momento de eqm­
valencia y de solidaridad entre las clases. Y en verdad el bur­
gués nunca deja de proclamar esta solidaridad. En este tiempo 
abstracto y fugitivo, el obrero está integrado en el humanismo; 
el burgués lo define como su semejante por el acto mismo que 
lo transforma en mercancía. Pero, en el instante siguiente, la 
contradicción se realiza, ya que la mercan.da humana no puede 
manifestar más su libertad sino para negar su calidad de mer~ 
canda, luego como negadora del orden humano en el que el 
obrero se hada libremente obrero vendiendo su fuerza de tra­
bajo al burgués. La libertad del obrero-mercancía pone, pues, 
en duda la libertad humana del obreto antes y durante la 
firma del contrato, es decir, su realidad de hombre (fidelidad 
con los compromisos libremente contraídos, etc.): El humanis­
mo burgués pone, pues, su contradicción a cuenta del prole-

469 



tariado: el obrero es ese ser que se pretende hombre para 
destruir luego al hombre en sí; es el contra-hombre; nadie 
más que él mismo le ha excluido del humanismo burgués. 
Sólo queda indeterminado (sólo las circunstancias lo deciden) 
si la represión tiene como fin forzarle a que siga siendo hom­
bre o imponerse a un contra-hombre. 

El humanismo burgués, como ideología serial, es violencia 
ideológica cristalizada. En tanto que tal, es una determinación 
estereotipada de cada uno por el Otro y el contagio se extiende 
aquí de los industriales a los terratenientes, a las capas liberales 
de la pequeña burguesía, etc. Sería fastidioso mostrar a esta 
violencia opresiva manifestándose como determinación del dis­
curso en los escritóres, procuradores, abogados, periodistas, etc., 
a tr~vés de las inrmmerables declaraciones que nos ha dejado 
el siglo XIX. Recordaré solamente el curioso artículo de Saint­
Marc Girardin, después de la rebelión de los tejedores de 
Lyon: el autor reconoce con cinismo que la condición del 
proletariado es intolerable; sin embargo, hay que mantenerla: 
los proletarios son nuestros bárbaros. Es, pues, en nombre 
de la gran tarea civilizadora del hombre moderno (el hombre 
de cultura, humanista que ha hecho "sus humanidades") y 
para defender los bienes culturales de esta humanidad restrin­
gidad por lo que hay que ejercer una opresión vigilante sobre 
los nuevos bárbaros. Este artículo y algunos otros leídos en 
tanto que otros (colectivos) serán interiorizados como cólera 
inerte, como temor permanente, con abstracta vanidad por los 
lectores: son ellos los que permitirán que en caso de peligro 
baje el umbral de disolución de lo serial. Los encontramos 
como gritos cristalizados, como escritos a través de los malos 
humores de Flaubert (un pequeño terrateniente que vivía 
fuera de Rouen) : como todos sus congéneres, "se come al 
obrero" sin siquiera conocerlo 1 , sin que la relación de explo­
tación esté directamente en juego; simplemente, porque para 
el conjunto de las clases poseedoras, la acción de los grupos 
determina la serialidad que se tiene que vivir como compli­
cidad. 

A partir de aquí comprendemos cómo a través de la dis­
persión burguesa y de la serialidad, las prácticas de un grupo 

1 También se come al burgués. Pero ya mostraré en otro libro 
que lo hace con menos apetito. 

470 

pueden convertirse en determinaciones del colectivo, de m~­
nera · que haya perspettiva de reciprocidad entre la pmxzs 
común y el proceso de recurrencia. He' tratado de mostrar en 
otro lugar cómo el malthusianismo de' los patronos franceses 
era -no considerándolo más que en el marco nacional- una 
auténtica práctica represiva cuyo origen· se encuentra en las 
sangrientas represiones del siglo XIX. A este respec~o, l?s !e;to­
res me han preguntado con frecuencia qué podta sigmftcar 
este malthusianismo, como praxis proceso de clase, ya que yo 
negaba tanto la idea de un acuerdo de cada uno con cada 
uno -lo que haría de la clase un grupo en acto- como la de 
un hiperorganismo cuyos actos individuales reflejasen las deci­
siones hiperindividuales. Me resulta fácil contestar después de 
las observaciones que preceden. 

Una característica común de la explotación y de la colo­
nización (como super-explotación) es ~u e e_l rigor represivo 
ejercido por los dominadores sobre los dommados encu~ntra 
su límite necesario en la n'ecesidad que tienen aquéllos de 
éstos. Con la exterminación de la población musulmana de 
Argelia se terminaría para siempre la colonizac~ó.n. Pero esta 
dependencia permite que se ejerzan todavía sevici~s un tanto 
tremendas. La característica particular de la relación entre la 
burguesía y el proletariado en Franc~a y en el siglo .xiX es que 
la dependencia económica de la pnm.era e~ .relaciÓn con el 
segundo es paralela· a una dependencia pohttca ~esde el .89. 
Desde luego hemos visto cómo la clase obrera esta en cammo 
de constituirse, pero no se distingue netamente, en el mo­
mento de la Revolución, del conjunto de los artesanos y de 
los pequeño-burgueses que P?r en~one<~s se llama "el pu~blo:·· 
Pero, a medida que la evoluCIÓn lustónca le da un~ conCiencia 
política más clara, la evolución e;onómica le confter~ progre­
sivamente su estatuto de proletanado. La burguesía hberal le 
escamotea en seguida su victoria políti.ca en 1830; pero la 
aparente solidaridad de los burgueses liberales y del .Pu~blo 
contra los grandes terratenientes impide 9ue los capitahstas 
franceses recluten por medio de la vwlen~1a, co~o hace~1 los 
ingleses desde treinta años antes; la praxzs .Y la Ideologta re­
presiva no se manifiestan por primera vez smo. en el momen­
to de la rebelión de los tejedores de Ly?~· Y tiene lug:•r una 
nueva alianza de clases en el terreno. pohuco: la pequena bur-

471 



guesía separada de los asuntos públicos se vuelve republicana 
y se une clandestinamente a las primeras organizaciones obre­
ras. El papel capital que desempeñó el proletariado francés 
en la primera mitad del siglo desarrolla y alimenta a la con­
ciencia de clase y a la combatividad obreras: su triunfo es 
la revolución de Febrero. Pero, en la medida en que la acción 
represiva ha sido suspendida o parcialmente mantenida por el 
juego de las alianzas políticas, en la medida en que se puede 
oponer, como Marx mismo hizo, la fuerza combativa de los 
obreros franceses a la semipasividad del obrero inglés, la carac­
terística fundamental de la opresión -siempre más o menos 
visible- tenía que estallar de pronto con toda su violencia y 
manifestarse como exterminación real. Las jornadas de Junio 
del 48 representan la explosión represivo-opresiva: la lucha de 
clases aparece al desnudo; había sido disimulada durante mu­
cho tiempo, pero revela con toda su brutalidad que es una 
lucha a muerte. Es lo qu,e seguirá siendo ostensiblemente hasta 
los últimos años del siglo: a las matanzas de Junio hay que 
añadir el golpe de Estado de Luis Napoleón Bonaparte y las 
matanzas sistemáticas de 1871. En esta segunda mitad del siglo 
XIX, toda la política social de la burguesía trata de liquidar 
el poder (cmp.batividad, conciencia de clase) que ha dejado 
tomar a su antiguo aliado político, la clase obrera. La sangre 
vertida provoca el odio; el odio refuerza al 'odio; el patrono 
francés se particulariza en medio de los patronos por el carác­
ter propio de su opresión. Es ,el que persigue la muerte de la 
clase obrera aun teniendo que· explotarla, el que vive hasta 
el límite la tensión opresión-explotación; es decir, hasta el 
nivel en que la primera, ·llevada al extrem?, se _encuentra _to­
talmente contradicha por la segunda, su enaJenaCIÓn. También 
el que con sus prácticas sangrientas (contra tina clase en vías 
de emancipación y consciente del papel desempeñado desde el 
principio de siglo) constituyó en veinticinco años al proleta­
riado francés como una figura singular en medio de los otros 
proletariados; La ·clase obrera francesa toma conciencia de sí 
misma en tanto que está explotada por un patrono sangriento; 
en tanto que el hecho económico de la explotación está soste­
nido inmediatamente no por las leyes impersonales de la eco­
nomía clásica sino por un gobierno apoyado en las tropa~ .. Al 
mismo tiempo -como· hemos visto en otra parte-, la traiCIÓn 

472 

de la pequeña burguesía en 1848 tiene como· efecto que se 
desacredite la política para los explotados; toda política es 
burguesa aunque los que la hacen se proclamen socialistas. 
Éste es el convencimiento del obrero calificado que practicará, 
más tarde, el anarco-sindicalismo. La lucha de clases tiene que 
hacerse en el terreno del trabajo y por la acción directa~ ad­
quiriendo riesgos a veces mortales. Al mismo tiempo, el odio 
suscitado en los campesinos por la propaganda católica (los 
partageux *) convence a este proletariado de su aislamiento, 
es decir, le hace interiorizar su situación· real. Soledad en el 
seno de la sociedad francesa frente a la clase explotadora que, 
con la complicidad de las otras clases, ejerce sobre la clase 
productora una violencia desnuda y colonial. Esta toma de 
conciencia que se traduce por una práctica de lucha de las 
clases original (del terrorismo anarquista al anarco-sindicalis­
mo) y que se apoya en cierta estructura del proletariado con­
temporáneo (el obrero calificado soberano de sus peones) la 
descubre el burgués en el otro, en la clase-objeto en tanto que 
se vuelve también su objeto o puede volverse. No se trata aquí 
de conocimiento contemplativo sino de práctica: el patrono in­
terioriza su ser objetivo de burgués cuando al tener lugar 
trastornos sociales y en circunstancias definidas, el proletaria­
do muestra su fuerza, es decir, cuando el patrono aislado se 
vuelve su objeto. Esta fuerza del proletariado comprende en 
ella la posibilidad de matar; el patrono lo sabe y sabe que esta 
posibilidad de matar (que se encuentra implícita en la lucha 
de clases en todas partes pero en ningún otro sitio tan visible 
como en Francia o en Italia 1) no es más que una temporali­
zación activa de un pasado-superado que lleva el obrero como 
determinación de su ser (es hijo o hermano de los muertos de 
Junio de 1848 o de los muertos de la Comuna). A partir del 
71 y por mucho tiempo -por lo menos hasta hoy-, en cuanto 
crece la tensión, el patrono ~e realiza concretamente (aunque 
sea por proyecto de considerar la situación lúcidamente) como 
objeto de odio (y objeto criminal, manchado de sangre) para 

• Partidarios de la distribución de bienes. [N. del .T.]. 
1 El problema se formula de una manera un tanto semejante en 

Italia: luchas políticas en el siglo XIX que unen a liberales, nacionalistas, 
burgueses ·y obreros en el seno de sociedades secretas. 

473 



sus obreros. No en tanto que individuo particular sino en 
tanto que individuo común. 

Así interviene aquí el pasado (por lo demás resucitado y 
reproducido siempre más violentamente por el presente) para 
determinar, a pesar de la serialidad, a este ser-común de la 
burguesía de la que hemos visto que era antes indetermina­
ción inerte, indicación, de una tarea de reagrupamiento im­
posible. Pero interviene con una doble forma: como el ser 
histórico de cada uno (en tanto que agente o beneficiario de 
la opresión represiva) y como su ser social objetivo, es decir, 
ante la otra clase. Ahora bien, los miembros de la otra clase 
no dudan en dar una·cohesión entera a la clase de los patro­
nos: han sido producidos como son por una acción del gobier­
no que ponía a sus fuerzas militares al servicio de la burgue­
sía; es esta acción la que les ha hecho, en su ser histórico, 
sobrevivientes de la matanza (o hijos de muertos, etc.) . Esta 
acción deliberada, metódicamente conducida, aprobada por la 
mayoría de la Asamblea, les revela al agente como grupo orga­
nizado. Los obreros saben muy bien que el proceso de explo­
tación no deja de tener antagonismos y luchas a veces violen­
tas en el interior de la clase posesora; pero han hecho la 
experiencia de lo que puede hacer esta misma clase superando 
sus antagonismos y unificada de pronto por el odio y el miedo. 
Sabemos de hecho que la serialidad no ha podido ser disuelta 
y que la clase ha sostenido la acción pensándola y aprobándola 
en su dimensión real, por un pensamiento y una práctica de 
recurrencia (volveremos sobre ello, ya que es esto mismo lo 
que hay que determinar); la acción organizada era la del 
aparato de Estado que se declaraba asl aparato de clase, cuan­
do la burguesía, aterrorizada por el sufragio universal y la 
elevación de los pequeño-burgueses, estaba dispuesta a desco­
nocerla. Pero el obrero ha sufrido la acción en tanto que esta­
ba aprobada por la serie, es decir, que la ha interiorizado en 
su ser como acción de la clase, como totalidad en acto, o inclu­
sive como única totalización posible de la clase burguesa; está 
dividida en el proceso de explotación, pero es una e indivisi­
ble en la opresión. Cada otro burgués se aprehende así, a tra­
vés de su ser-objeto para la otra clase, como miembro co-res­
ponsable de un grupo concreto que no es más que su clase. 
Sin duda hay que invertir el signo: el miembro criminal se 

474 

afirma como miembro justiciero y sostén de los valores socia­
les. No importa, el odio como práctica de la clase oprimida le 
constituye individuo común a través de un pasado y un por­
venir común. De todas formas, este ser-común no le puede 
llegar de la otra clase en tanto que tal sino en la medida en 
que la considera él mismo como totalidad activa produciendo 
sus acciones y determinando a sus adversarios en la unidad de 
una práctica constituida. Ahora bien, sobre este punto su ex­
periencia es confusa: las concentraciones obreras le espantan 
pero ha puntualizado tácticas de masificación para oponerse 
a ellas; sus obreros le ofrecen la imagen de desparramo y de 
una infinita multiplicidad de soledades, y a la vez la de miem­
bros integrados de grupos más o menos amplios y clandestinos 
(el aparato sindical aún no existe) . En la fábrica misma están 
las distinciones individuales (que no lleva a cabo él mismo 
pero de las cuales tiene conocimiento) ; sobre la base de los 
antagonismos competitivos en el mercado del trabajo, sabe que 
existen buenos obreros, otros que son "cabecillas"; sin em­
bargo es la clase entera (a pesar de su heterogeneidad -obre­
ros que han nacido en medio campesino, obreros hijos de 
obreros, etc.- que conoce perfectamente) en tanto que clase 
la que le asusta, porque la represión se ha ejercido contra ella: 
De aquí resulta para él cierto deslumbramiento de la realidad 
obrera que se hunde, se desmorona, se pulveriza, se reforma 
en una unión escondida, se totaliza en la acción revoluciona­
ria, etc. Y a este deslumbramiento corresponde la vacilación de 
su ser-común en tanto que ser-inducido por el Otro e interio­
rizado. O, si se prefiere, hay una indetenninación perpetua 
de esta estructura de su ser-común en tanto que refleja una 
indeterminación del ser-total de la clase-otra y al mismo tiempo 
una significación vacía que viene de fuera, por la praxis del 
Otro, a constituir este ser-común como posibilidad permanente. 
Pero esta posibilidad permanente es sólo la de reasumir su 
individuo-común como responsabilidad común y superada (pa­
sada, determinación inerte y conservada) en una praxis histó­
rica de represión. En ningún caso se puede producir y conser­
varse como posibilidad actual de reconstruir el grupo. En 
suma, remite a un grupo pasado y que, en el presente pasado, 
no ha existido nunca. Remite al ser-histórico del patrono des­
pués de Junio del 48 como a una especie de 1·enacimiento co-

475 



mún de los patronos de hoy, ~et:rminac~ón persistente e inerte 
de cada uno a través de la senahdad. D1cho de otra manera, la 
socialidad del ser-común para cada patrono remite a la histo­
ricidad de este ser como ser-común imborrable y pasado. Aho­
ra bien este ser-común no es en el pasado -en los tiempos 
de las ~atanzas de Junio del 48 o del desquite versallés- el 
producto de una disolució~ total de la serie o de un jurame!l­
to: ha habido transformanón del estatuto de clase (es decir, 
develamiento de la opresión) en ocasión de una acción del 
gobierno. Y esta acción ha sido s~scitad_a por las maniob:as 
de grupos de presión. Pero al m1smo tiempo :s~á soste~1da 
por la serie misma bajo la. clásic.a f~rma ?e la activ1da~ pas1_va: 
el pánico se cambia en vwlencm sm deFr de ser senal. S1 se 
examinan, por ejemplo, la Revolución del 48 y sus conse­
cuencias de Junio, resulta claro que es la burguesía de los 
notables la que está en el origen de la provocación; resulta 
claro también que es ella, y no los insurgentes, la que ha lle­
vado las cosas al punto de descubrir la realidad concreta de 
la lucha de clases, llevando a los obreros a dejarse exterminar 
en el sitio (o a morir de hambre resignadamente) o a derrocar 
el poder burgués. Pero también ~ay que comprender que ~u 
fin era encontrar su poder perd1do y el rég1men censatano 
que lo fundamentaba, separando. a los pequeño:b~rgueses re­
publicanos de los obreros y obligándoles a tra1c10nar a sus 
aliados. En verdad, ni la organización del trabajo preconizada 
por Louis Blanc, ni el número y la concentración. de ~os obre­
ros, ni la difusión de las consignas y de las tácticas msurrec­
cionales eran como para inquietar verdaderamente a los po­
seedores. El espanto de la alta burguesía tal y como lo ha d:s­
crito Tocqueville es un pánico que se propaga, en la sene, 
en todas las clases poseedoras, en el campo y entre los peque­
ños burgueses; G. Lefebvre compara justamente este pánico a 
los grandes miedos de la Revolución francesa: nace del "atro­
pamiento eventual". de los ~lementos ~.ás pob~es .de la pobl~­
ción, por la doble mfluenna de la crisis econom1~a y de un,t 
provocación directa (el cierre de los tal_leres nacwnales) . La 
alta burguesía siente menos este gran m1edo de lo que lo ex­
plota; o más bien, se forman en seguida . e~ ella. grup~s ?e 
presión para gobernarla por el extero-condicwnamien~o . En 

1 "Siempre había yo creído que no había que esperar que se 

476 

!a Asamblea, Marrast, Pelet, Falloux, etc., se convierten en 
mstrum_entos ~uyos. Pero a partir de ahí, y en un movimiento 
de pámco o~1e~tado (extero-condicionado) la guardia nacio­
nal _de provmna marcha sobre París. El 15 de mayo ha ate­
rronza~lo. Después de la provocación, los guardias nacionales 
de AmiCns, de Pontoise, de Senlis, de Rambouillet, de Versa­
lles, _d~ Melun, de Meaux, acampan en la ciudad. Lucharán y 
segmran _la ocupación después de la derrota. Otros, como los 
voluntanos de Coutances, llegarán al final de la batalla. No 
p~rece que los burgueses mostraran mucha combatividad. Más 
~1en ?oltaban su rabia contra los prisioneros, a los que mataban 
sm disgusto. ~ero en _el terreno de la represión eran superados 
por los guard~as móviles, ese lumpen proletariat enrolado con­
tra la ~oblación de París. De manera que la actitud de la 
burgues!a (de la ~Ita ~urguesía que manejaba a la pequeña) 
es am~1v~lente ~I?tóncamente: es a la vez encarnizamiento 
(conocimiento luc1do de la necesidad de aplastar a las fuerzas 
populares y de comprometer a los republicanos, elección de 
la hora, provocación deliberada, ferocidad de la represión) y 
1~. cobardía maniobrada (pánico explotado). Más tarde, los 
h_IJOS de esta burguesía nunca decidieron exactamente el sen­
tido d~ esta guerra civil. Pero lo que aquí nos importa es que 
e! pámco -propaga~o en serialidad- llega a una determina­
ción del Otro: la acc1ón de la provincia es fuga hacia adelante 
per?, en tanto que Otros, compromete a todos los Otros, e~ 
decir, a todos los guardias nacionales que no han partido y 
que son, allá, esos otros guardias que luchan; determina en 
cada uno prácticas de violencia en general estrictamente ver­
~ales que son aquí en tanto que Otras la realidad de esta opre­
SIÓn que se produce allá y por Otros como combate seguido 
d_e matanza. :.:a reacción individual del proletariado reinterio­
r¡zará e~ta umdad de alteridad; adoptar~ todas las precauciones 
(represivas) para _que los disturbios de su fábrica no aparez­
can como la reahdad aquí de la insurrección de los Otros. 

arreglase por grados y en paz el movimiento de la Revolución de Fe­
brero Y 9ue sólo se detendría repentinamente con una gran batalla que 
S: sostuviese e~ París. Lo dije después del 24 de febrero; lo que entonces 
Vl me persuadtó de que no sólo esta batalla era inevitable sino de que 
es~aba cerca . el momento, y que era de desearse que se aprovechase la 
pnmera ocastón para llevarla a cabo". (Alexis de Tocqueville). 

477 



Est~ triplemen~e unido a la praxis opresiva: en tanto que la 
acciÓn del gobterno y de las tropas lo produce aquí, a distan­
cia, en la impotencia-valor de fin que se tiene que defender. 
Y al ser aquí el fin la propiedad privada como interés general 
del capitalismo, esta acción define al propietario por un sis­
tema pasivo del tipo "derecho-deber": la acción del soberano 
reactualiza la definición del propietario como individuo co­
mún. Pero este ser-común le es conferido por un grupo sobe­
rano que lo considera en una operación sintética (totalizando 
a los que defiende en el movimiento práctico que totaliza a 
los que oprime) y no por una real disolución de la serialidad. 
Seg~nda unión: es la circulación pánica del Otro; por ella, a 
deCir verdad, no se une, en una diferenciación recíprocamente 
concebida y realizada, a los asesinos de París: es asesino. No 
porque apruebe las matanzas o ni siquiera porque las conozca: 
aún no han llegado las noticias de París. Sino porque las 
hace. No se ha ido a París, pero esta abstención es accidental 
(distancia, dificultades de comunicación, razones personales) ; 
sm embargo, ha llegado como Otro: aquí, tiene miedo; allí, 
en la persona de otro cualquiera, está orgulloso del valor bur­
gués. Esta identidad en la alteridad -lo hemos descrito más 
arriba- se prosigue en toda circunstancia a través de los acon­
tecimientos aún ignorados. Mañana sabrá que ha matado. Esta 
marca pasiva que recibe de su Ser-Otro es precisamente lo 
que se ha tratado de definir vanamente bajo el nombre de 
responsabilidad colectiva. Se ve que es la impotencia y la 
iden~ificación inerte con el criminal. Su ser no descansa más 
que sobre la ausencia de una negación: si tratase de reagrupar 
a los burgueses demócratas para protestar contra las matanzas, 
para oponerse a las medidas represivas, escaparía a esta cali­
ficación pasiva. Pero hemos dicho que no se puede interpretar 
o explicar por una negación de exterioridad como esta pura 
ausencia (significación que se revela para el historiador). En 
verdad, esta identidad-alteridad es plenitud opaca. Y como su 
Ser-Otro, aquí, se confunde con su ser-de-clase, es la clase como 
colectivo de opresión la que se produce en él como se1·-op1·eso1". 
Ahora bien, esta producción se hace a través de un aconteci­
miento histórico: le marca como una temporalización irre­
versible, le hace otro como actividad pasiva. Y esto nos lleva 
a la tercera unión: a través de la serie, está unido a los grupos. 

47~ 

de presión, es decir, que hace su política a largo plazo a tra­
vés del acto pánico que ejecuta allá como Otro y la opresión 
organizada que empieza aquí en su fábrica. Esta política, poco 
importa -según el punto de vista formal que nos ocupa- que 
la presente, la adivine, la conozca. De todas formas, está hecha. 
Lo que cuenta mucho m<ís es que define rigurosamente el es­
tatuto de clase -en tanto que las matanzas pánicas revelan la 
opresión en el caos- y que recibe este estatuto en la medida 
en que en tanto que Otro es su medio o su agente pasivo. La 
definición de clase por los grupos (por la utilización que hacen 
de la serialidad condicionada) se vuelve el sentido de la re­
presión ejercida· en París. Ahora bien, el sentido de la repre­
sión vivida como Ser-Otro (ser-de-clase) será la superación 
concertada y la utilización de la serialidad para una praxis 
de clase por un agrupamiento organizado (o una multiplici­
dad de grupos que mantengan relaciones definidas). Cada 
uno vive así su estatuto práctico-inerte como ser-superado por 
una praxis común; e inver~amente, esta praxis, que de hecho 
no es su praxis y sólo la supera en la medida en que es herra­
mienta manejada por el grupo, se infecta porque la produce 
pasivamente (como el instrumento produce la operación por 
el uso que de él hace el trabajador) , o si se quiere porque es 
mediación pasiva entre una acción disimulada (acción común 
y otra) y sus efectos; se infecta de la inercia instrumental, es 
en la unidad sin equilibrio de una tensión entre contradiccio­
nes, una praxis que es su ser, e inversamente. Conocemos muy 
bien esta jJraxis, hoy: concuerdan documentos y testimonios. 
Los insurgentes fueron provocados por el cierre de los talleres 
nacionales. Estos tenían el objetivo inmediato de dar trabajo 
y pan a los obreros. Pero, a partir de ahí, Louis Blanc había 
definido prudentemente objetivos sociales más alejados: era 
un primer paso hacia la organización del trabajo, hacia una 
sociedad que se considerase como responsable de sus desocu­
pados dándoles una ayuda sistemática; Louis Blanc había ido 
aún un poco más lejos prometiendo que el Estado cooperaría 
con las asociaciones obreras de producción. Ninguna de estas 
medidas es socialista; por el contrario, suponen el proceso ca­
pitalista y es en una sociedad burguesa donde cobran significa­
ción; con la perspectiva de una sociedad socialista, la ayuda 
del Estado a los desocupados ya no tiene razón de ser (según 

479 



. e. la desocupación sea necesariamente la utopía que qmere qu "d d tan cegadora que no puede ser . "d ) es una neces1 a . 1 supnmi a o . rt¡"cular· de la misma manera, a . d na promesa pa • . , 1 el obJeto e u 1 . . sociaciones de producciÓn -segun e ayuda del Estado a as 'at. 
0 

y abstracto del socialismo utópi-d · ta esquema IC el punto e vis . a promesa absurda; en efecto, depen e co- es un truismo o un t t de una inmensa asociación de . l" añado· ¿se ra a . l del socia 1smo s • (es el sueño anarqmsta) e . . ? Pero en este caso d . asociaciOnes "el . y si no ha desaparecido del. to o, SI Estado ha des~pareCI o resión entonces no tiene precisamente sólo está en vJas de r
1
:g ' opia liquidación reforzando los , f "ón que rea ¡zar su pr . d mas unCI . el de las libres asociaciOnes pro uctoras. poderes y las liberta . es . estima necesario que el proleta­Pero, por el con_trano, SI se vés de un a arato de Estado du­riado ejerza su dictadura a tra l o y si !nte todo se pretende · más 0 menos arg , rante un tiempo . acci"ón centralizada, entonces . l conomía con una ó reorgamzar a e t" s las asociaciones aut no-podría ocurrir que las cooRera ~~:s Incompatibles con la rear­mas de productores fuesen Juzga b" t"vos pretendidos so-. . En verdad estos o Je I . gamzaCIÓn en ~urso. . le . la idea profunda de Loms . 1. simplemente saeta s, . 1 Cia Istas eran b n estas declaraciOnes, era a t e se expresa a e . d Blanc, en tan o qu ""ntegraría" a su proletana o de una sociedad burguesa que I él y que en esta misma . el el b con respecto a • reconoCien o e eres, . de Revolución en perspec-d . da transforman a los nesgas . me I , f .el 

tivas de evolución inde .mi a. . "elación de los talleres na-
El sabotaje siste~átiCO Y ~a hfm ·nsurrección descontada. 

cionales provoca~ d_Irect~I?~ t~ c~n~eto: "¡Trabajo o pan!" Se conoce el motiVO mme Ia o eal la provocación había En un nivel más abstrac~o- p~ro r nu:Uerosos en los talleres) 
rebelado a los o?reros. cahh~a os l~s quería afectar en provin­porque los traba]o_s a los c~a es s:esultado que una descalifica­cías hubieran temdo el.émismo dad que esta multitud insu-. . á . Tambi n es ver . . á ciÓn sistem tica. . b "ba viendo un objetiVO m s rreccional, según se orgamza la, lamento del combate- más 

á 1 · 0 y -en e m general, m s epn í del distrito VIII, que se vuelve su abstracto. En la alcald a . el u e se alejen las tropas 
cuartel general, los s_ub~~va~?~ pi el~~ ~abajo ayudada por el de París y "la asociaCI n. I re h bia prometido 
Estado". Era -ni más . nbi. meno:Uo ~~nf~:par~ida de la crea­Louis Blanc. Mirándolo Ien, co 

480 

1 
\ 

\ 

\ 

ción de un sector de economía cooperativa en el campo econó­mico del capitalismo, era aceptar someterse -inconscientemen­te- en tanto que clase trabajadora a la autoridad y al control minucioso del Estado dispensador de capitales. El socialismo quedaba detenido por la socialidad de la República. Una bur­guesía que hubiera querido limitar los gastos, comprometer al proletariado por las vías de una interminable evolución controlada, podía correr el riesgo de negociar. Pero es aquí donde intervienen los grupos de presión. Se han descrito cien veces sus extrañas relaciones (los notables privados del privi­legio censatario contra la pequeña burguesía; los fabricantes contra los banqueros que reinaban bajo Luis Felipe y contra el proletariado que han movilizado; la pequeña burguesía ha­ciéndose, por locura, la ejecutante de las tareas bajas, a través de ciertas colusiones bastante precisas de las que tenemos prue­bas y cuyo estudio más profundo permitiría quizá que se en­contrasen las circunstancias exactas) . Lo esencial es que de­finen inmediatamente las negociaciones como el peor de los crímenes; es la traición que en cualquier caso no pueden acep­tar los propietarios sin renunciar al mismo tiempo al derecho de propiedad. Sabemos hoy que eso es falso y que la evolución histórica ha realizado en su mayor parte los deseos de Louis 
Blanc sin que la estructura capitalista haya sido modificada (ni siquiera por las nacionalizaciones) . La evolución de la propiedad tuvo -a partir de la segunda revolución industrial­causas muy distintas, como es sabido. Y la alta burguesía que 
encarnan esos otros grupos en su soberanía, desde. 1848, no lo 
ignoraba. Sabía, por el contrario, que buscando la .. batalla, creaba irreversiblemente un universo nuevo y radicalmente violento. El texto de Tocqueville muestra sin embargo qué sus "expertos" preferían la batalla antes que la negociación. Basta con leer el libro de Guillermin sobre el Golpe del 2 de 
diciembre para hacer una amplia siega de textos análogos: los 
grupos determinan así la posición de la burguesía como clase 
(y en consecuencia de acuerdos particulares sobre la base de 

intereses diferentes) y la hacen radicalmente negativa. Lo qUe 
niegan a priori es la socialidad en todas sus formas; la idea 
paternalista de la mistificación memorable que cieh años más 
tarde se llamará colaboración de las clases ni siquiera les pa-

. rece concebible, ni tampoco la· de una comunidad que (con 

481 



un régimen burgués por lo demás) se juzgara responsable ?e 
sus miembros. Lo que ellos condenaban de los talleres naCio­
nales era sobre todo la idea de que el Estado liberal pudiese 
preocuparse por al miseria y por los desocupados. La miseria, 
como hecho económico, no concierne a nadie si no es al mi­
serable mismo y al cura que recoge para él donaciones gene­
msas. El único lazo eosible entre los patronos y los obreros es 
el contrato de trabajo que tiene que ser respetado por una y 
otra parte pero que, en sí mismo, es la negación radical de las 
relaciones humanas. Y ya que las crisis económicas represen­
tan, piua el liberalismo, un proceso de reequilibrio automático 
de los intercambios;- ya que por otra parte es normal que ese 
proceso benéfico (en el nivel de la sociedad entera) se ex~rese 
por la miseria y la muerte para muchos obreros; ya que fmal­
mente esta miseria y esta mortalidad acrecentada tienen que 
llevar a las masas a una exasperación que se expresará, en de­
terminadas circunstancias, por la rebelión armada, los grupos 
de presión definen la única acci_ón posible del g?bierno y de 
las clases dominantes contra la misena: una represiÓn feroz que 
permita a las leyes de hierro terminar su obra y fav.orecer a 
los supervivientes aumentan~o su va!or de. mercancm y su­
primiendo la falta de trabaJO al mismo tiempo que a los 
desocupados. El papel de las _Eue~zas del orden está rigur~sa­
mente definido: está con la misena, que es el aspecto negativo 
del reequilibrio, y contra los. miser~bles, que. tienen que ser 
seleccionados por el hambre, SI se resignan, y, SI se rebelan, por 
las matanzas controladas. Lo que defiende la burguesía no es 
ni siquiera la propiedad capital~sta, es el liberalismo; y así 
los grupos definen con toda _exactitud el pape~ del Estado: _no­
intervención en cuanto conCierne a las operacwnes económicas 
de la clase dominante, intervencionismo represivo y perma­
nente contra la clase obrera. Este intervencionismo será prác­
ticamente invisible en período de equilibrio y si el nivei de 
vida sigue siendo constante (es P?r lo menos lo que se su~o­
ne) ; se manifestará en todo su ngor cuando sean necesanos 
determinados "re a justes numéricos" de la población obrera. 
En una palabra, los grupos ~efine~ la_ intra~sigenci~ de la 
burguesía francesa; la economia capitalista exige, segun pre­
tenden, que el proletariado esté enteramen.te ~nt~egado a las 
leyes económicas y que no sea considerado mngun mtento para 

482 

atenuar su rigor. De hecho, se conforman: incluso entonces la 
economía capitalista tomada como puro proceso práctico-inerte 
no ~xige eso to~al~ente; lo exige simplemente en tanto que 
susCita en la senahdad burguesa grupos de acción extremistas 
que definen y radicaUzan la posición de clase. Sin ellos, ésta 
se mantendría condicionada por el acontecimiento económico 
y social, como toda serie, y su intransigencia se manifestaría 
únicamente como señal de alarma. Dicho de otra manera la 
clase como pmceso p1·áctico-ine1·te de explotación, aunqu~ se 
haya dado gobierno e instituciones (precisamente porque uno 
y otras se pueden proponer para sí y desempeñarse parcial­
mente contra ella), corre el riesgo de sufrir las consecuen­
cias de su actividad pasiva como un destino (y, eventualmente, 
en el caso en que la relación de. fuerzas tendiera a invertirse, 
como una sentencia dictada contra eira por la clase explotada), 
si unos grupos de presión, por lo demás vm·iables, naciendo a 
la vez de las tensiones internas y de las contradicciones con las 
otras clases, no definiesen en acuerdos perpetuamente puestos 
en tela de juicio una praxis común y sistemática de opresión 
y no se encargasen, en la diferenciación recíproca de las tareas, 
de realizarla a la vez por un control económico, social y polí­
tico del aparato ejecutivo y de la Asamblea, por provocaciones 
(a través de la acción del gobierno) que susciten reacciones 

violentas y más o menos concertadas en las clases explotadas 
y por la utilización sistemática de los pánicos u otros procesos 
seriales causados en su propia clase y en las clases aliadas para 
estrechar su control sobre el ejecutivo y para apoyar la acción 
del gobierno con una acción directa. 

Eso, el Otm, el patrono de provincias, lo sabe o no lo sabe, 
lo reconsidera en su "pensamiento político" o no lo reconsi­
dera. De todas formas, su diario no habla de ello. Pero de todas 
maneras, en tanto que se ha vuelto instrumento de la praxis 
del grupo, es decir, en tanto que de hecho ha combatido en 
París a obreros que pedían pan o que les ha condenado con 
sus palabras haciéndose así asesino; en tanto que ha propalado 
como Otro las calumnias forjadas en París sobre la crueldad 
de los insurgentes, o en tanto que ha recibido ya y repetido 
por todas partes la idea mil veces susurrada antes del 48 pero 
bruscamente lanzada por Falloux en la tribuna de la Asam­
blea, por lo menos una semana antes de la insurrección: "El 

483 



Los talleres no han tenido éxito porque no 

obrero es perezoso. 1 · cia de los obreros". En una pa-

podían tenerlo, dada d~o v:g:~a nueva calificación del contra­

labra, en _tanto que l M l toda la difusión de que era capaz, 

hombre, hbre P.~ra e 1 :r;ente según su inteligencia y su. im­

entrevé. (o deso r~ e ara olítica en su provincia) la praxzs de 

portanoa económica y pp , t "co de clase descubre como un 

como su ser- rae 1 ' 1 11 

los grupos o su sentido de clase, como e se o 

más-allá de sus actos Y c~m "ón radical del proletariado 

de su alteridad inerte, a negao libre actividad de fabri­

como necesidad radical para q~Ie su a la sociedad burguesa 

. y para que ennquezca "ó 

cante se pros1ga 1 d 1 capitalismo de acumulao n. 

con sus producto~ en_f~ ~~~c~u: vuelve sobre él desde el por­

Hay, pues, una s¡gm Icao nstituir el sentido de todas sus 

venir y que en adelante v~ a co tiene ue reprimir; el proleta­

operaciones: haga lo que a~~r uesa ~o puede perders~ pac­

riado es el Mal Y la cla~e· g raxis libre y orgámca de 

tanda con él. Este burgul~' e? _sude~inidamente como inercia 

. d . el t ¡"a reactua Izara In . . 

Jefe e m u~ r. ' . bl ero sufrida de su propia actl­

abstracta y h~lt~ msu¡erl~s e ~pos. Esta actividad que le ha 

cidad, el radicalismo e d"~onamiento ahora la aprehende 

maniobrado por exdtero¡con. ;o opresión ~omo práctica indivi­

como deber merte e e ase. a t en suma su límite pasivo 

dual que realiza cada día encuen .rb~l"d d permanente de que 

· esente en la posl 1 1 a . b" 

pero s1empre pr T motivo de nuevos d1stur 10s, 

la opresión no se mam ¡este, con e En cierta forma, las 

"d d 0 ial de verter sangr · 
como necesl a s e • l terminación como la ver-

d el J nio le presentan a ex b 

jorna as e u . d . resión Despedir a ·o reros 

dad social de sus prácticas e op to s~berano que actualiza 

porque se cierra un taller es un a~ l de matar Sin duda el 

sin palabras el derecho fundl ament a de la sociedad burguesa; 

Marx dice es e secre o d 

obrero, como . 1848 el burgués se constituye ante to o 

pero, en Franoa, en ' . lle a a sus asalariados como su 

como el secret? _del o:_er~;ibili~ad de vivir. O, si se quiere, 

necesida~ de ':~.~[. ¿ad ldepluchar contra la miseria sin cor~er el 

como su lmposl 1 1 a . do or orden suya. Por eso m¡smo, 

riesgo de se_r extermmae a/enteramente al proletariado a lo 

el patrono tiene que rel g l l tariado le relegue a él. 

. h o aceptar que e pro e . . 1 

antl- umano, . 1 e o el obrero es cnmma . 

El patrono se ha vuelto asesmo, u g tra que es el 

Se ve que después de 1848 el patrono encuen 

484 

extraño producto de su matanza, de la que es colectivamente 

responsable sin haberla cometido. Sin duda, antes de la Revo­

lución de Febrero era ya patrono, explotador y opresor; pero 

una especie de surgimiento común -iniciación, nuevo naci­

miento- lo ha producido en la irreversabilidad como miembro 

activo de un grupo de asesinos. Ahora bien, los asesinos han 

existido pero no el grupo (que si no sería la c~ase en.ter_a). 

Aprehende, pues, su historicidad como una diferenciación 

brusca que le habría producido y diferenciado a partir de una 

unidad sintética perfectamente ilusoria (es decir, a partir del 

acontecimiento como unidad de la opresión-represiva) . Su ser­

de-clase se vuelve histórico y es la iniciación por el asesinato. 

Esta iniciación se hace en tres direcciones diferentes: es el 

objetivo absoluto del soberano; en tanto que tal su ser-de-clase 

es un ser de derecho, pero ese derecho pasivo es el de un obje­

to; es este Otro ambiguo, loco de miedo y ávido de sangre que 

no ha vivido nunca en toda su locura homicida pero que en­

cuentra en todos los Otros como los Otros le encuentran en 

él; con otras palabras, es el burgués en tanto que éste se define 

como el vencedor de Junio (y el cobarde y el asesino). Final­

mente, como instrumento maniobrado, ve justo más allá de 

él su verdad particular como verdad viva de sus relaciones con 

sus obreros; esta relación fundamental opresiva encuentra su 

fundamento en la sangre vertida; es una relación de lucha; 

necesariamente, implica la reciprocidad de odio. Y el odio del 

opresor dicta sentencia contra el oprimido: lo que se vuelve el 

límite extremo de la tensión es la posibilidad de matar o de 

ser matado. Hay, pues, que explicar las relaciones de los ca­

pitalistas franceses y de los obreros durante la segunda mitad 

del siglo, no sólo por el proceso del capital y por la explota­

ción, sino por la imposibilidad histórica para los unos y para 

los otros de volverse atrás y de borrar las matanzas, luego como 

una determinación rigurosa de los futuros combates: si los 

disturbios sociales vuelven a aparecer, tomarán de nuevo la 

forma de la guerra civil y de los conflictos sangrientos. 

Son esas estructuras fundadas en esta situación lo que he­

reda la segunda generación de patronos.' El pasado superado 

de sus padres, su ser-de-clase hecho e irreversible, se vuelve 

para él comienzo a prz·ori al cual está unido (volveremos sobre 

ello) por un lazo ambivalente (interioridad-exterioridad) : no 

485 



es su comienzo, es el comienzo de su clase; esta negación per­
mite un retroceso reflexivo de cada uno con respecto a su ser­
de-clase (ya que existe una separación entre este ser como 
determinación diacrónica y el mismo como determinación sin­
crónica) . Pero la reflexión supone la identidad de lo reflejado 
y de lo reflejante, tanto cuando se trata de la clase como del 
grupo o del in4ividuo. Es lo contrario de la división real (por 
ejemplo, tal y como 'se manifiesta en la reproducción de los 
protozoarios) ; en efecto, hay que considerarla como una pra"XÍS 
de interioridad que trata de reproducir una fisiparidad limi­
tada para controlar mejor los hechos de integración o de tota­
lización. La reflexión nunca da lo reflejado al que refleja sino 
como el casi-objeto que es. El nuevo patrono, a quien su me­
moria, el adiestramiento social y la experiencia cotidiana 
-sobre la base dr. intereses que lo definían antes de su naci­
miento y con la perspectiva de un proceso que ha empezado 
antes que él, terminará después que él y le señala hoy su lugar 
en función del movimiento general- le han dotado de un ser­
de-clase insuperable, por interiorización de la exterioridad, se 
encuentra provocado por la contradicción de la temporalidad 
tomando una distancia abstracta con respecto de este casi­
objeto que es él para sí mismo en tanto que sí mismo. Pero 
el fin de la operación total es liquidar esta contradicción: el 
ser-de-clase como generalidad no temporal (es decir, como 
inercia sin determinación de temporalidad) tiene que ser idén­
tico al ser-de-clase como urgencia aparecida irreversiblemente 
a través del comportamiento-destino de los padres. La refle­
xión es el medio de unificar; pero al mismo tiempo es la 
praxis unificadora; por ella el libre organismo práctico se hace 
mediación entre el ser-de-clase sincrónico y el ser-de-clase dia­
crónico con la perspectiva de una totalización. Esto basta para 
llevar a cabo un arreglo sintético del ser pasado como objetivo 
sagrado, pánico represivo y verdad en uso, bajo el control del 
ser-de-clase inerte y a-temporalizado, es decir, como esquema 
ontológico abstracto. Esta síntesis es naturalmente mítica en la 
medida en que el acontecimiento se vuelve arquetípico y en 
que la temporalidad y el mal están introducidos por el obrero 
en la tranquila eternidad del paraíso burgués. Pero, según el 
punto de vista que nos ocupa, realiza un cambio interno im­
portante: la totalización reflexiva no se señala por un conocí-

486 

miento de la clase- ya que ésta ·es casi-objeto-, sino que· reali­
za l~s esquemas generales de una compl·ensión situada; las 
relac~ones precedeJ?-temente expuestas, opl·esión (historicidad, 
pmxts) y explotaczón (proceso) , lucha a muerte de los asesi­
nos ~ de l~s asesinados (en la perspectiva siempre posible de 
un~ I?~ersiÓn en. la relación), radicalismo negativo como im­
posibihda~ asu!llida de tolerar el menor cambio de régimen, se 
vuelven direccwnes de la comprensión. Representaban en el 
padre tres niveles directos e irreductibles de realidad: se vuelven 
e!1 el hi1o indicaciones operatorias que, en cualquier situación, 
sigl!e~ sie.ndo ~omp.lementarias: simplemente porque toda rein­
~enonz~Clón ~mtética y práctica de una pluralidad práctico­
merte tiene siempre por efecto disolver la multiplicidad real 
en beneficio de una multiplicidad negada y organizada. Dicho 
de otra manera, toda praxis social -ya tenga su origen en 
una empresa, ya en un grupo, ya en un partido- será com­
prendida no en su pura dialéctica práctica sino a través de 
e~tas determinaciones partiq.1lares que· la calificarán y la des: 
e1frar~n en su unidad pluridimensional; comprender es aquí 
apreczar una acción pública en relación con la necesidad abso­
luta para 1~ clase de no ceder nunca (no más en este abandono 
?e tal P_m·tzcular que en ~n repliegue general) y en el pasado 
ureversible que. en cada mstante corre el riesgo de engendrar 
para la clase d?I?inante u~ po.rvenir de m~erte, en tanto que 
estas ~os condiciOnes práctico-mertes necesitan una jJmxis de 
opresiÓ~ permanente (la constitución de grupos de presión, la 
manumlSlón sobre el soberano, la opresión como pmxis social 
ap~ya~a en las fuerzas de opresión pública). La matanza rein­
tenonzada toi?a, pues, la ~ignificación sintética que no tenía 
en la generaCión que la hizo; los grupos de presión espontá­
neamente constituidos en tiempos de los padres se vuelven 
una práctica exigida por la situación en la reflexión de los 
hijos; y la negativa absoluta a retroceder, como verdad en uso 
descubierta por los padres a través de su acción, es asumida 
por los hijos como un doble límite inerte, es decir, como im­
posibilidad y como juramento. No es desde luego este acto in­
dividual de reflexión el que constituye o el que podría cons­
tituir total o parcialmente la clase de opresión como un grupo. 
Se trata, en efecto, de operaciones solitarias que se temporali­
zan a través de la relación de cada heredero con la fábrica. Y 

487 



cuando algo transluce, .cuando su pe,nsamiento l?rá~tico les 
vuelve por los mass-media, por un articulo de penódico, etc., 
es siempre como pensamiento-otr?, es decir, como _enajenado 
en la fuga infinita de la recurrenCia. Y en cuanto al JUramento, 
como imposibilidad asumida de replegarse, en verdad no está 
realmente hecho, ya que la estructura de la fe jurada _implica 
el grupo y la reciprocidad mediada; ~igamos más bien que 
la imposibilidad colectiva de clase asumida Ror cada un~ co~o 
feroz negativa de recular o de ceder se constituye como mer~¡a 
casi juramentada. El juramento no se le ha hecho a nadie, 
pero la estructura casi juramentada aparece aquí porque la 
libertad individual, interiorizando su límite colectivo, parece 
ser, como en la fe jurada, la fuente de su propia inercia ne­
gativa. Pero en cierta forma, la alteridad está. reforzada; ya 
que toda concesión puede empezar una evolución fatal, cada 
uno está en peligro en el Otro; sabr_á con furor q~e tal patrono 
(en otra industria, en otra localidad) ha cedi_do sobre un 
punto a las reivindicaciones de sus obreros. E, mversamentc, 
se niega también en tanto que Otro y porque la su~rte de los 
Otros está amenazada en su persona y por su pra~zs. El b~r­
gués (o el fabricante) se vuelve la razón de la sene, es deCir, 
el Otro actuando en otro lugar. 

Sin embargo, ha tenido lugar una especie de integración: 
la burguesía ha tomado conciencia de sí. como de una clase. 
Entendamos con esto que la clase es precisamente el Ser-Otro 
y que la praxis de c~~a Otro,•por l?s límites que asume y P!~­
tende darse, la mamhesta y la reahza para él como la sigmfi­
cación-F.xigencia de todo lo que emprende y como una nonna 
para juzgar lo que hace <;:ada ~tro. Y aún más, l~ clase c?mo 
limite y norma de cada praxzs se vuelve ell~ m1sma _la mt~­
ligibilidad cristalizada de to~a ac~ió? e~onór~uca Y, social, baJO 
la forma de praxis total (remtenonzaCión simultanea por ca­
da uno de la irreversibilidad del pasado y de la verdad en 
uso que se vuelve el obj~tivo que tiene que alcanzarse. po_r .1~ 
mediación de cada práctica real y presente). Lo que sigmf~ca 
que cada capitalista tiene una comprensión singular y práctica 
de toda operación (de si mismo y del Otro) a partir de la 
opresión como historicidad (pasado-por~:nir) y de la explo­
tación como proceso (presente y previSIÓn de los sucesivos 
presentes) . Así, haga lo que hiciere el otro fabricante, éste 

488 

tiene su inmediata inteligencia, ya que el Otro también actúa 
:n ~l. mar~o de la insuperable negativa de ceder: le hace 
JUstz~za y SI _la acción del Otro realiza en su particularidad la 
praxzs opre~Iva que la Historia hace necesaria, la reconoce, es 
la s~ya alla. En este nivel, claro está, la praxis opresiva se 
reahza en su particularidad con diversas formas y con dife­
rent~s con~uc~a~; ·sigue siendo la significación de los compor­
tamientos ~ndividuales en tanto que se realizan en el medio 
de ~a altendad (reparto de los puestos de gasto, elección del 
habltat, del vestir, de las relaciones "mundanas", estilo de vi­
da) ·.La burguesía de la segunda mitad del siglo adopta ante 
!a VId~ una actitud de puritanismo laico cuyo significado es 
~nmed~atamente ?presivo: la distinción. El distinguido es ob­
Jeto de una eleccwn (de los superiores) : es el individuo reclu­
tado por cooptació~ ~e clase (o mantenido en su clase por 
permanent~. reconocimiento). Pero no ha nacido (aunque sea 
burgués, hiJO de burg~1~s) .. Ahora bi_en, la naturaleza y la 
san~e _confieren sus pnvilegws a la anstocracia. En el mundo 
capitalista y "democrático", por el contrario, es la Naturaleza 
la que representa la universalidad, por lo que, a primera vista, 
el obrero es un hombre como el burgués. La distinción es anti­
natur.aleza: el burgués es distinguido porque ha suprimido las 
necesidades en él. Y en verdad las suprime a la vez saciándose 
con ell~s y escondiéndolas (y a veces mostrando cierto ascetis­
mo) : eJ:rce una dictadura sobre el cuerpo en nombre de la 
no-necesidad; o, con otras palabras, una dictadura de la cultura 
sobre la Naturalez~. Su vestimenta es obligación (corset, cue­
llos Y pecheras almidonados, chistera, etc.) ; muestra su sobrie­
d~d (algunas muchachas cenan por adelantado cuando las in­
VItan. ~ cenar, p~ra ay_unar en público), su mujer no esconde 
su fngzdez. ~a. ':wlenoa constantemente ejercida sobre el cuer­
po (r~al _o fictiCia, según los individuos, pero lo esencial es que 
sea. pubh~a) trata de_ aplastarlo y de negarlo en tanto que es 
umversahdad, es deor, por las leyes biológicas que rigen su 
desarro~lo Y sobre todo por las necesidades que le caracterizan, 
p~es~nCia en el opresor del oprimido en persona. El patrono se 
dzstz~gue de los obreros porque ha re'alizado su libertad en 
relaCión con l~s necesidades; y esta libertad como posibilidad 
re~l de cumphrl~s. a su gusto no es lo que piensa mostrar pú­
blicamente; la dlSlmula con otro poder que, de hecho, se fun-

489 



damenta en ella: el pretendido poder de negar esas ·necesida­
des 1

• Ahora bien, esta praxis es opresiva; por ella afirman los 
burgueses su Ser-Otro en relación con los explotados; son los 
que se definen por los actos y el pensamiento, los que son 
cultura sin naturaleza; la distinción es la preciosidad burguesa. 
Y la preciosidad siempre ha sido un conjunto de prácticas 
destinadas en determinados medios a fundar sobre una cuali­
dad exquisita de sus miembros las prerrogativas discutidas 
de la clase dominante. ;Luego el constreñimiento que cada uno 
ejerce o pretende ejercer sobre sí mismo es como una justifi­
cación del que ejerce sobre sus asalariados ("tan duro para 
sí mismo como para los Otros") ; si castiga la carne y la nece­
sidad de su propio cuerpo, tiene el derecho de reclamar y de 
imponer las mismas prácticas a los trabajadores. En fin, más 
directa y profundamente, es el acto mismo de la opresión el 
que se repite aquí con todas sus significaciones: es al obrero 
a quien oprime como clase universal que destruye en sí mismo, 
u oculta tras particularidades artificialmente realizadas, es la 
represión de la rebelión obrera contra el cansancio, el frío y el 
hambre como rebeliones de ese cue~·po. 

Ahora bien, lo que nos importa aquí no es tanto la des­
cripción de ese estilo de vida y su historia (pasaje, con el cre­
cimiento del capital acumulativo, del puritanismo utilitario 
al humanismo puritano) como su omnipresencia en la alta 
burguesía (Y en las capas superiores de la clase media) en los 
alrededores de 1880. 

¿Cómo concebir el ser y el modo de aparición de esta prác­
tica? ¿Cómo establecer la relación de la distinción como actitud 
pública con su significación (opresión libremente ejercida por 
el opresor contra sí mismo en tanto que fundamenta así la 
opresión del obrero por el empleador en la opresión de la na­
turaleza por la cultura) ? ¿Somos nosotros quienes deduci-

1 No pretendo que todo fuese comedia en la distinción (estilo de 
vida burgués en la segunda mitad del siglo XIX) ; es posible, en efecto, 
que algunos patronos hayan practicado realmente un puritanismo huma­
nista y que sólo hayan consentido en la satisfacción mínima de sus 
necesidades. Sólo quiero observar que el problema del ascetismo y de la 
regla no puede existir sino sobre la base de una situación económica que 
asegure amplia y permanentemente la satisfacción de estas necesidades. 
El asceta es un hombre lo bastante rico como para hacerse el pobre 
por su propia voluntad. 

490 

mos esta significación hoy a través de una totalización diacró­
nica del siglo pasado? ¿O ·son los "distinguidos" mismos los 
que la aprehenden como el más-allá ~omún de sus prácticas 
particulares? En el nivel del heredero· la respuesta a las dos 
preguntas no ofrece ninguna dificultad. En primer lugar, la 
distinción es a la vez praxis ·individual y serialidad. Praxis 
individual enajenándose en la serialidad. E inversamente, ac­
tualización de lo serial por un invento singular de cada indi­
viduo. La distinción de tal individuo, en efecto, no puede exis­
tir sino por y para el Otro; se trata de una representación pú­
blica (que por entonces iba acompañada frecuentemente por 
una higiene íntima muy descuidada) y cada uno se hace dis­
tinguir por hombres distinguidos (esta representación, en 
efecto, no estaba destinada a los oprimidos). Pero la recipro­
cidad es reciprocidad de fuga, ya que la distinción nunca llega 
de mí solo al Otro solo (ni inversamente) , sino que son siem­
pre los Otros, de mí en tanto que Otro y de mi vecino como 
distinguido por los Otros, de quienes llega a cada uno por el 
Otro. Y cada uno, finalmen,te, está distinguido en otro lugar 
por la distinción del Otro. Los modos aquí sólo son "extero­
condicionamientos" que permiten realizar la distinción míni­
ma como conformidad serial de determinados esquemas pre­
fabricados. Lo que importaba, a decir verdad, si se quería tra­
tar de hacer un estudio histórico de la distinción, era mostrar 
ante todo su fuente en -las operaciones individuales de deter­
minados herederos sobre la base, precisamente, de las condi­
ciones materiales constituidas por la evolución del capital 
en períodos de acumulación y de las transformaciones hechas en 
la clase, por ser el ser-de-clase un ser-heredado. Segú~ ~ste 
punto de vista, uniría con gusto la distinción con el cre~Imien­
to de la riqueza social (es decir, burguesa), que permite 9-ue 
la clase dominante multiplique las profesio~es .improduct1v~s 
y que realice una liberación económica del fabnca~te (permi­
tiéndole elegir entre puestos de gastos cada vez ma~ nu.mero­
sos). Pero sobre todo veo inmediatamente la pr~cttca ~~ven­
tada por el heredero que al mismo tiempo qm.ere afirmar 
contra las clases explotadas su derecho a la heren~Ia y a negar 
a las antiguas clases dominadoras su pretemhdo .der:cho 
de sangre. En realidad, el herede~o no. puede presun~Ir m de 
sangre (no ha nacido) ni de ménto (s1 no, ¿por que no pre-

491 



feriría la sociedad a tal o cual politécnico?) ; su derecho tiene 

que ser un mérito que sea. nacimiento.~ un nac~mi:~to que 

sea mérito, esto es, un ménto no adqmndo que JUStlhque su 

mantenimiento por la clase en el puesto de mando de su padre. 

Pero tiene que encontrar este mérito inmediato que le dis­

tingue en una situación histórica en la que el ser-de-clase se 

haya vuelto lo que era: l.a opresión s~stemática, jus~ificada 

por la opresión y la extermmactón antenore~ y propoméndose 

como único medio de conservar la explotaCIÓn como proceso 

práctico-inerte. Por lo demás, los he~ederos no están tan lejos 

del utilitarismo burgués, esa pretenchda moral que descansaba 

simplemente en la necesidad de invertir la mayor parte posible 

de los beneficios en máquinas. La dureza de sus padres está 

aún en sus costumbres, aunque tengan la posibilidad real de 

vivir mejor. La libre praxis individual de distinción se apre­

hende en seguida en su movimiento: esta nueva li~ertad (li­

bertad para el propietario. de aumentar. sus gastos !~produc­

tivos) fundamentará, senctllam~nte, la hbre r~a~unoón de la 

austeridad paterna. Esta austend~d, cuando. VIVI~ el pad~e o 

el abuelo, era un medio necesano; reasumtda sm necesidad 

económica es un mérito, pero, al mismo tiempo, se recoge y se 

reactualiza como una naturaleza-contra-la-naturaleza, como una 

exis familiar que se tran~forma. en praxis. Y es:e. c?nstreñi­

miento sobre si se vuelve Inmediatamente constremmtento so­

bre los asalariados: el nivel de vida que se impone el patrono 

es el umbral infranqueable; de todas formas es él el que define 

los diferentes niveles de vida en los diferentes escalones de los 

salarios. Se trata, pues, de un invento individual, de una libre 

práctica; de hecho, la situación lo esboz.a, lo exige; bast.a con 

superar lo dado para llegar a la austendad auto-represiva; y 

finalmente todo se invierte:•:es esta libre austeridad la que fun­

dará los derechos de propiedad de los padres; han trabajado 

constreñidos para que los hijos adopten libremente el huma­

nismo puritano. Por la distinción, el heredero justifica la he­

rencia. Esta práctica tan simple, tan solicitada, importa ~oco 

aquí que esté generalizada a partir de algunos señores ejem­

plares de la burguesía o a partir de innumerables in~ent~s 

locales. Sólo lo pueden enseñar la Historia y la expenenoa 

histórica. Lo que cuenta es que la praxis está enaje1_1ada en 

seguida. La distinción como razón serial se vuelve la dtctadura 

492 

del otro. Ante~ era mi opresión sobre mi propio cuerpo; se 

~uelve la opr:stó?- sobre mi cuerpo de todos los Otros. El libre 

m vento. se cnstahza en cant en cuanto la imitación lo propaga 

Y lo senaliza. La distinción se vuelve en cada uno el derecho 

?e ~e.redar que tiene la clase. Su praxis individual trataba de 

JUstifica~ s~ .herencia particular. Pero la justificación ponía en 

tela de JUICIO a la clase entera, ya que es a ella a quien el 

heredero muestra sus títulos. Como consecuencia, es la clase 

entera como justificación de cada uno por todos los Otros la 

que reclama ser, con un pas.aje al infinito (ya operado por 

~ad~ _her~dero cuando se qmere hacer consagrar) su propia 

.!ust~f~cac~ón como generación heredera. O, si se prefiere, la 

JUSt~f~cac~ón de cada uno por todos plantea la cuestión de la 

JUstiftcaoón de todos; pero esta justificación no es totaliza­

dora: por de~inición ~ace .. del. Otro transfinito (el hurgues 

heredero) el fm de la JUSttftcaoón serializada. 

, ,Podemos plan.tear nuestra segunda pregunta a partir de 

a9m, la que nos mteresa particularmente: cuando la distin­

c~ól! se. ha vuelto práctico-inerte, cuando se vuelve en cada uno 

hmite Iner.te de su praxis cotidiana, cuando es el índice de su 

~epe~denoa_ serial, el individuo distinguido capta aún su signi­

ficaCión soctal como una determinación de lo que era, en su 

padre, la verdad de uso. ¿Puede descifrar lo que no es real­

mente m~s que una operación individual que se enajena en la 

recurrenoa como la acción unitaria de su clase considerada 

como agrupamiento práctico? No cabe ninguna duda acerca de 

la r.espuesta: no sólo puede sino que ni siquiera tiene el medio 

~e Impedírs~lo. La práctica. totalizadora de l?s grupos de pre­

SIÓn, ~easumtda en la reflexión, se vuelve límtte inerte y esque­

ma dtrector d~ su comprensión; lo que significa que compren­

de toda práctica de clase -luego toda actividad pasiva serial­

~- la. vez en la fu&"a de recu~rencia (acabamos de verlo) y como 

t.tctica de opresiÓn orgamzada. Su vestir y sus maneras en 

t~nto qu: "distinción" impuesta por la alteridad de recu;ren­

oa,. las .tiene que comp~end_er también a partir de esta signifi­

caoón ms.upe.rable y cnstahzada: la prá~tica organizada de la 

c!ase-totahzaoón; po_r lo demás, no se trata aquí de una prác­

tica que se exprese due.cta~ente por una presión ejercida sobre 

la clas.e en.emig~: es mas bien un hecho de recurrencia de con­

sagraoón Jurídica. Pero en tanto que la unidad práctica de la 

493 



clase-totalización, ese límite inerte, le impone aclarar todo por el radicalismo (rechazo inquebrantable que totaliza a una clase-sujeto y a la otra clase como su objeto), cada actitud distinguida (la suya o la de Otro) es captada como negación radical y opresiva de la clase obrera por la clase burguesa. Capta a su clase en cada una como totalizándose en forma de cultura y rechazando de sí misma los cuerpos en el movi­miento que mantiene' a distancia a los obreros; en cada una descubre y produce esta determinación total: mi cuerpo no es más que uno de mis obreros, cada uno de mis obreros no es más que un cuerpo. Sería fácil, pero perfectamente vano, multiplicar las citas y los documentos; resulta claro con leer cualquier declaración (en la Asamblea, en un perjódico, en una reunión de patronos, en la literatura contemporánea) que cada burgués realiza su distinción como fundamento jurídico de la opresión de clase y como táctica interna de radi~alización. Simplemente, la diferencia entre la totalización diacrónica y la totalización sincrónica reside aquí en que la primera, situa­da hoy en una evolución en curso del capitalismo y de las clases, a partir de métodos de combate muy distintos, apre­hende el significado de la exis distinguida como momento parcial y como privación que no encuentra su verdad más que en el desarrollo ulterior de la lucha; la significación encuentra así una autonomía negativa e inerte; se vuelve mistificación objetiva, antes de encontra~ su verdadero luga~ en. un ~ovi­miento que la disuelva; ~1entras, que la tot,ahzaCIÓn smcró­nica que, de hecho, no ex1ste aqm y se efectua por cada uno sobre la base de una falsa unidad pasada (el nuevo nacimien­to) , se realiza en la acción misma (en cada acción práctica distinguida) sin palabras y sin siqu~era ponerse para sí como plenitud positiva y más allá totahzador de _cada. n:om~nto práctico. La extrema seried_ad de_ las cere~omas dtstmgmdas ni siquiera sería comprenstble s1 no considerásemos a cada oficiante como cumpliendo cada gesto a 1~ luz de un ~ás allá sin formular que es la clase que se totaliza como oprestón justificada. De hecho, estas ceremonias (s~lones, comidas por invitación, etc.) no están nunca produczdas por grupos: _se sustituye en ellas la atomización provisional po~ la recurrenCia; baile, recepción, "soirées": otros tantos colectivos. Pero cada otro de los colectivos considera la recurrencia circular de que 

494 

forma parte integrante como encarnación provisionalmente serial de la praxis de clase como totalización. 
El ejemplo de la disti;ción nos permite ir más lejos y definir lo que podría llamarse espíritu objetivo de clase, si se toma el cuidado de quitar las resonancias espiritualistas de la palabra espíritu para no ver en ella más que un medio de cir­culación para las significaciones. En efecto, en la medida en que una práctica general como la distinción -exis y pmxís con­juntamente- es comprendida por cada uno, en el movimiento mismo que la produce, como momento particular de una acción total (cuya significación como simple más allá se pone delante de él) , esta acción total existe como más-allá inerte de cada uno y su insuperabilidad aparece en cada uno como común. No imaginemos sin emhargo que escape al ser serial: aunque se dé como forma total, no es una determinaCión inerte la que puede producir una comunidad; es la disolución común de lo serial la que prQduce las significaciones como uni­dades reales de la pra:!Cis. Pero su serialidad no la modifica en su estructura, ya que es simplemente el signo de la totali­dad como inerte más allá de toda actividad (libre e indivi­dual o pasiva) . Y, finalmente, en la superación de la recu­rrencia, se da como totalidad otra de las prácticas de este Otro transfinito que es el burgués. Esta oposición de lo serial y de lo total no tiene más efecto que crear una tensión contradic­toria en la unidad de alteridad como doble más allá de todas las referencias. Y, ya que la significación-totalidad sigue siendo insuperable más allá de toda práctica, no es sólo la práctica general (o exis) de distinción la que el hombre de distinción le supone, es cada praxis singular, cada invento de detalle, cada nuevo encarecimiento (vestimentario u otro). Estas crea­ciones efímeras o estos acontecimientos rápidos se relacionan por sí mismos con la práctica generalizada y a través de ésta con la totalidad-límite que provee su sentido completo. En este nivel, y según el punto de vista serial, es perfectamente indiferente que la creación haya aparecido aquí o allá, que haya que atribuirla a éste o a aquél, ya que, de todas formas, siempre será el Otro quien la habrá hecho en otro lugar. Apa­recen unas "expresiones", las usa Otro cualquiera durante una temporada, en tanto que las ha recibido de los Otros, o más bien -como ya he dicho-. no se· mueven, son índices de 

495 



recurrencia a los cuales se refiere cada Otro; se elige un paseo: 

no lo elige nadie, se pasea todo el mundo por allí y luego se 

abandona; está de moda un pintor, un actor, y luego ya no lo 

está. Cada uno de estos pequeños acontecimientos seriales está, 

naturalmente, rigurosamente condicionado, bajo su aparente 

imprecisión. Como están condicionados también el "best seller" 

o esos personajes que se manifiestan con un acto determinado, 

alienado en seguida en la serie entera, que son el objeto de 

un capricho y desaparecen. Lo que importa aquí es que cada 

una de esas manifestaciones está relacionada por cada uno con 

la totalidad insuperable, como en el sentido profundo del que 

es una actualización particular. Y, en cierto sentido, no es falso, 

ya que los responsables de estos objetos y de estas acciones los 

han producido en un medio ya polarizado por esta totalidad, 

que, como ya se sabe, no es más que la clase que se hace nega­

ción radical del Otro. Se constituye, pues, como adaptación, 

en el medio del Otro, de la adaptación a la práctica, una per­

meabilidad de todos los productos y de todas las manifestacio­

nes a todos los individuos. Naturalmente, el objeto está pro­

ducido en tanto que otro (en .tanto que se trata de prever 

por el pensamiento serial o de determinar por el extero-condi­

cionamiento el gusto de los Otros) y es comprendido y apre­

ciado en tanto que Otro, porque cada uno lo examina en tanto 

que gusta a los Otros y para hacerse Otro como ellos. Lo que 

quiere decir que la estructura de la comprensión como práctica 

se mantiene incambiada pero .que ésta se vuelve comprensión 

otra 1 • Sin embargo, esta alteridad es precisamente aquí el ser-

1 No hay que confundir la comprensión-otra con la comprensión 

del Otro. Ésta, cuando es directa, comprende al Otro como el mismo. 

Yo comprendo este acto porque lo hago y lo vuelvo a hacer. Las compli!­

caciones pueden surgir, en particular, cuando se trata de comprender a 

partir de una situación o de una historia que nos son extrañas. Pero 

de todas formas, si comprendiendo me hago el Otro es para transformarle 

en mi mismo. La comprensión otra, por el contrario, es indirecta: no son 

el objeto o el acto como manifestaciones inmediatas y reales lo que se 

trata de aprehender; y tampoco son las gestiones reales del Otro que las 

comprende (como puede hacer un profesor que trata de comprender por 

qué se ha equivocado un alumno) • Es la nueva manifestación lo que se 

quiere comprender; pero se quiere comprender a través de los Otros que 

la han comprendido y reactualizando su operación de comprensión. De 

hecho, el movimiento práctico sigue siendo una libre operación · pero, 

en tanto que estoy enajenado en la serie, tiene sus límites por el Otro 

y no por el objeto. 

496 

de-cláse; así se comprende e b , 
Se reafirma así la ' . ~ urgues tal cuadro o tal libro. 

~bjeto comprendido ~~~~ti:edie ~ase (más all<í inerte) y el 

El resultado no es al CI n concreta entre uno y otro 
· , nunca es a con · · · 

que comunicar por ue 1 . mmcación: no hay naaa 

Lo que hay más bq_ a comprensión es idéntica en cada uno 
• 1en es una pe b"l"d · 

toria de todo aconteci~iento de el rmea I I ad circular y gira-

dad de cada "modo" d 1 ase para todos, una solubili­

substancia, claro está e e ase endla clase-substancia. Esta clase-

"ó ' no es na a más que 1 . . 
negacx n totalizadora de toda os "b "1" d a In~r~Ia de una 

otra clase; pero por el s 1 1 hp di I I ad de VIVIr para la 

( . o o 1ec o e que cad . . 
. por eJemplo la influen . . a acontecimiento 

de 1818 y el' fin de . lela creciente de la Iglesia entre Junio 

límite y se radicaliza s~~f) 1 se produce e~ el interior de este 

del acontecimiento bu;g é .lay. u~a especie de tensión propia 

elucido, comprend¡"d u s. p1axzs o proceso, está vivido pra-

l o como yendo h · 1, . ' 
lecho representa su fue . acx~ un Imite que de 

práctica. y como este arczoa tm~er?a de afirmación, su eficacia 

1 
n ec1m1ento está . 

otro ugar y transforma ' necesanamente en 
· aquz en en-otro 1 · 

mismo (en tanto que la tot 1" "ó . . - ugar SI aparece aquí 

1 a Izac¡ n cuand 1 ' . 
lace un aquí de todo . . ' o es rea y practica 

te se vuelve -como coarrcolnt~cxmdiento local)' la totalidad iner~ 
"ó e atxvo el ser d . 

CI n de un medio de circularida - e-sene- la determina-

mente producida por la circul -~ h~mogénea (que está real­

nero y de las personas) dondeaci n e la~ ~ercancías, del di­

de radicalización está prod .del acontecimiento como índice 

Otro en la equivalencia de u~z do ,por cada uno en tanto que 

(en la disolución de todo ~ o en-otro-lugar con todo aquí 

hago autor de tal acto cu~q~~d en todo en-otro-lugar). Yo me 

en que lo reasumo en P I o en o~ro lugar en la medida 

efecto, este tipo de o un~' su peracxón radicalizad ora. En 
e mprenszon-otra es · 1 

mo superación del h eh . pa!bcu ar: se hace ca-. 
" . . e o comprendido h · . 
conocimiento de tercer g ~ " d acia una especie de 

cho, este conocimiento-e e~ero e ese mismo hecho (de he­

negación del Otro transc~eJtsmo se reduce a la opresión como 

ración del individuo n ente) y de esta manera como supe­

clase-totalidad (no s·:fude clompren_de hacia, su pertenencia a la 

. 1 n o a totalidad má 1 h . 
un antiguo asesinato) s· . s que a erencia de 

d · I se quiere llevar ·' 1 · 
e este medio (totalizac"ó . mas ejos el estudio 

alteridad)' remito a 1 I n I~erdt~ ql!e determina la fuga en 
as pocas m Icacwnes que he dado, en el 

497 



nivel práctico-inerte de la experiencia sobre el pensamiento 
serial. Lo que conviene señalar, simplemente, :s que este p_en­
samiento tiene cierta verdad. En efecto, la umdad del radica­
lismo implica, aunque sea en el medio de la alteridad, que 
los productores del acto o del ~conteciJ?iento (respo11:s~bles 
directos) han superado su práctica particular y su actividad 
pasiva en la medida en que los testigos otros (responsables 
indirectos) han llevadd a cabo esa superación en la compren­
sión. Comprender y producir, en la serialidad de los here­
deros, es una y la misma cosa; má·s aún si se ~iene en cuenta 
que producir es reproducir. Y, como hemos citado, al pasar, 
el recurso de la Iglesia, sobre todo después de 1871 (pero re­
cordemos la ley Falloux después de las matanzas de Junio), 
hay que ver que ha habido siempr~ cierto número ?e grupos 
o de individuos proclamando címcamente el sentido de la 
maniobra, de Thiers a Maurras: una religión para el pueblo. 
Y que esta significación-límite. (opresión por la superst~ción y 
la ignorancia en que se mantiene al pueblo) había sido co- · 
municada a toda la clase burguesa. Por lo demás, se encuentra 
en todas las plumas df:sde Waterloo, empezando por !a de 
Chateaubriand. Se vuelve, pues, a la vez como sombra merte 
y ya antigua, un centro de referencia o, si se prefiere, una 
Idea (en el sentido platónico) pero inerte de las tar:as por 
cumplir en otro lugar por Otros (el sacerdote, por eJemplo, 
encargado de sostener la opresión milit~r) . Pero _al mismo 
tiempo cada uno como Otro se hace medw de esta Idea en. el 
movimiento por el cual él la comprende: ayuda a la Iglesia; 
lo que significa que hace dones a sus representant~s localés y 
que trata de constituirles yoderes como ~ace el g?bierno. ~ de 
ordinario esto no es posible más que si el fabncante mismo 

. es el primero en hacerse cristiano (para no ser acus~do de 
maquiavelismo); dicho de otra maner~, la co~prensiÓn de 
la acción del soberano y de las declaraciOnes ohcwsas es a la 
vez que hay que cambia~ al proletariado po~ el sacerdote p_a1·~ 
no cambiar a la burguesia, y que la burguesia no puede evitai 
el cambio sino cambiándose ella misma y fundando la nueva 
autoridad del sacerdote en la disolución en ella del movimien­
to (serial) de descristianización y en la. aparici~n. de otra re­
currencia (la de la fe) . Y esta comprensiÓn. es .c~mc~ en ~!~u­
nos: puede ser cínica en todos porque la sigmhcaoón omca 

498 

está ya. ahí como simple unión directa de las medidas tomadas 
? consideradas y de la significación totalizada como negación 
I~e~te que las al~~bra. Pero también puede y en todos ser 
VIVI~a en el no-omsmo; todo depende de las circunstancias 
partlcular:s. La necesi~ad. de u~a :e!igión para el pueblo se 
puede umr a un sentimiento mdividual de frustración de 
angustia, etc. En este caso, la necesidad se volverá necesidad de 
una religión para el hombre. Pero en el interior de esta uni­
versalización, el burgués cristiano reafirmará la utilidad de 
clase de 1~ fe de una manera apenas diferente: el obrero que 
c~ee está mtegr~do, s~ creencia en el paraíso compensa la va­
mdad ,de su existenoa terrestre; los malos que han infectado 
~e ateismo a las clases populares, no sólo han ofendido a Dios, 
smo que ha? _elevado los salarios contra los patronos. Para ver 
con qué facilidad se pasa en el siglo XIX de una significación 
a la otra, bast~rá con leer uno de los primeros textos que 
plan~ea la cuestión (el de Musset en la Confesión de un hijo 
~el ~zglo) . Repro0a a la revolución burguesa que haya descris­
tlamzado a Francia; ve en esta descristianización uno de los 
factores ese?ci~les ~el mal del siglo (es decir, del mal burgués, 
de su propia mqmetud) y, al mismo tiempo, un ataque lan­
zado simultáneamente contra los derechos de los miserables y 
contra el orden social: los miserables tienen derecho a la fe 
que les promete, si la merecen, una eternidad de felicidad. Si 
le~ quitáis esta fe, al mismo tiempo provocáis desórdenes te­
rnbles que habrá que reprimir para salvar a la sociedad. Ahora 
esta fe, el _de;echo único de los explotados, ¿es, según Musset, 
el descubnmiento real de una verdad religiosa o no es más que 
una ilusión que no hay que deshacer? En el segundo caso 
estaríamos a dos dedos del cinismo. Pero Alfred de Musset no 
decide: le molestan tanto los ateos por tener razón como Dios 
p_or dársela co~ ~u s~lencio; considera que hay una equivalen­
Cia entre la d1Slpaoón de su vida y las rebeliones obreras. 
~sta_ posi_c~ón media envuelve una comprensión total de la 
szgmfzcacwn de clase de tal conversión o de tal acto individual. 
En un instante cualquiera y en el mismo individuo, puede 
separarse en misticismo de pura soledad (durante un instan­
te) , o en negatividad que se ejerce sobre el individuo mismo 
(el etilismo de Musset se debe parcialmente a la "pérdida 
de Dios") , o debilitarse hasta el cinismo maquiavélico: todo 

499 



para engañar a los pobres. Pero todas estas formas del espíritu 

objetivo de clase son equivalentes porque .contienen la mi:l!la 

decisión de forzar- al pueblo a creer; y nmguna -sobre toao 

la maquiavélica- puede aspirar a ser la forma privilegiada, 

la que expresa en su pureza la relación de las prácticas con el 

significado-límite: en efecto, como esa relación está en todas 

pa,-tes, todas sus realizaciones prácticas equivalen. O, si se 

prefiere, la relación: religión para el pueblo ++práctica de 

opresión está dada inmediatamente pero como simple orien­

tación de una superación no determinada; las determinaciones 

serán equivalentes a priori hasta el momento en que una u 

otra se muestre más eficaz como medio religioso de oprimir. 

Se descubre sin sorpresa que esta comprensión de los he­

rederos vuelve permeable a cada uno para toda práctica de 

grupo que tenga como fin mantener la opresión. De hecho, su 

fin es la verdad en uso de la generación precedente en tanto 

que está reinteriorizada por los herederos como libre límite 

de su libertad. Y esta verdad en uso estaba ya aprehendida a 

través del extero-condicionamiento del otFo por los grupos de 

presión (y, eventualmente, por el soberano). Al tomarse de 

nuevo como totalidad-límite (obligación de clase, opresión co­

mo deber de cada uno con el otro, etc.) , encuentra su deter­

minación de comunidad por la acción en la clase de una 

comunidad práctica. Y por la comprensión de la acción común, 

el otro se determina como individuo común en la serialidad. 

Esta determinación inerte, recibida desde fuera, no cambia su 

estatuto, pero se constituye, 'en la alteridad, como ca-responsa­

ble, en la medida en· que reinterioriza la praxis del grupo (la 

hace suya en tanto que otro) . Hemos visto, en efecto, deter­

minarse el espíritu de clase en forma de corriente; pero en este 

caso el origen estaba en el infinito. En esta nueva experiencia 

aprehendemos la serialidad maniobrada de nuevo por los gru­

pos, es decir, extero-condicionada. La diferencia con la gene­

ración precedente es que el heredero consciente de este extero­

condicionamiento lo comprende en la medida en que se vuel: 

ve el agente (actuando sobre él mismo y sobre los Otros). S1 

queremos volver ahora al malthusianismo francés como prác­

tica de heredero, podemos comprender todos los datos del pro­

blema. Nos preguntábamos. cómo puede tener esta práctica un 

sentido común y aprehendido por todos los agentes, aunque 

500 

se realice . l' . 
. parcia mente en grupos de producción diferentes y 

parcialmente por serialidad. 

. A fines ~el siglo xrx, en Francia el odio de clases sigue 

rgual~e?te VIvo y los patronos de la tercera generación se ven 

constitmdos en su unidad diacrónica y pasada por dos matan­

zas memorables que producen por sí mismas un porvenir de 
sangre. Pero por otr t 1 · . . 

. ' a o ra as CircunstanCias matenales han 

~amblado con el proceso mismo de la explotación. La industria 

onoce .hasta 1914 un nuevo período de expansión (debido a 

~n Fon]Unto de condiciones que los economistas han analizado 

l er ectamente) ; el resultado es aumentar la contradicción en­

tre o.presión 'j explotación. Ya hemos visto, en efecto, que la 

opresiÓn sostiene Y .constituye en el medio de los colectivos el 

proceso ~e e;xplotac1ón. Pero el movimiento de la explotación 

:a por SI m1smo a la exterminación de los oprimidos que se 

subl~van Y la explotación exige su conservación (al menos 

parcial) a título de mano de obra. Esta contradicción se 

~xaspera ~uando toda la historia social del siglo xrx francés 

~ produc1do a los explotados como objetos de violencias san­

~Tlentas y, por ~onsiguiente, como ·sujetos pasibles de una 

;?su:~ecc1ón despiadada en el momento en que Ja industria­

;zac¡ n Y l~ concentración acarrean el aumento en cantidad 

el proletanado y el aumento de valor del hombre-mercancía 

(fuerza de trabaJo) . Esta contradicción se reforzará después 

de la g~e:ra de 1914, ya que la era de la máquina esp~cializada 
se mamflesta con una nueva descalificación del trabajo: los 

patronos g~na~ en esta transformación en la medida en que 

t:atan de hqmdar las antiguas medidas sindicales y las pnl.c­

hca~ d~ la. lucha anarco-sindicalista; pierden primero porque 

el smdicahsm? d~ los últimos años de preguerra tendía a re­

clamar el arbitraJe del Estado, lo que suponía un control del 

aparato s?berano ~obre los sindicatos, luego porque," si tenía 

que contr~marse sm freno, la descalificación produciría una 

h~mogen.e~dad más grande de la clase obrera y la acción de las 

éllt:s cahf1cadas (rela~ivamente limitada) cedería el lugar a la 

acCión de las masas Siempre. más. peligrosa para el régimen y 

más profun~a~ente revolucwnana. Pór otra parte, el simple 

.proceso capitalista -cuando se le deja autónomo- tiene que 

Ir hast.a el fin de sí mismo, como lo prueba, en su é oca la 

evolución de los Estados Unidos. ¿Cómo limitar la ~xpl~ta-

501 



ción sin limitar el beneficio? Esta cuestión nos aclara: el 

límite impuesto al proceso desde fuera no está producido por 

el proceso mismo en su desarrollo práctico-inerte. Este, por el 

contrario, engendra en su actividad pasiva la producción de 

masa, la transformación de la clase obrera; los acuerdos patro­

nales (t1·usts, cartels, etc.), etc. El malthusianismo es una res­

puesta opresiva y radiéal basada en una negativa: los capita­

listas fni.nceses niegan el libre desarrollo del proceso para sal­

var a su clase. Esta negativa está ya presente, como límite­

inerte de todo cambio; aparece, como se quiere, bajo la forma 

de una determinación .a priori del espíritu-objetivo o como un 

esquema inmediato para la comprensión del Otro por el Otro 

y para su radicalización. Este límite impuesto a la industria­

lización tiene el sentido de una opresión: quiere contener el 

crecimiento de la población obrera y, si es posible, invertir el 

movimiento demográfico para disminuir el peligro de la clase 

obrera bajo la influencia de los medios de producción, de 

manera que se mantengan en ella sectores heterogéneos y que 

se opongan estos medios por conflictos de interés; se niega a 

asumir su función histórica (máquina especializada ++ ex­

plotación-producción de masa) y a contribuir, por cuanto pue­

de impedirlo, en la elevación del nivel de vida medio. Esto, 

en efecto, significa: ' 

19 - Que la clase dominante entiende que ejerce un con­

trol riguroso de los nacimientos en la clase obrera. De hecho, 

a pesar de la hipocresía oficial, los matrimonios obreros tienen 

que inaugurar, durante el período comprendido entre las dos 

guerras, las prácticas malthusianas. Comprendemos el sentido 

del ejemplo citado más arriba. He dicho que la obrera que 

aborta ejecuta por sí misma la sentencia que dicta la burgue­

sía contra ella. Comprendemos, en efecto, que es una sentencia. 

La violencia abortadora que se ejerce a la vez sobre el vientre 

de una mujer y sobre una vida, es la de la sociedad burguesa: 

la obrera misma y la amiga que la socorre no encuentran esta 

violencia (como furor y desesperación) más que interiorizando 

la imposibilidad concertada de que un matrimonio obrero pue­

da satisfacer a las necesidades de un hijo suplementario. Como 

el proceso económico, al conducir a la producción de m~sa, lle­

va a una demanda aumentada de mano de obra, la detenCión del 

proceso para mantener la mano de obra bajo el perpetuo riesgo 

502 

de la ~alta de trabaj_? ~para constituirla ,como s!empre un poco 

supenor a los ofr~Clmientos de empleo, es el eJercicio opresivo 

~el derecho de vzda. y de muerte. Esta opresión se completa, 

sm duda, con la actitud de las clases dominantes ante la mor­

talidad obrera: es sabido que cada sociedad decide sobre sus 

muertos. Pero decide en el nivel de las clases superiores (a la 

vez po~ el soberano -política general, presupuesto, creaciones 

de. m.eJores condiciones de trabajo, higiene- y por la clase­

senahdad -arreglo de los locales; higiene, leyes de protección, 

esfuerzo para eliminar el peligro de muerte o las enfermedades 

profesionales-). Esto significa que los patronos franceses -con 

la perspectiva histórica de una lucha sangrienta, nunca olvi­

dada, cura res~rrección siempre es posible- proceden, después 

de los disturbiOs del 19, a una exterminación dirigida de la 

clase obrera por los nacimientos que impide y las muertes que 
decide no impedir. 

~9 - Esta práctica no· p~ede separarse de la negativa de 

a~phar el ~creado. Precisamente porque la producción sigue 

sze1'}'do la :'usma, hay una convergencia entre la negativa por 

la mdustna de emplear a nuevos trabajadores y la imposibili­

dad provocada y mantenida para la familia obrera de tener 

otro .hijo .. Si abordamos el segundo aspecto de la práctica 

opresiva sm preocuparnos por las interpretaciones aberrantes 

que se han dado recientemente a las leyes de pauperización, 

SI le. conser:vamos, como hace Marx mismo, una significación 

relatl~a. y s~ reconocemos la indudable evidencia de que la in­

dustnahzaClón eleva el nivel de vida para todos, habrá que 

reconocer entonces esta verdad que nos esconde el economista: 

la burguesía francesa mantiene un nivel de vida anormalmente 

?ajo (es decir, en contradicción con las consecuencias práctico­

mer~es de la segunda revolución industrial y con los niveles 

de VIda de los otros países de capitalismo "avanzado") por una 

práctica deliberadamer:tte opresiva. Oprime al conjunto de la 

población para encadenar a la clase obrera. 

39 - En esta mreza provocada (es decir, en esta intensi­

ficación deliberada de la rareza como fuerza negativa), las 

contradicciones entre los obreros como vendedores individua­

l~s de su fuerza de trabajo, ya superadas por la práctica sin­

dical, están transformadas en contradicción entre medios obre­

ros (obrero profesional contra obrero especializado, obrero 

503 



funcionario contra obrero· de la industria privada, obrero de 
salario mensual contra· obrero pagado "a destajo", etc.), y los 
sindicatos, cubriendo estas divisiones con su soberanía en vías 
de petrificación, se vuelven por ellos ~ismo~ age~tes de des­
unión para la clase o?r~ra. Pero esta vwlenCia. desmtes-z:adora 
la obtienen de la practica patronal. Sus conflictos restituyen 
en la clase obrera la fuerza opresiva que mantiene las divisio­
nes deteniendo el proceso económico. La opresión consiste aquí 
en perpetuar disensiones provisionales, perpetuando la situa­
ción francesa. Es dividir para reinar. La clase burguesa, abor­
tadora, causante de hambre y divisora, sigue la matanza. Infla 
arbitrariamente lo terciario -ya pletórico- a expensas de lo 
secundario, para acentuar la tensión de clase entre empleados 
y proletarios. Reduce a la clase enemiga a la irr.Ipotencia, es 
decir, a realizar su ser-de-clase como la condena dictada por el 
enemigo. 

Esta opresión radical es evidentemente la totalidad de 
clase como praxis y como significación insuperable de la ope­
ración de cada propietario. En este sentido se puede decir 
que la opresión en su nueva forma se define por ~í misma, pa':a 
cada uno en tanto que Otro (en tanto que enaJena su pr.opw 
operación) , a partir de las circunstancias nuevas y como exigen­
cia rigurosa; como es necesaria una adaptación permanente y 
controlada del proletariado a la producción (y de la produc­
ción al proletariado), la exterminación represiva no puede 
hacerse por medio de matanzas: esas sangrías discontinuas y 
brutales no tienen el valor de. un equilibrio constante y de 
una disminución progresiva de la clase obrera. Evidentemente, 
hace falta una sangría permanente y controlada. Y so~re todo, 
como el pasado histórico. de la clase obrera le confiere una 
experiencia temible de la viole';cia y -en. co~secuencia- un~ 
violencia igual aunque potenCial, el radzcalz!mo francés. si­
gue definiéndose como imposibilidad de cambw,. como obh?a­
ción de mantener el statu quo. Con esta perspectiva teleológ1ca 
todos los patronos de los alrededores de 1930 interpretan t.odas 
las prácticas patronales de los Otros. Hemos mostrado exigen­
cias contradictorias pero no la praxis que supera a estas ~o?­
tradicciones. ¿Cómo mantener y aumentar la tasa de bene~1c10 
si se reduce a cero la tasa de crecimiento de la producCión? 

He explicado en otro lugar qué solución ofrece el mal-

S04 

thusianismo: la gran industria aumenta la productivídad sin 
aumentar la producción; reduce los costos y la mano de obra. 
Pero al guardar los miserables mercados franceses -sin preocu­
parse p~r encontrar otras salidas-, hace pactos más o menos 
clandestmo.s c?n los pequeños fabricantes a quienes conserva 
su malth_usiamsmo y que producen las mismas mercancías con 
~ostos mas elevados: la gran industria ajustará sus precios sobre 
~s de estas pequeñas empresas prescriptas cuya existenCia dete­

nora progresivamente a la economía francesa. La opresión, 
aquí, :ama la forma de un doble engaño: frente al público, las 
pequenas empresas sirven de cobertura de las grandes empresas 
qu~ se aseguran un beneficio considerable vendiendo al precio 
mas elevado (el que es el más bajo para los pequeños fabri­
c~~tes), lo que les resulta menos caro; al aumentar la produc­
tlv d d · d" "d l ( . 1 a. I~ IVI u~ compra de m<íquinas perfeccionadas, ra-
CI.onahzaCión, pru~as por el r~ndimiento, etc.), aun mante­
mendo la producCión en un mvel constante los industriales 
obligan al obrero a hacerse agente de la ex~erminación con­
trolada en su propia clase; es por él, en efecto, por sus esfuer­
zos por ganar el salario más elevado que pueda obtener, luegc 
par~ .e!evar las normas de su propio trabajo, por lo que la 
pos1b1hdad para cualquier trabajador de encontrar o no en­
c?ntrar trabajo en la totalidad de la industria francesa está 
ngurosamente determinada en el terreno de la alienación serial. 
Y, sin duda, en todas las fases del capitalismo, el contrato de 
un obrero representaba negativamente para Otro la posibili­
dad de no .encontrar trabajo (salvo en épocas de pleno em­
pleo, es d~c1r, en circunstancias muy definidas y en momentos 
muy particulares). Pero se trataba de un simple truismo y era 
el obrero como mercancía inerte (incluso antes de que hubiera 
comenzado el trabajo) el que eliminaba a otro hombre-mer­
cancía. En el caso del malthusianismo, el engaño lleva al obrero 
a supri.m.ir él mismo, aun sin saberlo, la posibilidad de trabajar 
Y de VIVIr para Otro cualquiera de la clase obrera, ya que en 
lugar de tener por efecto -como en una producción de masa 
~o ~renada- el desarrollo de la producción misma y el aumento 
mchrecto de las necesidades de mano de bbra de una industria 
en pleno movimiento, su libre adaptación orgánica a las tareas 
Y a las normas, a las nuevas máquinas, se traduce necesaria­
mente en los patronos por una disminución de la necesidad 
de mano de obra. 

sos 



/ 
/ 

Tal es, }mes, el invento. Entiendo con esto la práctica 
real que ha resuelto las contradicciones modernas de la opre­
sión y de la explotación, del statu quo y del beneficio en detri­
mento de la clase obrera y de toda la población francesa. Nadie 
dudará de que sea opresiva. O más bien, la impresión está 
dada ante todo como negativa radical de todo cambio. En el 
interior de esta obligación totalizadora, unos grupos econó­
micos han puntualizado el malthusianismo como medio pará 
ellos (para tal o cual gran organización industrial) de some­
terse a la exigencia de clase, y sobre todo de asegurar para 
ellos mismos el control de sus obreros. Tampoco hay aquí 
nada que no sea perfectamente inteligible; solamente se trata 
de transformar en práctica una determinación ya inscrita en 
lo práctico-inerte. Pero si esta práctica de determinados grupos 
se ha vuelto práctica de clase, comprometiendo a todos los 
otros grupos (o individuos) en tanto que otros, es que se ha 
dado como inmediatamente descifrable en el medio serial del 
espíritu objetivo de clase y que cada uno la ha comprendido 
superándola hacia la negación radical como insuperabilidad 
y como fin común de la clase totalizada (y de cada grupo, de 
cada persona) . Pero esta comprensión es necesariamente pro­
ducción allá de la acción otra en t;mto que cada uno, como 
Otro, es el Otro que la produce, y reproducción aquí (es de­
cir, en este en-otro-lugar donde está mi Ser-Otro para los 
Otros) en tanto que cada uno es responsable de la clase (de la 
negativa radical como límite que no se tiene que franquear so 
pena de traicionar a esta clase) por y para todos los Otros. 
Ninguna conspiración, ninguna deliberación, ninguna comu­
nicación, ningún reagrupamiento común, salvo en el caso de los 
grupos poderosos que han inventado e inaugurado la práctica. 
Todo se ha operado serialmente y el malthusianismo como pro­
ceso económico es serialidad. Pero cada vez que la cosa es po­
sible, la operación de cada grupo local o de cada individuo re­
produce libremente el movimiento de comprensión y, muchas 
veces, ni siquiera se distingue de él. Así volvemos a caer en el 
caso precedentemente examinado de la responsabilidad colec­
tiva. Es, en efecto, la comprensión del malthusianismo de fos 
Otros y la adaptación deliberada (y no simplemente sufrida) 
de la producción aquí (por ejemplo, como producción de obje­
tos de consumo inmediato) a la producción allá y en todas 

506 

partes (producción malthusiaria en, las industrias de extrac­
ción, en las fábricas de instrumentos de trabajo, y finalmente 
en todas partes) lo que, en el terreno del Otro, se vuelve el 
malthusianismo de cada uno; el encogimiento de la produc­
ción es un fenómeno circular: cada uno prevé el malthusia­
nismo de los Otros en tanto que tiene que condicionar su 
propia producción y condiciona a este niism~ malthusi~nismo 
en tanto qUe regula por adelantado su propia producoón (y 
las necesidades que engendra) . Por esta circularidad cada fa­
bricante o cada grupo de fabricantes hace el malthusianismo 
y lo aprehende al mismo tiempo en otro lugar como proceso 
al que hay que adaptarse; el malthusianismo de cada uno está 
inducido: no puedo producir más porque me faltaría la mate­
ria prima, instrumentos de producción, etc., y finalmente, 
clientes. Pero al mismo tiempo es el inductor: soy el Otro 
sobre el cual el Otro regulará sti producción. Al mismo tiem­
po, la simple adaptació"n ,de cada uno al malthusianismo c~r­
cular, como comprensión práctica del malthusianismo-praxzs, 
es un acto de opresión en todas partes: cada uno limita artifi­
cialmente la producción o su tasa de crecimiento por libres 
prácticas de violencia a través de las cuales aparecen dos sig­
nificaciones inertes, una en lateralidad ("tengo que adaptarme 
al otro") , la segunda como limite totalizado ("comprendo el 
sentido de la operación y contribuyo a él por imperativo de 
clase") y como más allá comprendido de cada operación viva. 
Determinado por la praxis deliberada (aunque aún prudente) 
de grupos inductores, el malthusianismo como debilitamiento 
circular de la producción (en el sentido en que cada productor 
regula a la vez por su producción y por los salarios que da la 
producción social) está realizado y continuado, como p~oceso, 
por la comprensión solícita de la acción original, es de~I~, por 
su reproducción como límite brutal del poder de adqmsiCIÓn, 
luego de la posibilidad de vivir de los asalariados. El malt!lll: 
sianismo es opresión en tanto que el límite impuesto a pnorz 
por la fábrica a su producción se define para los fabricantes ,a 
partir del límite más allá del cual su propia clase ya no sena 
posible, es decir, a partir del límite que su cla_se impone a la 
otra por op1·esión. El malthusianis,mo es praxzs-proceso e_n la 
medida en que esta singularización histór~c~ d: la praxzs. de 
opresión implica necesariamente u11as modificaciOnes práctico-

507 



inertes en el proceso de explotación. ~aturalmente, exis~en 
otras opresiones y precisamente en l?s.paises que ~an conoCido 
la opresión de clase sin_ gue~-ra CIVIl (paternahsmo y ne?­
paternalismo, human engzneerzng, e~c) ; se desarrollan. a partlf 
de circunstancias dadas, sobre conchc10nes de producciÓn y de 
las relaciones de fuerza igualmente dadas, con perspectivas que 
las técnicas y las relaciones de propiedad han transformado 
parcialmente. No se trata de .desc:r:ibirlas aquí (ni s!quiera de 
mostrar el esfuerzo, en FranCia misma y en determmados sec­
tores de la industria, para realizar conjuntamente la liquida­
ción del malthusianismo, la desconcentración y el neo-pater­
nalismo). Lo que queríamos· indica~ aq~1Í era que las prác­
ticas individuales de lucha (en el mtenor de una soCiedad 
dada, de una organización, etc.) sostie?en necesariamente. el 
proceso marginal y circular de explotaciÓn. Y que l~ opresi~n 
particular se comprende ella misma, en la pura mocenCia, 
como condicionada por todos los otros lugares (no soy yo, 
son los Otros, estoy obligado a cerrar este taller) y, en la bue?a 
conciencia unitaria, como realización aquí del ser-?e-clase m­
superable, en tanto que la praxis singular se inscnbe en una 
práctica imperiosa y totalizada. 

He dado el ejemplo del malthusianismo con la intención 
de mostrar el sentido mínimo que tiene que tener la lu~ha ~e 
clases para que se pueda escribir que es el motor de la Histona 
(en vez de decir, simplemente, que este I?o~or se e~cu.entra 

en el proceso económico y en , sus contradicciOn~s o"?Jeti~as) . 
En verdad, ahí está todo, aunque nuestra expenenCia dmléc­
tica, a pesar de sus primeros acercami:ntos a .lo ~on~reto, esté 
lejos de haber termina~o, se. pue~e deCir ya _(sm srqmera ha?er 
encontrado el hecho histónco, smo como simple temporahza­
ción cristalizada en el pasado y superada). que tal vez. encon­
tremos algo como un sentido en la evoluciÓn d.e las soCI,eclades 
y de los hombres si consideramos que las relaCiones reCiprocas 
de los grupos, de clases y de una manera general de todas las 
formaciones sociales (colectivos, comunidades) son fundam~n­
talmente prácticas, es decir, se realizan a través de las relaciO­
nes recíprocas de interayuda, de alianza, de g,uerra, ?e opre­
sión etc. cualesquiera que sean, por lo ciernas, el tipo Y el ' ' · 1 le modo de realización de esas acciones (hemos visto a comp -
jidad .de la práctica opresiva, no ha dejado de evolucionar con 

508 

la Historia y con el proceso). Que, en determinadas circuns­
tancias, la reificación sea uno de los resultados (en alteridad) 
de esta relación práctica entre multiplicidades -estructuradas 
o no- que se interioriza por todas partes como exterioridad 
absoluta de las relaciones humanas, en las clases oprimidas, 
en las clases de opresión y, como consecuencia de esto, que 
pueda haber en la relación que une a las multiplicidades 
(aliadas o combatientes) una inercia inducida, una exteriori­

dad interiorizada que tiende por sí misma a la reificación, es 
una necesidad o más bien es la necesidad misma en tanto que 
es descubrimiento de la alienación universal en el seno de las 
multiplicidades prácticas cuya materialidad inorgánica es la 
mediación. Pero si hubiera que reducir las relaciones de las 
multiplicidades prácticas a: simples determinaciones _contradic­
torias producidas .-simultáneamente o no- por el desarrollo 
de un proceso; si hubiera que considerar, por ejemplo, que 
el proletariado es el futuro destructor de la burguesía por el 
simple hecho de que la disminución progresiva del capital 
variable y el aumento de capital fijo, al aumentar la producti­
vidad del obrero y al reducir el poder de adquisición global 
de la clase obrera, producirán, de· crisis en crisis, la catástrofe 
económica en que se hundirá la economía, se llegará a reducir 
al hombre al puro momento anti-dialéctico de lo práctico­
inerte. Lo que nuestra experiencia dialéctica nos ha enseñado, 
por el contrario, es la doble determinación de la praxis cons­
tituida que, en todos los niveles e incluso en el grupo (en 
cuanto deja de estar en fusión) , se caracteriza par una fuga 
lateral, es decir, por formas diversas de inercia, de alteridad 
y de recurrencia y que al mismo tiempo y hasta· en lo colectivo 
mantiene su carácter fundamental de operación dialéctica 
transformando al campo práctico por una reorganización com­
prensible de los medios a partir de un fin y aprehendiendo el 
fin como determinación objetiva del campo de las posibilidades 
futuras a partir de las necesidades, de los peligros, de "inte­
reses", etc., condicionados por el conjunto de las circunstan­
cias anteriores. Lejos de ser la praxis, como acción de una mul­
tiplicidad, una opacidad en el seno de ila razón dialéctica, esta 
racionalidad exige, por el contrario, la prioridad fundamental 
de la praxis constituida sobre el Ser e incluso sobre la exis, pre­
cisamente porque esta racionalidad no es en' sí misma nada 

509 



más que la praxis de lo múltiple en tanto que está sostenida y producida por la libre praxis orgánica. Sin la praxis consti­tuida,· todo se desvanece, incluso la enajenación, ya que no hay nada que enajenar. Incluso la reificación, ya que el hombre es cosa inerte por nacimiento y no se puede reificar una cosa. Esto no significa que haya que distinguir cuidadosamente y en cada caso praxis individual, praxis común y constituida, praxis-proceso. Pero sig11ifica que estas tres modalidades de la acción humana se distinguen en sí mismas del proceso práctico­inerte y lo fundamentan. Hasta es posible -y acabamos de mostrarlo- que el mismo desarrollo pueda ser considerado simultáneamente como praxis (opresión) y como proceso (ex­plotación) y que el proceso condicione en cada instante a la praxis (la crisis económica de los últimos años de la monarquía de Julio como enfermedad infantil del capitalismo que con­diciona para la clase burguesa la urgencia de la represión y su carácter confesado de guerra civil) . Todo esto, con tal de que se tome la precaución de definir los modos de racionalidad que se utilizan, queda perfectamente inteligible a condición de disolver finalmente a la Razón analítica y a la Razón econó­mica en la dialéctica constituida o, lo que es lo mismo, de tomar siempre en circularidad las transformaciones y los ava­tares de la praxis y de mostrar sus enajenaciones, en todos los niveles, como una serie de necesidades de las que es a la vez la víctima engañada y el sostén fundamental. Reificadas o no, pertenezcan esos hombres a una u otra multiplicidad, sus rela­ciones individuales y comunes son ante todo prácticas. Me­diadas o no, entre ellos se trata de una reciprocidad. y esta reciprocidad puede ser la de una alianza o la de un conflicto. Es muy exacto que en una sociedad donde determinada clase posee los instrumentos de trabajo y donde las clases trabaja­doras los usan para producir mercancías contra un salario, son la materia y el objeto práctico-inerte los que son mediaciones entre los hombres. Y esto es visible en la experiencia misma, ya que -fuera de las insurrecciones y de las matanzas- la presión de cada clase por la Otra se manifiesta por su relación con las máquinas: la importación de máquinas inglesas en 1830 por los hilanderos franceses, las de máquinas semi-auto­máticas americanas en los alrededores de 1913, es una deter­minación del proletariado por los patronos (baja de los sala-

510 

rios, descalificación); la fractura de las máquinas (como reac­cióñ incontrolada de un. proletariado 'nún inconsciente de sí mismo), Ja ocupación de las fábricas el 36 (como invento de una táctica apropiada a una situación nueva) , son tipos de resistencia obrera. Pero la presencia permanente de las fuerzas del orden es la verdadera razón de esta ruptura aparente de contacto: cuando son desbordadas, el patrono y el obrero están cara a cara y sin intermediario. La opresión como praxis fun­dada sobre la existencia de fuerzas armadas consiste precisa­mente en utilizar esta violencia en situación de descanso (sin desencadenarla, si es posible) para que las relaciones antagó­nicas se mantengan en el nivel de la máquina, es decir, de lo práctico-inerte, de la necesidad, etc. Y la respuesta obrera, cuando es posible, es violencia anti-represiva y organizada: la huelga es violencia -ya lo he mostrado en otro lugar-, ya que se presenta como ruptura de contrato. Se trata, naturalmente, de una violencia ejercida contra la violencia, pero, en el marco de la democracia burguesa aparece -aun a partir del momento en que está legalmente admitida- como la pri­mera violencia. Esta violencia es un acto, no contra las má­quinas sino contra el patrón mismo (y a través de él contra la· clase enemiga) , en tanto que se identifica con sus intereses (enajenación) y en tanto que, con esta perspectiva, es capaz de una reevaluación práctica de las fuerzas en juego, de los riesgos corridos, de las concesiones posibles. Finalmente, es un invento, ya que toma formas diferentes a través del desarrollo histórico del proceso y los cambios que condiciona en la clase obrera. Según este punto de vista y de manera paralela a nues­tro ejemplo del malthusianismo, se podría mostrar cómo las huelgas del 36 fueron una propagación serial y una acción anti-represiva de la clase obrera. Tras años de retracción y de represión, la presencia de los partidos populares en el gobierno crea en todas partes el equivalente de la totalidad de su clase y su propio porvenir a través de ella como la apertura del campo de los posibles, es decir, como porvenir por hacerse. Después de la compresión de los años anteriores, es la deter­minación de la práctica futura como libertad común. En este clima, aparecen las primeras huelgas; no son imitadas inme­diatamente a causa del semisilencio embarazoso de la prensa de izquierdas; pero en cuanto tienen que revelarlas los órganos 

5ll 



socialistas y comunistas, él movimiento se propaga y cubre a 
Francia entera. Ahora bien, resulta de lo más evidente que se 
trata de un movimiento de serialidad. Indudablemente, la 
ocupación de cada fábrica representa la disolución de la serie 
en beneficio de un grupo juramentado. Sin embargo, hay se­
rialiclad de los grupos en la medida en que las circunstancias 
materiales de la nueva práctica separan a cada grupo de ocu­
pantes de cada Otro no sólo por la distancia sino por las pa­
redes de la fábrica ocupada. Pero lo que corresponde a la clase 
totalizada como radicalismo de la comprensión en cada uno 
es que la comprensión de la nueva práctica es ella misma ra­
dical. Ante todo, porque no se distingue de la producción por 
cada uno del grupo particular; luego, porque se descubre ella 
misma y en la alteridad de la serie como la nueva táctica y 
que define en su movimiento real las condiciones materiales 
que supera (lucha contra la intercambiabilidad abstracta de 
los O.E.) y el sentido de la superación como compensación de 
las estructuras de debilidad por la reorganización ele los me­
dios de combate (transformación de las huelgas en su consti­
tución práctica, etc.). Finalmente, porque aprehende esta rees­
tructuración de la acción a partir de la apertura indefinida 
del campo de los posibles. En relación con la radicalización 
de la clase de explotación, esta comprensión radicalizadora es 
la única radicalización verdadera y viva, ya que representa a la 
totalidad de la clase explotada con la perspectiva de UJ1a 
tarea infinita: la realidad po era hasta entonces más que la 
necesidad de vivir la imposibilidad de vivir; se vuelve la reali­
zación práctica por intentar de un mundo en el que la impo­
sibilidad ele la vida humana sería el único imposible. Y esta 
realización es totalmente presente, como el sentido complejo 
del Frente Popular y de las ocupaciones de fábricas (ocupar la 
fábrica es para el personal hacerse determinar al fin en el pre­
sente por el porvenir como libertad común y no ya como des­
tino) y, a la vez, el más allá infinito, para cada uno, de cada 
gesto, y, para el grupo entero, la constitución del porvenir 
(que se tiene que hacer) de la acción presente, como un co­
mienzo. Todo el mundo recuerda que el movimiento de ocu­
pación va acompañado, por lo menos al principio, por .dejar 
vacante a la soberanía sindical. Toda unificación institucional 
y organizada de la clase, todo intento de transformar la táctica 

512 

de contagio de los grupos en estrategia de clase era, pues, per­
fectamente imposible. No está, pues, permitido comparar a la 
clase obrera -,.aunque la serialidad estuviese en fusión en todas 
partes- con una comunidad práctica: hay disolución de las 
series de individuos y constitución de una serie de grupos~ Y 
seg~n este punto de vista, es decir, según el punto de vista del 
conJunto de clase, cada praxis organizada de ocupación en 
cada lugar, sostiene un proceso que condiciona como Otro 
a cada grupo por los Otros. Pero no es menos cierto: 19, 
que cada uno. en el seno de cada grupo descubre el espíritu 
objetivo de clase como la permeabilidad de toda empresa co­
mún a la comprensión; 29, que aprehende su totalidad de clase 
como temporalización infinita, es decir, como verdadera tarea 
(en tanto que la inerte totalidad de los opresores es para: éstos 
ilusión); 39, que como praxis-proceso las ocupaciones (a la vez 
de contagio y realizadas por libres comunidades juramentadas) 
encuentran su unidad-práctica en la receptividad de la otra 
clase, en tanto que ésta sufre como una negación totalizadora 
la detención completa de la producción (es una r.:ontraviolen­
cia objetivándose en la otra clase). 

En este último caso, podría decirse· (reduciendo las clases 
a dos, para simplificar el esquema) que cada uno encuentra 
su uni~~d _en el Otro y bajo una doble forma en perpetuo 
deseqmhbno, es decir, como amenaza unificadora de extermi­
nación y como totalización soberanamente totalizada por el 
acto-proceso que encuentra su unidad objetiva en el objeto 
totalizado. Ahora bien, la contradicción de esas dos unidades 
(negativa y positiva, sufrida y producida) , su desarrollo tem­
poral, la tensión interna que determina y la reciprocidad de 
esta existencia-fuera-de-sí-en-el-otro no son inteligibles más que 
en y por el lazo práctico y vivido de reciprocidad antagónica. 
En efecto, en la medida en que la obj~tivación de una praxis 
se produce en el medio adverso y a través de la· organización 
y la reorganización de los grupos enemigos (que haya o no, 
por otro lugar, una serialidad de estos grupos), es muy dis­
tinta de tOda objetivación que se produzca a través de las de­
terminaciones físico-químicas de la materia inorgánica o de 
las modif~caciones de un colectivo (por un trabajo ejercido 
sobr~ la Impotencia inerte de la serialidad) : es, en efecto; 
sufnda y reasumida. Por ejemplo, la unidad de la clase obrera 

513 



es aprehensible para ella misma, a través de las conductas. pa­tronales, en el momento de las huelgas del 36, es decir -glo­balmente- a través de los acuerdos de Matignon. O, si se pre­fiere, la acción del vencido, en tanto que libre y totalmente constreñida (o exigida) , produce; por la libre sumisión y a través de esta libertad, la libre unidad del vencedor. La clase obrera victoriosa es realmente una en esta exigencia-constre­ñimiento que está sostenida y producida como su límite por la acción patronal. Es tal para 'ella misma Y. no para el patrono, porque importa poco que el patrono crea en la unidad real de la clase o se imagine que cede a un arrebato pasajero; poco importa que trate de evitar la revolución social y que haga concesiones provisionales con la perspectiva de volver a recu •. perarlas una por una más tarde. Lo que cuenta es lo que hace y es esta praxis real de sumisión la que designa al pro­letariado mismo como unidad y como poder. Tal es la unidad producida por las operaciones seriales y que vuelve a consti­tuirlas en ellas y para ellas como praxis unificada de clase a través de la mediación del Otro. Pero la otra unidad (como perpetua unificación en curso y como peligro de ser extermi­nada o reducida a la impotencia y modificada como un colec­tivo que se puede manejar según unas leyes práctico-inertes) se manifiesta siempre -aun en el momento de las derrotas provisionales- como iniciativa ya renaciente de la otra clase, como libre praxis cuyos medios y objetivos inmediatos están 
aún ignorados o se revelan poco a po~o; ~a clase obrera, ?es­movilizada demasiado pronto por los smdicatos y los partidos asociados, aprehende a la vez, a partir del 37, su unidad sobérana de sujeto en las prácticas que impone a los patro?os y en su riesgo de ser soberanamente totalizada en los índices inquietantes y cada vez más numerosos de que los patronos reúnen sus fuerzas para una acción disimulada y no controla­ble (alza de los precios, etc.l. En este nivel,. en . efecto, la praxis patronal es aprehendida como determmaCIÓn de la clase obrera a través y por su impotencia serial y la clase se encuentra designada como si esta impotencia es.tuviese produ­cida por la praxis patronal misma. Es la r~laCión de fu.erzas la que determina en cada instante la tensión entre umdad­
poder· de la clase-sujeto y la unidad-impotencia ~e la. clas:­objeto. Pero de todas formas, esta doble y contradictoria um-

514 

dad llega a cada clase por el Otro y su tensión mide los riesgos objetivos de la empresa presente, es decir, la :relación entre estos posibles extremos: la victoria i:otal y la derrota total.. Hemos visto ya cómo la totalización objetivadora (proyecto de exterminación como unidad por praxis totalizadora de ani­quilación) llegaba a cada serie a partir del grupo enemigo y producía por sí misma una disolución de la serialidad en gru­pos en fusión. Es que la serie aprehende por cada Otro. su totalización negativa como totalidad sufrida (práctico-inerte) , cuando, en la realidad, la derrota está sufrida parcialmente (matanzas de Junio del 48) y parcialmente reinteriorizada y reproducida por libres conductas exigidas e inevitables. La clase está, pues, frecuentada por su ser totalizado de colectivo en tanto que puede ser producido siempre por el Otro en tanto que lo recibe en la serialidad; pero, en realidad, sus derrotas se temporalizarán en ella y por ella a través de las conductas comunes (de sumisión, de falsa muerte, etc.) que serán man-. tenidas en su nombre por unos ·grupos o por el grupo sobe­rano, si existe. 
Puede comprenderse, en este sentido, que la unidad de dos clases en lucha es un hecho de reciprocidad antagónica y. que esta unidad contradictoria de cada una en la Otra está suscitada por la praxis y por ella sola. Con otras palabras, es posible concebir como pura hipótesis lógica y formal un 

Universo en el que las multiplicidades prácticas no se consti­tuyan en clases (por ejemplo, aquel cuya rareza no sea la re­lación fundamental del agente práctico y de su derredor). Pero si las clases existen, hay que elegir: o se las definirá en la iner­cia como estratos de la sociedad y sin más unidad que la compacta inercia que nos revelan los cortes geográficos; o su unidad movediza, cambiante, fugítiva, inasible y sin embargo real, les llega de las otras clases en tanto que cada una está unida a todas las otras por una reciprocidad práctica del tipo positivo o negativo. Y en la hipótesis abstracta que hemos ele-. gido (dos clases, reciprocidad negativa), todo se esparce hasta al infinito -ante todo lo práctico-inerte mismo- si la unidad de cada una no es suscitada directamente por la praxis de la· Otra y no se produce a través de su propia praxis como su acción real sobre la Otra. Lo que significa que la acción de cada una depende de la unidad de la: Otra y sobre todo que 

515 



esta dependencia no prOviene de no. se sa~e qué ma~ia dialéc­
tica, sino de su proyecto real. de viOlencia .que ~e mtegra la 
otra unidad como factor práctico de su propia umdad. 

Hemos considerado dos clases. Hemos visto en cada una 
la existencia de tres tipos concretos de multiplicidad: el. grupo­
institución y soberano; los grupos de combate (o de presión 
0 de propaganda, etc.); la serialidad. Hemos visto en primer 
lugar -para una y otra clase- que cad~ tipo de multiplicidad 
era la mediación y la significación totalizadora de las otras dos 
y eso nos ha llevado a ver la unidad de clase no como la 
reunión de inertes moléculas por los esfuerzos de un soberano 
institucionalizado, sino como la circularidad de un movimiento 
de mediación, con inversiones tales que la serialidad misma, a 
pesar de su ser-fugitivo, se vuelve la unidad mediadora del 
grupo soberano y ele los grupos jur~mentados. La UI~id~~· como 
hemos dicho, existe en todos los mveles en la medzaczon; y la 
circularidad de las mediaciones se expresa por una simultanei­
dad circular y por un movimiento cíclico de las unidades: la 
primera tiende a volver a multiplicar a la unidad, el segundo 
le da su verdad dialéctica que es la temporalización. Pero esta 
temporalización dialéctica y práctica no puede tener sentido 
ni realidad efectiva si no es acción real, y esta acción no puede 
existir si su urgencia no le llega de la situación en tanto que 
está definida por la acción del Otro. Es, pues, reacción contra 
una acción de la clase ·adversa tratando de totalizarla como 
objeto inerte. Pero esta reacción le lleva además a experimen­
tarse en el índice de tensión• que representa su unidad contra­
dictoria (sujeto-objeto) en el enemigo mismo, a través de las 
significaciones que produce en él y por la reinteriorización ele 
sus prácticas. Si, por ejemplo, la clase, en el curso de una ba­
talla ganada, aprehende su libertad como el límite inerte 9ue 
atraviesa a la libertad del Otro, se aprehenderá como libre 
unidad común a través de la circularidad de las mediaciones 
sintéticas, es decir, que la libertad sintética de la praxis victo­
riosa será la unidad de las mediaciones unificadoras. Pero esta 
unidad (el soberano como el grupo, la serie como el soberano, 
a través ele su diversidad ele estructura, remiten a la soberanía 
de su clase sobre el Otro) está necesariamente en el Otro, ya 
que es, en suma, la falsificación y la alteración ele su libertad. 
La clase está, pues, unida a su unidad transcendente por la 

516 

mediación de la otra clase. Es. una fuera de sí en la mediación 
sometida del Otro. 

Pero· también hemos mostrado, como espíritu objetivo de 
· clase o condición de una permeabilidad de la clase en 3Í mis­

ma, el proceso serial de comprensión radical en tanto que 
reproduce las conductas de clase a partir ele una totalización 
radicalizaclora .. Esta tota~ización representa al ser-de-clase en 
tanto que límite, es deCir, como negación del Otro. Y esta 
negación no es sólo una inercia, sino que es el remanente como 
particularización pasada de cierta historia de clase, es decir, 
de determinados actos y de sus hipotecas sobre el futuro. Ahora 
bien, es precisamente esta práctica superada la que crea la 
imposibilidad inerte ?e ceder (el umbral que no se puede 
franquear) en la medzda en que ha producido en el pasado a 
la otra clase con su historia (como la unidad inerte de su tem­
poralización temporalizada y de las hipotecas sobre el porvenir 
que ha engendrado). La intransigencia de los patronos de fin 
de siglo,. en Francia, proviene de las matanzas del 48 y del 71. 
Pero si ella proviene ele ellos, es que comprende en la otra 
clase lo que es el pasado ele una clase destrozada. E inversa­
mente, esta imposibilidad de ceder desarrolla poco a poco, por 
la conducta burguesa, el radicalismo obrero. Sobre la base de 
un pasado de guerra civil, este radicalismo, como unidad con­
creta ele comprensión práctica (como permeabilidad de toda 
conducta a toda comprensión en la clase) , es la imposibilidad 
de soportar la imposibilidad de vivir, es decir, la necesidad de 
crear otro real por la destrucción de esta realidad presente. Al 
rechazar absolutamente la burguesía el cambio, constituye el 
cambio -como modificación cualquiera reivindicada aquí o 
allá a partir ele la urgencia ele las necesidades- como negativa 
radical de la burguesía, si no en su aspecto particular (el 
aumento de X% es perfectamente pos_ible en el marco de la 
explotación capitalista y reduce apenas los beneficios de la 
empresa) , por lo menos con la perspectiva ele un cambio infi­
nito. Se contestará sin eluda que la radicalización proviene 
ante todo del descubrimiento por el obrero de la situación ele 
clase, de las consecuencias de la explotación y de la absoluta 
necesidad de transformar esta situación. Y no hay duda de que 
el trabajo de los militantes (sindicales o políticos) ha consis­
tido a la largo del siglo XIX en dotar a la clase obrera de una 

517 



reflexibilidad ·de clase {! partir de las determinaciones ·que 
sufre en la impotencia. Y el primer tiempo de esta toma de 
conciencia debía ser la interpretación sistemática de los pro­
cesos práctico-inertes. Pero hay un reformismo espontáneo de 
los obreros, en la medida en que el proletariado es serie, es 
decir, en la medida en que está afectado, como todas las se­
ries, de impotencia y de cierta tendencia a limitar la acción y 
a contentarse con verttajas superficiales y provisionales, en la 
medida en que, en el terreno de la apariencia producida por 
,la opresiói1 burguesa, la realidad aparece para él como la im­
posibilidad de ser otro distinto del que es, y en la medida, 
además, en que los cambios deseados siempre son, y para todos, 
modestos en lo concreto. Y este reformismo no expresa nada 
más que lo que se encuentra en todo hombre en sus relaciones 
con cualquiera otro (salvo en el opresor en sus relaciones con 
el oprimido) : la práctica de conciliación (en general refor­
zada por la existencia de terceros mediadores). En cierto sen­
tido, el oprimido nacido en la opresión, heredero de oprimi­
dos, se contentaría con modificaciones: estas modificaciones, 
cree, serían por sí mismas una transformación total de la situa­
ción. De hecho, cree, desde luego, que no se contentaría con 
ello. Pero una clase de explotación inmediatamente favorable 
a las modificaciones (o incluso después de una o dos genera­
ciones) , hubiera producido una clase obrera completamente 
distinta (las mismas estructuras, otras relaciones internas, otra 
tensión) y tal vez retrasado durante algún tiempo la radicali­
zación revolucionaria. Parece que el reformismo del proleta­
riado inglés proviene de varios factores unidos de los que sólo 
citaré los superbeneficios coloniales que han evitado que In­
glaterra padeciese las crisis internacionales con la violencia 
que produjo, en Francia, la revolución de Febrero, y su política 
extranjera, que le ha permitido lanzarse en Europa a acciones 
raras, lejanas y con objetivo limitado, que nunca han puesto 
ni tan siquiera han podido poner al país en peligro, como nues­tra guerra de Prusia 1 • De hecho, la hipótesis de esta burguesía 

1 Todo proletariado tiene su violencia constituida (lo que se podría llamar su violencia-carácter) no sólo por las condiciones reales de la producción y de las e~tructuras propias del obrero, sino por su historia. La historia gloriosa y violenta de la burguesía francesa, la his­toria gloriosa y violenta de la burguesía y del pueblo italianos del 

518 

progresista es por sí inisma absurda, por lo menos en el si­
glo x1x. Hoy, las clases posee~oras,_ por ~l neo-paternal_is_mo y las prácticas del Human Engmeertng, tratan de conciliar el 
doble papel que hacen desempeñar a las masas . (clientes, as~­
lariados), es decir; a construir un sistema móvil y compleJO 
en el cual unas concesiones siempre posibles ocultan (adelan­
tándose a veces a las reivindicaciones) al explotado el radi­
calismo del explot~dor. Pero este neo-paternalismo supone cier­
to grado de desarrollo industrial, no es conce~ible en el 
siglo XIX y, en la rareza tan brutalmente descubierta por las 
crisis (miseria en 1845-48, guerra y miseria en 1870-71), la 
burguesía se produce como teniendo que matar o desaparecer; 
con esta manera de tomar posición (que es indudableme?-te 
la interiorización de la situación por herederos cuya reacCIÓn 
está ya condicionada por el pasado interiorizado), la burguesía 
determina de una sola vez una reciprocidad de radicalización 
(que con una perspectiva por lo demás abstracta y puramente 
formal y sin tener en cuenta a las inercias, podría aparecer 
como el vaivén infinito), la clase inductora es la clase bur­
guesa en toda circunstancia. Y se nos dirá sin duda que la acu­
mulación· (como proceso) no podía dejar de costar millones d: 
vidas humanas, que exigía la miseria del obrero como condi­
ción del enriquecimiento social. Es sin duda verdad de una 
manera general, pero sabemos que nunca es verdad al exami­
narlo con detalle (negativa de volver a quemar los humos 
tóxicos) ; dicho de otra manera, el capitalismo de este período 
ha asumido la necesidad de la miseria de los Otros y, para un 
hombre, asumir la miseria de otros hombres es aceptar pro­
ducirla; luego superar la necesidad asumida tomando de nuevo 
libremente sus leyes y sus temas, es justificar esta libre trans­
formación de la necesidad en opresión por un maniqueísmo 
de clase que designa al oprimido como un contra-hombre que 
merece su opresión y, al mismo tiempo, es "confonnarse". Fi-

siglo XIX han sido interiorizadas por los proletarios, que siempre han sido los verdaderos agentes de las transformaciones sociales. En ambos casos la violencia interna ha sido para la burguesía la ocasión_ d~ hacer correr sangre, al mismo tiempo que se reforzaba por esta me~mCión. La impotencia burguesa en Alemania, y particularmente en Prusm, frente a una aristocracia militar y terrateniente, se vuelve a encontrar en el refor­mismo bastante blando de la social-democracia, de los sindicatos y de una 
gran parte del proletariado, etc. 

519 



nalmente, es hacer que, para el oprimido, esta necesidad­

libertad sea más intolerable por cuanto pretende ser una con­

denación del explotado (libre sentencia humana) por las cosas 

(leyes "despiadadas" de la economía liberal) . 

La opresión feudal sobre la radicalización (como asunción 

de la rareza por un capitalismo aún mal desarrollado) será la 

fuerza real que permita la radicalización de las prácticas de 

lucha obrera. Un aspecto importante de la historia del siglo XIX 

es que los ·obreros han hecho en ella la experiencia de la in­

transigencia absoluta de los patronos. Querían entenderse con 

hombres (al principio), y poco a poco comprendieron que era 

imposible, porque para sus patronos no eran hombres. Est_e 

racismo de clase es capital si se quiere comprender el movi­

miento obrero del siglo XIX; al principio está animado por el 

respeto de la propiedad, la confianza en los patronos· (esos 

burgueses que gracias a la fuerza obrera han podido mejora: 

el régimen político y que pretenden aún que son la clase um­

ve1·sal); los más avanzados, hacia 1830, parece que ni _siquiera 

han soñado con introducir un sector socialista en la economía 

capitalista, sino simplemente injertar en medio de las fábricas 

patronales algunas cooperativas de producción; religiosos en 

su mayor parte (muchos venían directamente del campo), re­

prochaban entonces su ateísmo a los burgueses. Pero la inver­

sión de su posición -es decir, su radicalización- tiene, en 

Francia, un origen de lo más claro: la burguesía de 1830 a 

1871 ha impreso su sentencia en ellos. Lo que quiere decir que 

su política de represión brutal se ha realizado a través del 

constreñimiento y en el medio de los obreros como su con­

dena por el tribunal supremo. Según este punto de vista, la 

acción opresiva es capital: imprime significaciones, como hie­

rro candente, en el seno de la clase oprimida; estas significa­

ciones son juicios éticos (como forma abstracta, en general, de 

los considerandos de juicios reales hechos después de los pro­

cesos represivos en nombre de una constitución y de principios 

morales o religiosos) y estos juicios pretenden comprometer al 

oprimido mismo: ¿acaso no ha votado? ¿No está representado 

en la Asamblea, luego en el gobierno? ¿No ha roto el pacto 

social con una huelga, un motín, una insurrección? ¿N o es. él 

el que. justifica .las precauciones que han .tomado los hombres 

de orden contra el desorden? 

520 

El juicio es~á, pues, formulado; el sistema de valores con 

el cual se rel~cwna y los hechos .a los cuales se refiere, los 

conoce muy bien la clase obrera: le ha enseiiado uno la pro­
paga~da; los otros son su gesta. Los periódicos han difundido 

ampliamente las c~:msecuencias de esta apreciación: condenas 

a m~erte, ~ trabaJOS forza~os, a la deportación, etc. Hay un 

engall:o posible d~l proletanado: el si5tema liberal con el libre­
cambismo y el libre contrato de trabajo parece que ha sido 

aceptado por, el obrero;_y ~omo aparentemente el patrono no 

em.rlea nmgun c~mstrem_nnent~, (nadie está obligado a tra­

baJ~r en _su fábnca; y ~I algmen protesta, el patrono no le 

castiga: simplemente estima que el contrato está roto, etc:) , 
resulta que, en las crisis, la violencia parece que se presenta 

e? la s~cied~d. con los motines popula~es, la~ huelgas, etc. E~ta 
vwlenoa orzgznal del bárbaro, como dice Samt-Marc Girardm, 

¿no justifica los aparatos de represión permanente (destinados 

también, . claro está, a pr?teg.er al obrero contra si mismo) ? 

Hemos v~sto, con otros ter~mos, que la opresión es, en el 
o~resor, mseparable del odiO que debe mostrar con el opri­

·n;udo. Y este odio. activo produce cierto ~úmero de significa­
CIOnes que .comumca en el curso de la vwlencia reciproca al 

oprimido mismo. Estas significaciones unitarias representan 

en cierto nivel una concepción totalizadora de la .sociedad, de 

las clases y de su papel respectivo. Hay que añadir, claro está, 

que se encontrará siempre, en el seno de la clase provisional­

mente deshecha, a individuos, o incluso a grupos para interio­

rizarla. La práctica de lucha suscita, pues, en la clase obrera 

-a mediados del siglo último- una posibilidad de apreciarse 

ella misma como la burguesía la aprecia, es decir, de conocerse 

por la mediaéión del Otro y de su maniqueísmo como el 

Objeto absolutamente otro; es decir, como arbitrio determi­

nado encadenado-para-hacer-el-mal y finalmente como Otro 

distinto del hombre. Si esta determinación fuese retomada y 

asumida, el espejismo de Unidad-Otro desaparece, ya que esta 

un~dad fingida se disolvería en un no-humanismo cuya univer­

salidad correspondería rasgo por ras~o al humanismo burgués 

y lo justificaría. Pero precisamente este conjunto sintético 

de significaciones seguirá siendo sintético porque la práctica de 
clase va a interiorizarlo y a negarlo. Es, en efecto, como con­

junto material y totalizado, como sistema, su propia negación 

521 



producida en ella por el Otro como imperativo (a través de 
las exigencias concretas: por ejemplo, la de condenar tal huel­
ga o tal insurrección) a la vez porque niega el estatuto de 
hombre al conjunto de los obreros y porque introduce entre 
ellos nuevas divisiones, distinguiendo al cabecilla de la masa 
(más atontada que viciosa), al mal obrero (que es fiel a su 

clase) y al bueno, especie de animal domesticado que adquiere 
la humanidad por adopción de los valores y de las órdenes de 
humanismo patronal. Ahora bien, es perfectamente imposible 
concebir que este sistema pueda ser interiorizado, que pueda 
-aunque sea un instante, en determinada época y para deter­
minada gente- produc~rse como una tentación, si no vemos en 
ello más que una ideología epifenoménica, producida en los 
patronos por el proceso de explotación. De hecho, el patrono 
aprehende realmente, en la lucha, al obrero como al Otro 
absoluto; pero ante todo es el sentido y la justificación de su 
praxis en tanto que toda praxis produce sus propias justifica­
ciones; luego y sobre todo, uno de los objetivos de la praxis 
patronal (y que desde luego no es el menos importante) es 
introducir la división y la inquietud en las filas obreras, in­
fectando al proletariado con su ser-fuera-de-él en la conciencia 
de clase burguesa tomada como medida absoluta de lo que es 
el hombre y de lo que no es. La radicalización inducida es, 
pues, para todo obrero agrupado la negación radical de su 
ser-para-los-burgueses, y esta negación implica un conjunto 
de acciones difíciles y todas inseparables: negarse a definirse 
como el mal es negar el maniqueísmo burgués; pero este mani­
queísmo no es más que otro nombre para definir al humanis­
mo de la clase dominadora, hay que negarlo como humanismo. 
Ahora bien, una negación abstracta sería aún una adhesión: 
al negar al humanismo en tanto que tal, el obrero confesaría 
que es no humano; la nueva exigencia, nacida de la superación 
de esta contradicción, es que la negación esté inscripta en la 
producción de un humanismo auténtico y positivo; y esto 
supone que el obrero arranque al burgués el privilegio de 
decir solo y para todos la verdad del hombre, es decir, simple­
mente la verdad. Pero el burgués se pretende hombre por la 
inteligencia, por la cultura, por el saber científico y las capa­
cidades técnicas, etc.; verdad es que estos poderes tienen que 
pertenecer a todos los hombres, pero también que el obrero 

522 

e_stá d~sproyisto de ellos en parte. Por lo demás, el intelectua­
hsmo Idealista de la burguesía reposa eil la Razón analítica. Es 
ell~ la que decide sobre la verdad. El obrero tiene, pues, que 
deJar d1so!v~rse a su clase por la atomización positivista y 
deprse dehmr como soledad de ignorancia y de mala voluntad 
o tiene que volver a inventar a la Razón, disolver la racionali~ 
dad anali(ica en un conjunto más vasto y, sin perder la espe­
ranza de escapar un día a la ignorancia, encontrar un funda­
mento y unos criterios no intelectuales de la verdad. Sin duda, 
como Marx ha dicho, los problemas sólo se formulan cuando 
están_ dados los medios de resolverlos; todo está ahi ya: la 
praxzs como medida del hombre y fundamento de la verdad, 
la dialéctica como disolución permanente de la Razón ana­
líti~a .. Y luego h~y. que reconocer que la reacción radical del 
opnm1do se mamfiesta al día en las escaramuzas particulares 
Y _co~cret~s: no hace falta ser marxista para luchar contra una 
d1~mmuc1ón .del salario real. Sin embargo, la práctica cotidiana 
miSI~a estana tocada por la 'propaganda burguesa si la clase 
totahza~a _por el Otro no ~iso~viese esta unidad extraña por 
un movimiento real de totahzanón 1• Según este punto de vista 
-y sólo según él- se puede comprender la acción de la clase 
oprimida sobre los intelectuales de la pequeña burguesía, 
clase enfeudada en la clase capitalista. Los corroe y los separa 
en nombre del humanismo incompleto que produce la clase 
burguesa por una nueva producción de lo universal como exi­
gencia. No queremos insistir aquí sobre este punto; baste con 
señalar la acción en reciprocidad, sin la cual esta extracción 
y est~ atra.cción de los teóricos perderían toda significación 
práctica: D~cho de otra manera, la fascinación de la pequeña 
burguesm mtelectual por el proletariado -mal definida por 
Marx y por los marxistas- no proviene de intereses materiales 
y particulares, sin? de que lo universal es el interés material y 
general de todo Intelectual, y que este universal está reali" 
zado en potencia (si no en acto) por la clase obrera. Con 
otras palabras, el intelectual, producto del universalismo bur­
gués, es sólo sensible en la clase burguesa a las contradicciones 
del humanismo, es decir, al mismo tiempo a su extensión 

1 Veremos más adelante, en la parte reservada a la "Crítica de la 
experiencia dialéctica", cómo la dialéctica puede ser a la vez Razón his· 
tórica e historializarse a partir de un momento particular de la Historia. 

523 



ilimitada (a todos los hombres) y. a sus lim~tes. Pero. si. el 
teórico puntualiza, co~o ~arx, una mterpreta~IÓn mat~nah~ta 
y dialéctica de la His tona, es qu.e se lo ex zge la , di.alécuca 
materialista como regla de la praxzs obrera y como umco fun· 
damento de la verdadera universalidad (es decir, futura). O, 
con otras palabras, es que la comprensión circulante, como 
permeabilidad de toda praxis obrera es ya antianalítica, es que 
la dialéctica y su realización, la praxis, surgen como reacción 
en cada uno y en todos frente a la Razón analítica y como su 
disolución. N o imaginemos que así escapamos a la necesidad 
de un realismo situado. Veremos formarse esta dialéctica prác­
tica, por ejemplo, a partir de 1830, en la unión de los teje­
dores de Lyon, y su unión misma se les manifestará en el 
desarrollo de una praxis (vivir trabajando o morir combatien­
do) , que los dejará vencedores y estupefactos. La dialéctica 
y la praxis son una y la misma cosa: son, en su indisolubilidad, 
la reacción de la clase oprimida frente a la opresión. ¿Quiere 
esto decir que la opresión es realmente analítica? Evidente­
mente, no. La clase burguesa disimula la operación dialéctica 
bajo la racionalidad atomizadora del positivismo, pero el t~ó­
rico del proletariado va a pedir cuentas en nombre de la dia­
léctica misma. En determinado nivel de abstracción, el con­
flicto de clases se expresa, pues, como conflicto de racionali­
dades. Pero ahorrémonos la imbecilidad clásica, que consiste 
en oponer la ciencia al idealismo burgués. La ciencia no es 
dialéctica; hasta la aparición histórica de la U.R.S.S., es única­
mente burguesa. La contradicción no está ahí: está en la reso­
lución burguesa de atenerse al positivismo científico y en el 
esfuerzo progresivo del pr,oletariado, de sus teóricos Y. d~ los 
países socialistas, de disolver el positivismo en el movimiento 
dialéctico de la praxis humana. En realidad, se trata simple­
mente de la existencia de una dialéctica consciente de sí 
misma en el movimiento de la clase obrera y de la negación 
táctica de esta misma razón en el movimiento (de hecho dia­
léctico) de la clase burguesa. Es, en efecto, la deshumanización 
por la opresión burguesa la que co11duce a los obreros a la 
unión y a la praxis organizada como dialéctica constituída (es 
decir, a una superación positiva de la Razón abstracta y des­
tructora) ; pero inversamente, es esta dialéctica misma como 
pmxis-totalización la que refuerza en la burguesía la Razón 

\ 524 

analític~. Y. es así cómo las discusiones teóricas y abstractas 
entre histonadores sobre tal hecho de la Revolución francesa 
(multitudes atomizadas con "cabecillas" o reacciones totaliza­
do~as de das~) son la expresión abstracta (y por lo demás filo­
sóhcam~nte. mcompleta y falsa) de los conflictos profundos de 
la totahzaCión (proletariado) con la facultad disolvente de la 
Razón anal~tica (acción y propaganda de los burgueses). 

Conclmremos sobre este punto que la dialéctica, como to­
ma de conciencia práctica de una clase oprimida en lucha 
contra su opresor, es una reacción suscitada en el oprimido 
por la .tendencia divisionista de la opresión. No es que sea en 
cualqmer momento o en cualquier lugar: más adelante vere­
mos .las ~ondiciones materiales que hacen posible esta toma de 
conCienCia .. Pero, en cualquier caso, es superación de la verdad 
cox:templauva por la verdad eficaz y práctica y de la atomi­
z~ciÓ~ (con acuerdo serial de los espíritus) hacia la unidad 
smtét.Ica del grupo de combate. Ahora bien, esta comprensión 
práctica del acto obrero por los obreros (por oscura que pueda 
ser. y por errónea que siga siendo) es precisamente el espíritu 
ob7etzvo de la clase obrera en tanto que está inventado como 
extrema urgencia y negación necesaria de des-humanidad. Pero 
este espíritu no es en sí mismo alteridad como el de la clase 
b.urguesa: es intento en todas partes de disolución de la alte­
ndad; el obrero descubre naturalmente en el menor de sus 
actos. el desarrollo dialéctico: explotado, descubre la dialéctica 
constituyente como creación por su trabajo (en resumidas 
cuentas, enajen.ado) ; solidario con los ot:r;os explotados, des­
cubre. su trabaJO como determinando en tanto que Otro el 
tl~abaJO de los Otr?s (normas) y ~o descubre según el punto de 
VIsta de la negaciÓn de la altendad. El que dice: "No haré 
más que los Otros para no obligar a los Otros a que hagan más 
de lo que pueden y para que Otro _no ine obligue a ha­
c~r más de lo que puedo", es ya maestro del humanismo dialéc­
tico, ~o como teoría, sino como práctica, y a pesar del giro 
negativo que caracteriza a esta racionalidad en sus comienzos 
empír.icos, es decir, como práctica disolvente dirigida contra 
la raCionalidad analítica 1. 

. 1 En este ejemplo_ se puede aprehender la dialéctica negada pero 
mstrumentalizada y utilizada de los patronos y el engaño del positivismo. 
El patrón parte del punto de vista analítico de la atomización y de la 

525 



Nuestro fin es determinar las condicioíu:!s formales de la 
Historia; no insistiremos sobre estas relaciones de reciprocidad 
material entre clases en su desarrollo histórico real. Lo que 
está establecido por nuestra experiencia dialéctica es que si 
existe algo como las clases, tienen que determinarse en reci­
procidad, sea cual fuere el proceso mediador. Sabemos además 
que la única inteligibilidad de su :e.Iación es dialéct.ica. Seg~n 
este punto de vista, _la Razón anaht~ca ~s una praxls. opresiva 
para disolverlas, y tiene por efecto mevit~ble ~1 suscitar para 
la clase oprimida la dialéctica como racwnah~ad (sobre la 
base de circunstancias que se tienen que determmar) . La apa­
rición de la Razón dialéctica en la clase obrera como disolu­
ción de la Razón analítica y como determinación de la ·clase 
burguesa a partir de su función y de su práctica (explotación 
opresión) , está jnducida; es un hecho de lucha de l~s clases. 
Pero inversamente, si la clase burguesa se pega teóncamente 
a la Razón analítica, la Razón dialéctica vuelve a ella como su 
fascinación propia a través de sus tr~ido:es (es. d~cir, sus 
intelectuales) y toma poc~ a poco concien~Ia. de si misma en 
la clase misma que la mega: ~a contradicción . p~rmanente 
pero variable (tensión en crecimiento o en decrecimiento) en­
tre estos dos tipos de racionalidad en la burgues{a podría estar 
descrita para sí misma en una historia cultural. A t~a:vés d~ 
los ejemplos concretos, se _vería. tanto a la ~azó~ positiva eh­
suelta en silencio por la dialéctica (en los histonador~s cor:no 
Marc Bloch e incluso Georges Lefebvre) , como a la dialéctica 
oficial y teóricamente utilizada como sin;pie determ!nación del 
lenguaje que cubre a un cálculo .. analí~Ico. _(He leido eD: uno 
de nuestros mejores etnógrafos: La dialéctica de esta dicoto­
mía ... ". Reducía a pesar de él mismo la dialéctica al aná­
lisis) . Pero no es nuestro. tema: para nosotros lo esencial es 

competencia:: cada uno es libre, si puede, de trabajar más qu~ ~u vecino 
y de ganar más; y el vecino es libre ?e ~ntrar. en la compet1~1~n. Pero 
la Razón dialéctica en tanto que m1steno cmdadosamente dtstmulado, 
establece de hecho para los patronos que la elevación de una norma de 
trabajo para y por determinados es elevación. (en un gr~d? menor) para 
todos. Esto es válido también para las soc1edades soc1ahstas: la buro­
cracia pretende encarar la mejora del re1_1~imiento por .medio de indi­
viduos (el stajanovismo es una razón pos1t1va) y s?be sm duda. algu.na 
que el activista transforma a todo grupo de producCIÓn (Razón dtalécttca 
proclamada en teoría, aunque en verdad negada) . 

526 

'¡ 

1 

mostrar que la dialéctic~ cor:no desarr?llo regulado de 1~ praxis 
no puede ten~r ~a exp~nencia de sí misma\ (como constituyente 
y com_o co~stxtuida) smo en y por la praxis de lucha, es decir, 
la reciproci~ad antagóD:ica. Esto desde luego no significa que 
otros orgamsmos prácticos en otros mundos constituidos de 
otra _ma~era. (sin rareza, por ejemplo) no puedan tener una 
c?noe?oa diferente de ello (y sin el intermediario de la re­
Ciprocidad antagónica) . Pero quiere decir que en nuestro 
mundo (gobernado por la rareza) aparece en el momento en 
que. el grupo se extrae de la serie oprimida como dictadura de 
la libertad: C~n~ otras palabras, es la praxis del oprimido en 
tanto que mdividuo común arraigado en una serialidad de im­
po~eD:cia y no puede no ser, a pesar de sus esfuerzos, la reacción 
practica .de l~s opresores, en tanto que tienen que hacerse 
Razón. dialéctica para prever la acción del oprimido. La ex­
~lotación c~mo proceso práctico-inerte. es una realidad que se 
t~ene que disolver teórica y prácticamente en la Razón dialéc­
tica, Y es la l~cha,. por el contrario, como verdadera praxis 
llU~ana y reciprocidad de antagonismo la que produce la_ 
umdad de cada uno por el Otro; es el movimiento de disolu­
ción (o de exterminación), como unificación del agresor, el 
que produce la práctica dialéctica del agredido. Concluiremos 
de es.ta experiencia que la única inteligibilidad posible de las 
relao~nes ?umanas es dialéctica, y que esta inteligibilidad, en 
una histona concreta cuyo verdadero fundamento es la rareza 
no puede manifestarse sino como una reciprocidad antagónica: 
No .s~lo la luch~ de ~!ases como práctica no puede más que 
remitir .a u~ desciframiento dialéctico, sino que es ella la que, 
en la_ histona de las multiplicidades humanas, se produce ne­
cesanamente sobre la base de condiciones históricamente defi­
nidas, como la realización en curso de la racionalidad dialéc­
tica. Nuestra Historia nos es inteligible porque es dialéctica 
y es dialéctica porque la lucha de clases nos produce como 
superando al inerte del colectivo hacia los grupos dialécticos 
de combate. 

. ~ero, podrá ?ecir~e, la lucha misma, es decir, la 'tempora~ 
hza~Ión de la reCiprocidad, aunque creando la experiencia dia­
l~cttca .Y su toma de conciencia; puede superar· la comprensión 
d_Ialéctica, del agente, del testigo o del historiador. La experien­
Cia, en efecto, nos ha descubierto la racionalidad translúcida de 

527 



la praxis orgánica y constituyente; nos descubre la de la praxis 

común (en tanto que suponíamos que se objetivaba en una 

materia inerte o práctico-inerte que recibía pasivamente las 

determinaciones). Pero nada prueba que una praxis de anta­

gonismo y de reciprocidad pueda conservar su racionalidad, ya 

que cada grupo (o cada clase) significa en su libre praxis la 

libertad práctica del Otro, e inversamente. Con otras palabras, 

encontramos aquí esta temporalización bicéfala cada uno de 

cuyos momentos representa conjuntamente una praxis, su ne­

gación por la otra praxis, el principio de la transformación 

de aquélla para frustrar a ésta y de ésta para no ser frustrada 

por aquélla. Pero si, en rigor, esta extraña realidad, que no 

es la práctica de nadie, puede ser referida en una doble intui­

ción divergente a los dos agentes, cuando se trata de inaividuos 

(así podemos comprender un match de boxeo si tenemos la 

costumbre de este deporte), ¿es admisible que se pueda tener 

una comprensión dialéctica de ello? ¿No hay precisamente una 

especie de negación íntima en el seno de ese monstruo, frus­

trando a cada uno, engañando al Otro, tratando cada uno 

de desarmar la libertad del Otro y de hacer de ella su cóm­

plice inconsciente, no reconociendo cada uno la soberanía del 

Otro sino para darse la posibilidad de tratarlo como una cosa? 

Y luego, si ese combate singular (entre individuos de la misma 

profesión, de la misma edad, en un campo cerrado) puede en 

rigor dejarse descifrar, ¿ocurrirá lo mismo con ese fenómeno 

complejo que hay que llamar praxis-proceso y que opone a 

unas clases como totalizaciones ·circulares de instituciones, de 

grupos y de serialidades?; ¿es posible comprender claramente 

el conjunto de las modificaciones que llegan a cada clase por el 

Otro (pasivamente recibidas, activamente transformadas) y 

que cambian las relaciones interiores de las diferentes estruc­

turas de clases en la medida en que están cambiadas por ellas? 

Finalmente, no olvidemos que la clase, en tanto que tal, es 

también el producto humano del producto y que, en esta 

medida, sus reacciones. prácticas temporalizan al ser-de-clase de 

sus miembros. Ahora bien, este ser-de-clase -como práctico­

inerte- pertenece al terreno de la anti-dialéctica. ¿Cómo con­

cebir la inteligibilidad de una praxis hipotecada por una cons­

titución pasiva? 

Hay que contestar estas preguntas teóricas como Dióge-

528 

nes, andando. O más bien, recórdando que luchamos sin cesar 

con nuestra clase o contra ella y que la inteligibilidad de la 

lucha ~s una característica insuperable en la acción de los 

combatlei?-tes. Esto no significa que esta inteligibilidad esté 

dada tan claramente. en el grupo institucional, en el grupo de 

combate (o de presión) y en la serie. Pero es necesario que 

esté entera en la circularidad de clase (es decir, por ejemplo, 

no .sólo para el grupo soberano sino para éste en tanto que la 

sen~ es mediación entre él y los grupos de combate o de 

presiÓn) y esto por una razón simple y dialéctica a su vez: es 

que,. en cuan~o la praxis pierde conciencia de su fin, de sus 

~edws, del fm y de los medios de su adversario, de los me­

dws de ?ponerse a la praxis adversa, se vuelve pura y simple­

mente. Cie~a y, d~ esta manera, deja de ser praxis; es entonces 

cómJ?hce mcons~Iente de la otra acción que la desborda, la 

mampula, la. enaJena y la vuelve contra su propio agente como 

f~erza enemiga (el eJemplo ~ás simple: un regimiento, .per­

dido, cortado del cuerpo de eJército, presintiendo al enemigo 

por . todas partes, i~aginando que todo es posible, per~ sin 

medws para prevemr una acción imprevisible. Este regimiento 

ya no es u~ grupo: es un rebaño. Si recibe informaciones, si 

P.uede localizar las tropas ~el adversario -aunque sean supe­

nore~-, vuelve . a convertirse en comunidad práctica) . La 

prax~s común -dondequiera que se elabore- se determina a 

s~ misma ~n la dimensión de alteridad porque se adapta a la 

l~bre praxzs del Otro (en la medida en que la prevé). La di­

ficultad provi~ne de que no se trata de prever un efecto físico 

-contrag~lpe me~te del trabajo humano-, sino. una libertad 

que preve ella misma esta previsión. De todas formas no se 

tra~ade extero-condicionamiento ni de alteridad: es la Úbertad 

reciproca la que e~tá calculada, prevista_. Pero está prevista, si 

puede ser, en funoón de las circunstancias, de los conocimien­

~os que puede tener de la praxis inversa y de las estructuras 

mertes de las ~uales ella se ha extraído (como libertad sobe­

r~~a o fraternidad-terror de un grupo en fusión) . y esta pre­

VISIÓn que puede se: .rigurosa no es menos dialéctica, ya que 

aprehende ~as condiciOnes .materiales, la situación, el saber 

como datos mertes ~ supe~ados por u~~ libertad que los retiene 

en ellas C_?mo su onentac1ón y su cahhcación. La comprensión 

del enemigo es, pues, más inmediata todavía qu~ la del aliado, 

529 



aunque, naturalmente, las condiciones materiales deciden solas 
si esta comprensión es posible, si es abstracta y general o real 
y concreta (por ejemplo, las observaciones transmitidas por 
los servicios de informaciones, las indicaciones que permiten 
definir la relación de las fuerzas) . Y la comprensión que el 
enemigo tiene del enemigo está dada en esta comprensión fun­
damental (todas las trampas suponen esta comprensión en el 
seno del Otro). Lo que significa que nuestra acción como 
praxis-sujeto (no me refiero con esta palabra a ninguna sub­
jetividad, sino a la acción misma en tanto que produciendo sus 
propias luces) tiene que encerrar perpetuamente el conoci­
miento de ella misma como praxis-sujeto (es decir, como mo­
vimientos objetivos de grupos o de tropas apreciados, por 
ejemplo, según el único punto de vista de la cantidad 1) y su­
perar esta objetividad como simple condición material. En 
cierto sentido, si se quiere, la inteligibilidad fundamental de 
la lucha representa un desarrollo de la comprensión dialéctica: 
implica necesariamente que la praxis de cada adversario se de­
termine en función de su propia objetividad por el Otro; dicho 
de otra manera, en las multitudes atomizadas, masificadas o 
serializadas, que nos encierran, nuestra realidad de su jeto se 
mantiene abstracta, ya que nuestra impotencia práctica nos 
paraliza y nuestra realidad de objeto reside en el Otro, ese 
escape disimulado; pero aunque la relación sujeto-objeto, como 
tensión variable aunque siempre intensa, no se exprese, o por 
lo menos no necesariamente, por el discurso, está inmediatamen­
te dada en la praxis de reciprocidad antagónica. Pero inversa­
mente, comprendo al enemigo a partir del objeto que soy para 
él. O más bien, los momentos dialécticos de la experiencia 
pasan uno al otro; preveo la objetividad para él a partir de 
las estructuras objetivas que conozco de él y, a través de los 
errores costosos, de las correcciones progresivas, etc., preveo 

1 Tal el caso, en la guerra clásica, cuando hay una emboscada: se 
conoce la acción del enemigo; se sabe que se va a transportar a tal lugar 
para alcanzar un objetivo determinado. Pero este objetivo no es para 
nosotros más que el resorte de la trampa que lo _hará pasar por. tal 
desfiladero, por ejemplo. Y, según este punto de VISta, para ver SI la 
trampa tiene que ser utilizada y trabajada (si hay que emboscarse en 
ambos lados del paso), se volverá a calcular -si se tienen infonncs 
suficientes- cantidades inertes: número de soldados, armamentos, etc. 
Naturalmente, el, enemigo tiene mapas, prevé la trampa y prevemos su 
previsión. 

530 

lo que es a partir de sus acciones anteriores sobre mí (es decir, 
previsiones que son su significación, inteli'gible) . Mi conoci­
miento es el mejor posible cuando puedo unir la previsión de 
lo que hará a partir de lo que es y aquélla de lo que es a 
partir de lo que ha hecho y -finalmente- de lo que hará 
(previsiones basadas en las experiencias anteriores) . 

En su estructura antagónica elemental, la acción recíproca 
está, pues, caracterizada por el hecho de encerrar al agente 
como objeto y al Otro como sujeto con la perspectiva de una 
inversión por producirse (el Otro se vuelve puro objeto pasivo, 
el agente se afirma como libre praxis) ; con otras palabras, la 
libre dialéctica práctica del uno encierra la aprehensión de 
la libre dialéctica del otro en tanto que liberta·d y como doble 
medio (medio de prever el acto adverso y por lo tanto de 
frustrarlo; medio de hacer que el Otro sea cómpli.ce de la ac­
tividad que trata de someterle proponiendo un falso fin para 
su libertad). En su principio mismo, la lucha es, para cada 
uno, la ocasión de desarrollar eh una tensión sintética a la 
multiplicidad de las dimensiones humanas, ya que tiene que 
ser objeto-sujeto para un sujeto-objeto que es el Otro, y 
que interioriza otra libertad en el seno de su libertad. Y, al 
mismo tiempo, no deja de ser mateTialista, es decir, que tiene 
que definir: a) la acción del Otro a partir de la realidad inor­
gánica de las condiciones en que se encuentra el Otro; b) su 
propia acción contra el Otro a partir de sus propias condicio­
nes materiales e inertes de partida; e) la previsión que el Otro 
hace de la acción emprendida a partir de las posibilidades 
calculadas (o establecidas tan rigurosamente como lo permite 
la situación) para que el Otro disponga de informaciones pre­
cisas sobre las condiciones materiales, etc. 

La lucha es la única práctica humana que realiza en la 
urgencia (y a veces el peligro de muerte) la relación de cada 
uno con su ser-objeto. Y, claro está, el objeto que soy para el 
Otro queda alterado por las estructuras fundamentales y las 
condiciones materiales que han dado al Otro una constitución 
de objeto. Sin embargo, la objetividad para este Otro tiende a 
acercarse indefinidamente a la objetividad pura y simple (es 
decir, tal que la totalización sincrónica y la totalización dia­
crónica pueden establecerlo en la tensión misma de sus contra­
dicciones) en la medida en que no es el Otro el que la deter-

531 



mina en mí sino en que·soy yo mismo quien tiendo a produ­
cirla por presión del Ot~o. En )~articular: e~ el plano r~lati­
vamente simple del conflicto mihtar, el e~éro.to, por sus Jefes, 
tiene que tomar constantemente una conoenoa ngurosamente 
objetiva de su .ser (número, armamento, .f~cilidades de comu­
nicación, relación con las bases, combatividad de cada uno; 
unida al pasado y, por ejemplo, al suministro bueno o malo, 
y también al porvenir, es ~ecir, al sentido. rea~ p~ra cada sol­
dado de la lucha emprendida), y esta conCiencia tiene que ser 
tan lúcida, tan severa por lo menos como la que adquiere el 
enemigo (porque este puede ignorar determinadas debilida­
des, estar medianamente informado). En una palabra, un 
ejército que no poseyese su praxis y sus posibilidades restrin­
gidas de elegirla como rig~rosa~e?te, definid~ p~r su ser­
objeto que, por lo tanto, no mtenonzana su obJ~tividad com­
pleta como su ser-fuera-de-sí en el. campo prácti.co. Y. que no 
produciría su acción como superaciÓn de esta ?bJetiVIdad. (e? 
tanto que es rigurosamente definida y recon~od~).' un e~érCI­
to, en una palabra, que se ignoraría como un mdividuo -fuera 
de los conflictos individuales- se ignora (un poco, no del 
todo, abusando de sus posibilidades, etc.), correría h.acia :una 
derrota. Por lo demás, en verdad, el proyecto práctico tiene 
que aprehender al mismo tiempo y en ~n lazo si~t~ti.co (de­
finición de una táctica, de una estrategia) la obJetividad de 
cada ejército a través de la praxis sujeto del Otro; no se trata 
solamente -aunque sea la estructura fundamental:- de una 
acción definida. De la misma. manera y con la misma pers­
pectiva, no sólo tiene que realizar su propia objetividad a 
partir de tal acción particular del enemigo (el a~aque ene­
migo que se ha producido contra tal o cual formaciÓn, en tal 
lugar, revela a ésta en su fragilidad objetiva como lugar .d~ una 
ruptura posible del frente y, en tanto que tal, como exiglendo 
el envío de refuerzos) , sino que también tiene ~u e volver. a 
aprehender a la praxis-suj.eto. d.el. Otro como objeto! es deCir, 
como medio de una praxzs dingida contra el enemigo (se le 
deja avanzar para cortarle de sus bases; luego se aprovecha el 
plan adverso mismo en tanto que e~ proye~to). De todas for­
mas, en la medida en que la praxzs enemiga puede volverse 
uno de los medios de su propio fracaso, es decir, en que puede 
ser praxis-objeto -es necesario que esté ella misma y en ·ella 

532 

misma condiCionada por inercias, faltas, ignorancias-, lo que, 
claro está, es el caso de toda praxis. La relativa ignorancia 
del futuro, el incompleto conocimiento del p~sado, son las 
condiciones materiales a partir de las cuales l.a libertad pued~ 
ser tratada como libertad-objeto (por una libertad meJOr si­
tuada en relación con el pasado y con el porve~ir) . ~s la ena­
jenación como medio de lucha; pero esta e~arnaCión. -que 
transforma a la pmxis de un grupo en activi?ad pasiva, ~s 
decir, en proceso práctico-inerte- llega a la praxzs por la praxzs 
inversa y a través del trabajo que ésta ejerce sobre. las co~­
diciones materiales. El desfile es pasividad de la praxzs enemi­
ga por la ignorancia misma de los jefes militares; la emboscada 
transforma por el trabajo (transporte de tropas, ?e armas, .etc.) 
esta pasividad en destino. A partir de aquí, la hb:e praxzs del 
enemigo ya no es su ilusión; disimula un proceso mstrument~l 
que se da a los soldados que están emboscados (y, a partir 
de un momento determinado, a los que caen en la trampa), 
como una actividad pasiva suscitada por el grupo que manio­
bra en el interior del grupo maniobrado. Sin embargo, esta 
pasividad convertida en cosa, es decir, vista desde el lado de su 
enajenación y a través de la realización de ésta, guarda los 
signos de la libertad como un sello. Es esta libertad robada, 
que, en tanto que tal, se ha lanzado ~acia la trampa, .la 9ue 
se vuelve para los dos grupos el medw de su propia !Iqmda­
ción como praxis. Se notará, según este punto de VIsta, un 
a~uerdo sobre el objeto que se realiza poco a poco en la lucha; 
en el momento en que la praxis del grupo rodeado descubre 
su enajenación, no .por eso se suprime; el ~upo. rodeado t:a~a 
de defenderse, de evitar si puede la extermmaoón, ~e resi~tir 
el mayor tiempo posible, etc.; esto es, toma su propia acciÓn 
interior como enajenación pasada por superar (aunque sea 
por un combate desesperado o por la ·rendición), luego por 
conservar en la superación en el momento mism~ en que el 
grupo que ha tendido la emboscada trata de deducn las conse­
cuencias de esta actividad práctico-inerte del Otro, como re­
sultado efectivo de su propia prácticq. El acuerdo -que se 
manifiesta por el combate- nace aquí, pues, del hecho de que 
la libertad enajenada se vuelve en uno de los grupos y por el 
otro la mediación objetiva entre los dos grupos, es decir, el 
objeto de los actos antagónicos (en ese momento toda acción 

533 



del grupo rodeado supone el reconocimiento de su "falta"· 
como traici?n I?or la libertad comú?- ~ ~a de la praxis enemiga 
como c~nstit~~Iva en .?1 de u~.a objetividad pasiva y peligrosa 
que se Identifica con la falta y que no es más que un medio 
de liquidarlo) . 

Descubrimos, pues, así un primer estadio de inteligibili­
dad en la lucha, ya qu,e la inteligibilidad dialéctica de un pro­
yecto comprende en ella la comprensión del proyecto del 
Otro. Esta forma especial de racionalidad dialéctica es evi­
dentemente un. momento irreductible de la experiencia: el lazo 
de las dos accwnes es a la vez dialéctico y antidialéctico en 
cada acción conside~ada por ella misma. Se constituye, en 
efecto, como la negación del Otro en la medida misma en que 
el Otro está ya en ella como su negación. No se trata en este 
plano de una verdadera superación orgánica de una condición 
objetiva y dada, ~s deci.r, por ejemplo, de la superación por mi 
pr.oyecto (por mt pm~ts) del momento anterior de esta jJraxis 
Imsma en. tanto que Simple ser-sujJemdo, sino que la lucha es 
en ell~ misma ~1 esf~erzo de una libre praxis para superar a 
otra libre pmxzs, e mversamente; así la relación está formal­
I~ente indeter~inada entre estas dos superaciones de supera­
ciOnes que· encierran en sí necesariamente la posibilidad cons­
tante (y actualizada por los momentos de la lucha) de ser 
superados. Porque es la superación misma la que está puesta 
en tela de juicio por el Otro, en él mismo y en el Otro, en 
t~nto .que basta con una acción feliz que explote a fondo la 
s~tu~oón real para t~ansformarlo por entero en objeto prác­
tico-merte (en matena trabajada para el Otro). Aquí se re­
vela, en efecto, sobre el fondo de la rareza, la amenaza pro­
fu~da del hombre para el .hombre: el hombre es el· Ser por 
qmen (por la praxzs de qmen) el hombre queda reducido al 
estado de objeto frecuentado. Es decir, al estado de una ma­
teria, trabajada cuyo fun~ion~mic;:nto sería ri!?uroso y que 
estana ~travesada por suenas mehcaces (es deor, cuya tmns­
~endencta humana se mantendría a pesar de todo, pero como 
I~usión que se denuncia como tal y no puede desvanecerse). Y 
sm duda, una e~p;esa ~olitaria en la que la acción de un grupo 
~obre la matena mammada puede producir resultados seme­
Jantes en apariencia: el alpinista se puede perder, puede co­
meter enores que tal vez supongan su caída al fondo de un 

534 

• 1 
\ 
1 

precipicio. Pero de hecho la semejanza es completamente su­
perficial: la praxis, por de.finición, comportá la ignorancia y el 
error como sus estructuras fundamentales. En este caso el 
coeficiente de adversidad de la materia se descubre como ~aso 
particular de la adversidad del mundo en tanto que el entorno 
del hombre, y el fracaso es aún la acción misma denuncián­
dose, aunque sea en la desesperación, como acción 1. Por el 
contrario, la derrota en la lucha está producida por una liber­
tad y se comprende como tal. En este nivel sólo existe un 
hombre: el que se realiza como un hombre (como libre praxis) 
por la transformación del Otro en objeto no humano. Y este 
ho~bre. es ~prehendido precisamente por el vencido como la 
realizaciÓn h.bre. de lo humano produciéndose por el medio de 
la d.es~~mamza~Ión del Otro. En la lucha está; pues, incluida la 
posibilidad reoproca de que de los dos combatientes uno se 
haga hombre y haga el reino del hombre por el devenir inerte 
del otro; y en la lucha en curso, el hombre y la destrucción del 
hombre están dados como .reciprocidades abstractas que se 
determinarán por las circunstancias concretas. Es esta afirma­
ción de ~a ~a.zón dialéctica fundándose en la negación de la 
Razón dialectica en el Otro (y comprendiéndose como posi­
bilidad de ser negada por la Razón del Otro) lo que llamamos 
el nivel de la antidialéctica, es decir, la irreductibilidad en 
cada uno de la praxis del uno y de la del otro. 

Pero, por otra parte, la pmxis del individuo (o del grupo) 
es en cada instante comprensión del Otro (Y tiende a ser su 
comprensión totalizadora: sólo las condiciones de la lucha 
prescriben límite~, variables por lo demás) y se produce a su 
vez como superac~ón de los resultados materiales obtenidos por 
e.l Otro, en tanto que comprende a esta praxis con la perspec­
t~va ?e sus propiOs ?bjetivos. Dicho de otra manera, la signi­
ficaCión de una acciÓn antagónica envuelve necesariamente a 
la signific~ció?. del Otro, en tanto que una y otra son signifi­
c~ntes y sigmflcadas. En el caso -el más teórico y el más 
simple- de una partida de ajedrez, la maniobra de las blan­
cas, en cada jugada, define su inteligibilidad por la profun-

1 Una. mujer salta de un tren en marcha. Cae debajo de un 'va­
gón, es hornblemente mutilada y muere repitiendo: "No hubiera debido 
saltar", lo que, en medio de la terrible agonía, es la pura y simple afir­
mación del poder práctico del hombre sobre las cosas. 

535 



didad doble del porvenir: comprender la jugada es aprehen­
derla a partir de las respuestas que tiene que provocar en las 
negras. (en tanto que es modif~cación definida de un campo 
determmado en el q?e las relaciOnes de fuerza sean rigurosa y 
perfectamente conocidas), pero estas respuestas no tienen sig­
nificaciones prácticas más 9~e en tanto que permiten que las 
blancas ocupen nuevas posiciOnes. Hay, pues, en principio dos 
series (dos sucesiones de "jugadas", la de las blancas y la de 
las negras). Pero en la práctica, la jugada número 1 (de las 
b_lancas) se juega con la perspectiva de un conjunto de opera­
Ciones por hacerse; y al no poder hacerse esas jugadas sino en 
la medida. e~ que las ne!p'as m~difican a ~u vez el conjunto 
d~ sus posiciOnes, esta pr~mera JUp-ada (pnmera de la op'era­
aón pero no de la partida) se juega para provocar la res~ 
puesta de las negras (desplazamiento de piezas) que permitirá 
la jugada número 2 de las blancas. Ahora bien, esta segunda 
jugada prevista desde el momento de la "concepción". del 
proyecto, es a su vez un medio de obtener una determinada 
defensa de las negras cuya función para las blancas tiene que 
ser permitir la jugada número 31, es decir, el desarrollo del 
ataque, etc. Se trata, pues, de un campo en miniatura que 
gana en rigor y en precisión lo que pierde en extensión y en 
complejidad y que siempre está considerado (por cada adver­
sario) en su totalización sincrónica y diacrónica. Cada jugada 
es en realidad arreglo total, transformación de las relaciones 
de todas las piezas en el interior del campo sintético. El por­
venir es relativamente limitado (la partida, en teoría, podría 
eternizarse; prácticamente es un drama bastante breve), pero 
en el interior de la doble temporalización recíproca se deben 
distinguir una serie de objetivos sucesivos (al tener por objetivo 
directo cada jugada de las blancas una determinada respuesta 
de las negras y permitiendo ésta a las blancas alcanzar un se­
gundo objetivo, etc.). Ahora bien, según el punto de vista de 
las blancas que atacan, la sucesión temporal de sus propios 
movimientos y la de las respuestas entran una en la otra hasta 
no formar más que una; cada posición implica rigurosamente 

. 1 De hecho, el proyecto es más complejo: la elección del Otro 
mterviene como posibilidad comprensible; a partir de tal o cual jugada 
se pueden elegir tres respuestas. Pero si elige la primera, contesto con 
tal ofensiva y, si elige la segunda, me permite tal maniobra, etc. 

536 

la otra. Así pues, en la medida en que las posibilidades de 
elección se restringen progresivamente para las negras hasta 
la unidad (es decir, hasta la necesidad), co~o .. se puede ver 
en los problemas de ajedrez o "fines de partida y, lo que. es 
parcialmente lo mismo, en la medida en que la ~uperación 
táctica de las blancas es más manifiesta, la operaciÓn entera 
parece reducirse al trabajo de un solo jugador, sobre una 
materia cuyas leyes han sido definidas por adelan_tado_. Basta 
con haber definido el movimiento práctico por su fm (Jaque Y 
mate) y éste por las reglas del juego: se podrá tratar l.a de­
fensiva de las negras como una serie de reacciones negatzvas Y 
previsibles que pueden y deben ser gobernadas, controladas 
y suscitadas por las blancas, es decir, en una palabra, co~o 
una instrumentalidad negativa e indirecta que las blan~as tie­
nen que saber utilizar para lograr sus fines. En est~ mvel, el 
adversario ha desaparecido: en ~os probl~I?as de aJed:ez, en 
efecto, el jugador, en general sohtano, utzltza la defensiva. ne­
gra para llegar lo más rápidamente posible ~ la soluoón: 
"mate en tres jugadas", etc. La puerta está ~biert~ para una 
matemática de los juegos. Pero esta matemática misma 9-u:da 
subordinada a la acción: sólo aparece cuando ésta se ehmma 
intencionalmente para dejar el lugar a la sim~l~ suc~sión (~s 

decir, para dejar determinar a la Razón anal.Itica ciertos SIS­
temas relacionales que se tienen que reactuahzar por la pra­
xis). Lo que nos interesa en este ejemplo no es est~ mome.nto 
abstracto en que la praxis se borra ante las relac~on~s. ngu­

rosas. Es aquel en que se vuelve. práctic~m:nte mdiferent~ 
atribuir el conjunto de las operaciOnes practicas a _un~ :eci­
procidad de combate o a la acción solitaria d~ ~n mdiv~duo 
sobre una materia inerte y rigurosamente defimda. ¿Que ha 
ocurrido? Sencillamente, lo siguiente: cuando uno de los ad­
·versarios tiene la posibilidad de prever rigurosamente las reac­
ciones del otro y. de provocarlas por sus acciones,. Y cuando 
esta previsión corresponde en el enemigo a la n_eceszda~ de sus 
reacciones (es decir, a su enajenación), la acc~?n ~eCipr_oca Y 
antagónica tiende a identificarse c<;m _una ac~Ión mdxvxdual. 
Pero es que precisamente el adversano dommado no e.s ya 
más que un objeto; se encontraría, en el f~ndo, _la mxsm~ 
transformación del vencido, pero con menos ngor, s1 se co~si­
derasen las relaciones de un ejército victorioso y de un enemigo 

537 



derrotado. Es la imprevisibilidad relativa del 'adversario -en 
tanto que esta imprevisibilidad es comprendida y en tanto que 
constituye la ignorancia del Otro- la que conserva en la lucha 
su carácter de reciprocidad. Sin embargo, el único hecho de 
que la acción de cada uno implique como su objetivo-límite 
la integración de la del Otro a título de simple medio indi­
recto, basta para mostrarnos que la comprensión del otro es 
la inteligibilidad dialécti,ca en cada uno de su propia acción 
a la vez como su revés, su órgano de control y el mediQJ de 
la superación. Al mismo tiempo, por lo demás, esta compren­
sión se plantea como provisional, ya que tiene lugar con la 
perspectiva de una integración con su praxis victoriosa del 
enemigo convertido en medio inerte y dócil de llevar la vic­
toria hasta el fin. 

En suma, entre dos posibilidades-límites (convertirse en 
agente solitario, ser transformado en materia trabajada por la 
praxis enemiga) que reducen la lucha al simple arreglo pdtc­
tico del campo por el soberano y que por otra parte son los 
fines perseguidos por los dos adversarios (y algunas veces 
realizados por uno de ellos), la praxis de lucha se da en cada 
uno como comprensión de su ser-objeto (en tanto que este 
ser-objeto existe para el Otro y puede encerrarlo un día por 
el Otro) a través de su existencia práctica de sujeto; en la 
superación que ella trata de hacer (y logra en la sola medida 
en que el Otro no lo impide) de esta objetividad concreta, 
despierta, actualiza, comprende y transciende a la praxis cons­
titutiva del Otro en tanto que es él mismo sujeto práctico; y 
en la acción que lleva a cabo contra el Otro, en el término de 
esa superación misma y por la mediación del. campo de m~te­
rialidad, descubre y produce al Otro como obJeto. La negaCión 
antidialéctica aparece, según este punto de vista, como un mo­
mento de una dialéctica más compleja. Ante todo, en efecto, 
esta negación es precisamente lo superado: la praxis se cons­
tituye en el uno y en el otro como negación de la negación, 
no por la superación en cada uno de su ser-objeto, sino prácti­
camente por su in.tento de liquidar fuera y desde fuera. ,al sujeto práctico en el Otro y para lograr por esta destruccwn 
transcendente la recuperación de su objetividad. La negación 
antagónica es, pues, aprehendida en cada uno como escándalo 
que se tiene que superar. Pero su origen, en el plano de la 

538 

1 

1 
J! 

'1 
j 

' 

rareza, no reside en ese escandaloso descubrimiento: se trata 
de una lucha para vivir; el escánd~lo es,\ pues, aprehendido no 
sólo en su apariencia de escándalo, sino que está profunda­
mente comprendido como imposibilidad para los dos de 
coexistir. El escándalo no consiste, pues, como creyó Hegel, en 
la simple existencia del Otro, lo que nos remitiría a un esta­
tuto de ininteligibilidad. Consiste en la violencia sufrida (o 
amenazadora), es decir, en la rareza interiorizada. En es~o, 
aunque el hecho original sea lógica y formalm.ente contm­
gente (la rareza no es más que un da·to mater~al) , ~u c?n­
tingencia no perjudica a la inteligibilidad de la vwlenCia, smo 
todo lo contrario. Lo que cuenta, en efecto, para la ~ompren­
sión dialéctica del Otro, es la racionalidad de su praxzs. Ahora 
bien esta racionalidad aparece en Ja violencia misma en tanto 
que 'ésta no es ferocidad contingente del hombre sino. reinte­
riorización comprensible en cada uno del hecho contmgente 
de rareza: la violencia humana es significante. Y como esta 
violencia es en cada uno negación del Otro, es la negación 
en su reciprocidad la que se vuelve en cada uno y por c~da 
uno significante como rareza que se ha vuelto ~gente pr~ctiCO, 
o, si se quiere, como hombre-rareza. La negaCión práctrca se 
constituye, pues, como negación de la negación-escándalo a la 
vez en tanto que ésta es el Otro en cada uno y en tanto .9-ue 
este Otro es rareza interiorizada. Según este punto de vista, 
lo que es negado indisolublemente p_or la praxis e~ ~a neg~ción como condición del hombre (es deCir, como condiciOnamiento 
reasumido en violencia por el condicionado) y como libertad 
de Otro. Y precisamente el escándalo de la presencia (como 
marca de mi ser-objeto) de la libertad del Otro en m_í co~o libertad-negación de mi libertad es a su vez una determmaCión 
en racionalidad en la medida en que esta libertad negativa 
realiza prácticamente nuestra imposibilidad de coexistir en un 
campo de rareza. En definitiva, con el fundamento de la rareza 
y con la perspectiva del aniquilamiento del Otro, la lucha, en 
cada uno, es una profundización de la comprensión de otro. 
Comprender, en efecto, en lo inme?iato, es aprehende: por 
sus fines y por sus medios la praxzs del Otro como simple 
temporalización objetiva y _transcendente .. Compren.der en la 
lucha es aprehender la praxzs del Otro en m~anenCia. a través 
ele su propia objetividad y en una superación práctica: esta 

539 



vez c?mprendo a~ enemigo por m{ y me comprendo por el 
e:zemzgo, su praxzs no se manifiesta como pura temporaliza­
CIÓn transcen~ente que .yo reproduzco sin participar en ella; la 
comprendo directamente y desde el interior por la acción que 
produzco para defenderme de ella. La urgencia me obr 
d b 

. . 1ga a 
escu nr y a asumir en .todos los detalles mi objetividad; me 

fuer~a a penetrar, tan leJOS como me lo permitan las circu _ 
tanCias concretas, la actividad del enemigo. La com .nós 

h eh 
· d' . prens1 n es . e ~ mme 1ato ?e rec1Rr?cidad. Pero en tanto que esta 

reCiproCidad se n;tantiene positiva, la comprensión sigue siendo 
abstracta y extenor. En el campo de la rareZa la luch · 'd d · • a como reCiproCI a negativa engendra al Otro como Otro distinto 
del hombre o contra-hoi?bre; pero .al mismo tiempo le cOm­
prendo en las fuent~s mismas de m1 praxis como la negación 
de la que soy negación concreta y práctica y como mi peligro 
de muerte. · 

. . En cada ~no de los dos adversarios la lucha es inteligi­
bilidad; más aun, es, _en este nivel, la inteligibilidad misma. Si 
n.o lo fuera, la praxzs recíproca estaría por sí misma despro­
~Ista .d: ~e!"ltido y de fines 1 • Pero es el problema general de la 
1~tehgib1hdad el que nos ocupa y, particularmente, en el 
mvel de lo concreto. Ahora bien, si la dialéctica situada tiene 
que ser posible, es ne~esari~ que un conflicto social, que una 
bat~lla, que un conflicto smgular como acontecimiento com­
pleJO Y pro.d~cido por las prácticas de antagonismo recíproco 
de d~s md1v1duo.s o. ~e dos multiplicidades puedan ser com­
p.rensibles pm· prznczpzo para los terceros que dependen de ella 
sm tomar parte o para los testigos que los observan desde 

1 Claro está qu~ esta ca;acterística formal no impide que haya 
grad.os en la com~rens1ón recíproca de los adversarios. Son las circuns­
ta~c¡as }as que de~1den y se puede ser "maniobrado como un niño", "en­
ganado , .etc.; o b1en s.e puede asistir a guerras absurdas (como ocurría 
en la bap Edad Med1a) en las que las contradicciones propias de la 
época t~nían como resultado la incomprensión mutua de los ejércitos 
(que ev1taban encontrarse) . Y es también por no haber comprendido el 
alca?'ce ~e un perfeccionamiento técnico por lo que la nobleza francesa 
se, vw d1ezm~da por los arqueros ingleses. Se comprende ue suyo: más 
?un, el. ene':lugo cuenta siempre con un arma nueva, con una maniobra 
lmprev1sta, mcomprendida, para darle la ''ictoria. ·Pero precisamente por 
~so 

1
tenem?s q'!e comprender que la lucha como reciprocidad es función 

e a . reCiproCidad de comprensión. Si uno de los adversarios de]· a de 
comprender, es objeto del Otro. ' 

540 

fuera sin estar unidos en absoluto a ella. Ahora bien, según 
este punto de vista, nada es seguro a priori, hay qu~ prose!Suir 
nuestra experiencia: en efecto, cada adversario realzza la Inte­
ligibilidad del conflicto porque lo totaliza para él en Y por su 
propia praxis; pero la negación recíproca es, para el tercero, 
la realidad misma de la lucha. Hemos visto a este tercero 
realizar por su mediación la unidad transcen?ente Y obj~tiva 
de las reciprocidades positivas. ¿Acaso es posible esta umdad 
cuando cada acción trata de destruir la del Otro y cuando los 
resultados observables de esta doble negación son nulos o -lo 
que ocurre con más frecuencia- cuando las significaciones te­
leológicas que cada adversario ha inscripto en ella han que­
dado medio borradas o transformadas por el Otro hasta el 
punto de que no se puede descubrir ningún rastro d~ actividad 
concertada? De la misma manera, para tomar el eJempl_o de 
un combate singular, cada golpe lanzado por uno es detenido o 
esquivado por el Otro; pero nunca del todo, a menos que haya 
entre ellos una diferencia de fuerza o de habilidad considera­
ble. Y la misma observación -como hemos visto en Cuestiones 
de método- valdría para la mayor parte de las "jornadas" 
históricas: muchas veces· terminan en la indecisión. Los resul­
tados obtenidos no pueden ser, pues, atribuidos del todo ni 
a la acción de los insurgentes ni a la de las fuerzas guberna­
mentales, y tenemos que comprenderlas, no en tanto que son 
la realización de un proyecto, sino en tanto justamente que la 
acción de cada grupo (y también los azares, los accidentes, 
etc.) les ha impedido realizar el del Otro, es decir, en la 
medida en que no son significaciones prácticas, cuando su 
sentido mutilado, truncado, no corresponde a los planes prác­
ticos de nadie y, en este sentido, queda más acá de lo humano. 
Pero si es eso lo que tiene que hacer el historiador que trata 
de restituir la jornada del 20 de junio o la del 10 de agosto 
del 92, ¿es verdaderamente legítimo llamar aún intelección a 
esta restitución? 

Estas cuestiones nos han hecho' acceder finalmente al ver­
dadero problema de la Historia. Si, en efecto, ésta tiene que 
ser en verdad la totalización de todas las multiplicidades prác­
ticas y de todas sus luchas, los productos complejos de los con-

541 



flictos y de las colaboraciones de estas multiplicidades tan 
diversas tienen que ser a su vez inteligibles en su realidad 
sintética, es decir, tienen que poder ser comprendidos como 
los productos sintéticos de una praxis totalitaria. Lo que 
quiere decir que la Historia es inteligible si las diferentes 
prácticas que se pueden descubrir y fijar en un momento de 
la temporalización histórica aparecen al fin como parcialmente 
totalizadoras y como unidas y fundidas en sus oposiciones y 
sus diversidades por una totalización inteligible y sin apela­
ción. Al buscar las condiciones de la inteligibilidad de los 
resultados y vestigios históricos negaremos por primera vez 
al problema de la totalización sin totalizador y de los funda­
mentos mismos de esta totalización, es decir, de sus motores 
y de su orientación no circular. El movimiento regresivo de la 
experiencia crítica nos ha hecho, pues, descubrir la inteligibi­
lidad de las estructuras prácticas y la relación dialéctica que 
une entre ellas a las diferentes formas de multiplicidad activa. 
Pero, por una parte, nos hemos quedado en el plano de la 
totalización sincrónica y no hemos considerado la profundidad 
diacrónica de la temporalización práctica; por otra parte, la 
regresión termina con una cuestión: esto significa que se 
tiene que completar con la progresión sintética que tratará de 
elevarse hasta el doble movimiento sincrónico y diacrónico por 
el cual la historia se totaliza ella misma sin cesar. Hasta ahora 
hemos tratado de remontarnos hasta las estructuras elementales 
y formales y -al mismo tiempo- hemos fijado las bases dia­
lécticas de una antropología estructural. Ahora hay que dejar 
vivir libremente a estas estructuras, hay que dejarlas oponerse 
y componerse entre ellas: la experiencia reflexiva de esta aven­
tura aún formal será el objeto de nuestro segundo tomo. Si 
la verdad tiene que ser una en su creciente diversificación de 
interioridad, al contestar a la última cuestión planteada por la 
experiencia regresiva, descubriremos la significación profunda 
de la Historia y de la racionalidad dialéctica. 

542 

íNDICE DEL SEGUNDO VOLUMEN 

Libro JI: Del grupo a la historia ...... · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · 

A _ Del grupo. La equivalencia de la libertad como necesidad 
y de la necesidad como libertad. Limites y alcance de toda 

dialéctica realista .............. · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · 
A) El ser-uno le llega al grupo desde fuera por el otro. 

y con esta primera forma el ser-uno existe como otro 

B) En la interioridad del gnipo, el movimiento de la Tecí­
procidad mediada constituye el ser-uno de la comunidad 
práctica como una perpetua destotalización engendrada 

por el movimiento totalizador ...... ·. · · · · · · · · · · · · · · · 

C) De la experiencia dialéctica como totalízación: el nivel 
de lo concreto, el lugar de la historia ...... · .. · · · · · · · 

543 

7 

9 

256 

269 

369 


