Historia
de la
filosofia

Tomo I



http://www.filosofia.org

El presente manual de historia de la
filosofia es una obra escrita por un grupo
de prestigiosos augores soviéticos. El pri-
mer tomo expone sistematizadamente las
etapas fundamentales de la trayectoria del
pensamiento filoséfico desde los tiempos
antiguos hasta el perioda de aparicién de
la filosofia marxista. Es éste un libro de
texto destinado a las facultades de filosofia
de los centros de ensefianza superior.



http://www.filosofia.org

~
Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978


http://www.filosofia.org

~

(Pn Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978


http://www.filosofia.org

HISTORIA
DE LA FILOSOFIA
PREMARXISTA

~

(PH Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978


http://www.filosofia.org

~

(Pn Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978


http://www.filosofia.org

~

On |

i

PROGRESO. TEORIA MARXISTA-LENINISTA

Historia
de la
filosofia

Tomo 1

Historia de la Filosofia Premarxista

Editorial Progreso
Moscu

1Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978


http://www.filosofia.org

=

Traducido del ruso por ARNALDO AZZATI

Bajo la redaccion general de:
M. T.IOVCHUK, T.L.OIZERMAN E L. Y.SCHIPANOV
HCTOPHA OUANOCODHH
1. 1

Ha ucnancxom sivike

© T'raduccion al espanol
Editorial Progreso. 1978

Impreso ¢n la URSS

10501-491
H———270-78
014(01)-78

Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978


http://www.filosofia.org

~

(On

CAPITULO I 5

LA HISTORIA DE LA FILOSOFIA
EN CUANTO CIENCIA,

SU OBJETO,

METODO Y SIGNIFICACION

1. Objeto de la historia de la filosofia
en cuanto ciencia

El problema cardinal de la filosofia y el objeto
de la misma

La filosofia' es una forma particular de conocimiento del
mundo, un sistema de concepciones referentes a los problemas
mas generales del ser y del conocimiento y, ante todo, al
cardinal de ellos: la relacion entre el pensamientoy el ser, entre
el espiritu y la naturaleza. Es una de las formas de Ia conciencia
social, pertenece a la superestructura ideolégica y expresa, en
la sociedad clasista, la cosmovisién de una clase determinada.
Al propio tiempo siempre desempena funciones cognoscitivas
(heuristicas, en una u otra medida) y se torna en su desarrollo
ciencia autbnoma con su propio objeto, que cambia al
evolucionar la sociedad y el saber cientifico. El objeto de la
filosofia marxista-leninista, esto es, del materialismo dialéctico,
lo constituven las leyes mas generales del desarrollo de la
naturaleza, de la sociedad y del pensamiento.

El problema cardinal de la filosofia tiene dos aspectos. El
primero concierne a lo que se entienda por primario: la
materia o el espiritu, el ser o el pensar. Los filésofos para
quienes la materia, la naturaleza, el ser es lo primario se
instalan dentro del marco del materialismo. Los que sostienen
que lo primario es la conciencia, el pensamiento, el espiritu (o
Dios, como muchos de ellos entienden) se insertan en el bando
del idealismo. Existen asimismo corrientes intermedias (el
dualismo, etc.) para las cuales la materia y el espiritu son entes
auténomos independientes entre si.

El otro aspecto del problema cardinal de la filosofia
concierne a si el mundo es cognoscible, a silas representaciones

——

! De las antiguas palabras griegaspt Aogamante) yOwgu(sabiduria)

Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978


http://www.filosofia.org

6 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

y conceptos del hombre pueden ser la verdad objetiva o el
mundo es incognoscible y no puede existir la verdad objetiva.
El materialismo afirma que el mundo es ciertamente cognosci-
ble en principio y juzga el conocimiento reflejo de la realidad
exterior. Los idealistas, en los casos en que admiten la
conoscibilidad del mundo, niegan que la realidad objetiva, que
se halla fuera de la conciencia, del espiritu, se refleje en la
conciencia del hombre. Parte considerable de los idealistas son
agnésticos, es decir, niegan la cognoscibilidad del mundo. El
agnosticismo es un intento de renunciar a resolver el problema
fundamental de la filosofia, de cabalgar entre el materialismo y
el idealismo.

La filosofia naci6 hace unos tres mil afios en los paises de
Oriente. Ya en la antigiiedad se forman en ella las dos
corrientes contrapuestas: el materialismo y el idealismo. Junto
a esta contraposicién aparecen en el desarrollo de la filosofia
dos enfoques opuestos sobre el conocimiento del mundo: el
método de pensamiento dialéctico y el metafisico.

El método dialéctico considera los fendémenos todos en
interconexién, en proceso de desarrollo y cambio, pone al
descubierto las contradicciones internas y la lucha entre ellas
que condicionan ese proceso. El método metafisico que, como
dijera Engels, tuvo “gran justificacion histérica en su tiempo”,
se limita preferentemente al anilisis y clasificacion de los
objetos y fendémenos fuera de su interconexion y desarrollo, los
considera cambiantes en el orden cuantitativo principalmente y
exentos de contradicciones internas y de lucha entre ellos. Son,
pues, no sblo dos enfoques distintos, sino también dos
interpretaciones distintas de la realidad.

La interpretacién marxista del objeto
de la historia de la filosofia en
cuanto ciencia

La historia de la filosofia como ciencia trata del nacimiento
y evolucién de las doctrinas que ofrecen una u otra solucién a
los problemas de la filosofia, de la relacién entre el hombre y el
mundo, una explicacion —sea materialista o idealista, dialéctica
o metafisica— de las leyes generales del ser y el conocimiento.

i
i



http://www.filosofia.org

HISTORIA DE LA FILOSOFIA EN CUANTO CIENCIA... 7

El objeto de la historia marxista de la filosofia como ciencia
es la historia del nacimiento y solucién de los problemas
filosoficos y, ante todo, la historia de la formacién y desarrollo
de las corrientes filoséficas fundamentales —el materialismo y
el idealismo—, de la lucha entre ellas, la investigacion del
proceso de institucién de unas formas y modalidades de
materialismo por otras, asi como la gestacion, el surgimiento y
el desarrollo de la dialéctica y su lucha con la metafisica. Por
cuanto la filosofia es una forma determinada, especifica de
conocimiento de la realidad, forma expresada en categorias
légicas, en conceptos e ideas filosoficos, la historia de la
filosofia estudia también la gestacién, el nacimiento y el
desarrollo de las categorias del conocimiento mas importantes.

La historia marxista de la filosofia dedica atenci6n particu-
lar a la investigacion y estudio del surgimiento y desarrollo del
materialismo dialéctico, que es el sistema filoséfico cientifico, el
método de conocimiento y transformacién revolucionaria del
mundo, la base filoséfica de 1a cosmovision cientifica de la clase
obrera y de otras fuerzas que combaten por el socialismo.

La problemitica filoséfica y su
cambio en el transcurso de la historia.

En el proceso de desarrollo histérico de la filosofia fue
cambiando el haz de cuestiones que ésta trataba, a consecuen-
cia de lo cual cambiaba el objeto de la filosofia y el modo de
entenderlo. Asi, en la sociedad esclavista no existian ain
ciencias particulares, separadas, para la naturaleza y la
sociedad, para las diversas formas del movimiento de la
materia, y la filosofia era el saber en general y, al principio, casi
su forma unica. Méas adelante, al aparecer las ciencias
particulares se asiste a su segregacién de la filosofia. El
progreso del saber hizo que la filosofia dejara de actuar poco a
poco en el papel universal de “ciencia de las ciencias” y
quedaran como materia de su estudio las cuestiones mas
generales del ser y el conocimiento. La filosofia cientifica de
nuestros dias —el materialismo dialéctico— estudia las leyes
mads generales del desarrollo de la fealidad que se manifiestan


http://www.filosofia.org

8 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

en la prictica socio-histérica del homdre y se reflejan en el
pensamiento del mismo.

Por mis que cambiaran las cuestiones filosoficas y, en
consecuencia, el propio objeto de la filosofia, en todas las fases
de la historia del pensamiento hubo —y hoy perduran— los
problemas del ser, del conocimiento, de la vida humana
comunes a todas las doctrinas filoséficas y que, en grado mayor
o menor, constituyen el objeto de todas las teorfas filoséficas.

De un modo u otro, los filésofos siempre respondieron al
interrogante de si existen por si mismos la naturaleza, el
mundo, es decir, si son materiales o dependen “del mas alla” y
son un “destello” de éste; de si el mundo existe desde toda la
eternidad o fue creado por un espiritu, por una divinidad; de
si el mundo, la naturaleza se encuentran en movimiento, en
mutaciéon y evolucionan en razén de sus leyes objetivas,
independientes de la conciencia, del espiritu, o si no existen
tales leyes objetivas y el movimiento, la mutaciéon en el mundo
dependen de una injerencia externa, del espiritu, la divinidad
o la conciencia del hombre, de su mente, su voluntad, etc.
Todos estos interrogantes y otros muchos, que en las doctrinas
premarxistas se denominaban ontoldgicos, siempre han figura-
do, y siguen figurando, entre las cuestiones de la filosoffa.

Foco de la atencién de la filosofia, como cuestion de
méaxima entidad de la misma, ha sido y sigue siendo la atinente
a la relacién entre el hombre y el mundo. Hallase esta cuestién
inseparablemente entroncada con el problema cardinal de la
filosofia y se resuelve en el proceso de la actividad prictica y
tedrica del hombre, que tiene de ordinario caricter social y esta
condicionada en ultima instancia por el modo de produccién
material que predomine en la sociedad.

El progreso de la ciencia y de la propia filosofia tenia que
acrecentar necesariamente la significacion de la problemitica
gnoseoldgica, es decir, de las cuestiones relativas al proceso del
conocimiento, tales como la correlacién entre el pensar vy el ser,
entre nuestras representaciones del mundo y el mundo real,
los problemas del sujeto y el objeto, de las vias y medios,
estadios, formas y métodos del conocimiento de la realidad, las
cuestiones concernietes a la verdad y el criterio de la misma,
etc. '



http://www.filosofia.org

LA HISTORIA DE LA FILOSOFiA EN CUANTO CIENCIA... 9

El pensamiento filosofico es un pensamiento légico, presu-
pone determinadas formas, categorias y nociones logicas en las
que se realiza, leyes por las que se desarrolla; las cuestiones de
la légica del pensamiento han sido y siguen siendo parte
inseparable, integrante, del objeto de la filosofia.

Los filésofos siempre han empleado unos y otros métodos
de conocimiento, siempre han abordado la aclaracién de los
fendémenos del mundo desde el punto de vista de la dialéctica o
de la metafisica. Por lo tanto, Jas cuestiones tocantes a los
modos de explicar la realidad, a los métodos del conocimiento,
es decir, las cuestiones metodoldgicas también han sido y son
objeto de la filosofia.

En épocas pretéritas de la historia de la ciencia y la filosofia,
cuando era aln escaso el desarrollo de las ciencias naturales e
incompletos y fragmentarios los datos sobre la naturaleza que
éstas proporcionaban, algunos fildsofos intentaban resolver
fuera de una generalizacién cientifica de tales datos el
problema de las leyes internas de la naturaleza, intentaban
establecer “nexos” entre unos u otros fendmenos de la misma,
etc. Estos problemas “natural-filoséficos” figuraron hasta
promediar el siglo XIX en la suma de Jas cuestiones de la
filosofia. Con el progreso de las ciencias naturales, en
particular después de sus grandes descubrimientos del siglo
XIX, las aclaraciones “natural-filos6ficas” fueron reemplaza-
das por la generalizacién filoséfica de los adelantos de las
mencionadas ciencias, que revelaron las leyes de la naturaleza,
la trabazon efectiva entre los fendmenos. En la esfera
cognoscitiva de la naturaleza se tornd objeto de la filosofia el
esclarecer las leyes mis generales del paso de unas a otras
formas del movimiento de la materia, sus interconexiones
reales, la indagacién de la dialéctica objetiva de la naturaleza,
del caricter dialéctico de las leyes de las ciencias naturales, el

_ estudio de la légica del pensamiento cientifico en la esfera de

€stas ciencias. Estos problemas filoséficos generales también
forman parte hoy del objeto de la filosofia.

Exponente de la cosmovisién de unas.clases y otras, de unos
8rupos sociales u otros, la filosofia siempre ha debatido las
Cuestiones relativas al lugar del hombre en la sociedad y su
designacién, al “sentido” de la historia, a cuales son sus fuerzas


http://www.filosofia.org

10 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

motrices, hacia déonde va la sociedad, cual es su futuro, etc.
Estas y otras importantisimas cuestiones, que en los sistemas
filosoficos premarxistas eran temas de la llamada filosofia de la
historia, también son objeto de la filosofia.

En el pasado —y hoy, en buena medida— eran materia de
la filosofia los problemas téoricos generales de la sociologia
(esencia, leyes y estructura de la vida social, correlacién entre
sus elementos materiales y espirituales, relaciones e intercone-
xiones entre los hombres, entre el individuo y 1a sociedad, etc.),
de la ética (principios fundamentales y leyes de la moral) y de la
estética (qué es la belleza, relacion entre arte y realidad, etc.).

De esta suerte, si las ciencias naturales concretas (fisica,
‘quimica, biologia, etc.) indagan las diversas formas del
movimiento de la materia y las leyes del desarrollo de las
mismas y las ciencias sociales concretas (economia politica,
derecho, estudio de las artes) tratan de los diversos aspectos de
la vida social y de las leyes de su desarrollo, la mision de la
filosofia es investigar las cuestiones mas generales del ser y el
conocimiento. El desarrollo histérico de las concepciones del
hombre sobre estas materias constituye el objeto de la historia
de la filosofia.

2. Los principios marxistas
en su aplicacion a la historia
de la filosofia

El principio del espiritu de partido

El marxismo-leninismo parte de que la historia de la
filosofia ha sido siempre y es hoy terreno de la contienda entre
los dos partidos en filosofia, de la lucha entre el materialismo y
el idealismo; esta pugna es una expresiéon de los intereses
sociales y la ideologia de las distintas clases y grupos sociales.
“La novisima filosofia —dice Lenin— esta tan penetrada del
espiritu de partido como la filosofia de hace dos mil afos.” 2 El

2 V. 1. Lenin. Materialismo y empiriocriticismo. Obras Completas, 5° ed. en
ruso, t. 18, pag. 380.


http://www.filosofia.org

»

LA HISTORIA DE LA FILOSOFIA EN CUANTO CIENCIA... 11 -

materialismo lleva insito el espiritu de partido, pues entiende
que, al enjuiciar cualquier hecho, la filosofia adopta el punto
de vista de un grupo social determinado. Ahora bien, muchos
filésofos que fueron exponentes de la cosmovision y los
intereses de las clases dominantes en la sociedad explotadora
presentaron sus escritos como doctrinas “por encima de las
clases y los partidos” y pretendieron hacerlas pasar por verdad
“universal”, “eterna” y “absoluta”. Bajo el ropaje de un
supuesto “apartidismo”, los idealistas intentan, no obstante,
desterrar al materialismo de la historia de la filosofia
presentando al idealismo como la corriente uUnica de un
pensamiento genuinamente filos6fico. Incluso un filésofo
dialéctico tan encumbrado como Hegel, en rigor excluyé al
materialismo de la historia de la filosofia. Hegel sostuvo que “la
filosofia se halla con la religiéon en el mismo terreno, tiene el
mismo objeto: la razén universal, esencia en siy parasi” 3. Para
él, 1a Unica diferencia consiste en la forma de expresar este
contenido comin, cosa que distingue la historia de la filosofia
de la historia de la religion. Contra toda razén juzgaba el
materialismo “forma inferior del filosofar”.

Frente a la filosofia idealista, muchas de cuyas corrientes,
aunque no lo admitan, estan vinculadas a la ideologia y a los
intereses de las clases dominantes de la sociedad explotadora,
la filosofia marxista proclama que es parte integrante de la
cosmovisién del proletariado revolucionario, la base filoséfica
del comunismo cientifico, que fundamenta la transformacién
revolucionaria de la sociedad burguesa en una sociedad
comunista. El espiritu de partido de la filosofia marxista
estriba, asimismo, en que combate resueltamente la filosofia
burguesa reaccionaria, los intentos de “conciliar” el materialis-
mo y el idealismo, de sitiarse “por encima” de la lucha de los
partidos en filosofia, y critica toda dejacion del materialismo en
favor del idealismo y la religién.

En tanto que los intereses clasistas del proletariado
revolucionario y de otras fuerzas que batallan por el socialismo
coinciden en tltima instancia con el proceso histérico objetivo,

3. Hegel. Obras, ed. en ruso, t. IX, pig. 62.


http://www.filosofia.org

12 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

el espiritu de partido de la filosofia marxista guarda indisolu-
ble conexidén con su objetividad cientifica y ofrece la posibili-
dad de conocer detallada y veridicamente la realidad y las leyes
de su desarrollo.

El principio marxista del historicismo

Al estudiar y enjuiciar los sistemas filoséficos del pasado, el
marxismo los sitia en su marco histérico concreto. Lenin decia
que no se debe juzgar a los pensadores por lo que no dieron al
nivel de las demandas de su tiempo, sino por lo que aportaron
de nuevo en comparacién con sus precursores. “Todo el
espiritu del marxismo, todo su sistema —escribié— exige que
cada tesis sea examinada sélo (@) historicamente; (B) sélo en
relaciéon con otras; () sélo en relacién con la experiencia
concreta de la historia.” ¢

En cumplimiento del principio marxista del historicismo, la
historia cientifica de la filosofia no echa por la borda el
idealismo, sino que indaga las raices y la esencia de las
doctrinas idealistas, examina las contradicciones que envuel-
ven, rescata los elementos valiosos que contienen algunos
sisternas idealistas (la dialéctica en la filosofia de Hegel, por
ejemplo), muestra que, si bien ciertas concepciones idealistas
son una flor estéril, no dejan por ello de haber nacido en el
arbol frondoso del saber, emanan del propio proceso del
conocimiento, tienen raices gnoseoldgicas relacionadas con
tales o cuales desvios del acertado camino del conocimiento,
con la unilateralidad, el subjetivismo, etc. Estas distorsiones de
la verdad fueron abultadas, entronizadas en bien de las clases
dominantes y convertidas en sistemas idealistas entroncados
con la religion y a menudo hostiles a la ciencia.

Engels sefialé que el idealismo es una forma falsa de la
filosofia, pero inevitable para su tiempo y para la misma
trayectoria del conocimientos.Lenin ensend que ‘“desde el
punto de vista del materialismo dialéctico, el idealismo filosofico

’: V.L. Lenin. Carta a Inés Armand. O. C,, t. 49, pag. 329.
” Véase C. Marx y F. Engels. Obras, ed. en ruso, t. 20, pag. 513.



http://www.filosofia.org

LA HISTORIA DE LA FILOSOFIA EN CUANTO CIENCIA... 13

es el desarrollo unilateral, desmedido... (la hinchazén, el
abultamiento) de uno de los rasgos, de los aspectos, de las
facetas del conocimiento hasta elevarlo en un absoluto
desconectado de la materia, de la naturaleza, divinizado. El
idealismo es el oscurantismo clerical. Cierto. Pero el idealismo
filosofico es (“mejor dicho” y “ademads™) el camino hacia el
oscurantismo clerical a través de uno de los matices del
conocimiento  infinitamente complicado (dialéctico)  del
hombre.” 6

En su enfoque historicista de las doctrinas filoséficas, la
historia marxista de la filosofia tiene en cuenta los elementos
valiosos contenidos en las concepciones que elaboraron acerca
de !a historia de la filosofia los pensadores del pasado:
Aristételes, Bacon, Feuerbach, Herzen, Chernishevski, etc. El
marxismo valora debidamente el ‘“nucleo racional” que
envuelve la doctrina de Hegel sobre la historia de la filosofia:
aunque asentandose en un basamento idealista, falso, Hegel
revela el nexo logico de las distintas doctrinas filosoficas y Ia
sucesion en su desarrollo, merced a lo cual la historia de la
filosofia deja de ser un enjambre cadtico de concepciones y
representaciones y aparece como proceso historico de progreso
del conocimiento. Mérito de Hegel fue también el haber
rastreado el desarrollo de la dialéctica en la historia de la
tilosofia.

Refiriéndose a los logros de los cientificos burgueses que,
quiéranlo o no, actuan en las sociedades explotadoras como
“comisionados” de las clases dominantes, Lenin entendia que
la tarea de los marxistas “es la de saber asimilar y reelaborar las
adquisiciones de esos “recaderos”... y saber rechazar su
tendencia reaccionaria, saber seguir una linea propia y luchar
contra toda la linea de las fuerzas y las clases que nos son
enemigas” . Esto concierne también a la historia de la filosofia.

V.1.Lenin. En torno a la cuestion de la dialéctica. O.C., t. 29, pag. 322,
V.1 Lenin. Materialismo y empiriocriticismo. Q. C., t. 18, pig. 364.


http://www.filosofia.org

14 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

La historia de la filosofia en la deformada optica
. de la filosofia burguesa contemporinea

Los principios de la historia de la filosofia como ciencia, su
objeto y su método son hoy materia de asperas controversias
ideoldgicas entre el marxismo y algunas concepciones idealistas
de nuestros dias.

Muchos exponentes del neopositivismo (Philipp Frank,
Ludwig Wittgenstein, etc.), difundida corriente de la filosofia
idealista moderna, en esencia niegan que la filosofia tenga un
objeto especifico propio distinto del objeto de las ciencias
concretas; para ellos, la Ginica mision de la filosofia es estudiar
los procedimientos y medios del pensamiento légico, la
estructura del “lenguaje de la ciencia”. Partiendo de tal
interpretacion del objeto de la filosofia niegan a la historia de
ésta toda substancia positiva, niegan su inmenso y auténomo
papel en el conocimiento del mundo.

Un enfoque algo distinto, aunque también erréneo desde el
punto de vista del marxismo, preconizan los adeptos del
existencialismo, otra corriente de la filosofia burguesa moder-
na. Por ejemplo, Karl Jaspers no niega la necesidad de estudiar
la historia de la filosofia, pero da por imposible examinarla de
modo objetivo como proceso histérico tnico. Para él cada
filosofo es el creador de su mundo subjetivo individual,
independiente de la historia, y la filosofia en conjunto es “una
lucha del espiritu no encerrado en el tiempo”. El subjetivismo
de Jaspers y otros existencialistas les lleva a tratar de modo
arbitrario los hechos de la historia de la filosofia; por algo este
autor, con desdén por la verdadera historia del pensamiento
filoséfico, retine a los fildsofos de diversas épocas y corrientes
en “grupos” (por ejemplo, Platén y Kant, Hobbes y Fichte,
Tomais de Aquino y Hegel, Cicerén y Voltaire, etc.). En virtud
de estas arbitrariedades se establece un divorcio entre la
historia real de la filosofia y la historia auténtica del desarrollo
de la ciencia y de la batalla de las ideas.

Otras corrientes de la filosofia idealista contemporénea (los
neotomistas, los espiritualistas y otros seguidores del idealismo
objetivo, por ejemplo) sustentan respecto a la filosofia un
modo de ver préximo a la religion al afirmar que el objeto de


http://www.filosofia.org

LA HISTORIA DE LA FILOSOFfA EN CUANTO CIENCIA... 15

aquélla siempre ha sido y sigue siendo cierto espiritu absoluto
eterno, la razén universal (Dios, dicho con otras palabras).

Asi pues, los modernos historiadores burgueses de la
filosofia —tanto los que subordinan la filosofia a la religién y
hacen de la historia de Ia filosofia un apéndice de la historia de
la religién, como los que juzgan la historia de la filosofia como
una consecuencia de la creacién subjetiva de tales o cuales
pensadores— imponen en rigor una separacion entre la
historia de la filosofia y el proceso real de la historia de la
sociedad y la ciencia. Los filésofos idealistas reaccionarios
—entre ellos los que se ocupan de la historia de la filosofia—
combaten el materialismo, tratan de minimizar y demoler sus
logros y tradiciones, proclaman las doctrinas filoséficas idealis-
tas teorias que se hallan al margen de las clases y los partidos y
echan por la borda el acervo materialista y dialéctico del
pensamiento filoséfico.

La filosofia marxista-leninista critica las concepciones
histérico-filoséficas reaccionarias de los autores burgueses
modernos que falsean el panorama del desarrollo del pensa-
miento filoséfico y arremeten contra sus mejores tradiciones.

3. El método marxista de conocimiento de la
historia de la filosofia y de las leyes de su
desarrollo

La esencia del método marxista en
la historia de la filosofia

El materialismo dialéctico e histdrico distingue dos aspectos
en la filosofia: el cognoscitivo, por cuanto la filosofia cumple en
medida considerable las funciones de conocimiento del mundo
y, en determinadas circunstancias, las de la ciencia, y el
ideoldgico, por cuanto es parte integrante de la superestructu-
ra ideoldgica. La historia marxista de la filosofia hace ver la
conexién que existe entre las doctrinas filoséficas y otras
formas de la vida social y de la conciencia del hombre (el
desarrollo de la ciencia, particularmente), hace ver que la
filosofia depende de las relaciones sociales de una época


http://www.filosofia.org

16 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

determinada (v, finalmente, del modo de produccién mate-
rial), de la lucha de clases. A causa de ello, la historia de la
filosofia explica los motivos que guiaron a los filésofos en la
construccion de sus doctrinas, las razones altimas por las cuales
las ideas filosdficas exponentes de la cosmovisién de un grupo
social u otro adoptaron un sesgo determinado.

La historia de la filosofia es un proceso regido por leyes
internas, en el cual las diversas doctrinas filoséficas guardan
interconexién, se condicionan unas a otras, evolucionan en el
transcurso de la lucha que riften las corrientes y tendencias
filosoficas opuestas (el materialismo y el idealismo, la dialéctica
y la metafisica, etc.). Esta colision da lugar a cambios
cualitativos dentro de la filosofia: cambian las formas del
materialismo v la dialéctica, y a mediados del siglo XIX se asiste
a una revolucién en la filosofia: aparece el materialismo
dialéctico e histérico.

La historia marxista de la filosofia no se limita a describir, a
exponer las doctrinas filosoficas, sino que ofrece un panorama
general del desarrollo ascensional de los conocimientos filoséfi-
cos, de lo inferior a lo superior, en el proceso de la lucha del
materialismo con el idealismo, de la dialéctica con la metafisica,
y revela las leyes de este desarrollo. El método marxista de la
historia de la filosofia considera con historicidad todas las
doctrinas filosoficas como peldafos en el progreso del
conocimiento del mundo, sin admitir la modernizacion de tales
doctrinas ni adjudicar a los pensadores del pasado ideas que
sus mentes no cobijaron ni podian cobijar. A la hora de
estudiar una doctrina filoséfica, el marxismo exige aclarar sus
raices sociales y gnoseologicas, investigar todas sus facetas y
emitir desde posiciones cientificas, marxistas, un parecer sobre
el sistema de concepciones filoséficas articuladas en dicha
doctrina.

Algunas leyes generales y particulares
del desarrollo de la filosofia

El marxismo-leninismo diferencia las leyes dialécticas
generales insitas en todas las formas de desarrollo del ser y el
conocimiento, las leyes particulares caracteristicas de todas las


http://www.filosofia.org

LA HISTORIA DE LA FILOSOFIA EN CUANTO CIENCIA... 17

formas de la conciencia social, incluida la filosofia, y las leyes
especificas concernientes a la filosofia, como forma particular
de la conciencia social y de su historia. Las leyes generales del
desarrollo de todo conocimiento, como también del ser, son las
leyes de la dialéctica: la transicion de los cambios cuantitativos a
los cualitativos, la negacién de la negacién, la unidad y la lucha
de los contrarios como fuente de todo desarrollo, etc. Una ley
particular y, al propio-tiempo, sociolégica general determinan-
te del desarrollo de todas las formas de la conciencia social es,
en ultima instancia, el papel decisivo, que cumple el modo de
produccion material en el surgimiento y desarrollo de todas las
ideas sociales. El marxismo expresa esta ley con la férmula: “El
ser social determina la conciencia social.” La filosofia, como las
demds formas de la conciencia social (ideologia politica,
derecho, moral, religién, arte), pertenece ala superestructura,
que descansa en la base econdmica de la sociedad.

Por cuanto la filosofia, en particular su corriente materialis-
ta, evoluciona en interconexion con las ciencias naturales, el
caracter y el nivel de su desarrollo dependen, en buena
medida, del progreso de la industria, del progreso cientifico y
técnico, al que las ciencias naturales estin enlazadas indisolu-
blemente. “... Los filosofos —escribié Engels— no avanzaban
impulsados sélamente, como ellos creian, por la fuerza del
pensamiento puro. Al contrario. Lo que en la realidad les
impulsaba eran, principalmente, los progresos formidables y
cada vez mas raudos de las Ciencias Naturales y de la
industria. 8”

La ley sociolégica general del desarrollo de la conciencia
social se cumple en las sociedades clasistas bajo la forma de la -
dependencia de la conciencia social con respecto a la lucha de
clases. Esta lucha se expresa no sélo en el terreno politico, sino
también en el ideolégico. En las sociedades clasistas, las
doctrinas filoséficas representan la cosmovisién de clases o
grupos sociales determinados, tienen caricter clasista.

Como una ley opera en la historia de la ideologia, incluida
la filosofia, la interconexién entre las condiciones nacionales y
las internacionales del desarrollo de la conciencia social. La

8 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 21, pag. 285.



http://www.filosofia.org

18 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

evolucién del pensamiento filoséfico de cada pueblo depende
no sélo de la vida econémica y la lucha de clases del pais dado,
sino que experimenta también la influencia de la filosofia y el
pensamiento social de pueblos relacionados con él en el plano
de la economia, la politica y las ideas.

La historia marxista de la filosofia combate las erréneas
opiniones de los filésofos segin los cuales hay pueblos que
hicieron su aportaciéon a la filosofia y pueblos que en nada o
casi nada contribuyeron a ella. Asi, Hegel consideraba que los
pueblos que “encarnaron” en su “espiritu nacional” las
riquezas filoséficas del “espiritu absoluto” fueron dnicamente
los euroccidentales: los griegos, los romanos y, particularmen-
te, los alemanes. Para él, “la verdadera filosofia empieza en
Occidente. Solo por el poniente amanece... la libertad de la
autoconciencia” 9, en tanto que la filosofia de los pueblos
orientales era un peldaiio inferior del filosofar (“pensamiento
en la fase de la contemplacién”) y no ejercié sobre la filosofia
universal una influencia sustancial.

Europa fue, ciertamente, un emporio del pensamiento
cientifico y filoséfico. La filosofia de la Grecia Antigua alcanzé
gran esplendor y embrionariamente contenia muchos tipos de
filosofia que afloraron con posterioridad. En el Renacimiento
de la Europa Occidental de los siglos XIV al XVII nacieron y
prosperaron grandes corrientes del pensamiento cientifico y
filoso6fico. La filosofia clasica alemana de finales del siglo XVIII
y principios del XIX dio al mundo doctrinas de alcance
histérico mundial.

El materialismo dialéctico, que nacid en Alemania y fue la
continuacién de la arteria magistral que partié de la filosofia
griega antigua para llegar a la filosofia clasica alemana, devino
en la magna doctrina revolucionaria del proletariado interna-
cional, el estandarte de la humanidad progresista. Aun siendo
asi, todo esto no significa que sélo Europa fuera, como
sostienen los adeptos del “eurocentrismo”, la cuna del saber
filoséfico. Tal punto de vista lo han adoptado, en su mayoria,
los filésofos burgueses contemporineos, que rechazan contra
toda razén la existencia de un pensamiento filoséfico en los

9 G.Hegel. Obras, t. IX, pag. 92.



http://www.filosofia.org

LA HISTORIA DE LA FILOSOFiA EN CUANTO CIENCIA... 19

paises del Oriente o lo juzgan enteramente religioso-mistico,
contemplativo-sensorial, ajeno al pensamiento racional, a la
ciencia, etc. Friedrich Ueberweg, por ejemplo, afirmaba que en
los pueblos de Oriente no existe una filosofia propiamente
dicha. :

La historia de la filosofia refuta el aserto de que la filosofia
oriental no haya desempefiado ningtin papel en el proceso de
formacion del pensamiento filos6fico universal. En los paises
del antiguo Oriente (Egipto, Babilonia, China, India) el
pensamiento filoséfico comenzd a desarrollarse mucho antes
de aparecer la filosofia griega y, como podra verse en nuestro
libro, enriqueci6 la filosofia con buena copia de valiosas ideas
materialistas y dialécticas. Mas adelante, en Oriente, 1a filosofia
discurrié por los mismos derroteros que la de Occidente, y fue
reciproca su influencia. Todo esto muestra que las teorias
“eurocéntricas”, que proclaman el estancamiento de la filoso-
fia en Oriente y una contraposicién “eterna” e incluso
enemistad entre el lamado modo de pensar occidental y el
oriental, son inconsistentes.

Sin embargo, en comparacién con Occidente, donde el
Renacimiento, las revoluciones de los siglos XVII al XIX, el
progreso cientifico y técnico y, en particular, el movimiento de
emancipacion de la clase obrera dieron pie a un encumbrado

_ vuelo del pensamiento cientifico-filos6fico y social, en los paises

de Oriente, donde la dominacioén del feudalismo y de la
ideologia religiosa perduré durante muchos siglos, no se
dieron condiciones tan propicias para el desarrollo de la
filosofia progresista, en virtud de lo cual ésta no pudo ejercer
en la época contemporinea una influencia tan potente sobre el
pensamiento filoséfico mundial como lo hiciera la filosofia de
Occidente.

Endebles y reaccionarias son también las teorias “asiocéntri-
cas”, que gozan de predicamento en algunos paises orientales y
que adjudican en exclusiva a Oriente el desarrollo de una
filosoffa auténtica, mientras Occidente se habria empantanado
en el “racionalismo” y seria ajeno a las doctrinas ético-
religiosas (en las que ven los “asiocentristas” el quid de la
filosofia); carece también de fundamento el supuesto de los
“asiocentristas” acerca de que las grandes corrientes filosoficas



http://www.filosofia.org

20 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

de Occidente (entre ellas el materialismo francés y la filosofia
clasica alemana) e incluso el marxismo tienen por fuente la
filosofia de Confucio y otras doctrinas 1deahstas del Oriente
antiguo.

Internacionalista por principio, la ciencia marxista-leninista
muestra que la historia del pensamiento filosofico se desarrollé
tanto en Oriente como en Occidente y que las doctrinas
filoséficas que vieron luz en los diversos paises acometieron la
solucién de problemas comunes en lo fundamental y multipli-
caron todas el tesoro del pensamiento filoséfico.

La independencia relativa
y la légica interna del desarrollo de
1a filosofia

La filosofia, como las demas formas de la ideologia, se
caracteriza por una independencia relativa. ... Toda ideolo-
gia, una vez que surge, se desarrolla en conexién con el
material de ideas dado —escribio Engels——’ desarrollandolo y
transformandolo a su vez.19”

Por mis que el acaecer filos6fico dependa de la base
econdmica y, en ultima instancia, de las condiciones de vida
material de la sociedad, seria erréoneo deducir directamente de
ellas cada idea filos6fica, como lo hacian A.Bogdainov,
V.Shuliatikov y otros vulgarizadores del marxismo, para
quienes los intereses de la burguesia o el desarrollo técnico de
la produccién capitalista eran la fuente inmediata de toda
concepcién filoséfica. Si el rumbo de la filosofia estd condicio-
nado en 1ltima instancia por la vida econémica de la sociedad,
lo cierto es que el contenido de las ideas filoséficas y, en
particular, las categorias logicas, las formas en que evoluciona
el pensamiento filoséfico no dimanan derechamente de la
economia, sino que, en buena medida, guardan relacion con las
luchas ideolégicas de su época, con las formas conexas de la
conciencia social (el arte, la religion, etc.), con la ciencia, con el
material de ideas que a los fildsofos legaron sus predecesores.

10 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 21, pig. 313.


http://www.filosofia.org

LA HISTORIA DE LA FILOSOFiA EN CUANTO CIENCIA... 21

En esto se manifiesta ante todo la independencia relativa de la
filosofia.

Esta independencia se manifiesta también en el hecho de
que aun siendo reflejo de la vida de la sociedad y correspon-
diendo en general al caracter de la base econémica, el pensar
filos6fico puede rezagarse de ésta o adelantérsela. Asi, cuando
en el periodo de los movimientos emancipadores contra el
feudalismo era la religion la ideologia predominante de este
régimen, el pensamiento filos6fico progresista relacionado con
aquellos movimientos a menudo se retrasaba en el desarrollo
de las formas de conciencia y adoptaba formas idealistas,
religiosas. Palmario ejemplo de adelantamiento del pensar
filos6fico sobre la marcha del desarrollo social es la aparicién y
el avance bajo el capitalismo del materialismo dialéctico e
histérico, que configura el basamento teérico de la ideologia
socialista.

La relativa independencia de la filosofia estriba asimismo
en que a menudo el pensamiento filoséfico alcanza elevadas
cotas en paises cuyo desarrollo econémico y politico va a la zaga
de otros. Engels escribié: “... como campo circunscrito de la
divisién del trabajo, la filosofia de cada época tiene como
premisa un determinado material de ideas que le legan sus
predecesores y del que arranca. Asi se explica que paises
econémicamente atrasados puedan, sin embargo, llevar la
batuta en materia de filosofia: primero fue Francia, en el siglo
XVIII, respecto a Inglaterra, en cuya filosofia se apoyaban los
franceses; mas tarde, Alemania respecto a ambos paises. Pero
en Francia, como en Alemania, la filosofia, como el-floreci-
miento general de la literatura durante aquel periodo, era
también el resultado de un auge econémico.” 11

Como forma determinada de conocimiento del mundo,
como sistema de concepciones acerca de los problemas mds
generales del ser y el pensar, la filosofia posee una logica
interna, expresa de modo generalizado las leyes del conoci-
miento del mundo, que son refle]o de las leyes objetivas del ser
natural y social. La filosofia tiene sus leyes especificas, que en

11 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 37, pags. 419-420.



http://www.filosofia.org

92 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

cierta medida operan también en otras esferas de la conciencia
social (ciencia, arte, ideologia sociopolitica) por cuanto la
filosofia ejerce sobre ellas su influencia ideoteérica. Leyes
espécificas ‘de la filosofia son la lucha del materialismo y el
idealismo, la lucha de la dialéctica y la metafisica, etc.

La légica interna del desarrollo del pensar filoséfico
consiste en que este proceso va primordialmente de lo sencillo
a lo complejo, de lo inferior a lo superior. Este proceso de
“acrecentamiento” del saber filos6fico no discurre en linea
recta, sino en zigzag. En su devenir, el conocimiento de la
realidad a menudo se descarria hacia el idealismo, el misticis-
mo, la religién abandonando el camino acertado. Mas, en
conjunto, es un proceso ascensional y conduce finalmente al
conocimiento de la verdad objetiva.

4. Periodos fundamentales del desarrollo
de 1a filosofia

Por cuanto la trayectoria de la filosofia, como la de otras
formas de la conciencia social, es determinada en iltima
instancia por el nacimiento, el desarrollo y el relevo de las
formaciones socioecondmicas, el marxismo divide la historia de
la filosofia en periodos que corresponden en lo fundamental a
estas formaciones o a épocas de transiciéon de una a otra y a
jalones esenciales en la historia de la lucha de clases. En la
historia de la filosofia, estos periodos fueron los siguientes:
1) 1a filosofia en la sociedad esclavista; 2) la filosofia en la
sociedad feudal; 3) la filosofia en la época de transiciéon del
feudalismo al capitalismo; 4) la filosofia en la época de
consolidacién del capitalismo hasta el surgimiento del marxis-
mo; 5) la filosofia en la época del capitalismo premonopolista,
de la aparicién y el desarrollo del movimiento revolucionario
del proletariado; 6) la filosofia en la época del imperialismo y
de la revolucién proletaria, y 7) la filosofia en la época de la
construccién del socialismo, de la contienda entre los dos
sistemas contrapuestos —el socialista y el capitalista— de la
victoria del comunismo.


http://www.filosofia.org

LA HISTORIA DE LA FILOSOFfA EN CUANTO CIENCIA... 23

Dentro de cada uno de estos periodos histéricos delimita el
marxismo etapas, peldafios diferentes, a menudo esencialmen-
te distintos por el caracter y el nivel de desarrollo de las
doctrinas filoséficas. Al propio tiempo, el caricter y la
orientaciéon de las doctrinas filoséficas de una época u otra
ejercen gran influencia a la hora de diferenciar los periodos de
la historia de la filosofia como forma especifica del coriocimien-
to cientifico dotada de una independencia relativa.

La historia cientifica de la filosofia divide la historia del
pensamiento filos6fico en dos eras: 1) historia de la filosofia
antes del surgimiento del marxismo, y 2) historia de la filosofia
después del surgimiento del marxismo. En la historia de la
filosofia, unas formas del materialismo y de la dialéctica son
reemplazadas por otras. Asi, la época de transicion del
feudalismo al capitalismo se caracteriza por el desarrollo de la
filosofia del Renacimiento. En la época del capitalismo se
distinguen los periodos de desarrollo del materialismo de los
siglos XVII y XVIII y de la filosofia clasica alemana. Tampoco
la forma histérica suprema del materialismo y la dialéctica—la
filosofia del marxismo— permanece inmévil, sino que se
desarrolla y enriquece, concretiza y elabora sus leyes y
categorias, puntualiza sus conclusiones y postulados partiendo
de los datos de la lucha revolucionaria, de la generalizacién de
los nuevos procesos en el desarrollo social y de las conquistas
cientificas. _

El desarrollo creativo del materialismo dialéctico e histérico
en el periodo del imperialismo y la revolucién proletariay en la
nueva época histérica de la construccion del socialismo, de la
lucha entre los dos sistemas opuestos, de la victoria del
comunismo marca una etapa nueva, la fase leninista, en la
filosofia del marxismo. Hallamos ejemplos insignes del desa-
rrollo de la filosofia marxista en trabazén indisoluble con la
vida, con la prictica, en las obras de Vladimir Ilich Lenin y sus
discipulos, en los importantes documentos de los Partidos
marxistas-leninistas, en los trabajos de los marxistas-filosofos y
otros hombres de ciencia.



http://www.filosofia.org

24 : HISTORIA DE LA FILOSOFIA

5. Significacion de la historia
de la filosofia como ciencia

La historia de la filosofia es ante todo una ciencia filos6fica
y, al propio tiempo, una ciencia histérica. Su estudio permite
comprender profundamente el desarrollo del pensamiento
humano y las leyes del mismo, entender filoséficamente la
magna experiencia del conocimiento del mundo. La historia de
la filosofia muestra cémo fueron elaborandose las formas y
categorias del pensamiento tedrico, los métodos de conoci-
miento cientifico, ensefia a pensar con correccién dialéctica, a
aplicar la dialéctica al proceso de conocimiento y transforma-
ci6n del mundo. “.. El pensamiento tedrico —escribié Engels—
s6lo es un don natural en lo que a la capacidad se refiere. Esta
capacidad tiene que ser cultivada y desarrollada; y, hasta hoy,
no existe otro medio para su cultivo y desarrollo que el estudio
de la historia de la filosofia.” 12

La historia cientifica de la filosofia pone al descubierto las
raices gnoseolégicas del idealismo y la metafisica y aclara las
razones de los errores y extravios de los pensadores del pasado.
De tal suerte, previene su repeticion en el pensamiento tedrico
contemporaneo, la unilateralidad, el subjetivismo, el anquilosa-
miento dogmadtico en la teoria y la prictica, infunde en el
hombre seguridad en la potencia de la razén, en su capacidad
para conocer el mundo y.sus leyes.

El estudio de la historia de la filosofia tiene no sélo
significacion cognoscitiva, sino también gran alcance practico-
politico, educacional; ayuda a enriquecer la memoria con
conocimientos filos6ficos acumulados por la humanidad, a
preservar y continuar las tradiciones materialistas y dialécticas
del pensar filoséfico, que cumplieron un papel importante en
la historia de la cultura universal.

La historia de la filosofia ensefia a discernir tras la
“escoldstica gnoseoldgica” de las corrientes filoséficas burgue-
sas modernas los intereses de las clases dominantes de la

12 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 20, pag. 366.


http://www.filosofia.org

LA HISTORIA DE LA FILOSOFiA EN CUANTO CIENCIA... 25

sociedad capitalista, a descubrir tras las “novisimas” corrientes,
viejas doctrinas filoséficas reaccionarias caducas. Por lo tanto,
el estudio de la historia de la filosofia pertrecha para combatir
el idealismo, la religién y la ideologia reaccionaria en general.

La historia de la filosofia como ciencia hace ver que el fruto
del desarrollo y la reelaboracién critica de las conquistas mas -
importantes de la cultura y la ciencia, entre ellas las del
pensamiento filos6fico, es el materialismo histérico y dialéctico.
“La historia de la filosofia y la historia de las ciencias sociales
—escribié Lenin— ensefnan con toda claridad que no hay nada
en el marxismo que se parezca al “sectarismo”, en el sentido de
una doctrina cerrada en si misma, rigida, surgida al margen del
camino real del desarrollo de la civilizacion mundial. Al
contrario, el genio de Marx estriba, precisamente, en haber
dado solucién a los problemas planteados antes por el
pensamiento avanzado de la humanidad. Su doctrina aparecid
como continuacion directa e inmediata de las doctrinas de los
mds grandes representantes de la filosofia, la economia politica
y el socialismo.” 13

La significacién principal ideo-educativa y practico-politica
de la historia de la filosofia consiste en que ayuda a enlazar la
teoria con la practica de la lucha revolucionaria y de la
construccion del comunismo, a formar una cosmovisién
cientifica, marxista-leninista, a elaborar altosideales morales y
un buen gusto estético, contribuyendo de esta suerte a la
educacién comunista de los trabajadores.

Los progresos del saber cientifico contemporaneo demues-
tran irrefutablemente que la inica doctrina filos6fica exacta de
nuestros tiempos es el materialismo dialéctico. La historia
marxista de la filosofia ensefia a dominar de un modo
profundo la teoria y el método del materialismo dialéctico, a
aplicarlos de modo creativo en la vida, en la prictica, a luchar
sin desmayo contra la ideologia burguesa enemiga del
marxismo, contra el revisionismo y el dogmatismo.

13 V.1.Lenin. Tres fuentes y tres partes integrantes del marxismo. O.C., 1. 23,
pag. 40.



http://www.filosofia.org

CAPITULO 11

LA FILOSOFIA DE LOS PAISES
DEL ORIENTE ANTIGUO

Las doctrinas filoséficas mas antiguas vieron la luz en la

India, China, Egipto y Babilonia.

1. La filosofia de la India Antigua

La filosofia nace en la India mediado el milenio I antes de
nuestra era, cuando comienzan a formarse los Estadqs en el
territorio que hoy constituye este pais. Gobernaba cada unode
ellos un raja, cuya autoridad se apoyaba en la de la aristocracia
terrateniente y de la nobleza sacerdotal gentilicia (brahmanes).
Eran vigorosas las pervivencias de las relaciones patriarcales
entre las clases dominantes y las oprimidas.

La sociedad india se dividia en varnas, grupos que mas
tarde constituirian la base del sistema de castas. Eran cuatro las
varnas: 1) la sacerdotal (brahmanes); 2) la de la aristocracia
castrense (ksatryas); 3) la de los labriegos, artesanos y comer-
ciantes (vaisyas), 4) la inferior (de los sudras). Estos hallibanse
subordinados a los brahmanes, los ksatryas y los vaisyas,
carecian de derecho sobre la propiedad comunal, no eran
admitidos en la comunidad ni participaban en la solucién de los
asuntos de la misma. La religiéon santificaba la divisiéon en
varnas. Las aristocraticas familias sacerdotales ejercian una
influencia considerable sobre la sociedad, eran sectores cultos,
poseian conocimientos especiales e influian sobre el desarrollo
de la ideologia rehglosa

El escrito mds antiguo de la literatura india es el Veda, que,
en un estilo adornado de imagenes, expresa concepciones
religiosas en las que ya en aquellos tiempos se interpolaban
ciertas representaciones del mundo, del hombre y de la vida
moral. Se divide en cuatro partes, la mas antigua de las cuales
es el Sama-Veda. Las demds son comentarios y adiciones a ésta.
La parte mas antigua del Sama-Veda, compuesto de cuatro
recolecciones, es el Rig-Veda, un himnario religioso (Ca 1500
a. de n.e.). La segunda parte del Veda es el Yajur-Veda, una


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LOS PAISES DEL ORIENTE ANTIGUO 27

coleccion de textos rituales en los que se apoyaba el brahmanis-
mo, religiéon predominante hasta la aparicién del budismo. La
tercera parte es el Atharva-Veda, que contiene las normas de
conducta de los anacoretas. Las Upanisad, parte propiamente
filos6fica surgida alrededor del afio 1000 a. de n.e., forman
una especie de apéndice del Veda. Ya en el periodo de domina-
cién de las concepciones religiosas y mitologicas que se reflejan
en el Veda y las Upanisad aparecieron los primeros elementos
de la conciencia filos6fica y comenzaron a configurarse las pri-
meras doctrinas filosoficas, tanto las idealistas como las mate-
rialistas.

Caracteristico de la filosofia india antigua es el desarrollo
dentro de sistemas o escuelas determinados y la divisién de
éstos en dos grandes grupos: los ortodoxos (que aceptan la
autoridad védica) y los heterodoxos (que rechazan la autoridad
védica). Estos sistemas fueron en su mayoria ortodoxos y
religiosos. Tales son los denominados vedanta, mimamsa,
sankhya, yoga, nyaya y vaisesika. Sin embargo, en algunas de
estas escuelas, bajo la forma religioso-ética se dejan ver
tendencias materialistas. Las escuelas heterodoxas se denomi-
nan jainismo, budismo y charvaka-lokayatamata.

El jainismo
El desarrollo de las antiguas doctrinas de los “maestros” dio

vida a la filosofia del jainismo. El ultimo de los “maestros” fue
Vardhamana, llamado Jin, es decir, el Conquistador, que

- segin la leyenda vivi6 en el siglo VI a. de n. e. A sus adeptos se

les denominé jainistas. En su nucleo principal, el jainismo es
una doctrina ética que trata de una “liberacion”: la del alma
respecto a las pasiones. Esta ética se torné tradicional en una
serie de sistemas indios. El objetivo de la filosofia del jainismo
es la “santidad”, conducta especial que consiste en alcanzar la
mencionada liberacion. Para el jainismo no es Dios la fuente de
la sabiduria, sino santones que alcanzan la fuerza y la felicidad
mediante un saber perfecto y la conducta derivada de ese
saber.

Como doctrina ética, el jainismo se basa en una teoria
concerniente al ser, segiin la cual existe gran ndmero de



http://www.filosofia.org

28 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

entidades dotadas de realidad y poseedoras de cualidades que,
de un lado, son constantes o substanciales y, de otro, casuales o
transitorias. Entre las substancias inanimadas tiene particular
significacién la materia, que se presenta fragmentada en
elementos indivisibles (los dtomos) o compuesta (combinacién
de dtomos). Ademas de la materia figuran entre las substancias
inanimadas el espacio, el tiempo, las condiciones del movimien-
to y del reposo.

Parael j )amlsmo, la conciencia es la nota principal del alma.
El grado de conciencia es distinto en las distintas almas. El alma
es perfecta por su naturaleza, y sus posibilidades son ilimitadas:
como posibilidad son accesibles al alma un saber ilimitado, una
fuerza ilimitada, una felicidad ilimitada. Pero el alma propen-
de a identificarse con el cuerpo. En todo momento, el alma es
resultado de toda su vida anterior, de todas sus'actuaciones,
sentimientos e ideas precedentes. La causa basica que engen-
dra la dependencia del alma son sus pasiones. La causa de las
pasiones es el desconocimiento de la vida. Por ello, el
conocimiento debe conquistar el alma a la materia. El supues-
to del conocimiento verdadero no es sélo la confianza en
el maestro, sino también una conducta correcta, la correcciéon
en nuestras acciones. La “liberacién”, el objetivo del jainis-
mo, debe separar por entero el alma de la materia, lo que se
logra mediante el ascetismo.

El budismo

En los siglos VI y V a. de n. e. surge la doctrina religiosa del
budismo, hostil a la antigua religién sacerdotal del brahmanis-
mo. El budismo se propagé entre los sectores humildes de las
ciudades, donde eran mas dsperas las contradicciones de clase.

Tras cierta resistencia, las clases dominantes admitieron y
apoyaron el budismo con miras a sus intereses clasistas. Por
entonces aparecian en la India los grandes Estados. El
brahmanismo amparaba los privilegios de los sacerdotes, en
tanto que en el budismo era vigorosa la tendencia anticlerical.
Al propio tiempo, la ideologia budista recababa obediencia y
resignacion, por lo que no parecia peligrosa para la
clase dominante.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS PAISES DEL ORIENTE ANTIGUO 29

El budismo —una de las religiones mundiales— se alinea
con el cristianismo y el mahometismo. Sus doctrinas parten de
la leyenda relativa a su fundador, el principe Siddharta o
Gautama Buddha, es decir, “El Iluminado”. La existencia de
Buddha se remota al siglo VI a. de n.e., pero las escrituras
budistas pertenecen a tiempos bastante posteriores. El primer
intento de clasificarlas lo encontramos en el llamado Tripitaka
(tres cestos de doctrinas). El tercero de estos libros contiene las
cuestiones filoséficas. La religion budista se propagé en el Este
y el Sur de la India, en Ceilan, en Birmania y Siam. Otra rama
de budismo se extendié por el Tibet, China y el Japén.

Postulados basicos del budismo son: 1) la vida es sufrimien-
to; 2) el sufrimiento tiene su causa; 3) existe la posibilidad de
cesacion del sufrimiento: hay un camino para salvarse del
sufrimiento. La necesidad del sufrimiento deriva del cardcter
correlativo y de la interdependencia de todos los acontecimien-
tos y hechos. Ya el hecho de nacer comporta de modo
inexorable una cadena de sufrimientos. La vida del hombre, su
sed de placer estan condicionados por la experiencia sensorial
y acompaifiados por sufrimientos. Los maestros del budismo
enseiian que el objetivo del conocer es liberar al hombre del
sufrimiento. La ética del budismo descansa en la conviccién de
que cabe salvarse del sufrimiento no en la vida de ultratumba,
sino en la vida presente. Esta cesacién de los sufrimientos se
llama nirvana, o sea, “extinciéon”, al pie de la letra. Los budistas
entienden ‘por nirvana un estado de plena impasibilidad,
cuando el individuo se libera de cuanto aporta dolor, se abstrae
del mundo exterior, asi como del mundo del pensar.

Algunos postulados del budismo ofrecen interés filoséfico.
Tales son la doctrina de la mutabilidad universal, la negacién
dé que exista el alma como ente particular y el reconocimiento
de que no existen sino estados de conciencia en relevo™
permanente.

El budismo ha elaborado minuciosamente la cuestion del
camino del perfeccionamiento ético. Consiste en la doctrina de
las ocho virtudes, que alcanzarin aquellos que emprendan ese
camino: conducta —forma de vida— recta, lenguaje recto,
recta orientacién del pensamiento, concentracién o sosiego y
placidez.



http://www.filosofia.org

30 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

El budismo debi6 su éxito a ser una “doctrina religiosa para
la salvacién” que infundia en los creyentes la esperanza de que
el sufrimiento universal podia ser vencido y eliminado. Como
todas las religiones, no se esforzaba en absoluto por suprimir
las causas de los sufrimientos en la vida social real, no era una
doctrina de lucha, sino de resignacion. En su desarrollo
posterior, el budismo se dividié en varias escuelas.

Comienzos del materialismo indio.
El sistema lokayatamata

No es tarea ficil enjuiciar las primeras doctrinas de la
filosofia india, ya que los escritos, en particular las obras de los
materialistas, se perdieron, y las noticias que los idealistas
posteriores nos dan de aquellas remotas escuelas contienen
ostensibles falsedades.

El sistema filos6fico materialista indio mas antiguo se llama
lokayatamata (o charvaka). Este sistema negaba la existencia de
otro mundo fuera del material. Surgi6, por lo que parece,
cuando el régimen gentilicio era reemplazado por el Estado vy,
junto a las varnas castrense y sacerdotal (brahmanes), fue
destacando la varna de los mercaderes, al tiempo que los
labriegos comenzaban a formar el sector de campesinos y
artesanos libres.

La doctrina lokayatamata relativa al ser sostiene que el
mundo entero esta formado de elementos materiales primige-
nios, fuera de los cuales, y de las leyes de sus combinaciones, no
existe ninguna otra realidad. La fe en la existencia de un dios,
del alma, del paraiso, de un mundo de ultratumba es falsa, y los
elementos de esa fe no son reductibles a percepciones. Las
cosas de la naturaleza estdn compuestas de fuego (o luz), tierra,
agua y aire (o viento). Tras la muerte, los organismos se
descomponen en los elementos primarios. La conciencia existe
de modo real, lo que es testimonio por la percepcién. Pero la
conciencia no puede ser cualidad de un ente espiritual ni
inmaterial: es cualidad del cuerpo material vivo. El individuo
es inseparable del cuerpo.

La ética del sistema lokayatamata descansa también en la



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS PAISES DEL ORIENTE ANTIGUO 31

doctrina del ser. El hombre experimenta placer y sufrimiento. -
Como la evitacién total del sufrimiento es imposible, hay que
tratar de reducirlo al minimo, haciendo que el placer sea
maximo. Los conceptos habituales respecto a la virtud y el vicio
son una invencién de los autores de los libros sagrados, lo
mismo que el paraiso, el infierno y todo el rito religioso.

Mas adelante se infiltraria en el sistema lokayatamata un
elemento de escepticismo tal como el abstenerse de emitir
juicio sobre cuestiones antinémicas.

Los sistemas védicos:
el mi y el vedant

Los sistemas de la filosofia india consideran las escrituras
del Veda libros sagrados, como el Antiguo y el Nuevo
Testamento entre los cristianos. Estos sistemas se deno-
minan mimansa y vedanta. Para ellos es el Veda autoridad in-
discutible.

El rasgo distintivo del mimansa consiste en que, aun siendo
su objetivo la justificacién del ritual védico, otorgd gran
atencion a la teoria del conocimiento y la légica. Segin este
sistema, la percepcién sensorial es fuente particular del saber,
los objetos percibidos son reales y estin dotados de rasgos
objetivos. Ademais de la percepcion, son fuentes del conoci-
miento la deduccién légica, la comparacién, el testimonio
prestigioso de las escrituras sagradas y la admision con caracter
de postulado de ciertas verdades inaprehensibles.

E]l sistema idealista vedanta se debe a Badarayana, el
primero en desarrollarlo. Contiene este sistema matices
derivados de la diversidad en el modo de entender la relacién
entre el alma y Dios. Sus afirmaciones mas extremas son:
1) diferencia entre Dios y las almas, y 2) identidad entre Diosy
las almas. La escuela de Madhva defendia la primera doctrina;
la de Sankara, la segunda. El vedanta exige que el discipulo
obedezca sumisamente al maestro, iniciado en la sabiduria del
vedanta, y se dedique a una meditacién permanente sobre las
verdades del mismo hasta lograr una contemplacién directa y
permanente de la verdad.



http://www.filosofia.org

32 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Segun el sistema vedanta, el alma, unida a su cuerpo, no es
libre, ansia satisfacciones sensoriales y experimenta una dilata-
da serie de reencarnaciones. La victoria sobre la ignorancia que
esclaviza al alma, se logra mediante el estudio del vedanta.
Como sistema del idealismo objetivo, el vedanta conduce al
misticismo, a la contemplatividad, a la inhibicién en laluchay a
la subordinacién de la filosofia a la religién.

La filosofia sankhya

Antiquisima forma de la filosofia india es el sistema
sankhya, cuyo fundador, Kapila, vivié, segiin ciertas fuentes,
por los aifios 600 a. de n.e.

El sistema sankhya presupone dos principios: el material y
el espiritual. Para explicar el mundo, el sistema sankhya
considera punto de partida la causa primera material de todos
los objetos y fenémenos, incluidos los fendémenos psiquicos.
Esta causa primera, aun siendo material, debe ser tan sutil y
penetrante como para hacer posibles las producciones mas
sutiles, el entendimiento, por ejemplo. La causa primera no
puede haber sido engendrada por ninguna otra precedente. Es
la causa primera autosubsistente, la base eterna del universo.
Todos los objetos son capaces de suscitar en nosotros placer,
dolor o estado de indiferencia. La causa de estos estados son los
tres elementos integrantes (gunas) de los objetos, que no se
perciben de un modo inmediato. De estas tres gunas estan
formados no sdlo la substancia primigenia, llamada prakriti,
sino también todos los objetos del mundo. El prakriti es la causa
de la existencia de los cuerpos, de los 6rganos sensoriales y
locomotivos, del sentido del Yo, del ‘entendimiento y el
intelecto. Pero, ademas de todo esto, existe la conciencia, que se
halla por encima de toda mutacién y es ya inmaterial por su
naturaleza. Toda la multitud de objetos del mundo real es
engendrada por el contacto de la causa material —prakriti—
con el purusa, el Yo. El intelecto, que procede del prakriti, no es
eterno, es compuesto, y constituye el sujeto, que surge y se
destruye en el tiempo. De esta doctrina del ser infiere él
sistema sankhya la doctrina del conocimiento. Ademas de la

ko


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS PAISES DEL ORIENTE ANTIGUO 33

percepcion yla inferencia logica, también admite como fuentes
del conocimiento las doctrinas (“los testimonios”) del Veda. El
conocimiento fidedigno surge cuando en el intelecto se refleja
no el objeto, sino la propia conciencia, el Yo.

Es premisa de la ética del sistema sankhya la conviccién en
la dimensién universal del sufrimiento. El conocimiento de los
caminos que pueden liberar al hombre del sufrimiento y las
adversidades constituyen para ella, como para otras escuelas
filosoficas indias, la tarea cardinal de la sabiduria.

El sistema yoga

Préximo en muchos aspectos al sistema anterior es el del
yoga, palabra que por lo visto significa “concentraciéon”. Se
considera que su fundador es el sabio Patanjali.

En el sistema yoga, la fe en Dios se estima elemento de la
cosmovision tedrica y condicién de una actividad practica
eficiente encauzada a liberar al hombre de los sufrimientos.
Una parte de los medios que el sistema recomienda para
alcanzar esta liberacion concierne a la practica del ascetismo;
otra, a los principios de una ética erigida en el respeto a todas
las formas y variedades de la vida. Figuran entre las reglas del
sistema yoga prescripciones racionales y en cierta medida
comprobadas relativas al entrenamiento respiratorio, al régi-
men de alimentacion, etc. El sistema prescribe también la
adoracion de Dios, y en esto radica la diferencia esencial entre
el yoga y el ateo sankhya.

El sistema materialista nyaya

La fundacioén del sistema nyaya se atribuye al sabio Gotama
(o, Gautama). Las escrituras mas antiguas de la escuela sé
remontan al siglo III a. de n.e.; las restantes datan de los
primeros siglos de nuestra era. La filosofia nyaya es una
doctrina del conocer, en particular de la inferencia légica, que
es elaborada partiendo de una teoria materialista del ser. Esta
teoria del ser esta llamada a servir no a una funcién tedrica,
sino a la practica de liberar al hombre de todos los

(On



http://www.filosofia.org

34 ' HISTORIA DE LA FILOSOFIA

sufrimientos. La filosofia nyaya examina las fuentes y procedi-
mientos del conocer, clasifica los objetos del conocimiento, la
realidad misma. Existen varios tipos del conocer verdadero: la
percepcidn, la inferencia légica, el testimonio de una autori-
dad, la comparacién. La percepcion esta condicionada por los
sentidos y da un conocimiento directo del objeto. Para el
conocimiento légico es menester disociar el rasgo inseparable
del objeto investigado.

En conjunto, el sistema nyaya se encuadra en un materialis-
mo ingenuo. Por el origen y por el contenido sitda la verdad en
dependencia de la naturaleza real de los objetos estudiados. El
objeto existe antes de ser conocido. Mas tarde, en este
contenido basicamente materialista, penetraron elementos de
la religion y de la psicologia idealista.

El sistema materialista vaisesika

El sistema vaisesika es uno de los mas maduros del
materialismo indio antiguo. El término vaisesika procede de
visesa, que significa particularidad y sefala que para el
vaisesika, en la explicacion de la realidad, tiene alcance
primorial la categoria de diferencia especifica entre las
substancias, atomos, almas, etc. Este sistema surgié alrededor
de los siglos VI-V a. de n.e. y su fundacién se atribuye a
Kanada. En su origen fue una doctrina materialista del ser y
una teoria del atomismo. Mas tarde se interesé también por
cuestiones de la l6gica.

Como el sistema nyaya, el vaisesika juzga objetivo de la
sabiduria liberar el Yo humano del sufrimiento y de la
dependencia. La causa tltima del sufrimiento es la ignorancia.
El camino de la liberacion es el del saber, o sea, el del
conocimiento veraz de la realidad. Ello presupone la investiga-
cion de las categorias de la realidad, es decir, de los géneros
superiores del ser. La categorfa no es un concepto del
entendimiento, sino ante todo un objeto denominado por un
término. Por ello la clasificacién de las categorias coincide con
la clasificacién de los objetos.

El vehiculo material de todas las cualidades de las cosas, de
las particularidades, de las acciones, asi como la causa de todo


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS PAISES DEL ORIENTE ANTIGUO 35

lo compuesto es la substancia. De los diversos tipos de
substancias, cinco —la tierra, el agua, la luz, el aire y el éter—
constituyen los elementos fisicos, a su vez integrados por
atomos eternos, indivisibles. Los atomos no son perceptibles
por los sentidos, y sabemos que existen sélo por inferencia.
Particularidad caracteristica del vaisesika en su doctrina
atomista es la admisién de una diferencia cualitativa entre los
atomos. Contrariamente a las propiedades, las cualidades se
entienden como algo que existe desde toda la eternidad. El
movimiento no es una cualidad, sino una propiedad, ya que se
transmite de un objeto a otro. En las substancias no fisicas
—éter, espacio, tiempo y alma— no puede haber movimiento
ni accion.

El sistema vaisesika considera lo universal y lo particular
como categorias importantes del conocer. Dado que su
naturaleza es comin, las cosas de una clase determinada
reciben un nombre comin. Lo universal es real, se halla en los
propios objetos de una clase dada, pero no se identifica con sus
propiedades individuales, es la esencia de los objetos distintos.
Mas si existiera s6lamente lo universal seria imposible discrimi-
nar una substancia de otra, pues cada substancia tiene algo que
pertenece tinicamente a ella. Esto es la particularidad. Como
las substancias son eternas, también son eternas sus particulari-
dades.

Mis tarde, algunos maestros de esta escuela comenzaron a
afirmar que toda accién de los atomos procede de la voluntad
de un ser supremo, el cual lo encauza todo hacia una
depuracién moral, que el mundo estd dotado de un alma
mundial y que los seres que sufren en él se liberan de los
sufrimientos al extinguirse un determinado periodo ciclico.La
liberacién acontece mediante la destruccion del mundo y de las
composiciones de atomos existentes en €l

Con el transcurso del tiempo fue acentuindose el matiz
religioso del sistema vaisesika. Los maestros de esta filosofia
comenzaron a sostener que los dtomos son inicamente la causa
material del mundo y proclamaron a Dios la causa moviente.



http://www.filosofia.org

36 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

2. Nacimiento y desarrollo
del pensamiento filosofico
en la China Antigua

En los siglos VIII—VI a. de n. e., periodo de formacién y
desarrollo de la sociedad esclavista, perfilaronse en China dos
tendencias dentro de la ideologia: la conservadora y la
progresista, la mistica y la atea. En la contienda entre estas dos
tendencias fueron cobrano creciente propagacién ideas mate-
rialistas ingenuas concernientes a la existencia de cinco
elementos primigenios de las cosas (el metal, la madera, el
agua, el fuego y la tierra), a dos principios alternativos (el yiny
el yan), al camino natural (tao) y otras ideas que habian
aparecido ya a finales del milenio I1 y comienzos del I a. den.e.
como resultado de la generalizacion de los conocimientos de
aquella época. Ahora bien, la formacién de las corrientes
filos6ficas data de los siglos VIy V a. de n.e., y entre ellas y en
vinculacién con aquel viraje cerrado en la historia de la
sociedad china, se rifié durante casi tres siglos una denodada
batalla.

Las opiniones filosoficas y
éticas de Confucio y sus seguidores

La doctrina ético-politica del confucianismo ocupa un
importante lugar en la historia de la ideologia antigua china.
Su fundador, Confucio (551-479 a. de n.e.), hizo una valiosa
aportacion a la cultura china. Se le atribuyen varios libros
{Analectas, Anales de Primavera y Otofioy otros), que retnen los
monumentos escritos del pasado, y es, asimismo, el fundador
de un sisterna de ensefianza escolar.

Ajustandose a las tradicionales opiniones religiosas, segiin
las cuales el cielo, como divinidad suprema, dicta su voluntad al
hombre, Confucio mantenia que “la vida del hombre depende
del destino, mientras la riqueza y la nobleza proceden del
cielo”.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS PAISES DEL ORIENTE ANTIGUO 37

Aunque las doctrinas de Confucio contienen ideas raciona-
les, en conjunto son dogmaticas y conservadoras. Confucio
exigia la observancia incondicional de las tradiciones patriar-
cales gentilicias, la educacién en el culto a los antepasados y
una obediencia ciega a los gobernantes. Estos fines persiguen
los términos mas fundamentales de su pensamiento: el jen
(reciprocidad de conducta), el chun (fidelidad al sefior, deber) y
otros. Confucio dedicé particular atencién al concepto de hsiao
(piedad filial) entendiendo que “los que honran a los padres y
respetan a los ancianos raramente se insubordinan ante el
superior”.

Eminente seguidor de Confucio fue Mencio (372-289 a. de
n.e.), nombre europeizado de Meng-tse, para el cual la vida
humana estd sometida a la “voluntad del cielo”. Exponente y
ejecutor de esa voluntad es el gobernante sabio, el “hijo del
Cielo”. El hombre nace naturalmente bueno y le son ingénitas
cuatro cualidades: la compasion, el recato, la modestia y la
aptitud de diferenciar la verdad de la mentira. Pero, a
consecuencia de las malas influencias de la sociedad, estas
cuatro cualidades se pierden prontamente. Mencio propuso la
teoria de los conocimientos innatos, que el “espiritu inabarca-
ble” divino ha depositado en el hombre y que éste debe cultivar
asiduamente para hallar en si mismo respuesta a todos los
interrogantes de la vida, averiguar las causas de sus adversida-
des y desgracias, no encolerizarse por las injusticias y no
abrigar odio a quien le hostiga.

El pensamiento de Mo-tse.
La teoria del conocer de los mohistas

Contra la escuela confucianista dirigié sus ideas Mo-tse
(479-381 a. de n.e.), que exhortd a los hombres a prestarse
ayuda reciproca por encima de su situacion social. Contraria--
mente al confucianismo sostuvo que no existia la predestina-
cién. El destino del hombre depende de cémo practique el
principio del amor universal, expresién ésta de la “voluntad
del Gielo”. A tono con ello, el “sefior del Cielo” lo recompensa
o lo castiga. Mo-tse se opuso a las guerras de conquista y
predicé la paz entre los Estados.

(On


http://www.filosofia.org

38 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

La teoria del conocimiento de Mo-tse contiene ciertos
élementos de materialismo. Por ejemplo: el saber proviene del
estudio directo de la realidad. Mas tarde, los mohistas o
seguidores de Mo-tse despojaron de la envoltura mistica las
ideas de su maestro, racionales en lo fundamental, y las
desarrollaron por el cauce de un materialismo ingenuo.
Principalmente elaboraron la loglca y lateoria del conocer. Los
mohistas admitian la existencia objetiva de las cosas fuera de
nuestra conciencia. Todos nuestros conocimientos, nos dicen
los mohistas, son fruto del esfuerzo comin de nuestros
sentidos (u-lu) y de nuestro pensamiento (sin).

Las tendencias materialistas de los mohistas rebatian
principalmente a los sofistas Hui Shi (siglos IV-IIT a. den.e.)y
Kung-Sun Lung (siglo 111 a. de n.e.). Hui Shi intenté reducir a
la identidad lo finito y lo infinito, lo relativo y lo absoluto y
diluirlos en una “magna unidad”. Negaba asimismo la
diferencia cualitativa de las cosas. Segiin Kung-Sun Lung, las
cosas concretas surgen como resultado de una combinacion en
nuestra conciencia de ideas que existen de modo independiente
(por ejemplo, caballo blanco es una combinacién de las ideas de
blancuray caballo).

El pensamiento de Lao-tse acerca del tao.
Los taoistas

En el desarrollo de la filosofia china tuvo gran alcance el
taoismo, doctrina de Lao-tse acerca de tao, esto es, el camino de
las cosas. La idea cardinal de Lao-tse (siglos VI-V a. de n.e.)
consiste en que la vida de la naturaleza y de los hombres no es
gobernada por una “voluntad del Cielo”, sino que discurre por
un camino natural, el tao. El tao es la ley 'natural de las propias
cosas, que compone con la substancia ck'i (aire, éter) el
fundamento del mundo. Para Lao-tse, todo en el mundo se
halla en movimiento y mutacién, a consecuencia de lo cual
todas las cosas pasan necesariamente a su opuesto. Lao-tse
creia que, congruentemente con esta ley, en ultimo término
triunfaria la justicia, pues a la larga los débiles se tornarian
fuertes y vencerian a quienes les habian dominado. El hombre,


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS PAISES DEL ORIENTE ANTIGUO 39

segin Lao-tse, no debia injerirse en el devenir natural. El que
intentara cambiar la marcha de ese desarrollo para someterlo a
sus intereses personales estaba sentenciado a fracasar. Lao-tse
combatia las arbitrariedades de la aristocracia y exhortaba a
desdenar lo superfluo y retornar a la vida comunitaria
primitiva.

Eminente seguidor de Lao-tse fue Yang Chu, que vivié en el
siglo IV a. de n. e. Yang Chu negaba la existencia de fuerzas
sobrenaturales y entendia que el mundo de las cosas se
gobernaba por leyes propias y se hallaba en cambio constante.
Para €1, el hombre se diferenciaba de los demas animales en ser
el mis inteligente de ellos. El alma del hombre es inseparable
del cuerpo y desaparece al sobrevenir la muerte. El hombre
debe tener la posibilidad de satisfacer sus necesidades, de
aprovechar racionalmente las cosas para “mantener la natura-
leza humana en su integridad y pureza”.

Los taoistas del Palacio de la Ciencia de Tsia! —Sung K'eng,
Ying Wen y otros— desarrollaron la doctrina del ch’%, la
substancia material. Dividen el ch’i en dos clases: el sutil y el
tosco. Del primero surge el alma del hombre; el segundo forma
su cuerpo. El ¢kt tenue cumple el papel principal en el
organismo del hombre, de él dependen las facultades menta-
les. No son fuerzas divinas las que conceden la sabiduria, que es
una manifestacion del ch’t sutil. Los materialistas antiguos
entendian que el ch’itenue abandonaba al hombre al morir éste
y formaba lo que la gente llamaba demonio v dios.

La fase superior del taoismo antiguo es la doctrina de
Chuang-tse (siglo IV-III a. de n.e.), quien, como Lao-tse,
sostuvo que en el mundo de las cosas opera la inexorable ley
natural tao, por la cual todo lo engendrado esta continuamente
sometido a cambio. De seres organicos infimos —ch't— que
residian en el agua proceden los animales y de estos tltimos, el
hombre. El universo estd repleto de ch’i, principio material
dnico. “La acumulacién de ch’i da lugar al nacimiento del

1 Existi6 en los siglos IV y 111 a. de n.e. en el reino de Ti (parte oriental de
la actual provincia de Shantung) y fue una institucién similar a la Academia de
la Grecia antigua. Concurrian todas las tendencias, pero los taoistas eran en ella
Ia fuerza principal.

(On


http://www.filosofia.org

40 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

hombre —dice Chuang-tse—. Cuando converge en ch’i aparece
la vida, cuando se desvanece, llega la muerte”; “con la muerte
desaparece el alma”. Para Chuang-tse, el pensamiento humano
es “espejo de la infinidad de cosas”. En esta doctrina
materialista ingenua abundan los juicios dialécticos. “Lo que
carece de diferencia —~mantenia— permanece en lo que -es
inherente a la diferencia”; cada cosa existe como lo “uno” y lo
“otro”, puesto que “cambia con cada movimiento, cada
instante”. Chuang-tse admitia la dialéctica de la realidad, pero
absolutizaba la unidad de la diversidad, llamaba a “fundirse”
con el tas eterno y mostrar indiferencia por la vida terrenal.
Esto contribuyé a formar el taoismo religioso en el pértico de
nuestra era.

Las opiniones materialistas
ingenuas de Siung-tse

Ideas materialistas ingenuas se desarrollan en la doctrina de
Siung-tse (298-238 a. de n. e.), relevante figura del confucianis-
mo. A diferencia de los demas confucianistas, considera que el
Cielo es parte integrante de la naturaleza, un ente material.
Leyes naturales rigen la sucesién de los fendmenos celestes, la
cual no guarda relacién con la existencia de un buen o mal
gobierno en el Estado. El destino de los hombres no lo
determina la voluntad del Cielo, que no existe, y todo depende
de los propios hombres.

Siung-tse afirma que los hombres, contrariamente a los
animales, saben mancomunar sus esfuerzos y organizar su vida
social. Ademas, el hombre sabe desentrainar y aprovechar los
fenémenos. El conocimiento empieza por la percepcién. Los
sentidos, empero, son gobernados por nuestro pensamiento
(sin), que cumple leyes naturales. Para este autor, el hombre es
un egoista nato. El deber del sabio consiste en educar en él las
buenas cualidades en el sentido de la ética confucianista. Como
idedlogo de las clases dominantes, Siung-tse entiende que en la
sociedad deben existir gobernados y gobernantes: unos se
dedicaran al trabajo manual, otros al intelectual.

En la doctrina de Siung-tse influye la evolucién que
imprimen al confucianismo los cambios acontecidos en las


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA DE LOS PAfSES DEL ORIENTE ANTIGUO 41

relaciones socio-econdmicas de la sociedad china desde la
fundacién de esta escuela. Hacia el siglo III a. de n.e., el
confucianismo ha perdido ya su anterior apoyo social, el de la
nobleza gentilicia, que se halla en plena decadencia. Muchos
confucianistas pasan al servicio de los nuevos sefores y ricos
mercaderes, que combaten a la nobleza gentilicia. Congruente-
mente revisan sus opiniones y las adaptan a las nuevas
circunstancias.

El materialismo de la escuela fakia

Ide6logos de estas nuevas fuerzas sociales fueron los
representantes de la escuela fakia (los legistas), predominante
en aquel tiempo. Los legistas eran partidarios de instaurar
leyes para la transformacién de la sociedad.

Uno de los hombres mas descollantes de esta escuela es Han
Fei (siglo III a. de n.e.), discipulo de Siung-tse. Han Fei
sostenia que el tas, como ley universal de la naturaleza,
constituye la base de todas las leyes, objetos y fenémenos
particulares, el li. La forma de manifestacion del tao en la
sociedad humana deben ser las leyes publicas (fa), partiendo de
las cuales hay que determinar la conducta de los hombres.
Estas leyes deberan ser modificadas adecuindolas a las
necesidades de la época en curso. Han Fei condenaba el
misticismo religioso. No puede demostrarse la existencia de los
demonios y los dioses: la gente a menudo invoca la “voluntad
del Cielo” para incumplir las leyes del Estado. Como
exponente de la escuela fakia, Han Fei combatia, de un lado, a
las fuerzas sociales conservadoras de su tiempo y, de otro,
invitaba a la nueva aristocracia a enriquecerse a expensas de los
miembros de la comunidad y de los esclavos.

La contienda entre el materialismo y
el idealismo en visperas de nuestra era

En la inmediacién de nuestra era, la sociedad china se
hallaba inmersa en una profunda crisis. Los diversos grupos de
la nobleza se promovian guerras, empeoraba la situacién de las
masas populares, se sublevaban los esclavos, los labriegos y

(On



http://www.filosofia.org

42 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

artesanos libres. En este ambiente, el misticismo, la magia, las
profecias florecian con gran exuberancia. Surgié una nueva
religion, la llamada secta tao, que tergiversé la doctrina de
Lao-tse acerca del tao e hizo una divinidad del antiguo
pensador.

Mistica fue la doctrina de Tun Chun-shu (siglos 11-1 a. de
n.e.), fundador de la teologia confuciana. A su modo de ver,
todos los fenémenos espontianeos son expresion de la voluntad
del Cielo. El hombre se diferencia del animal en que ejecuta
dictados celestiales.

A la mistica y, en particular, a la teologia confuciana se
opusieron- varios pensadores, entre los que destaca el materia-
lista Wan Chun (del 27 a cerca del 97 de n. e.), quien afirma en
su libro Razonamientos criticos que el mundo se compone de la
substancia material ch’, la cual existe desde toda la eternidad,
mientras el taoes la ley de la propia realidad. Unos ch’ise hallan
arriba, en el espacio celeste, en forma de masas nebulosas;
otros, abajo, en la tierra, adensados, constituyendo los diversos
cuerpos. Todas las cosas son engendradas por la accién
reciproca de los dos tipos de ch'i: los enrarecidos (yang ch) y los
condensados (yin ch’?). Wan Chun considera al hombre como
un ser natural compuesto de substancia material. En él, como
en todo organismo vivo, se ha instalado una energia vital, el
tsing-ch’i, un principio espiritual elaborado en el organismo por
la circulacién de la sangre. Cuando el hombre muere
desaparece su alma.

Wan Chun critica la teoria confucianista del saber innato y
sostiene que la verdad no puede demostrarse sino mediante la
experiencia. Ahora bien, los datos experimentales, las percep-
ciones sensoriales no otorgan pruebas fidedignas si se prescin-
de de la razén. La unidad de la experiencia y la razén es la
proposicion basica de la teoria del conocer en este pensador. El
materialismo de Wan Chun tiene caracter metafisico. Afirma
que “el cielo y la tierra no cambian” y que ni en la naturaleza ni
en la sociedad acontecen casualidades. Con todo, en la doctrina
de Wan Chun encontramos "algunos atisbos dialécticos (la
interaccion de los principios opuestos en la naturaleza —el yang
ch’iy el yin ch’i, la vida y la muerte— como dos aspectos de un
mismo proceso, etc.).


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS PAfSES DEL ORIENTE ANTIGUO 43

En la China antigua, como en los demis paises, el
pensamiento filoséfico se fue configurando y desarrollando en
la controversia entre el materialismo y el idealismo. En virtud
de particularidades histéricas de este pais (persistencia de las
tradiciones gentilicias y patriarcales, atraso de las relaciones
sociales esclavistas), los pensadores dedicaron esencial atencién
a la soluciéon de los problemas sociales, éticos y politicos. Por
algo la contienda entre las corrientes filoséficas transcurrio alii
en torno a la comprension del tao: el camino del desarrollo
social y del destino del hombre. Si el pensador entendia el tao
como camino natural se situaba en el terreno del materialismo;
si lo entendia como senda divina predicaba una doctrina
idealista. En ultima instancia, esta lucha se expresaba en una
actitud diametralmente opuesta ante el culto a los antepasados,
que es en China la forma especifica de la religion.

3. Nacimiento de la filosofia en Babilonia
y Egipto

Babilonia y Egipto eran Estados esclavistas. Se empleaba el
trabajo de los esclavos para construir instalaciones de riego,
piramides, templos y palacios. Hacia finales del milenio 1V y co-
comienzos del III a de n.e., el desarrollo de las relaciones
esclavistas llega en estos paises a su fase superior.

El germinar del pensamiento filoséfico en Babilonia y
Egipto se entronca, de un lado, con los primeros pasos de la
ciencia —astronomia, cosmologia, matemaiticas, etc.— vy, de
otro, con la mitologia. La filosofia no se habia constituido aiin
como forma particular de la conciencia social. El desarrollo
econémico necesitaba nuevos conocimientos y su empleo
practico. “La necesidad de calcular los periodos de las
alternativas del Nilo —sefiala Marx— dio origen a la astrono-
mia egipcia y, con ella, al predominio de la casta sacerdotal
como drbitro de la agricultura.’” La economia precisaba un

2 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 28, pag. 522.

(On



http://www.filosofia.org

44 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

calendario exacto basado en la observacién de la Luna, el Sol y
las estrellas. Todo esto fue acrecentando los conocimientos
cientificos. Los matemadticos babilonios dieron principio al
algebra y la geometria, averiguaron un medio aproximado de
extraccion de raices cuadradas y de solucién de las ecuaciones
de segundo grado. Los babilonios inventaron el “sistema de
posicion” sexagesimal de cdlculo escrito, del cual parte el
moderno cémputo del tiempo (1 hora=60 minutos y
1 minuto=60 segundos).

La cosmovisién de los. babilonios, como la de los demas
pueblos del Oriente Antiguo, es inseparable de la mitologia,
primer intento de comprender los fenémenos de la naturaleza.
En ello desempeié gran papel la clase sacerdotal, que
propagaba las creencias religiosas. Las narraciones mitoldgicas
relativas al origen de los dioses (teogonia) se convierten en
explicacién religiosa del origen del mundo (cosmogonia). Los
astros eran no s6lo un medio de cilculo del tiempo y de
predicciéon astronémica, sino también fuerzas creadoras del
mundo y con influjo permanente sobre él. El dios-Luna era
para los babilonios el principal; las estrellas, deidades que
alumbraban sélo de noche; el Sol, la fuerza que extinguia el
resplandor de las luces celestiales y, por lo tanto, fuente de las
tinieblas, fuerza del mundo subterridneo, y portador de la
muerte. La Luna moria, pero su resurreccién la tornaba
simbolo de una vida eterna, inextinguible. En el mito
explicativo del Universo, la pugna entre el bien y el mal se
representaria con el paso del tiempo como la victoria de la luz
sobre las tinieblas. El dios de la luz es exaltado como poderosa
fuerza moral gobernadora del mundo. La cosmovisién astral
dio pie al desarrollo de la astrologia, creencia en la aptitud de
los astros para influir directamente sobre la sociedad y el
hombre.

Al desarrollarse la esclavitud y cobrar aspereza las relacio-
nes sociales aparecen en Babilonia obras que, sobre romper
con la mitologia, contienen gérmenes de un pensamiento ateo.
El escrito mas notable de este género es el Didlogo del sefior y &l
esclavo “sobre el sentido de la vida”, en el cual se critican los
dogmas religiosos y se emite la idea de que es necio cumplir las
prescripciones de la religién, hacer sacrificios a los dioses y


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LOS PAISES DEL ORIENTE ANTIGUO 45

tener esperanza en una recompensa en el mundo de ultra-
tumbas.

El surgimiento de la cultura egipcia —una de las mas
antiguas del mundo— data de finales del IV milenio a. den.e.,
esto es, del periodo de formacién del régimen esclavista. La
economia egipcia se basaba en la agricultura de regadio y la
ganaderia, por lo que alcanzaron considerable desarrollo el
arte de la construccidn, la elaboracién de la piedra, la alfareria,
asi como la astronomia, la aritmética y la geometria, ciencias al
servicio directo de una economia en desarrollo. La instauracién
del calendario solar tenia un importante alcance practico. El
historiador griego Herodoto testimonia que fueron los egipcios
los que determinaron la duracién del afio en 3651/, dias.
Congquistas supremas de la geometria egipcia fueron el calculo
de la razén de la longitud de una circunferencia al didmetro,
que se representa por la letra griega 5 , la formula exacta para
el calculo del volumen de la pirimide truncada de base
cuadrada y del 4rea de los tridngulos, rectingulos, trapecios y
circulos. En las escuelas egipcias se empleaba un método
particular de célculo que presuponia la existencia de ciertos
conocimientos tedricos.

En la evolucién del pensamiento egipcio se puede rastrear
el camino que conduce de la religion a la interpretacién
filosofica de los mitos. Con el transcurso del tiempo se deposita
en ellos un sentido ya no religioso, sino filoséfico, que al
principio no tenian y que obedece tanto a un nivel mas elevado
de los conocimientos cientificos como al endurecimiento de la
lucha entre los esclavos y los esclavistas, entre las capas
acomodadas de los ciudadanos libres, que hacia el II milenio a.
de n.e. se segregan de la masa general de la poblacién, y la
antigua nobleza esclavista.

Aparecen escritos que ponen en duda las creencias re-
ligiosas en “una vida eterna ultramundana” y que, frente a las
concepciones de la vieja nobleza esclavista, con su desdén
por el trabajo y prédica de una existencia en el mas all4, hablan

3 Véase V.V.Struve. Didlogo del sefior y el esclavo “sobre el sentido de la vida”.
Recopilacién La religién y la sociedad, ed. en ruso. Leningrado, 1926, pigs.
41-59.

(On


http://www.filosofia.org

46 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

de la posibilidad de acomodar la vida en este mundo. Asi,
en El cantar del arpista, obra cldsica de la literatura antigua egip-
cia, se afirma que no ha habido ni un solo muerto que retorna-
ra para hablar del reino de ultratumba. La razén y los sentidos
tampoco pueden decir nada de él. Por lo tanto no hay
fundamento para creer en la existencia de otro mundo que no
sea el terrenal. El inmenso alcance que para la historia del
pensamiento humano tiene este libro consiste en que por
primera vez suena en él con gran rectitud y fuerza logica el
aserto de que, en vez de cifrar esperanzas en una vida de
ultratumba, hay que arreglar “nuestros asuntos en la tierra” 4.

En otro escrito posterior se critica la doctrina religiosa de la
inmortalidad del alma. Después de la muerte —dice—, “el
hombre desaparece y su cuerpo se transforma en barro”. El
que desee inmortalizar su nombre no debera confiar en el mas
alla, sino en sus obras. En el papiro Didlogo de un decepcionado
con su alma se pone en duda la justicia del régimen vigente, en
el que prima la “violencia”, “expolian” por doquier, “son
crueles los corazones y el hombre arrebata las cosas a su propio
hermano” 5.

Los agudos conflictos sociales que desembocaban a menudo
en revueltas contra los faraones y la nobleza esclavista dieron
lugar a las primeras maximas politicas compendiadoras de las
ideas de las clases dominantes. Una de ellas dice sin recato:
“Doblega a la muchedumbre. Aniquila su impetu.” ¢ Estas
maximas, alentadas por un odio profundo a las masas
populares, presentan el régimen politico de la esclavitud como
un sistema eterno instaurado por Dios y exento de toda
modificacion.

Este examen sumario de la historia del nacimiento del
pensar filoséfico en Babilonia y Egipto muestra la existencia de
los primeros brotes del pensamiento filoséfico y social en los

* Véase B. A. Turaev. Historia del Oriente Antiguo, ed. en ruso. Leningrado,
1936, t. I, pag. 232. :

5 I M.Lurié. Didlogo de un decepcionado con su alma. Trabajos de la Seccién
Oriental. Ed. Gos. Ermitazh, Leningrado, 1939, t. I, pig. 144.

6 Véase V.V.Struve. Historia del Oriente Antiguo. Leningrado, 1941, pag.
153.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOSPAISES DELORIENTE ANTIGUO 47

pueblos del Oriente antiguo. Los escritos egipcios plantean ya,
aun en forma ingenua, el problema del fundamento material
de los fenémenos naturales. En ellos se mencionan el agua fria
como origen de todos los seres vivos, y el aire que llena el
espacio y “se halla en todas las cosas”. Sin embargo, el
pensamiento filoséfico no alcanzé en Babilonia y Egipto el
nivel que caracteriza a paises esclavistas mas desarrollados. Con
todo, las incipientes concepciones espontaneamente materialis-
tas y ateas de egipcios y babilonios ejercieron cierta influencia
sobre el desarrollo de la ciencia y del pensamiento materialista
en el mundo antiguo. Como afirmé Plutarco, el filésofo griego,
Tales aprendié de los egipcios la idea del agua como causa
primordial y principio de todas las cosas.

~

(Pn Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978



http://www.filosofia.org

CAPITULO III

LA FILOSOFIA
DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA
DE GRECIA Y ROMA

La filosofia clasica vio la luz en las ciudades-estado griegas
(las “polis”) a finales del siglo VII y comienzos del VI a. de
n.e., primero en la costa occidental de Asia Menor (en Jonia) y
luego en las ciudades helenas de Italia Meridional, en las del
litoral siciliano y, finalmente, en la propia Grecia, en Atenas
(siglo V a. de n.e.). Tras un periodo de brillante florecimiento
en los siglos VI y V a. de n.e. prosigui6é su andadura en la
época de formacién de la monarquia de Alejandro Magno
(siglo IV a. de n. e.) y en la de sus sucesores; mas adelante, en el
Imperio Romano y en el periodo de su division —en el Imperio
de Oriente— hasta cemienzos del siglo VI de n.e.

La filosofia de Roma naci6 en las postrimerias del periodo
republicano (siglos II y I a. de n.e.) y se desarrolld
paralelamente con la griega, en los tiempos del Imperio
Romano hasta su caida, aproximadamente (iltimos del siglo V
y albores del VI de n.e.).

En Grecia y en Roma, el modo de producciéon esclavista
alcanz6 su cotda'inas alta. El trabajo del esclavo fue la condicién
del desarrollo de la cultura; a su vez, esta cultura presuponiala
adopcion de los adelantos conseguidos por las civilizaciones
orientales, que eran mas antiguas. La poesia épica de Hesiodo y
Homero, la lirica de Safo, Alceo, Anacreonte, Horacio y
Catulo, la dramaturgia de Esquilo, Séfocles, Euripides y
Aristofanes, la escultura de Fidias y Praxiteles, las obras de
historia de Herodoto y Tucidides, las doctrinas filosoficas de
Hericlito, Demécrito, Platén, Aristételes, Epicuro y Lucrecio,
son pruebas ostensibles del elevado nivel alcanzado por la
cultura griega y romana antigua, que dio en algunos respectos,


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 49

como dice Marx, modelos insuperables. Refiriéndose al alcance
de las relaciones de produccién esclavistas en aquella época
histérica en que eran todavia incipientes las fuerzas producti-
vas de la sociedad, Engels escribié: “Fue la esclavitud la que
hizo posible la divisién del trabajo en mayor escala entre la
agricultura y la industria, gracias a lo cual pudo florecer el
mundo antiguo, la civilizacién griega. Sin esclavitud no podria
concebirse el Estado griego, ni podrian concebirse el arte ni la
ciencia de Grecia; sin esclavitud no hubiera existido el Imperio
Romano.” 1 Sin embargo, el modo de produccion esclavista,
que reserva exclusivamente a los esclavos el trabajo manual
considerandolo indigno del hombre libre, socava inevitable-
mente su propia base econémica. Como subraya Engels, “alli
donde la esclavitud es la principal forma de produccién
convierte al trabajo en una actividad servil, deshonrosa por
tanto para los hombres libres. Con esto el camino de salida de
ese modo de produccién queda cortado, mientras por su parte,
un modo de produccién mas desarrollado encuentra en la
esclavitud un obsticulo y presiona apremiantemente para su
remocion. En esta contradicciéon encuentra su ruina toda
produccién fundada en la esclavitud y todas las comunidades
basadas en ella.”2 Esta contradiccién cardinal del modo de
produccién esclavista dejé su impronta en todo el desarrollo
espiritual de Grecia y Roma.

La particularidad caracteristica de la filosofia griega
antigua consiste ante todo en la contraposicién de las medita-
ciones filosoficas a la actividad laboral; luego, en su rela-
cién especial con la mitologia. La trayectoria espiritual de los
siglos VII at IV a. de n.e. va de la mitologia y la religion
a la ciencia y la filosofia. Importante elemento y condicién de
este desarrollo fue la asimilacién por los griegos de las
concepciones cientificas y filos6ficas elaboradas en Oriente:
Babilonia, Persia, Egipto, Fenicia. La influencia de los conoci-
mientos babilénicos—matemiticas, astronomia, geografia, sis-
tema de medidas— es sumamente apreciable. De sus predece-

! C.Marx y F.Engels. Obras, t. 20, pag. 185.
? Ibidem, pag. 643.

(On



http://www.filosofia.org

50 HISTORIA DE LA FILOSOFIiA

sores y vecinos en Oriente tomaron los griegos la cosmologia, el
calendario, los elementos de geometria y algebra.

La filosofia griega nace no como materia de investigaciones
especiales, sino en nexo indisoluble con los conocimientos
cientificos en el terreno de las matemdticas y las ciencias
naturales, con las embrionarias nociones politicas y, asimismo,
con la mitologia y el arte, cuyo terreno, arsenal y premisa,
como mostré Marx, fue la mitologia griega. Tan sélo en la
época helenistica, a partir del siglo 111 a. de n.e., se constituyen
algunas ciencias, ante todo las matemadticas y la medicina, en
esferas especiales de investigaciéon y saber.

La significacién histérica de la filosofia griega antigua es
inmensa. Segun los fundadores del marxismo, fue la primera
forma histéricamente conocida de filosofia dialéctica. A este
propésito Engels escribié: “La trabazén general de los
fenémenos naturales no se comprueba en detalle, sino que es,
para los griegos, el resultado de la contemplacién inmediata.
Aqui es donde estriba la insuficiencia de la filosofia griega, lo
que hizo que mdis tarde hubiese de ceder el paso a otras
concepciones. Pero es aqui, a la vez, donde radica su
superioridad respecto a todos sus posteriores adversarios
metafisicos. Si la metafisica tenia razén contra los griegos en el
detalle, en cambio, éstos tenian razén contra la metafisica en el
conjunto ... En las miltiples formas de la filosofia griega se
contienen ya en germen, en génesis, casi todas las concepciones
posteriores.” s,

Al pasar revista a las doctrinas filoséficas elaboradas por los
antiguos veremos cémo de las representaciones arropadas por
la mitologia se parcelan y surgen dos tipos fundamentales de
cosmovision filoséfica —el materialismo y el idealismo— vy
cémo empieza luego entre ellos una impugnacién que sera el
contenido esencial del acontecer filos6fico en los tiempos
sucesivos. Veremos a la par como aparece la contrariedad entre
los dos métodos fundamentales del pensar —el dialéctico y el
metafisico— y conoceremos con Heréclito una insigne exposi-
cién de la dialéctica auroral, todavia ingenua.

3 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 20, pig. 369.



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 51

1. La filosofia del Oriente y el Occidente
griegos antiguos

La filosofia helena no nacié en la propia Grecia, sino‘en las
ciudades jénicas de la costa occidental de Asia Menor fundadas
por los griegos y donde antes que en la peninsula se desarrollé
la produccién esclavista y el comercio, asi como la cultura
asentada en esta base.

Las primeras doctrinas materialistas surgieron a iltimos del
siglo VII y principios del VI a. de n.e. en Mileto, gran ciudad
griega de Asia Menor. Desde finales del siglo VII hasta los del
VI, en ella vivieron tres pensadores: Tales, Anaximandro y
Anaximenes. Al preguntarse de donde procede todo y a qué
retorna todo, su meditacion se orientd a buscar el principio del
origen y de la mutacién de todas las cosas. Para ellos, la
substancia primordial no era materia estitica y muerta, sino
viviente en el todo y en las partes, dotada de alma vy
movimiento. Junto al planteamiento de los problemas filoséfi-
cos y cientifico-naturales, los tres pensadores desplegaron
multiples actividades. Formularon por vez primera en la
Grecia aritigua nociones y conjeturas astronomicas, matemati-
cas, fisicas y bioldgicas, construyeron los primeros instru-
mentos cientificos (el gnomon, el reloj solar, el modelo de la
esfera celeste, etc.); partiendo de observaciones emitieron los
primeros prondsticos astronémicos y meteorolégicos. Los co-
nocimientos que reunieron y los que aportaron fueron para
ellos no sdlo la base de su actuacion practica y del aprovecha-
miento de los mismos, sino ante todo elementos de una cosmo-
visién integral. Cosmovision ésta materialista en su esencia.

Tales

El primer pensador filésofo de Mileto fue Tales (finales del
siglo VII y primera mitad del siglo VI a. de n.e.), que combiné
la actividad prictica con un profundo estudio de la naturaleza.
Aprovechaba los viajes que como mercader hacia para ampliar
sus conocimientos cientificos. Presenté un proyecto de federa-
cién politica de las ciudades griegas del Asia Menor amenaza-

~

(On



http://www.filosofia.org

52 HISTORIA DE LA FILOSOFIiA

das por los persas. Conocia los adelantos de la ciencia de
Babilonia y Egipto. Adquiri6 notabilidad en Grecia tras
predecir acertadamente un eclipse solar que se observé en 585
a. de n.e., para lo cual utiliz6 los datos astronémicos sobre el
caracter ciclico de estos fendmenos que habia conocido en
Egipto y Fenicia. En las investigaciones empleaba instrumentos
astronémicos ideados por él o tomados de los cientificos
egipcios. Auné sus conocimientos geograficos, astronémicos y
fisiolégicos en una concepcién del mundo que, pese a las claras
huellas de las representaciones mitolégicas, es materialista en
su base. Para él es el agua, lo hiimedo el principio de todas las
cosas. La propia tierra que tiene la forma de un disco plano se
mantiene en la superficie del mar, que lo cerca todo. La
substancia primaria —el agua— vy las cosas que proceden de
ella tienen vida. El Universo es morada de muchos dioses, todo
estd animado. Indicio de la animacién universal eran las
propiedades del iman y el dmbar: de su particularidad de
poner 2 otros cuerpos en movimiento inferia que tenian alma.

Tales intenté explicarse la estructura del Universo, el orden
en que réspecto a la Tierra estan situados los astros: la Luna, el
Sol, las estrellas. Para ello se valié también de los resultados de
la ciencia babilénica. Pero lo concibié inverso al que realmente
existe, entendiendo que las estrellas se encuentran mas cerca
de la Tierray el Sol, mas distante. Error que enmendarian sus
seguidores inmediatos.

Anaximandro

Como Tales, su maestro y contemporaneo, Anaximandro(ca
610 a. de n.e.) se interes$ por la estructura del mundo, la
geografia, la fisica, el origen de la vida y del hombre. Expuso
los resultados de sus perseverantes estudios en La naturaleza,
obra en prosa de la que subsisten sélo algunas palabras y
ninguna oracién completa. Igual que Tales, no fue sélo un
pensador que reunié por todas partes datos y los reelaboré y
ordend en una representacion integral del Universo, sino que
aplicé los conocimientos a las necesidades practicas. Fue el
primero en dibujar un mapa de la Tierra y crear una especie



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIiA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 53

de globo celeste. La Tierra, las aguas que lo rodean todo, yano
es el disco de Tales. Anaximandro afirma que la Tierra parece
la seccién de un cilindro o una columna. El cielo es una esfera
que envuelve a la Tierra. Ni el Sol, ni la Luna ni las estrellas se
sumergen en el mar cuando llega la noche, sino que prosiguen
su movimiento circular con toda la esfera celeste y descienden
bajo el horizonte. La Tierra, sin necesidad de un punto de
apoyo, permanece fija en el centro del Universo y equidistante
de todos los puntos de la esfera celeste; para ella no existe una
causa por la que pudiera ponerse en movimiento hacia un lado
antes que hacia otro.

Anaximandro entendia al parecer que el espacio estaba
lleno de substancia desde toda la eternidad. Pero esta
substancia no podia ser ninguna de las conocidas, ni agua ni
ninguna otra. Indiferenciada, esta substancia primordial
insertaba en si todas las demis, que posteriormente se
segregaron de lo “calido” y lo “frio”, y, dominadas por la
rotacién diaria de la esfera universal, se situaron en el espacio
en deperidencia de su peso y cantidad. Esta substancia
“indeterminada”, sin limites, es el “infinito” (el apeiron).
Anaximandro no explica como de los contrarios —lo “calido” y
lo “frio”— se segregaron las substancias, cuestién ésta que
plantea por primera vez Anaxémenes, su continuador. Segin
Anaximandro, en el proceso de formacién del Universo, el
agua y el aire envolvieron la Tierra; el aire, a su vez, fue
recubierto por el fuego “como la corteza envuelve al drbol”.
Pero el mar no se ha conservado como la envoltura continua
que en otros tiempos rodeara a la Tierra, sino sélo en parte: el
calor solar fue secando el mar y, en algunas partes, dejé al
descubierto su fondo.

Del origen de las envolturas que recubren y rodean la
Tierra pasa Anaximandro a la procedencia de las formas de
vida en ella. Para €, la patria de la vida es el fondo fangoso del
mar. Los animales arcaicos estaban cubiertos de puas o una
costra de limo; al salir del limo que quedé al descubierto en el
fondo del mar perdieron esa envoltura. El hombre, empero,
no pudo tener este origen. Su desamparo y debilidad debieron
requerir en el primer periodo de su existencia un largo
cuidado y condiciones que le impidieran perecer. Asi, pues, los

(On



http://www.filosofia.org

54 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

- hombres debieron nacer y desarrollarse inicialmente dentro de
los peces, de los que no salieron hasta adquirir fuerza
suficiente. Ya en tierra fueron cambiando de figura.

Toda formacién disociada de la substancia primordial
“infinita” debe retornar a ella, y ello seré el cumplimiento de
una justicia contra la injusticia de pretender ser subsistente por
simisma. Por idéntica causa surgen y perecen los mundos.
Queda confuso si entendia Anaximandro que en cada periodo
existe un mundo solo para ser reemplazado mas tarde por otro
o si pensaba en la existencia simultdnea de una infinidad de
mundos que nacian y estaban sentenciados a morir.

Anaximenes

El filésofo de Mileto Anaximenes (muri6 cerca de 528-524 a.
de n.e.) concibié nuevas ideas acerca del Universo. Expuso que
la substancia primordial no podia ser el “infinito” de
Anaximandro, ni el “agua” de Tales. Segtn él, para contestar a
la pregunta por la substancia primordial es necesario explicar
el proceso mediante el cual debieron surgir de aquélla los
cuerpos y cosas de la naturaleza. Anaximenes entiende que es
el awre la substancia primordial. Las cosas nacen por las
rarefaccionesy condensaciones propias del aire. El aire, mediante la
rarefaccion, se convierte en fuego; por condensacién, y en
dependencia del grado de ésta, se torna agua, tierra, y por fin,
piedra. El aire, por su naturaleza fisica, es una especie de vapor
o de nube oscura y afin al vacio. La Tierra es un disco plano
sostenido por una masa inmensa de aire, en la que vuela, al
igual que, como hojas de arboles en otofno, vuelan los discos
igneos y planos de los astros celestes. Anaximandro creia que
las estrellas se hallaban mds cerca de la Tierra que el Sol.
Anaximenes establecid el verdadero orden de posicién de la
Luna, el Sol y las estrellas en el espacio universal respecto de la
Tierra.

El aire era para Anaximenes no sélo el elemento primigenio
cdsmico, sino también el principio, la fuente de la vida y de los
fenémenos psiquicos: la propia alma (psyche) es para él un
aliento, un hdlito del aire. Pensador dado a las analogias,



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 55

compara el aliento que mantiene la vida del hombre y los
animales con el aire que mantiene los astros celestes y llena el
Universo. Como Tales y Anaximandro, parte Anaximenes de
la idea del cambio universal: todas las substancias son capaces
de adquirir formas diversas, capaces de unir y desunir las
particulas mediante un proceso universal de condensacion y
rarefaccion.

Audaz y fecundo en sus conjeturas respecto a estos
procesos fisicos, es menos clarividente y productivo en sus
representaciones astrondmicas, entre las que s6lo cabe destacar
el supuesto de que los cuerpos celestes emisores de luz van
acompanados de cuerpos oscuros, que por su naturaleza se
asemejan a la Tierra. Un indudable paso atras, empero, fue
sostener que los astros tienen una forma plana, aserto que les
parecié veraz a sus contemporaneos y que los materialistas
atomistas admitirian mas adelante.

Al perder Mileto la-independencia politica (comienzo del
siglo V. a. de n.e.) cesa alli el desarrollo de la filosofia. Mas en
otras ciudades de Grecia no sélo siguieron ejerciendo influen-
cia las doctrinas de los milesios, sino que hallaron continua-
dores.

Jenéfanes

También en Asia Menor comienza la peregrinante vida del
poeta y fil6sofo Jenifanes (siglos VI y V a. de n.e.), nacido en
Colofén. Jendfanes estuvo en Italia Meridional y, en el ocaso
de su vida, se instalé en Elea, donde, al parecer bajo su
influencia, surgié la doctrina filoséfica de los eleatas. Criticé la
idea, predominante entonces, de la existencia de multitud de
dioses, que los poetas y la fantasia popular situaban en el
Olimpo. La gente concibe a los dioses a su semejanza y cada
pueblo les atribuye sus propios rasgos fisicos. Y si los bueyes y
los caballos y los leones —decia Jenéfanes— pudiesen dibujar
dibujarian a los dioses como bueyes, caballos y leones. De la
naturaleza de los dioses y de todo lo demas no se puede tener
un conocimiento veraz, sino tan sélo una opinién. Por ello
procedieron mal Homero y Hesiodo al atribuir a los dioses

(On


http://www.filosofia.org

56 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

todas las cosas reprobables entre los hombres. Jen6fanes es uno
de los primeros representantes de la concepcién panteista.
Para este pensador, el mundo es “increado e indestructible”, es
“uno”, y esa “unicidad” es Dios “insito en todas las cosas”.
Jenéfanes atribuye a la naturaleza rasgos en pugna con los
mitos y las concepciones religiosas. A la creencia en un infierno
subterrineo opone la idea de una Tierra sin fondo; a la
creencia en la divinidad de los astros, la idea acerca de su
caracter natural. Las estrellas surgen de nubes inflamadas; se
apagan de dia y, como tizones, se encienden de noche. Todo lo
que nace y crece es tierra y agua, y los hombres nacieron de la
tierra y el agua.

Pitagoras y los primeros pitagéricos

Procedente del Oriente heleno fue también Pitdgoras de
Samos (cerca de 580-500 a. de n. e.), quien bajo la tirania de
Policrates se trasladé al Sur de Italia donde fundé en la ciudad
griega de Crotona una comunidad de indole religiosa. El
propio Pitdgoras no escribié nada y su doctrina sufrié una
considerable evolucién en los siglos V y IV a. de n.e. Autores
antiguos posteriores atribuyen ala doctrina de Pitigoras rasgos
que aparecieron en la filosofia griega bastante mds tarde y
asociaron a Pitagoras infinidad de leyendas que sobre él
recogen escritos misticos mas tardios. Por ello es muy dificil
delimitar el nicleo inicial de la doctrina pitagérica. Por lo visto,
ademas de prescripciones religiosas, morales y politicas conte-
nia determinada concepcién filoséfica a la par de las nociones
cientificas integradas en ella. Las ideas capitales consisten en la
transmigracién del alma tras la muerte al cuerpo de otro ser,
las prescripciones relativas a la alimentacion y la conducta vy,
quiza, la doctrina concerniente a los modos de vida, cuyo
modelo mis depurado es la contemplativa. La vertiente
aritmética y geométrica del talento de Pitagoras dejo i impronta
en su filosofia. Por lo visto, en aritmética Pitdgoras investigé las
propiedades de las series de nuimeros y, en geométria, las
propiedades mis elementales de las figuras planas, mas es
dudoso que fuera el autor del descubrimiento del teorema que



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 57

mas tarde se le adjudicé y de la inconmensurabilidad de la rela-
cion entre la diagonal y el lado de un cuadrado.

La doctrina de Pitdgoras acerca del mundo estd alentada
por representaciones mitoldgicas. El Universo es un cuerpo
esférico vivo e igneo que aspira del espacio infinito vacio o aire,
cosas que para Pitagoras, son iguales. El vacio penetra en el
cuerpo del mundo y separa y configura las cosas.

En la filosofia de los pitagéricos primitivos se aprecian ya
netamente las concepciones idealistas. “El alma es en Tales
algo aparte, distinto del cuerpo ... —escribe Engels—, en
Anaximenes es el aire... y los pitagéricos la presentan ya como
inmortal y ambulante, considerando al cuerpo, con respecto a
ella, como una morada puramente accidental4

2. Surgimiento de la contraposicion entre
la dialéctica y la metafisica

Heraclito

El segundo emporio, tras Mileto, de la filosofia griega en
Asia Menor es la ciudad de Efeso, patria de Herdclito (ca.
530-470 a. de n.e.). De origen aristocritico, Heraclito se alejé
de la participacion en el poder.

Para este fil6sofo, el punto de partida es el caricter
transitorio, cambiante de todas las cosas existentes. Como los
filssofos de Mileto entendia que todo lo existente surgi6 de una
substancia material primigenia. Pero no es el “agua” de Tales,
ni lo “infinito” de Anaximandro, ni el “aire” de Anaximenes.
La substancia primordial de la naturaleza es el “fuego”. Esta
eleccién de Hericlito no es casual: esta condicionada no tanto
por las represeritaciones astronémicas como por la opinién del
tilésofo acerca del caricter de la vida de la naturaleza. Segiin
Hericlito, el mundo, o la naturaleza, se hallan en un proceso
ininterrumpido de cambio y es justamente el fuego, entre
todas las substancias naturales, la mds susceptible de mutacién.
En un fragmento de su obra, Hericlito sostiene que “este

4 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 20, pag. 504.

(On



http://www.filosofia.org

58 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

cosmos, que es el mismo para todos, no lo ha creado ningiin
dios ni ningin hombre, sino que fue siempre, es y serd fuego
eternamente vivo, que con orden regular se enciende y con
orden regular se apaga”.’ Lenin juzga esta idea de Heraclito
“excelente exposicion de los principios del materialismo
dialéctico” y llama a Heraclito uno delosfundadores de ladialéc-
tica. Rasgo muy importante de la dialécticaingenua de Heraclito
es la idea del cambio constante de todas las cosas existentes y la
pugna entre principios contrapuestos como causa de las muta-
ciones.

Para Hericlito, el mundo en su base sigue siendo fuego, a
pesar de todas sus transformaciones. Proceden del fuego no
sOlo las cosas materiales corrientes, sino también el alma. El
alma es material, lo menos hiimedo, fuego seco. “Resplandor
seco —dice— es la psiquis mas sabia y mejor.” Todas las cosas
proceden del fuego por la necesidad mediante transformacio-
nes consecutivas. El mundo es gobernado por el “logos”,
término éste que en el griego antiguo tenia muchas acepciones
y que contiene también una representacion ingenua de la ley,
de la necesidad. En este sentido, Hericlito dice que ni-aun el
Sol puede quebrantar al “logos”. Al extinguirse el “ano
grande”, todas las cosas vuelven .a ser “fuego”. En los
intermedios periddicos entre el estado igneo inicial y final, la
vida de Ja naturaleza es un caudal ininterrumpido de
movimiento. El mundo.no es inmovilidad, sino un proceso en
el que cada cosa y cada propiedad cambia, pero no de un modo
cualquiera, sino que pasa a ser su contraria: lo frio se convierte
en calido y viceversa; lo hiimedo se torna seco y al revés. El
propio Sol es nuevo cada instante. Sobre los que se sumergen
en los mismos rios fluyen siempre distintas aguas. En la vida
humana, esta transformacién de todo en su contrario no es una
simple transicion, sino lucha, guerra. Esta es universal, “el
padre de todo, el rey de todo”. En la pugna entre los contrarios
se revela su identidad interna: “Los mortales son inmortales;
los inmortales son mortales, pues que viven su muerte y
mueren su vida.” Mas hay que distinguir el propio orden de

5 Los materialistas de la Grecia Antigua. Moscii, 1955. pag. 44.


mundo.no
http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 59

transicién de una contrariedad a otra: “El fuego vive con la
muerte de la tierra; el aire vive con la muerte del fuego, el agua
vive con la muerte del aire, la tierra {con la muerte] del agua.”

Al pasar los contrarios del uno al otro subsiste la base
idéntica para ambos. No es dicha transicidn de tal caricter que
la nueva contrariedad no tenga nada de la de que procede. En
este sentido Hericlito dice: “Dios es el dia y la noche, el
invierno y el verano, la guerra y la paz, la saciedad y el
hambre.” Esto significa que, en esas transiciones, “Dios” es su
base unica. Otro ejemplo: el camino recto y el curvo son
contrarios, pero en esa contrariedad existe una base tnica.
Heréclito polemiza asperamente con los que no comprenden la
identidad de los contrarios, censura a los que “no comprenden
cémo lo diverso concuerda consigo mismo”, es decir, no
comprenden que esto es “la armonia que retorna [a si misma]”.

Como en el mundo todo esta concatenado y como cada
fenémeno pasa a ser su contrario, cada propiedad debe ser
caracterizada no como aislada y, en su aislamiento, incondicio-
nada, sino como propiedad relativa. Heraclito extrae de la vida
de hombres y animales la prueba de esta relatividad de todas
las propiedades: “Los asnos preferirian la paja al oro.” Esto es,
el valor del oro es relativo: sélo para los hombres posee el
mayor. El mar es al mismo tiempo el agua mas pura (para los
peces) y mds impura (para los hombres, porque es impotable).
Heraclito extiende la doctrina de la relatividad de las
propiedades a las propiedades estéticas y a las cualidades
morales. Asi, el mas sabio de los hombres “parece comparado
con Dios un simio: por el saber, por la belleza y por todo lo
restante”.

En los precursores de Héraclito no hallamos (excepcién
hecha de Jendfanes) reflexiones atinentes al problema del
saber. Hericlito seiala las dificultades que surgen ante el
hombre en el camino del saber, la inagotabilidad del objeto de
conocimiento. La naturaleza “ama esconderse”, su conoci-
miento es arduo para el hombre. Hay que hacer esfuerzos para
que el conocimiento pueda penetrar en la verdadera indole de
las cosas. La base de la comunidad y autenticidad del
conocimiento humano es el “logos”, esto es, la unidad, la
universalidad y la incuestionabilidad del orden mundial. El


http://www.filosofia.org

60 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

pensar es comdn a todos los hombres, a todos les es dado
conocerse a si mismos y ser racionales. Mas a pesar de esa
comunidad, los hombres, en su mayoria, divergen de la “ley” o
de la “palabra”, de la “razén” (del “logos”) comunes. La causa
de esta divergencia no reside en una imperfecciéon de los
sentidos, pues el conocimiento y el estudio se basan en la
percepcion. Los sentidos no proporcionan un saber veraz sélo
a aquellos que poseen un alma tosca. Mas a quien no tiene un
alma tosca, sus sentidos son capaces de darle un conocimiento
fidedigno. Si el mundo se volviera humo, lo conoceriamos por
el olfato. Con todo, los sentidos no pueden brindar un
conocimiento plenoy definitivode lanaturalezadelascosas. Uni-
camente el pensamiento nos proporciona ese saber. Gracias
al pensamiento, los hombres que no tengan el alma tosca son
capaces de llegar a un conocimiento veraz, que culmina el
conocimiento logrado mediante los sentidos. La superioridad
méxima del hombre es el pensamiento, que explica cada cosa a
tono con su naturaleza, que escucha la naturaleza.

La posibilidad de conocer es comiin a todos, pero no en
todos se torna conocimiento verdadero. Heraclito sostiene que
los hombres, en su mayoria, ignoran lo universal y eterno;
viven confiados en su propio discernimiento, sin prestar
atencion a la naturaleza de las cosas; no buscan el conocimiento
mediante la investigacion de los hechos con que diariamente
topan; una cosa es saber mucho y otra tener entendimiento. El
sabio, el “mejor” (en el sentido aristocratico de la palabra) no
hace deducciones precipitadas respecto a las: tareas mads
importantes y prefiere la gloria eterna a todo lo perecedero.

Heraclito contrapone su concepcion del mundo a la de la
mayoria de sus contemporianeos y conciudadanos. A estos
ultimos los denosta por haber expulsado a un tal Hermodoro,
pues no quisieron soportar entre ellos al “mejor”. Pero las
opiniones aristocraticas se conjugan en Hericlito con las ideas
progresistas. Asi, impugna el derecho tradicional consuetudi-
nario que defendian los aristocratas y le opone las leyes
instauradas por el Estado. Las gentes —dice Hericlito— deben
defender la ley como las murallas de su ciudad.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 61

Los eleatas

En los siglos VI y V a. de n.e., los centros del desarrollo
espiritual de Grecia se trasladan al Sur de Italia. En
comparacién con una gran ciudad industrial como era Mileto,
los nuevos focos del pensamiento heleno tendian mas a la
agricultura y la vinicultura. No se busca con tanta perseveran-
cia como en Oriente el conocimiento de la naturaleza y es
mayor la influencia que ejercen sobre la filosofia las nuevas
formas de la religion. En la propia filosofia penetran con mas
profundidad elementos de idealismo, de un pensamiento
especulativo que desconfia de los testimonios de los sentidos.
En la misma Elea, donde vivi6 durante su vejez Jenéfanes,
transcurre la actividad de Parménides (finales del siglo VI y
comienzos del V a. de n.e.) y su discipulo Zenon. Puede ser que
Parménides estuviera relacionado al principio con los pitagori-
cos, aunque mas tarde combatié su doctrina. Destacé como
autor de leyes que estuvieron vigentes largo tiempo en Elea.

La filosofia de Parménides estd orientada contra la doctrina
heraclitiana del movimiento universal y los cambios. Para este
filésofo, el mundo es una esfera material en la que no hay vacio
alguno y, por lo tanto, e¢s imposible el movimiento, pues el
espacio mundial estd enteramente lleno. Toda idea —afirma

.Parménides— es siempre una idea concerniente a lo que hay.

Por eso, el no ser o lo no existente no puede concebirse de
ninguna manera como no existente, o sea, el no ser no es. De
ahi que sean imposibles el surgimiento y la desaparicién,
puesto que presuponen la posibilidad del no ser, de la no
existencia. De un espacio absolutamente lleno se colige que el
mundo es unoy que no hay en él partes. Toda multiplicidad no
es mas que engano de los sentidos, de lo cual, a juicio de
Parménides, deriva la conclusién que da por imposible el

. movimiento, el surgimiento, la destruccion. Nada surge y nada

se destruye. La idea del movimiento, del cambio, no es mas que
la “opinién de los mortales”, es decir, explicaciones corrientes
del mundo, y hay que hacer distincién entre ellas y la filosofia
como doctrina de una verdad que no es perceptible a los
sentidos.

De esta suerte, la caracterizacién metafisica parmenidea del


http://www.filosofia.org

62 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

ser verdadero presupone desconfianza en el cuadro del mundo
que los sentidos nos transmiten. En esto reside también la
contraposicidn, idealista por su tendencia, del mundo real,
perceptible, a la realidad inteligible. La doctrina de Parméni-
des, a pesar de que en ella se encumbra el papel cognoscitivo
del intelecto, concede vasta morada a las representaciones
mitoldgicas. Segun este filosofo, el eje del mundo es una Diosa
(la Verdad o la Necesidad) que gobierna todos los movimientos
celestes y que, antes de crear a los demads dioses, cre6 a Eros,
dios del amor, que despierta en los mortales el deseo de unidn.

La doctrina de Parménides no se correspondia con las
opiniones corrientes a la sazén ni con las ideas filos6ficas
imperantes, cosa que por lo visto dio pie a miltiples y graves
objeciones. Zenon (ca 490-430 a. de n.e.), discipulo de
Parménides, esgrimi6 diversos argumentos en su defensa, y el
método que empled para ello permitié a Aristoteles (siglo IV a.
de n.e.) ver en Zenoén al fundador de la “dialéctica”, término
éste que entonces designaba el arte de discriminar la verdad a
través del didlogo mediante la localizacién de las contradiccio-
nes en el juicio del adversario y la eliminacién de las mismas.
No era Zenén, empero, un dialéctico en el sentido actual, pues
pretendia probar las tesis metafisicas de Parménides sobre la
imposibilidad del movimiento, del surgimiento, etc. Con todo,
su argumentacion, que se basa en el analisis de las contradiccio-
nes encerradas en los conceptos de movimiento, multiplicidad,
etc. conduce virtualmente a la dialéctica. Asi, el admitir que
existe la multiplicidad de las cosas impone la admision de
asertos contradictorios: de cada cosa hay que afirmar que es
infinita por la magnitud y que carece de toda magnitud; y de la
suma de las cosas hay que afirmar que es finita e infinita a la
vVez.

En sus célebres paradojas, aporias, Zenén intenta probar
que la idea de que el movimiento es concebible leva
derechamente a varias contradicciones: partiendo de tal
premisa no puede haber ningiin movimiento de un punto a
otro, sea de un cuerpo o de dos cuerpos separados por cierta
distancia, sea un movimiento de puntos materiales o de
cuerpos dotados de longitud. Tal movimiento no podria
comenzar o, si comenzara, no podria terminar sobre una


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 63

distancia finita. En la aporia de Aquiles se trata de demostrar
que Aquiles no podri alcanzar a una tortuga si se da a ésta en
una carrera una ventaja inicial. En la aporia de la flecha en
vuelo se quiere probar que la flecha se halla cada instante en un
punto determinado del espacio, ocupa un lugar igual a su
longitud y, en consecuencia, no se mueve. Zendn afirma que,
para que se moviera, deberia hallarse cada instante en un lugar
determinado vy, al propio tiempo, no encontrarse en €l. Mas
esto es contradictorio y, congruentemente, imposible. Las
aporias no plantean si el movimiento es perceptible por los
sentidos, pues Zendn no lo dudaba ni por un instante. Lo que
se plantea es si cabe concebir el movimiento admitiendo que el
espacio en el cual se mueven los cuerpos esti compuesto de
miiltiples partes y que el tiempo en que se efectia el
movimiento lo forman multiples instantes. En tales casos
resultaran contradicciones: Aquiles alcanza y no puede alcan-
zar a la tortuga, la flecha vuela y esta en reposoa la vez, etc. Los
argumentos de Zenén dieron un poderoso impulso al desarro-
llo de las matemadticas, de la logica y, lo que es importante
especialmente, a la dialéctica, ya que revelaron las contradiccio-
nes envueltas en los conceptos cientificos fundamentales acerca
del espacio, la multiplicidad y el movimiento y, de esta guisa,
obligaron a buscar los procedimientos necesarios para eliminar
las dificultades halladas.

3. El materialismo en la época de surgimiento
de las democracias esclavistas

Empédocles

En el siglo V a. de n.e., ademas de Elea y las ciudades donde
vivian los pitagoricos, hubo en el Sur de Italia otro foco del
pensar filoséfico: la ciudad siciliana de Agrigento, lugar de la
actividad de Empédocles. A propésito de la vida de este
pensador se cuentan, como de la vida de Pitidgoras, mas
infundios que cosas ciertas. Empédocles fue célebre como
filésofo, médico, fundador de una corriente en la medicina
griega, fisico y “fisidlogo”.


http://www.filosofia.org

64 ’ HISTORIA DE LA FILOSOFIiA

En la elaboracién de su doctrina, Empédocles se apoya en la
idea parmenidea acerca de la eternidad, indestructibilidad e
inmutabilidad del ser verdadero. Sin embargo, considera cierta
la existencia de la multiplicidad de las cosas, las cuales tienen
por base cuatro principios materiales heterogéneos: el fuego, el
aire, el aguay la tierra. El “nacimiento” de las cosas no es sino
la mezcla de estos principios eternamente subsistentes y no
engendrados, “raices de todas las cosas”; su “perecimiento” es

. la descomposicién de las cosas en los principios constitutivos.

En consecuencia, todo se halla en un proceso de mezcla y
separacién. Ademas de los cuatro principios materiales (ele-
mentales) existen dos fuerzas motrices materiales: el amory el
odio, cuya actividad explica el nacimiento de la multiplicidad de
las cosas perceptibles por los sentidos.

En el desarrollo de las nociones astronémicas y fisicas,
Empédocles da un paso adelante respecto a Pitagoras y
Parménides. Distingue con mas exactitud que este dltimo las
estrellas fijas de los planetas en movimiento, y explica los
eclipses por el paso de la Luna, un cuerpo oscuro, entre la
Tierra y el Sol. Asombran la conjetura de Empédocles acerca
de que la luz necesita tiempo para propagarse en el espacio y la
afirmacién de que la enorme velocidad de la luz es la razén de
que no reparemos en lo que esa propagacién dura. También
son sumamente interesantes las opiniones biologicas de
Empédocles, quien afirma, por ejemplo, que las plantas
nacieron por autogeneracion antes de nacer los animales. La
multiplicidad de animales que existe en la actualidad se fue
engendrando de modo gradual. En una primera fase no

. nacieron los animales, sino algunos érganos de los futuros

animales. En una segunda fase, estos 6rganos, tras juntarse de
modo casual, comenzaron a producir seres monstruosos, una
mezcla de partes heterogéneas. Todos ellos perecieron porque
sus partes eran totalmente desparejas. SoOlo subsistieron
aquellos seres cuyas partes resultaron por azar adecuadas
reciprocamente..-De ellos, en una tercera fase, se constituyé la
multiplicidad de formas, que por su aspecto eran ya animales,
aunque indiferenciados sexualmente. La diferenciacién se
produce en una cuarta fase, la del engendro. Mientras la
doctrina empedocliana de las “cuatro raices”, el amory el odio


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 65

lleva la impronta mitolégica, su fisica, cosmologia y biologia
son, en esencia, independientes de la religién.

Anaxagoras

Desde mediado el siglo V a. de n.e., Atenas pasa a ser el
centro del pensamiento filos6fico de la Grecia antigua. El
encumbramiento econdémico y politico de Atenas, que a
principios del siglo V a. de n.e., encabeza el rechazo victorioso
de la invasién persa, creé prontamente las premisas del futuro
esplendor de las artes. En la época de Pericles, destacado
estadista democritico aparece en Atenas la filosofia. Su
primera figura descollante fue Amnaxdgoras, que Pericles
introdujo en su circulo. Con el propésito de comprometer la
autoridad de éste, los adversarios de la democracia esclavista
combatieron a Anaxigoras, al que acusaban de ateo. El
pretexto fue la asercién anaxagoriana de que el Sol es un
cuerpo material, asercién en pugna con las ideas religiosas de
los dirigentes de la democracia hostiles al libre pensamiento de
los investigadores de la naturaleza. Anaxagoras fue condenado
al exilio y se instal6 en Lampsaco (Asia Menor), donde fallecio.

El propésito esencial de la filosofia anaxagoriana es
conciliar la eternidad e indestructibilidad del ser verdadero,
que los eleatas habian proclamado, con los cambios, el
movimiento y la multiplicidad de que los sentidos nos dan
razén. Para Anaxagoras, el Universo no es unidad ajena a la
diversidad y a la multiplicidad. Forman el mundo un nimero
infinito de gérmenes o semillas que se subdividen en particulas
infinitas. En cada cosa hay una particula de otra. Lo mismo que
en los gérmenes hay pelos, ufias, tendones, arterias, nervios,
huesos, en todas las demas cosas estd presente lo otro: por
ejemplo, en lo blanco, lo negro; en lo negro, lo blanco; en lo
pesado, lo ligero; en lo ligero, lo pesado.

La vida del mundo, segin Anaxigoras —de acuerdo en
esto con Empédocles y Heraclito—, es un proceso. Por ello es
imposible explicarla si no se parte mas que de la existencia de
las particulas y su divisibilidad. Ademas de las particulas es
menester admitir la existencia de una fuerza, separada de ellas,
que las pone en movimiento y produce el estado del mundo


http://www.filosofia.org

66 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

que vemos en la actualidad. Anaxagoras llamé a esta fuerza
mente, inteligencia (nous), si bien el nousde este pensador no es
tanto una fuerza consciente de sus fines y que opera en
congruencia con ellos como una causa mecanica que no
engendra sino actuaciones mecanicas.

En el estado inicial del mundo, todas las cosas estaban
confundidas y sin orden, menos el nous, que no estaba
mezclado con nada y existia por si mismo. Luego, el nous es
decir, la fuerza propulsora, rozé aquella mezcla y en ella surgié
un movimiento rotatorio, a consecuencia del cual empez6 a
separarse lo antes mezclado: lo espeso y lo claro, lo cilido y lo
frio, lo luminoso y lo oscuro, lo seco y lo himedo. Asi brotaron
dos grandes separaciones: la del éter igneo, materia calida,
luminosa y seca; y la del aire, materia mas espesa, fria, oscuray
hiimeda. Mas adelante se separaron por adensamiento las
nubes; de éstas, el agua, y del agua, la tierra; de la tierra, las
piedras. Segiin Anaxagoras, la Tierra es plana, tiene la forma
de tambor y se sostiene en el aire. Los astros son piedras
captadas por la rotacién del éter. El Sol, una mole al rojo vivo
mas grande que el Peloponeso. En la naturaleza impera la
necesidad. El “destino” no determina nada en el mundo y no
es mas que una palabra vacia. Los eclipses solares obedecen al
transito de la Luna entre la Tierra y el Sol.

Las ideas astronéomicas de Anaxagoras parecian a la
mayoria de los atenienses no sélo impias, les parecian también
demenciales. Agravaban esta impresién sus afirmaciones de
que no se debian tomar al pie de la letra los mitos relatados por
Homero, sino como el concepto de la nobleza y la justicia
expuesto en un lenguaje figurado. Es genial Anaxagoras
cuando explica la superioridad del hombre sobre los animales
por el hecho de que aquél tiene manos. La doctrina materialista
de Anaxagoras fue, de tal modo, una notable conquista tanto
del pensamiento filos6fico como cientifico-natural de su época.

En la doctrina de Empédocles y Anaxagoras adquiere el
materialismo nuevos rasgos respecto al materialismo de las
doctrinas jonicas de Tales, Anaximandro, Anaximenes y
Hericlito. En primer lugar racionaliza fuertemente las concep-
ciones mitoldgicas relacionadas con las ideas filoséficas. El mito
se convierte en mera forma poética de un concepto o bien en


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 67

alegoria exponente de una verdad cientifica o filoséfica. El
“amor” y el “odio” de Empédocles son antes fuerzas motrices
que deidades miticas. En Anaxagoras es mas visible este liberar
de mitos a los conceptos filoséficos. En segundo lugar, cambia
el concepto relativo al fundamento primordial. Para la mayoria
de los milesios y para Heraclito es una de las materias que
conocemos experimentalmente: agua, aire, fuego. Ya en
Empédocles, las cuatro “raices” (o elementos) de las cosas se
componen de multiples particulas, que son mas importantes
aun en la fisica de Anaxagoras, para el cual son ellas y no los
elementos las que integran las cosas.

Las doctrinas de Empédocles y Anaxagoras referentes a las
particulas prepararon el surgimiento del materialismo atomista
de Leucipo y Demécrito, aunque a diferencia de los atomos de
éste, las particulas de aquéllos se concebian como infinitamente
divisibles.

4. El pensamiento filosofico
en las democracias esclavistas desarrolladas.

Lasofistica (siglos VyIVa.den.e.)

En el siglo V a. de n.e., en muchas ciudades de Grecia, el
poder politico de la antigua aristocracia y de la tirania fue
reemplazado por el de la democracia esclavista. El desarrollo
de sus nuevas instituciones electas —los comicios y los
tribunales—, que cumplian un importante papel en laluchade
clases y de los partidos de la poblacion libre, impuso la
necesidad de ensefiar el arte de la elocuencia y la persuasién.
Algunos de los hombres que mds descollaron en este terreno
—oradores, juristas, etc.— se volvieron maestros del saber
politico y de la retérica. Pero la fusién reinante entre la
filosofia y las materias cientificas y, de otro lado, la significacién
que aquélla tenia en el siglo V a. de n.e. entre las personas
cultas dieron lugar a que estos nuevos pensadores no sélo
ensefiaran conocimientos politicos y Derecho, sino que los
ligaran a las cuestiones generales de la filosofia y la cosmovi-

(On


http://www.filosofia.org

68 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

sién. Se comenzé a llamarseles sofistas, esto es, sabios, maestros
de sabiduria. Mas tarde, los escritores que atacaban el régimen
democratico y sus instituciones hicieron blanco de su hostilidad
a Jos nuevos maestros que preparaban a los jévenes para las
actividades politicas y judiciales y llamaron sofistas a los que en
sus discursos no buscaban aclarar la verdad, sino probar un
punto de vista preconcebido y, en ocasiones, formulado con
conciencia de su falsedad.

Esta caracterizacién se basaba en que los nuevos maestros -
de filosofia habian empezado a extremar la idea de la
relatividad de todo conocimiento. Por decirlo con palabras de
Lenin, aplicaban subjetivamente la flexibilidad multilateral y
universal de los conceptos, una flexibilidad que llega hasta la
identidad de los contrarioss. El hecho de que los sofistas
ensefiasen por remuneracién —muy elevada, a veces— tam-
bién producia mala impresion en los adversarios de las
innovaciones democriticas.

La corriente filoséfica de los sofistas es heterogénea. El
rasgo mas caracteristico de todos sus seguidores es la tesis que
atribuye relatividad a todas las nociones, reglas éticas y
valoraciones humanas. Protigoras, el mis notable de los
sofistas, la expres6 con estas palabras: “El hombre es la medida
de todas las cosas: de las que son en cuanto son y de las que no
son en cuanto no son”.

_ Suelen distinguirse dos grupos de estos pensadores: los
“sofistas anteriores” y los “sofistas posteriores”. Figuran en el
primer grupo Protdgoras (481-411 a. de n.e.), Gorgias, Hipiasy
Prédicos. La doctrina de Protagoras tiene por cimientos una
reelaboracién, en el espiritu del relativismo, de las ideas de
Demdcrito, Heraclito, Parménides y Empédocles. Protagoras
fue materialista y admitia la fluencia de la materia y Ia
relatividad de todas las percepciones. Para él, a cada afirma-
cién se le puede oponer la afirmacién contraria y tan
convincente como ella.

Estaba en boga el razonamiento de Gorgias, a saber: 1) nada
existe; 2) aunque hubiera un ser seria incognoscible; 3) aunque

6 Véase V.1.Lenin. Resumen del libro de Hegel “Ciencia de la légica”. O.C.,
t. 29, pag. 99.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 69

hubiese conocimiento del ser, seria incomunicable e inexplica-
ble. Los sofistas del “grupo anterior” eran conocedores del
Derecho. Protagoras escribio las leyes por las que se rigié la
democracia de Thurii, colonia ateniense en el Sur de Italia, y
fundamenté la idea de la igualdad de los hombres libres.
Hipias senalé que toda ley humana es una coaccién contra la
naturaleza del hombre. Los “sofistas anteriores” intentaron
investigar con sentido critico las creencias religiosas. La obra de
Protigoras Acerca de los dioses, piiblicamente quemada, fue el
pretexto para obligar a su autor a salir de Atenas. Prédicos
desarroll6 las ideas de Anaxagoras y Demdcrito e interpretd los
personajes mitolégicos como individualizacién de las fuerzas
de la naturaleza.

Los “sofistas posteriores”

En las doctrinas de los “sofistas posteriores” (siglo IV a. de
n.e.),.de las cuales se tienen escasisimos datos, destacan sus
ideas éticas y sociales. Asi, Licofron y Alquidames negaban la
necesidad de las clases; el primero afirmaba que la nobleza es
un infundio; el segundo, que la naturaleza no creé a nadie
esclavo y que los hombres nacen libres. Trasimaco hizo
extensiva la doctrina de la relatividad de los conocimientos a las
normas socio-éticas y sostuvo que es justo lo que es 1util al
fuerte, que cada Estado implanta leyes utiles para él mismo: la
democracia instaura leyes democratlcas la aristocracia, leyes
aristocraticas, etc.

Aunque algunos sofistas fueron grandes pensadores, su
relativismo les llevé frecuentemente a negar la cognoscibilidad
de las cosas y al subjetivismo. Lenin sefiala que, por ejemplo,
Gorgias sobre relativista, era escéptico. De ahi que los sofistas
impulsaran no sélo la dialéctica, sino doctrinas carentes de
principios, a veces mhlhstas en untodo, quereciben €elnombrede
sofisticas.

=


http://www.filosofia.org

70 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

5. La lucha entre el materialismo
y el idealismo

en la época

de la crisis de la democracia
esclavista ateniense

Socrates

La propagacién de las doctrinas sofisticas por los Estados
griegos, entre ellos Atenas, levanté en contra tanto a los
materialistas como a los idealistas objetivos. El primer pensa-
dor de gran talla que contribuyd al nacimiento de las doctrinas
del idealismo objetivo fue el ateniense Sicrates (469-399 a. de
n.e.). Escultor de profesion, Socrates expuso en Atenas, en
visperas de la guerra del Peloponeso, una doctrina filoséfica
que pronto reuniria a su alrededor gran nimero de discipulos,
parte de los cuales resultaron ser enemigos de la democracia
esclavista ateniense. Esta circunstancia, asi como la hostilidad
del propio Sécrates a aquel régimen, le enfrentaron con los
representantes de la democracia, que le hicieron comparecer
ante la justicia. Socrates fue acusado de corrupcién de la
juventud con el libre pensamiento religioso (negacién de los
viejos dioses y adoracién de una nueva divinidad) y, por
condena del tribunal, en mayo de 399 bebié la cicuta.

Como no escribié nada, su doctrina puede ser restaurada
s6lo mediante una confrontacién critica de lo que dijeron de él
sus discipulos y contemporineos Jenofonte, Platén y el poeta
Arist6fanes o autores posteriores bien informados, ante todo
Aristételes. Socrates producia enorme impresion por la 16gica
de su discurso, la ironia, el arte de descubrir las contradicciones
en los conceptos de sus interlocutores y de desmembrar el
problema debatido. Contemporéneo de los sofistas, se vali6 de
algunos de sus procedimientos: exponia su doctrina en forma
de discusion o plitica, y en ella hay. ciertos rasgos de
escepticismo, aunque se opuso a los sofistas.

Para Sécrates, la filosofia no es una explicacién especulativa
de la naturaleza, sino doctrina de cdmo se debe vivir. Por ello se
opone a los primeros fisicos, condena el estudio empirico de la


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 71

naturaleza y minimiza el valor cognoscitivo de los sentidos. El
hombre puede saber sélo lo que esta en su poder. Mas no estan
en su poder la naturaleza externa, el mundo, sino el alma. De
ahi que unicamente de ella pueda tener el hombre un
conocimiento verdadero. La funcién principal del saber es el
autoconocimiento: “Condcete a ti mismo.” Saber es revelar lo
general (o lo inico) de toda una serie de cosas (o de sus notas).
De esta suerte el saber es formar el concepto del objeto y se
logra mediante la definicion de ese concepto. Esta definicién
tiene particular importancia en la ética. Socrates nos dice que
no sélo cada acto ha de tener su finalidad, sino, ademas, que
debe existir un objetivo general y supremo al que se
subordinan todos los objetivos particulares, y que constituye la
felicidad suprema absoluta. Esta idea aparta radicalmente la
doctrina socritica del relativismo extremado de los sofistas.

Sécrates identifica en su ética la virtud con el saber. El
hombre se conduce segiin y como entienda el valor y el bien: si
sabe que puede hacer algo mejor, no hay hombre que lo haga
peor. Socrates reduce, pues, toda mala accion a simple
ignorancia o extravio; la rectitud, a saber perfecto. Este
racionalismo ético de Socrates sorprendia ya a los antiguos.
Aristételes sefiala que Socrates habia convertido las virtudes en
conceptos, en ciencias o en conocimientos especiales. Por lo
tanto, la filosofia de Sécrates es, en su tendencia fundamental,
idealista. Idealismo que se manifiesta particularmente en la
renuncia a conocer el mundo exterior, objetivo, en el
imperativo del autoconocimiento y en un racionalismo ético
extremo. Las proposiciones esenciales de Soécrates fueron
desarrolladas por las escuelas socriticas (los megaricos, los
élico-erétricos, los cinicos y los cirenaicos). El mas eminente de
los continuadores de Sécrates fue Platon.

Los cinicos

—~

El. nombre de esta escuela procede de Can, remoquete
jocoso que se dio a uno de sus miembros. Su fundador es
Antistenes (segunda mitad del siglo V y primera mitad del siglo
IV a. de n.e.), que primero fue discipulo de los sofistas y luego
se unio a Socrates. Lo principal en la doctrina antisteniana es la

=


http://www.filosofia.org

72 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

negacién de la realidad de lo general. No existen sino cosas
individualizadas. El concepto no es mis que el término
explicative de lo que la cosa es. Por ello es imposible aplicar
conceptos generales a objetos concretos: sobre cada cosa no
puede formularse mas que un juicio de identidad, como “el
caballo es el caballo”, “la mesa es la mesa”, etc. La doctrina de
las formas o “especies” inteligibles es inconsistente, ya que los
sentidos perciben sélo un ejemplar de la “especie”, mas no la
propia “especie”.

Para los cinicos, la sabiduria no consiste en el saber teérico,
que no es accesible al hombre, sino tnicamente en el
conocimiento del bien. El bien verdadero puede alcanzarse
cuando se alcanza la autosuficiencia, y el objetivo de una vida
virtuosa no puede ser sino la tranquilidad; ésta se basa en la
renuncia a todo lo que hace del hombre un ser dependiente:
los bienes de fortuna, los placeres, los convencionalismos. De
ahi el ascetismo de los cinicos, el ideal de una sencillez rayana
en un estado precultural, el desprecio de las necesidades
humanas, fuera de las basicas, la mofa de todos los convencio-
nalismos y los prejuicios religiosos, la prédica de la naturalidad
en todo y de la libertad individual sin restricciones.

Los cirenaicos

La escuela cirenaica es fundada por Aristipo, oriundo de la
ciudad africana de Cirene. Igual que los cinicos, Aristipo parte
de que el objeto del saber no puede ser mis que el logro del
bien. Este filésofo reduce el saber a la impresién sensible; como
nuestras percepciones no comunican las propiedades de las
cosas, sino inicamente nuestros propios estados, rigurosamen-
te individuales, el criterio del bien seri sdlo el placer o el
sufrimiento que experimentamos en el acto de la percepcion.
El placer no es cosa del pasado ni del futuro, sino del presente.
Sélo un instante de placer tiene valor y debe ser objeto de
apetencia. Como quiera que no nos pertenecen ni el pasado ni

el futuro, carecen de todo sentido el arrepentimiento, la
esperanza, el temor al porvenir. El objetivo de la vida es el
placer inmediato. El procedimiento para lograr la felicidad
debe ser una libertad que nos dote de fuerza para renunciar a



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 73

un placer inalcanzable o que pueda ser causa de dolor. Por ello
el filésofo debe estar dispuesto a aprovechar el placer si las
circunstancias lo permiten y a renunciar a él con 4nimo ligero y
despreocupado. De las doctrinas de Aristipo dedujo su
seguidor Teodoro la negacién de la existencia de los dioses y la
no obligatoriedad para el sabio de acatar las reglas éticas.

Son escasas las noticias existentes sobre las escuelas
socriticas aparecidas tras la muerte de Séocrates: la de los
megiricos y la de los élico-erétricos. La escuela megarica
fundada por Euclides (jno confundir con el matematico
Euclides!), nacido en Megara, queria demostrar que inicamen-
te lo general comprendido a través de conceptos es el objeto
del saber. Lo general coincide con el bien y es invariable por su
naturaleza. Son imposibles el mundo sensible, el surgimiento,
la desaparicién, el movimiento y el cambio que nos comunican
nuestros sentidos. La tesis basica de esta escuela es idealista, ya
que los megéricos entienden por “general” unas “especies
incorpéreas” (asomata eide). Para fundamentar sus tesis idearon
los megaricos multitud de argumentos en los que se aproxima-
ron a algunos importantes problemas de la légica.

La escuela de los élico-erétricos fundada por Fedén de Elis
es afin a la de los megaricos y no anadié ideas originales a la
doctrina de éstos. Sustentd la unidad de la valentiay el bien.

El materialismo atomista de Demdcrito

En el siglo V a. de n.e. surge una nueva forma de
materialismo, el materialismo atomista, que tiene a Demdcrito
por su mas ilustre representante.

Tras Zendn, que habia establecido que la hipoétesis de la
divisibilidad infinita de las cosas, del espacio y el tiempo
desembocaba en contradicciones y . aporias insalvables, todo
intento de volver a fundamentar la realidad de lo miltiple, la
division de las cosas y la movilidad de las mismas debia tener en

cuenta estos resultados de la critica eleata, y no sélo para los
fines de la filosofia, sino también para la defensa y la
fundamentacion de las matemadticas. I.a doctrina de Anaxigoras
respecto a la materia negaba la existencia del vacio en el

(On


http://www.filosofia.org

74 HISTORIA DE LA FILOSOFIiA

mundo, mas esta negacién no eliminaba las contradicciones, ya
que al presuponer la divisibilidad infinita de los corpusculos de
la materia, Anaxagoras no pudo superar las dificultades
senaladas por Zenén.

Un intento genial de superarlas fue la doctrina de los
atormnistas que, como Anaxagoras, partian de la existencia de
una mutiplicidad infinita de corpusculos, pero que, a diferen-
cia de aquél, 1) admitian la existencia del vacio, en el cual ocurre
el movimiento de tales particulas, y 2) negaban a éstas una
divisibilidad infinita y las considé¢raban “atomos” impenetra-
bles (“indivisibles”). Conforme a esta hipoétesis, cada cosa,
como es el conjunto de un nidmero extraordinario (pero no
infinito) de atomos —sumamente pequenios, pero cuya indivisi-
bilidad les impide transformarse en nada— no puede ya
juzgarse, como lo hacia Zenén, infinitamente grande y, ala vez,
carente de todo volumen. Asi fue resuelta la crisis, peligrosa
para el saber, suscitada por la critica de Zenédn, que antes de los
atomistas parecia incontenible y que los sofistas habian
proseguido y agravado. La salida del atolladero en que se
encontraba la ciencia consinti6 a Demécrito edificar una
doctrina materialista grandiosa por la copia de problemas
filoséficos y cientificos que abarco.

El fundador del atomismo griego fue Leucipo, oriundo por
lo visto de Mileto, que expuso el supuesto esencial del
materialismo atomista, segin el cual todas las cosas se
componen de particulas (dtomos) diminutas, simples e indivisi-
bles, y de vacio.

Continuador de la doctrina de Leucipo fue el maximo
representante del materialismo griego antiguo, Demdcrito (ca.
460 y comienzos del siglo IV a. de n.e.), nacido en Abdera
(Tracia), ciudad que en el siglo V a. de n.e. se habia destacado
entre las polis democriticas gracias, en medida considerable, a
su ventajosa situaciéon en las vias comerciales entre Grecia y
Persia. Hijo de un rico abderita, sintiose atraido desde muy
temprana edad por los asuntos cientificos y, después del
fallecimiento de su padre, realizé varios viajes por paises de
Oriente. La lista de obras de Demécrito que se conserva
contiene un nimero impresionante de cuestiones relativas a la
filosofia, la légica, la psicologia, la ética, la politica, la


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFiA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 75

pedagogia, la teoria del arte, la lingiiistica, las matematicas, la
fisica y la cosmologia.

El supuesto cardinal del sistema atomista democritiano es la
existencia del vacio y los dtomos que, con sus combinaciones
infinitamente diversas, forman todos los cuerpos. A diferencia
de los eleatas, Democrito, lejos de negar el cuadro de la
diversidad cualitativa de la realidad transmitido por nuestros
sentidos, trata de expricarlo partiendo del principio por él
formulado. Para lograr tal explicacién sostiene que los atomos
se diferencian entre si por su figura, orden, y posicion. Estas
diferencias primordiales son la base de todas las diferencias
observables. En consecuencia, ninguna de ellas es incausada. El
reconocimiento, pues, de la causalidad universal dimana
derechamente del atomismo. Por ello Demécrito niega la
casualidad y, a la vez, la admite: la niega en el sentido de
incausalidad, pues nada puede acontecer sin causa; la admite
en el sentido de contrapuesto a la finalidad, pues nada surge ni
acontece en la naturaleza para realizar un propésito determi-
nado. En este orden de cosas, todo acaecer es casual.

Demdcrito hace extensivo el atomismo a la teoria de la vida
y el alma. Como los materialistas anteriores explica que el
origen de los organismos estd en condiciones fisicas diversas,
pero rechaza todo finalismo. La vida y la muerte de los
organismos consiste en la unién y disgregacién de los atomos,
la base de los impulsos vitales son unos itomos especiales:
redondos, lisos y sumamente pequeiios. En este mismo
principio descansa la psicologia: el alma esta compuesta de
idtomos de fuego y es una combinacién transitoria de éstos.
Demdcrito niega la inmortalidad del alma. La doctrina
democritiana referente al alma atacaba de raiz las ideas
religiosas corrientes. Si el alma era mortal no existia un mundo
de ultratumba. Se despojaba a los dioses de propiedades
sobrenaturales y se les convertia en imagenes que, eso si,
superaban inconmensurablemente al hombre peor la talla, la
fuerza, Ia belleza y la longevidad, pero no eran taumaturgicos
ni eternos.


http://www.filosofia.org

76 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

La doctrina democritiana del conocimiento

La doctrina materialista democritiana del conocer se
corresponde con la doctrina materialista del ser. Demdécrito
entiende que las percepciones son el principio y la base del
conocer. En ellas ve no sdlo imigenes de las cosas materiales
engendradas por la accién de estas cosas sobre nuestros
sentidos, sino una suerte de copia de las mismas transferidas al
cuerpo del hombre e infiltradas en él a través de los sentidos.
Estas copias son también materiales. Se extrafian de las propias
cosas, discurren por doquier en el espacio vacio y llegadas a
nuestros 6rganos penetran en ellos a través de los poros. Si
éstos se ajustan por el tamano y la forma a las imagenes de las
cosas que penetran por ellos, las tales imagenes se correspon-
derén en la percepcion con las propias cosas. Las percepciones
justamente constituyen la base del saber. Mas el conocimiento
no puede ser reducido por entero a la percepcién. Esta es una
fuente imprescindible del conocimiento, pero es insuficiente.
Hay objetos y propiedades de objetos que por su escaso
volumen no son perceptibles a los sentidos. Estas propiedades
de las cosas sélo son inteligibles a través de la mente, y este
modo de conocer puede ser también fidedigno. Asi, no vemos,
no oimos, no tactamos directamente ni el vacio ni los dtomos
que componen todos los cuerpos. Pero a través de la mente nos
persuadimos de su existencia f:dedlgna

El examen mental, que es mas sutil, no sélo descubre por
analogia lo invisible ylo imperceptible, sino que complementa
y enmienda los juicios iniciales que sobre las cosas nos hemos
formado a través de la percepcién y que no son suficientemen-
te precisos y fieles. El apoyo ultimo del saber, empero, son las
percepciones, y todo cuanto la mente da al conocimiento lo
debe en definitiva a los sentidos.

Demdcrito establece una diferencia entre lo que existe “en
la opinién” y lo que existe en la realidad. Dice: “[Sélo] en la
opinién comiin existe lo dulce; en la opinion, lo amargo; en la
opinién, lo calido; en la opinién, lo frio; en la opinién, el color;
pero en la realidad [existen sélo] los atomos y el vacio.””?

7 Los materialistas de la Grecia Antigua, pag. 76.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA 77

Elabora su logica en estrecha trabazén con la gnoseologia.
Al parecer, en sus estudios sobre esta materia se examinaban ya
los conceptos, la composiciébn de los juicios y cuestiones
relativas a la fundamentacién de las conclusiones inductivas
basadas en la investigacion de la naturaleza. Se sabe que
Demdcrito hizo objeciones a las demostraciones especulativas
que no se basaran en datos de la experiencia. El propio
Democrito utilizé ampliamente en sus estudios la analogia y la
hipétesis. Mas tarde, en la escuela de Epicuro, que prosiguié la
tradiciéon del materialismo democritiano, la légica se traté
como légica inductiva.

Opiniones acerca de la sociedad

Demdcrito revela vivo interés por el conocimiento de los
fenémenos sociales. La politica es para él arte de suma
importancia, a la que incumbe satisfacer los intereses comunes
de los ciudadanos libres de la democracia esclavista. En los
fragmentos llegados hasta nosotros, Demdcrito comparece
como un activo adepto de dicha democracia. “Es preferible la
pobreza en una democracia —dice— al llamado bienestar bajo
los reyes, de la misma manera que la libertad es mejor que la
esclavitud.”® Un importante lugar en las concepciones de
Demdcrito lo ocupan los problemas de la divisién del trabajo, la
actividad laboral, el Estado, etc. El Abderita defendid la
necesidad de una subordinacién total de los intereses indivi-
duales a los del Estado, idea caracteristica de la clase esclavista
de Grecia. En punto al origen de las instituciones sociales dice
que, al principio, los hombres vivian, como animales, de los
productos que la naturaleza les brindaba. La penuria fue la
maestra del hombre, y, bajo su influencia, “las manos, la
inteligencia y el ingenio del hombre” crearon mais tarde la
sociedad: la vivienda, el vestido, las herramientas, etc.

El ideal de Demdcrito es una vida regida por la ley y el
orden generales, una vida de bienestar y templanza. Es para él
importantisima condicion de la vida social la divisién del trabajo,

8 Ibidem, pag. 168.

On ’



http://www.filosofia.org

=

78 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

cuyos resultados valora con la éptica de la clase esclavista. Las
concepciones éticas de Demécrito se asientan en la idea de que
el goce racional de la vida consiste en un estado jovial y
tranquilo del alma condicionado por la concordia con la
naturaleza, el cumplimiento del deber, la medida en todo, la
audacia del espiritu y el denuedo en el pensar. La aptitud de
llegar a tal estado lo proporciona el aprendizaje, que Democrito
no disocia de la ensefianza y sin el cual son imposibles el arte y
la sabiduria.

La doctrina de Demdcrito supuso un formidable progreso
del materialismo griego. De la orientacién materialista en la
historia de la filosofia decia Lenin que era la “linea de
Demécrito”, con lo que subrayaba que el Abderita habia
elaborado la filosofia materialista de modo profundo, relevan-
te y persuasivo. Marx y Engels llamaron a Demdcrito
“investigador empirico de la naturaleza y primera cabeza
enciclopédica entre los griegos”.

En la teoria atomista de la estructura de la materia descans6
la trayectoria posterior de las ciencias naturales teéricas; la
fisica no abandond la idea de la indivisibilidad del dtomo hasta
los umbrales del siglo XX, cuando dispuso de potentes medios
experimentales. En el ejemplo de Demécrito se advierte con
particular realce el enraizado nexo de la filosofia materialista
con las ciencias naturales y su significacibn para éstas. La
filosofia materialista de Democrito adelantd problemas cuya
solucion seria importantisima tarea del desarrollo de las
ciencias naturales y la filosofia. No sorprende por ello que,
incluso en los siglos XIX y XX, arremetan contra ella los
idealistas, que, segin dice Lenin, combaten a Demdcrito “como
a un enemigo viviente, lo que ilustra a maravilla el partidismo de
la filosofia...”10

El idealismo objetivo de Platén

Hasta las postrimerias del siglo V a. de n.e., el materialismo
primaba entre las doctrinas filoséficas griegas. Las tendencias

9 C.Marx y F.Engels. Obras, 1. 3, pag. 126.
10 V.1.Lenin. Materialismo y empiriocriticismo. O.C., t. 18, pag. 376.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 79

idealistas patentes en algunas de ellas, por ejemplo, la
contraposicién eleatica de la verdad cierta averiguada por la
mente a la incierta opinidn, atin no se habian configurado en un
sistema de un modo consciente.

En Platin (427-347 a. de n.e.) aparece por primera vez el
idealismo griego como concepcion del mundo opuesta al materia-
lismo. Desde este momento forman ya el materialismo y el
idealismo una contraposicién plenamente delimitada, las dos
corrientes fundamentales en el desarrollo del pensamiento
filosofico griego y de toda la filosofia posterior. En este sentido
hablaba Lenin de la contraposicion capital entre la “linea de
Demécrito” y la “linea de Platon”, del campo materialista y del
idealista en la historia de la filosofia.

Hijo de un ciudadano de noble alcurnia, Platén fue
enemigo durante toda su vida de la democracia ateniense. El
desarrollo de la filosofia le llevé a la escuela de Sécrates.
Importante etapa en la formacién de su filosofia fue su
estancia en las ciudades del Sur de Italia y Sicilia, donde
prosiguié el estudio de los eleatas y los pitagéricos y donde hizo
un desafortunado intento de intervenir en la vida politica de
Siracusa. De retorno en Atenas (ca. 387 a. de n.e.), fundd la
Academia. Han llegado hasta nosotros un conjunto de obras
filoséficas adjudicado a Platén y un libro de cartas.

Por lo visto comenz6 su labor literaria escribiendo pequeiios
didlogos dedicados a las categorias éticas; en el periodo de
madurez escribid, con cierto intervalo, La Repiiblica. Entre sus
obras posteriores figuran didlogos, que revelan la afinidad de
Platén a los pitagoricos, y un extenso diilogo llamado Las Leyes.
La doctrina filoséfica platénica abarca miiltiples cuestiones: el
ser, €l Universo y su origen, el alma y el conocimiento, incluido
el matemitico, la sociedad, la divisioén del trabajo, la educacién,
el arte, etc.

Segun Platén, el mundo de las cosas sensibles no es el
mundo auténticamente existente: las cosas sensibles nacen y
perecen ininterrumpidamente, cambian y se mueven y en ellas
no hay nada consistente y cierto. La auténtica esencia de las
cosas sensibles, sus causas son formas incorpdreas suprasensi-
bles inteligibles, que Platon denomina géneros (eidos) o, rara
vez, ideas. A cada clase de objetos sensibles corresponde en el

=


http://www.filosofia.org

=

80 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

mundo incorpéreo, suprasensible, cierto “género” o “idea”.
Con respecto a las cosas sensibles, los “géneros” (“ideas”) son a
la vez sus causasy los modelosde esas mismas cosas, los finesa que
aspiran los seres del mundo sensible y los conceptos, acerca de la
base comin de las cosas de cada clase. Ahora bien, segin
Platon, la sola existencia de los “géneros” o “ideas” es
insuficiente para explicar las cosas del mundo sensible. Como
estas cosas son transitorias, cambiantes, han de estar condicio-
nadas no sélo por el ser, sino también por el “no ser”. El
filésofo identifica este “no ser” con la “materia”, que es campo
de un movimiento ininterrumpido, de surgimiento y cambio.
La “materia” acoge en si los ‘“géneros” y convierte cada
“género” en gran nimero de cosas sensibles singularizadas
entre ellas por el lugar que ocupan en el espacio.

Mientras los atomistas consideraban los itomos entes
corpéreos y equiparaban el no ser al vacio, para Platén el no ser
es la “materia” y el ser, los géneros incorpéreos. De esta suerte,
la doctrina de Platén es un idealismo objetivo, toda vez que para
este filésofo la materia proviene de los “géneros” inmateriales
y anteriores a ella, o de “ideas” existentes fuera e independien-
temente de la conciencia. Esta comprensién del ser y el no ser
constituye la base de la doctrina platénica atinente al mundo
sensible, el cual es en ella un algo entre el reino de los
“géneros” (“ideas”) incorpéreos y el reino del “no ser” odela
“materia”. Todo lo que del ser hay en las cosas sensibles lo dan
los “‘géneros”, como causas y modelos de ellas. Mas como las
cosas sensibles son transitorias tenemos en ello la prueba de
que estin vinculadas al no ser, a la “materia”.

El mundo de los “géneros” o “ideas” forma un sistema
parecido a una piramide; en la cima de esta piramide se
encuentra la “idea” del Bien, la cual condiciona la cognoscibili-
dad, la existencia de objetos y de ella reciben éstos su esencia.
Esta proposicion acerca de la “idea” del Bien confiere al
idealismo de Platén un caricter teleolégico, es decir, el caracter
de una doctrina finalista, toda vez que juzga el Bien no sélo la
causa suprema del ser, sino también la finalidad. Los
“géneros” son eternos, no surgen ni perecen, son inmutables,
idénticos, no dependen de las circunstancias de espacio y
tiempo. Por el contrario, el mundo de las cosas sensibles es un


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 81

mundo en eterno surgimiento y destruccién, movimiento y
cambio; todas las cosas sensibles y todas sus propiedades son
relativas, transitorias, fluidas y limitadas por las circunstancias
de espacio y tiempo.

La diferencia de estas esferas del ser corresponde, segtin
Platén, a la diferencia de las clases de conocimiento. El
conocimiento es reminiscencia. Antes de instalarse en su
envoltura corporal, el alma contemplaba en el cielo el ser
verdadero. Al unirse en la Tierra con el cuerpo olvida lo que
sabia antes de caer a la Tierra. Mas también ahora conserva en
su profundidad la reminiscencia de lo que contemplara. Las
percepciones de los objetos materiales hacen recordar al alma
el saber, las “ideas” olvidadas.

Esta doctrina del saber como reminiscencia seria mas tarde
el punto de partida del apriorismo idealista, segin el cual son
inherentes a nuestra mente ciertas formas y ciertas verdades,
que el alma posee de una manera innata y que no dependen de
la practica. Los “géneros” o “ideas” son conocidos por medio
del pensar intuitivo, que es independiente de la percepcién del
mundo exterior, mientras que las cosas sensibles se reflejan en
opiniones (parcialmente, en la imaginacién), que no son un
conocimiento verdadero. Un intermedio entre la opinién y el
conocer auténtico lo ocupan los objetos matematicos, que son
inteligibles mediante la “reflexién”: los objetos del saber
matematico tienen cierta afinidad con las cosas sensibles y con
los “géneros” o “ideas™. Aunque en la teoria de las “ideas”,
Platén, tras los eleatas, define el ser verdadero como lo
indéntico y lo invariable, en los didlogos El sofistay Parménides
concluye que las especies supremas de la realidad —el ser, el
movimiento, el reposo, la identidad y el cambio— pueden
concebirse sélo de modo que cada uno de ellos es y no es, es
igual a si mismo y no igual, idéntico a si mismo y deviene en su
“otro”. Por ejemplo, el ser considerado como tal es tnico,
eterno, idéntico, invariable, inmévil. Pero considerado en las
relaciones con su “otro” contiene en si la diferencia, es
cambiante y mévil. Por ello el ser contine en si contradicciones:
es unico y miltiple, eterno y transitivo, invariable y variable,
estd en movimiento y en reposo.

Segin Platén, las contradicciones pueden combinarse sélo

(On



http://www.filosofia.org

82 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

para formar una opinién, que surge en la parte inferior del
alma. Con todo, la contradiccidn es tramite indispensable para
suscitar en el alma la meditacién. El arte de despertar la
meditacién a través de la exteriorizacién de las contradicciones
ocultas en las representaciones corrientes u opiniones es, -a
juicio de Platén, el arte de la “dialéctica™.

En la doctrina cosmolégica, Platén, influenciado evidente-
mente por los pitagoricos, sostiene que los elementos Gltimos-
de todas las cosas son tridngulos indivisibles o &dtomos
geométricos incorpéreos. El eje de la cosmologia platnica es la
doctrina mistica de un alma del mundo y de la reencarnacién
de las almas. El alma humana es independiente del cuerpo e
inmortal, dice Platon. Cuanto mas permanece en el reino de las
ideas (antes de instalarse en la Tierra) mas sabe el individuo en
el cual se instala. El alma se compone de tres partes: la parte
inteligible (sede de la razén), creada por el propio demiurgo; la
parte irascible (sede del valor) y la parte sensitiva (sede de las
pasiones), creadas éstas por los dioses inferiores. Sélo una
educacion apropiada permite al alma como razén guiar al alma
como valor y como apetito.

Puesto que la mayoria de los hombres, afirma Platén, no
pueden aproximarse con sus solos esfuerzos a la perfeccion, se
hacen necesarios el Estado y las leyes. El Estado se erige sobre
la division del trabajo entre las categorias de ciudadanos libres,
que proporciona el cumplimiento por cada una de éstas de su
especial actividad en la forma mejor y mas provechosa parala
sociedad (para los esclavistas, en puridad). Segin Engels,
Platén hizo una genial definicién de la divisién del trabajo
*“como base natural de la ciudad (que, como se sabe, para los
griegos era sinénimo de Estado)” 11

Marx aclaré que la repiiblica de Platén, con su divisién del
trabajo como “principio normativo del Estado”, “no es mis
que la idealizacién ateniense del régimen egipcio de castas™ 12.
En la doctrina de la divisién de los ciudadanos en categorias
dentro del Estado perfecto, Platén se guia por su clasificacién
de las partes del alma. A la parte inteligible del alma debe

11 C,Marx y F.Engels. Obras, t. 20, pig. 239.
12 Ibidem, t. 28, pag. 379.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 83

corresponder la categoria de los gobernantes fil6sofos: a la
parte irascible, la de los guerreros educados en una disciplina
imprescindible para defender al Estado contra las insurreccio-
nes populares internas y las agresiones externas; a la parte
sensitiva, la de los artesanos perfectamente preparados para el
cumplimiento de su oficio. Cada categoria debe limitarse a
cumplir sus deberes y abstenerse de toda injerencia en las
funciones de las demas.

Como la propiedad privada y la familia eran para Platén
fuente de intereses contrapuestos y atentatorios de la unidad
de la sociedad, en su proyecto del Estado ideal expuso un plan
de convivencia basada en la privacién —para gobernantes y
guerreros— de la propiedad personal, asi como la doctrina de
la comunidad de las esposas y la educacién de los nifios por el
Estado. Pese a las afirmaciones de algunos historiadores
burgueses, la utopia social de Platén no tiene nada que ver con
€l comunismo. Platén enfoca exclusivamente desde el angulo
de la clase explotadora la negacién de la propiedad personal y
la distribucién de los productos.

La doctrina de Platon ejercid enorme influencia sobre todo
el posterior desarrollo del pensamiento filos6fico, en particular
el de signo idealista. Lenin subrayé que las formas posteriores
mas desarrolladas del idealismo se identificaron esencialmente
en sus puntos de partida con la doctrina de Platén.

Aristételes

Entre los discipulos de Platén descuella el genial pensador
Aristiteles (384-322 a. de n.e.), que cred una doctrina filoséfica
auténoma, una de las mis eminentes filosofias de la antigiie-
dad griega. Nacido en Estagira (Macedonia), terminé sus
estudios en la Academia de Platdn, donde ya, de discipulo de
éste se convirtié en pensador con personalidad propia. Después
de la muerte de Platén, pasé a Asia Menor (Assos), luego a
Mitilene (Lesbos) y. desde 343 a. de n.e., estuvo en la corte del
rey Filipo de Macedonia, donde fue preceptor de su hijo, el
que seria Alejandro Magno. Los afos de vida de Aristételes
coinciden con el creciente debilitamiento de la democracia en
Atenas y las demas ciudades griegas, el encumbramiento de

(On



http://www.filosofia.org

84 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Macedonia y el comienzo de la politica conquistadora de los
reyes macedonicos, tendente, en primer término, a dominar
Grecia. Por entonces aparece en Atenas un partido promace-
dénico, al que por lo visto se une Aristételes. En 335, de
retorno en Atenas, funda su escuela en el gimnasio (lugar de
platicas filoséficas) unido al templo de Apolo de Liceo (por
donde a esta escuela se la llama Liceo de Aristételes). Desde
335 a 323 dirige en ella vastos estudios para la sistematizacién
de los conocimientos filoséficos y_cientificos y la instauraciéon
de nuevas disciplinas, entre las cuales ocupa la 1dgica el primer
lugar. Al morir Alejandro Magno surge en Grecia el movi-
miento antimaceddnico, y Aristételes, dadas sus relaciones, se
ve obligado a abandonar Atenas y en 323 se retira a Calcis de
Eubea, donde fallece. ’

No todos los escritos de Aristoteles han llegado hasta
nosotros ni todos los llegados son del propio pensador. No
disponemos de sus primeras obras, escritas en forma de
didlogo. Las que se conocen, tratados tan importantes como
Metafisica, son, por lo visto, compendios escritos por alumnos
del Liceo en diversos cursos de Aristiteles. Son también muy
importantes para comprender la doctrina aristotélica obras
suyas como El alma, Fisica, Las categorias. La doctrina filoséfica
del Estagirita se forma en estrecha trabazén con las ciencias
naturales y los estudios socio-politicos que realizan el propio
Aristételes y sus discipulos del Liceo. Interesan al Estagirita la
légica, la psicologia, la teoria del conocimiento, las doctrinas
del ser, la cosmologia, la fisica, la zoologia, la economia politica,
la politica, la ética, la pedagogia, la retdrica, la estética. En el
estudio delos diversos problemas polemiza con los puntos de
vista expuestos en obras anteriores o contemporaneas suyas.
Discute y critica diversos postulados de Platén, de los atomistas,
de los pitagéricos, de los primeros materialistas. Estos proe-
mios criticos y polémicos son en muchos casos una fuente
inapreciable de noticias sobre las citadas doctrinas filoséficas.

Critica de la teoria platonica de las “ideas™. La logica

La doctrina de Aristételes se inserta en el idealismo
objetivo, aunque no consecuente, e incluye en si varias

(On


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 85

Proposiciones en esencia materialistas. Es una doctrina que se
configura como resultado de la critica de la teoria platonica de
las ideas. Aristételes se propone demostrar la endeblez de la
hipétesis platénica acerca de la “idea” partiendo de las
siguientes consideraciones: 1. Las “ideas” de Platén son
simples copias o duplicados de las cosas sensibles y no difieren
de éstas por su contenido. En rigor, el “género” ola “idea” del
hombre no se distingue de los rasgos generales propios de cada
hombre por separado. 2. Toda vez que Platén separa el mundo
de las “ideas” del mundo de las cosas, las “ideas” no pueden
dar nada a la existencia de las cosas. Y aunque Platén afirma
que las cosas “participan” de las “ideas”, esta “participacién”,
como la “imitacion” pitagérica, es pura metafora. La doctrina
platénica no puede aclarar la relacion que las “ideas” tienen
con las cosas porque, ademds, Platén niega a las “ideas” la
aptitud de ser directamente esencia de las cosas. 3. Al afirmar
que unas “ideas” se relacionan con otras “ideas” como lo
universal se relaciona con lo particular y al considerar la “idea”
como esencia del ser de la cosa, Platén incurre en contradic-
cién: desde ese punto de vista, cada “idea” es, al propio
tiempo, esencia (puesto que como idea general estd presente en
otra menos general) y no esencia (puesto que, a su vez,
participa de una “idea” mas general que se halla por encima y
es su esencia). 4. La doctrina platénica, por la cual las “ideas”
existen con independencia de las cosas del mundo sensible,
lleva a una conclusién absurda: como entre las “ideas” y las
cosas sensibles media semejanza y como, segin Platén, debe
existir una “idea” para todo lo semejante, tenemos que,
ademais de la “idea”, por ejemplo, de “hombre”, y ademas de
las cosas correspondientes a esa “idea” debe existir la “idea” de
la semejanza que hay entre ellas. Sigamos: para esta nueva
“idea” de hombre y para la primera “idea” sotopuesta y sus
cosas debe existir otra “idea”, la tercera, y asf hasta el infinito.
5. Al instalar las “ideas” en el mundo de las esencias eternas,
un mundo distinto del cambiante mundo sensible, Platén se
Privé de toda posibilidad de aclarar los hechos del nacimiento,
la muerte y el movimiento. 6. Platén aproxima su teoria de las
“ideas” a las conjeturas sobre las causas de todo lo que surge y
dice que todas estas conjeturas se remontan a una base tnica,

=



http://www.filosofia.org

86 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

pero ya no conjeturada: la idea del “Bien”. Esto, empero,
contradice la existencia de conceptos que no pueden ser
elevados a un Gnico concepto superior.

“La critica de Aristételes a las “ideas” de Platén —escribi6
Lenin— es una critica del idealismo como idealismo
en general.”' Ahora bien, el propio Aristételes no
llega tras esta critica a negar la tesis idealista sobre la existencia
de causas inmateriales de las cosas sensibles. Segiin Aristoteles,
cada cosa es la unidad de la “materia” y la “forma”. La forma
es inmaterial, pero no es un ente del mas alli que penetre
desde fuera en la materia. Asi, una esfera de bronce es la
unidad de la materia —el bronce— y la forma —la esfera— que
el obrador ha conferido al bronce, pero en la esfera realmente
existente constituye un todo con la materia.

Aristoteles no considera absoluta la contrariedad entre
“forma” y “materia”. El bronce es “materia” respecto a la
esfera moldeada con él, mas ese mismo bronce es “forma”
respecto de los elementos fisicos cuya unién, a juicio del
Estagirita, constituye el bronce. El bronce carece de *“forma”
en tanto no se le dé la forma de esfera. Mas ese mismo bronce
es la “posibilidad” de forma por cuanto el obrador puede
aportar a la materia del bronce dicha forma. La “forma” es la
realidad de aquello cuya posibilidad es la “materia” v,
viceversa, la “materia” es la posibilidad de aquello cuya
realidad sera la “forma”. Mediante estos supuestos de la
correlacion entre materia y forma intenta Aristoteles rellenar
el abismo, funesto para el idealismo platénico, que separa el
mundo de las cosas y el de los “géneros”. Para el Estagirita,
dentro del mundo de las cosas sensibles, es posible el transito
consecutivo de la “materia” a la “forma” relativaaellay de la
“forma” a la “materia” relativa a ella. Estas categorias, como
sefiala Engels, se tornan en Aristételes “fluidas”. Subiendo la
escalera de las formas llegamos, por fin, segin el filésofo
griego, a la “forma” suprema, que no puede ser ya tenida por
“materia” ni como “posibilidad” de una “forma” mas elevada.

13 V. 1. Lenin. Resumen del libro de Hegel “Lecciones de historia de la filosofia”.
0.C. t. 29, pag. 255. :


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 87

Esta “forma” tltima es el Primer Motor, o Dios, que se halla
fuera del mundo. '
_ La doctrina aristotélica de las “formas” se inserta en el
ldealismo objetivo. Aristdteles no lleva hasta el fin su critica a
Platén por divorciar a las “ideas” de las cosas. Pero, como dice
Lenin, el idealismo del Estagirita es en muchos aspectos “mas
objetivo y mads alejado, mds general que el idealismo de Platén, de
ahi que en la filosofia de la naturaleza con mas frecuencia=al
materialismo” 14. Mientras Platén considera las cosas del
mundo sensible dnicamente como apariencia, como reflejo
distorsionado de la realidad, Aristételes ve la cosa sensible
como la unidad realmente existente de la “forma” y la
“materia”. : :

De esta suerte, para Aristiteles la esencia de una cosa (su
“forma”) es inseparable de aquello de lo que es esencia. Si
Platéon dice que las cosas sensibles no pueden ser objeto de
conocimiento, para el Estagirita el mundo que rodea al hombre
es lo que se conoce, lo que se estudia y gracias alo cual se logra
el conocimiento de lo universal. La doctrina aristotélica del ser
descansa en su doctrina de las categorias, expuesta en una obra
poco extensa homénima y en la Metafisica. El conocimiento
més completo de una cosa se logra cuando se sabe en qué
consiste la esencia de esa cosa. En su doctrina de las categorias,
Aristételes (o el autor que expone su punto de vista) intenta
responder a la pregunta de cuél debe ser el enfoque inicial del
problema de la esencia, que lo introduzca en la ciencia. Las
categorias de Aristiteles, ante todo, no son conceptos, sino
géneros o tipos fundamentales del ser y, congruentemente,
géneros fundamentales de los conceptos del ser, de sus
propiedades y sus relaciones. En Aristételes, las categorias son
categorias del ser y del conocimiento y, a la par, del lenguaje.
En su breve obra aludida, menciona diez: 1) substancia, 2)
cantidad, 3) cualidad, 4) relacién, 5) lugar, 6) tiempo, 7)
situacién, 8) posesién, 9) accion, 10) pasién.

El caricter de la teoria del conocimiénto y de la logica

—

14 ¥ 1. Lenin. Resumen del libro de Hegel “Lecciones de historia de la filosofia™.
O.C., t. 29, pag. 255.

=



http://www.filosofia.org

88 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

aristotélicas es determinado en el Estagirita por su visién del
mundo real, perceptible a los sentidos. En su teoria del
conocimiento, el punto de partida es la representacién de la
existencia de una realidad objetiva independiente del sujeto.
Las percepciones del hombre son reflejo de los objetos del
mundo exterior. A la distincién platénica entre la “opinién”
(formada por las percepciones) y el “saber” (logrado por el
entendimiento) opone Aristételes el aserto de que la fuente del
conocimiento es la experiencia sensorial y de que la percepcién
presupone un objeto independiente de la conciencia. Mas
aunque afirma que no hay nada en el entendimiento que no
haya estado antes en la percepcion, Aristételes no hace
extensiva esta afirmacién a los axiomas supremos de la ciencia
y el pensar, los cuales, a su modo de ver, no pueden ser ya
extraidos de postulados superiores a ellos y que por su
significacién absoluta para el saber deben ser reconocidos
premisas especulativas y no experimentales.

Aristételes es el primer filésofo de la antigiiedad griega del
que disponemos de tratados sobre logica sistematicamente
elaborados. El Estagirita entiende la l6gica como la ciencia de la
demostracién y de las formas del pensar necesarias para el
conocimiento. Los encadenamientos de ideas, seglin Aristéte-
les, reflejan encadenamientos que existen de modo objetivo.
Asi, el nexo del sujeto logico y el predicado en una proposicién
puede corresponderse o no con las concatenaciones del propio
ser; el nexo de los términos en el silogismo tiene significacién
de nexo objetivo: en un silogismo que descanse en el
conocimiento de la causa, la fundamentacién légica coincide
con la causa real; precisamente por ello tiene efecto en el
silogismo la necesidad del seguimiento légico!s.

Dado que una de las cuestiones mas importantes de la
doctrina aristotélica del ser es la de la relacién entre lo
universal y lo particular, que corresponde a la dialéctica,
también la logica de Aristételes, en la cual las concatenaciones
de ideas son consideradas como concatenaciones de termina-

15 Véase A. Ajminov. La doctrina légica de Aristiteles, ed. en ruso. Mosci,
1960, pag. 193.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 89

ciones del ser, plantea los problemas de la dialéctica. “En
Aristételes —dice Lenin— la légica objetiva es confundida en
todas partes con la logica subjetiva, y ademis, en tal forma que
en todas partes la logica objetiva es visible.” 16 Mas adelante
sefiala Lenin que Aristiteles “en todas partes, a cada paso,
plantea precisamente el problema de la dialéctica™V
Pero en virtud del estrecho vinculo de la légica del Estagirita
con su doctrina del ser —que expone en la Metafisica—, las
deficiencias en su modo de entender la dialéctica de lo
universal y lo particular repercutieron también en su légica,
caracteristicas de la cual, asi como de la “metafisica”, son de un
lado, “una fe ingenua en el poder de la razén, en la fuerza, el
poder, la verdad objetiva del conocimiento” y, de otro, “una
confusién ingenua, una confusion impotente y lamentable en la
dialéctica de lo universal y lo particular: del concepto y la
realidad sensorialmente perceptible de los objetos individuales,
las cosas, los fenémenos” 18,

Para Aristételes, la logica no es una ciencia particular, sino
el instrumento (organon) de toda ciencia. El Estagiritallamaala
légica analitica. En un tratado especial —los Primeros Analiticos
y los Segundos Analiticos— expone sus doctrinas fundamenta-
les: sobre el silogismo y sobre la demostracién. La l6gica, como
la entiende el filésofo griego, investiga los métodos mediante
los cuales un dato conocido puede ser reducido a elementos
capaces de ser fuente de su explicacion. El método fundamen-
tal de la l6gica aristotélica es la reduccién (apagog?). De él dice
que es una ciencia (episteme), entendiendo con amplitud este
término como investigacion especulativa que permite discrimi-
nar la condicién de la demostracion, sus tipos y grados, asi
como aclarar los principios ultimos llegados a los cuales no
podemos ya proseguir la reduccion de lo dado a elementos que
nos lo expliquen. Ademas de los mencionados Analiticos, los
problemas de la légica se estudian también en el Tépico, la
Hermenéutica (teoria de los juicios), la Refutacién de los silogismos

3 16 V.1. Lenin. Resumen del libro de Aristdteles “Metafisica”. O. C., t. 29, pag.
26.

17 Ibidem.

'8 Ibidem.



http://www.filosofia.org

=

90 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

sofistas, las Categorias y en algunos lugares de la Metafisica'y
hasta de la Etica

En estos estudios de la légica son tres los problemas que
interesan ante todo a Aristdteles 1) el método del conocimiento
probable; a este apartado lo llama “dialéctica” y lo estudia en el
Topico (topoi, es decir, puntos de vista comunes de los que
pueden desarrollarse juicios probables); 2) los dos- métodos
fundamentales del conocimiento ya no probable, sino cierto; es
decir, la definiciéon y la desmostracién; 3) el método para
encontrar las premisas del conocimiento; es decir, la induccién.

Como quiera que respecto de algunas cuestiones entiende
que no puede haber un conocimiento irreprochable, sino
tinicamente probable, Aristoteles afirma que ese saber presu-
pone un método suyo, propio. No es método a nivel de ciencia,
en el sentido exacto, sino un método que se aproxima a lo
cientifico. Lo denomina ‘“dialéctica”, pero al emplear este
término rehiye la tradicién socritica y platénica. Para el
Estagirita no es la “dialéctica” una doctrina que expone la
verdad incuestionable, sino inicamente un modo de investigar
la verdad. En la “dialéctica”, ante todo, se desarrollan
silogismos capaces de conducir a una solucién probable del
problema planteado y estar libres de contradicciones; ademis,
se dan los procedimientos para investigar aquello que en la
solucion del problema estudiado puede resultar falso.

La psicologia y la ética de Aristiteles

Aristoteles es fundador no sélo de la légica en tanto que
ciencia, sino también de la ciencia que trata de la actividad
psiquica. Su obra El alma es una de las mas célebres entre las
suyas. En ella estudia la cuestién del .alma y explica los
fenémenos de la percepcién y la memoria.

En el alma ve Aristételes la actividad suprema del cuerpo
humano, su “realidad” o “entelequia”. El alma tiene una parte
superior, que no surge ni perece. Esta parte es el intelecto, el
nous. Menos ésta, todas las demds partes del alma se destruyen,
como el cuerpo. En los juicios de Aristiteles acerca de la
naturaleza del alma y del intelecto se advierte falta de claridad


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 91

y de conclusién, que mas tarde daria pie a diversas interpreta-
Ciones. En cambio es absolutamente claro al exponer su
conviccién, en rigor materialista, de la independencia del
objeto respecto de la percepcién. El Estagirita dedicé un
estudio especial a la explicacién de la memoria, en la cual ve la
facultad de reproducir representaciones preexistentes. La
condicién de la reminiscencia son los nexos por medio de los
Cuales cuando aparece un objeto surge la representacion de
otro. Estos nexos pueden ser de orden, semejanza, contraposi-
cién y contigiiidad.

Aristoteles desglosa la ética como problema aparte y muy
considerable de la filosofia. La doctrina del Estagirita acerca de
la conducta ética y las virtudes éticas se basa en su teleologia
objetiva, que abarca a todo el mundo y a toda la actividad
humana. El objetivo que todos los hombres apetecen por si es
el bien supremo, el bien del alma, y lo descubre la ciencia
rectora suprema, esto es, la politica. El bien del alma no puede
consistir en la riqueza material, ni en el placer, ni siquiera en la
virtud sola. La obra (ergon) del hombre consiste en una
actividad razonable y la mision del hombre perfecto reside en
un excelente cumplimiento de esa actividad, en la concordan-
cia de cada obra con la virtud particular que la caracteriza. Lo
que existe como posibilidad manifiesta su actividad solamente
en la obra, y la recompensa sera —como en las competiciones
olimpicas— no para el mis fuerte y bello, sino para el
vencedor.

La nocién capital en la ética aristotélica es la del justo medio
(to méson), por el que entiende el Estagirita la aptitud de
orientarse acertadamente, de optar por la conducta debida. La
virtud elige el medio entre el exceso y la exigiiidad. Ahora
bien, el justo medio no es simplemente lo bueno: hay que elegir
no el justo medio de lo bueno, sino lo mejor entre lo bueno.
Aristételes dividi6 las virtudes en dos clases: éticas, o virtudes
practicas, y dianoéticas, o virtudes tedricas. La actividad acorde
con la virtud suprema e inherente a la mejor parte del alma es
la felicidad, el verdadero fin de la vida humana. Para
Aristételes, el valor mas alto, la especie mas perfecta de la
felicidad es la contemplacién cientifica, la contemplacién de la
verdad: contemplacién que se basta a si misma, alejada de las


http://www.filosofia.org

=

92 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

inquietudes y preocupaciones de la vida practica. Segin el
Estagirita, la actividad contemplativa de la razén existe por si
misma, no aspira a ningin fin exterior y encierra en si un
placer exclusivo de ella. En este ideal se reflejé la separacién
del trabajo intelectual como privilegio de los hombres libres,
que fue caracteristica de la Grecia del siglo IV a. de n.e. El
modelo mis alto de actividad contemplativa es Dios; Dios es
para Aristételes el filésofo mis perfecto, o el pensamiento que
piensa su propia actividad.

La cosmologia y la fisica de Aristételes

La fisica y la cosmologia de Aristételes son inferiores a la
astronomia pitagoérica y la fisica de los atomistas. Si éstos daban
por sentada la multiplicidad de los mundos y, segun los
pitagéricos, la Tierra giraba alrededor de un fuego mundial
céntrico, la cosmologia de Aristiteles es geocéntrica: la Tierra
esférica es el punto inmévil alrededor del cual giran la Luna, el
Sol, los planetas y el cielo de las estrelias. La fuente Gltima del
movimiento universal es el Primer Motor, esto es, Dios.

Conforme a la doctrina del Estagirita, 1a zona entre la érbita
de la Luna y la Tierra es la region de cambio constante, de
transformaciones incesantes y de movimientos cadticos y
violentos; todos los cuerpos de esta zona estan constituidos por
cuatro elementos inferiores: tierra, agua, aire y fuego. La
Tierra, como el elemento mas pesado, ocupa el lugar central.
Sobre la Tierra se extienden capas de agua, aire y fuego. Por el
contrario, la region entre la 6rbita de la Luna y la esfera mas
alejada, la de las estrellas fijas, es la zona de,los movimientos
acompasados, y las estrellas estin compuestas de un quinto y
perfectisimo elemento, el éter. El mundo translunar es la
region de lo eterno, lo inmutable, lo perfecto. Esta distincion
entre mundo translunar y mundo sublunar se corresponde con
la distincion de los movimientos que en ellos ocurren. Para
Aristételes, el tipo primero y perfecto de movimiento es el
circular, cuya forma més pura es la rotacién diaria de la esfera
de las estrellas. De modo menos preciso aparece en la traslacion
de los planetas alrededor de la Tierra, la cual es complicada
por la influencia de los cuatro elementos terrestres y, por ello,


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 93

desacompasada y de retroceso y avance. La segunda especie de
movimiento es el de arriba abajo, hacia el centro de la Tierra.
Es al que tienden todos los cuerpos, cuya caida hacia el centro
de la Tierra sélo se puede impedir temporalmente por la
fuerza. Estas partes de la cosmologia de Aristételes, las mis
envejecidas, la doctrina acerca de la jerarquia de las esferas
translunar y sublunar, el geocentrismo y la inmovilidad de la
Tierra, fueron aceptadas por la filosofia y la cosmologia de la
Edad Media.

Uno de los elementos mas importantes de la fisica
aristotélica es la doctrina del finalismo en la naturaleza. Aunque
hace extensivo este principio a todo ser, e incluso lo eleva, en
altima instancia, a Dios, Aristoteles da un paso adelante
respecto de Platon. Tras sefalar el finalismo de la naturaleza
en conjunto, Aristételes, frente a la doctrina platénica acerca
de un alma del mundo conscientemente finalista, formula la
nocion del caricter finalista interno e inconsciente de la
naturaleza. Ejemplos de ese finalismo son para él el crecimien-
to de los organismos como proceso sujeto a ley de exterioriza-
cién de las particularidades estructurales de los cuerpos vivos
que les son interiormente inherentes y que alcanzan en la edad
madura, las distintas manifestaciones del instinto que actiia con
finalidad en los animales, la acomodacién reciproca de sus
érganos, etc.

Las teorias sociopoliticas de Aristételes

En sus estudios sobre la vida socio-politica, Aristdteles
expone una serie de profundos pensamientos. Como dijo
Marx, junto al anilisis de los fenémenos de la naturaleza y la
sociedad, de las formas del pensar, fue el primero en analizar
la forma de valor. Aunque las relaciones esclavistas propias de
la sociedad antigua le impidieron entender acertadamente el
verdadero .quid de los fenémenos econdémicos, descubrié no
obstante, en el valor de cambio de las mercancias, la relacién de
igualdad de sus valores. Segin Marx, Aristételes “dice
claramente que la forma-dinero de la mercancia no hace mis
que desarrollar la forma simple de valor, o lo que es lo mismo, la


http://www.filosofia.org

94 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

expresion del valor de una mercancia en otra cualquiera” 9.

Las concepciones aristotélicas respecto al Estado se basaron
en un profuso material reunido en la escuela del filosofo y
estudiado por él que describe la constitucion politica de 158
ciudades griegas. Una de estas descripciones —La politica
ateniense— fue hallada en 1890. En la doctrina del Estagirita
referente a las clases sociales y los tipos posibles de Estado se
reflejé la crisis de la Atenas esclavista y el comienzo de la
decadencia de las clases esclavistas. Aristételes consideraba que
la clase mas 1itil era la de los labriegos que, por su modo de vida
y su dispersién, no tienden a intervenir activamente en las
cuestiones de la gobernacion publica. De este asunto deben
ocuparse las clases que tienen una cierta renta. En cuanto a las
formas del Estado, Aristételes distingue, por analogia con las
relaciones posibles en el seno de una familia, tres formas
buenas y tres formas malas. Son buenas aquellas formas que
descartan la posibilidad de un aprovechamiento egoista del
poder y éste se halla al servicio de toda la sociedad; a este
respecto seitala la monarquia, la aristocracia y el poder de la
clase media basado en la mezcla de la oligarquia y la
democracia. Formas malas, degradadas eran para Aristdteles la
tirania, la oligarquia y la democracia extremada.

6. La filosofia helenistica

En las postrimerias del siglo IV a. de n.e. se acentuaron los
indicios de crisis de la democracia esclavista griega. Atenas
—como otras ciudades griegas— pierde la independencia
politica y se integra en el imperio de Alejandro Magno. La
rapida disgregacion de este dilatado imperio a la muerte de su
fundador no puede detener la crisis, que tiene profundas raices
en las relaciones sociales del esclavismo y que en su desarrollo
da lugar a cambios esenciales en la vida espiritual de la
sociedad griega e intensifica el caracter contemplativo de la

19 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 23, pig. 69.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 95

filosofia. En este periodo aparecen tres corrientes principales
en la filosofia helenistica: el escepticismo, el epicureismo y el
estoicismo.

El escepticismo

La primera corriente abarca del siglo IV al I1I a. de n.e. y,
mas tarde, del I al II de n.e. Su postulado cardinal reside en la
suspensién del juicio, en la abstencién de una preferencia
resuelta por uno de los juicios contradictorios que, de otra
parte, son equivalentes para los escépticos.

El escepticismo se basa en ideas anteriormente elaboradas
por la filosofia. Ya los hombres de la dialéctica ingenua de las
primeras escuelas griegas hablaban de la fluencia de todas las
cosas y fenomenos, de la relatividad de las cualidades
perceptibles a los sentidos, de la ausencia de fundamentos que
justificaran la opcidn entre .dos afirmaciones contrapuestas.
Ideas de esta indole estan presentes en las doctrinas de los
eleatas y los sofistas, en la doctrina platénica atinente al mundo
sensible. Sin embargo, no dan lugar al surgimiento del
escepticismo como corriente filoséfica propia hasta la época del
helenismo, es decir, en el periodo en que se descompone el
modo de produccién esclavista.

El fundador del escepticismo es Pirron (ca. 365-275 a. de
n.e.), para quien el filésofo es el hombre que aspira a la
felicidad, que es iinicamente la ataraxia. El que desee lograr la
felicidad habra de responder a tres preguntas: 1) de qué estan
compuestas las cosas; 2) como hemos de comportarnos con
ellas; 3) qué provecho obtendremos de nuestra actitud hacia
ellas. Nada podemos responder a la primera pregunta: de
nada cabe afirmar con certeza que existe. Por ello no puede
decirse de ningin medio de conocimiento que sea cierto o
falso, ya que a toda afirmacién referente a un objeto se le
puede oponer con el mismo derecho la afirmacién contradic-
toria. .

De esta imposibilidad de hacer afirmaciones univalentes
sobre un objeto deduce Pirrén la respuesta a la segunda
pregunta: la actitud auténticamente filosofica ante las cosas es



http://www.filosofia.org

96 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Ia suspension de juicio acerca de ellas. Esto no significa que no
haya nada fidedigno. Nuestras percepciones sensoriales o
nuestras impresiones lo son. El error surge tan solo en los
juicios, cuando de lo aparente y lo fenoménico se intenta
concluir lo que existe en realidad. Esta respuesta, segiin Pirrén,
determina la tercera: el provecho dimanante de la suspension
del juicio sera la ataraxia, en la cual ve el escepticismo el grado
supremo de felicidad posible para el filésofo.

Los postulados capitales de Pirrén fueron desarrollados por
sus seguidores Timén, Enesidemo y Sexto el Empirico, el
ultimo representante del escepticismo, que vivi6 en el siglo 11
de n.e.

Epicuro

La filosofia de Epicuro (341-270 a. de n.e.) constituye la
etapa superior del materialismo atomista de la antigiiedad
griega. Epicuro nacié en la isla de Samos, fue alumno de
Nausifanes, discipulo éste de Demécrito. Tras cinco afos de
ensenar filosofia en Mitilene y Lampsaco se instalé en Atenas,
donde fue hasta el final de sus dias el jefe de la escuela fundada
por él y llamada el Jardin. Para Epicuro es funcién cardinal de
la filosofia crear una ética, es decir, una doctrina acerca del
comportamiento que conduce a la felicidad. Mas la ética no
puede ser creada sino a condicién de definir el lugar que el
hombre —particula de la naturaleza— ocupa en la propia
naturaleza. De ahi que la ética deba sustentarse en la fisica, que
incluye la doctrina concerniente al hombre. La elaboracion de
la fisica debe, a su vez, ir precedida de la investigacién del
conocimiento y su criterio (la “canénica”).

Epicuro desarrolla el sensualismo materialista. Cuanto
percibimos sensorialmente es verdadero, estas percepciones
nunca nos engafian. Los errores proceden de una apreciacion
equivocada de lo que nos testimonian los sentidos; éstos no
juzgan vy, por tanto, no pueden equivocarse. Ni siquiera las
alucinaciones demuestran falsedad de las sensaciones. A
diferencia de Demécrito, Epicuro no considera las aprehensio-
nes sensoriales algo secundario que no vale sino para formar
una “opinién” y carecen de interés para la ciencia. La actividad


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFIA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 97

principal del pensamiento ldgico es la induccién, la generaliza-
cién. Toda vez que la percepcion es el dnico criterio de la
verdad, lo es también para dictaminar acerca de cosas que no
percibimos directamente, siempre y cuando ese juicio no se
halle en contradiccién légica con los datos de la percepcién. De
ahi que la secuencia légica sea una importante condicién de la
verdad.

De acuerdo con las posiciones de partida del atomismo
democritiano, Epicuro aspira a demostrar que la doctrina de
Demécrito, adoptada por él, respecto a la necesidad causal de
todos los fenémenos de la naturaleza no debe hacer pensar que
la libertad es imposible para el hombre. En el marco de la
necesidad se debe sefalar el camino de la libertad. Y guiado
por esta idea, Epicuro reelabora la teoria atomista de
Demdcrito. Si para éste la necesidad mecanica exterior pone en
movimiento el &tomo en el vacio, para Epicuro este movimien-
to obedece a una propiedad interna del atomo, €l peso, que, en
consecuencia pasa a ser, con la forma, la posicién y el orden, un
importante definidor objetivo interno del atomo. Asociado a
esta idea viene el aserto de que sdlo es infinito el nimero de
dtomos; el namero de sus formas es limitado, ya que los atomos
no pueden tener gran peso. En movimiento, los atomos son
capaces por si mismos de desviarse de su camino inicialmente
recto y pasar a caminos curvilineos. Esta idea del automovi-
miento del atomo es un aporte original de Epicuro al
desarrollo del materialismo. En una interpretacion ingenua de
la desviacién del atomo, Epicuro entiende que ésta es la
condicién imprescindible para la libertad del hombre.

La ética de Epicuro combate conscientemente los prejuicios
religiosos que, segin el filésofo, hieren la dignidad del
hombre. El criterio de la felicidad es la satisfaccién. El bien es
todo lo que engendra satisfaccion; el mal, lo que engendra
padecimiento. Antes de fundamentar la doctrina acerca del
camino que conduce a la felicidad hay que eliminar cuanto se
interpone en ese camino: el temor a la injerencia de los dioses
en la vida del hombre y el temor a la muerte y al mundo de
ultratumba. Epicuro prueba la endeblez de estos temores. Los
dioses no son de temer porque no pueden intervenir en la vida
humana, no viven en nuestro mundo, sino en las regiones



http://www.filosofia.org

a3

98 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

entre los mundos. Como el alma es mortal y es una
combinacién transitoria de los atomos, el filésofo que com-
prenda esta verdad se libera de todos los temores que estorban
la felicidad.

Esta liberacidon desembaraza el camino de la felicidad. Kl
sabio discrimina tres tipos de satisfaccién: 1) los naturales y
necesarios para vivir; 2) los naturales, pero no necesarios para
vivir; 3) los no necesarios para vivir y no naturales. El sabio
busca unicamente los primeros y se abstiene de los restantes. El
resultado es la serenidad absoluta o ataraxia, vale decir, la
felicidad del fildsofo.

La doctrina de Epicuro fue la dultima gran escuela
materialista de la antigtiedad griega. Los pensadores siguientes
admiraron el pensar, el cardcter y la austeridad de Epicuro,
rayana en el ascetismo, que no pudieron ser empanados ni por
las insidias que vertieron contra él los adversarios de su
doctrina. Los autores cristianos de la Edad Media denigraron
la figura moral de Epicuro, que atacé con denuedo los
prejuicios religiosos.

El estoicismo griego

Combatié la doctrina de Epicuro la escuela de los estoicos
(final del siglo IV y III a. de n.e.) fundada por Zenén de Citio
en Chipre (ca 366-264 a. de n.e.). Como los epiciireos, los
estoicos tenian por funcién cardinal de la filosofia el crear una
ética sustentada en la fisica y en la teoria del conocimiento, que
ellos llamaban légica.

La fisica de los estoicos es una sintesis de la fisica
aristotélica, en particular respecto a la forma y la materia, y
algunos elementos de la doctrina heraclitiana. En Aristételes, la
correlacion materia-forma queda en suspenso en la frontera
entre el mundo y el “primer motor inmévil”, es decir, Dios,
que no es ya unidad de la materia y forma, sino tinicamente
forma sin materia. En los estoicos, por el contrario, el mundo
€s un cuerpo unico, un cuerpo vivo compuesto de diversas
partes y penetrado por un aliento corporal (pneuma) que lo
anima. Esta doctrina adolece de eclecticismo.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 99

El mundo corporal inico es dotado de propiedades divinas,
se identifica con Dios. La doctrina de la rigurosa necesidad
universal se conjuga con la doctrina de la perfeccién y
finalismo del mundo, un mundo en el que todas las partes,
cuerpos y seres dependen del todo, son determinados por el
todo y su perfeccidn.

A la asercion epiciirea de la multiplicidad infinita de los
atomos y el vacio, oponen los estoicos la unidad del mundoy la
replecion total de la esfera mundial por los cuerpos y el
pneuma;, a la doctrina epiclirea de la multiplicidad de los
mundos, la tesis sobre la existencia de un solo mundo; al
postulado que niega el finalismo de todo en el mundo, el
convencimiento de que todo atestigua la existencia de un plan y
un finalismo universales; al ateismo de los epicireos, la
doctrina referente a la divinidad del mundo y del pneuma que
todo lo penetra, y de la razén que se manifiesta en el mundo.
Los estoicos tomaron de Hericlito la doctrina que juzga al
fuego origen del mundo, el retorno ciclico del mundo al fuego
y lo concerniente al “logos” o ley.

En Ia ética, la oposicién entre el estoicismo y el epicureismo
se revela en el modo de entender la libertad y el destino
supremo de la vida humana. Toda la fisica y la ética de los
epicireos tiende a arrancar al hombre de los grilletes de la
necesidad. Para los estoicos, la necesidad (el “destino”, el
“sino™) es irrevocable. Para ellos es imposible una libertad tal y
como la entiende Epicuro. Las acciones del hombre difieren no
porque se efectien libremente o no —todas ellas acontecen
sélo por necesidad—, sino porque se cumpla de agrado o por
fuerza una necesidad, que es en todos los casos ineluctable. El
destino conduce al resignado y arrastra al opugnador. Dado
que el hombre es un ser social, y, al propio tiempo, parte del
mundo, el instinto natural de subsistir en si que mueve su
comportamiento se eleva, segin los estoicos, hasta la preocupa-
cién por el bien del Estado ¢ incluso hasta la comprensién de
los deberes para con el todo mundial. De ahi que el sabio sitde
por encima del bien personal el bien del Estado, al que noduda |
en sacrificar la vida si de ello hubiere necesidad.

(On



http://www.filosofia.org

100 HISTORIA DE LA FILOSOF{iA

7. La filosofia de la sociedad esclavista
de 1a Roma Antigua

Con una economia basada desde tiempos remotos en el
agro, el desarrollo de las relaciones esclavistas en Roma result
estrechamente entroncado con el crecimiento del Estado como
fuerte potencia militar y con la propagaciéon del dominio
romano hacia el Sur y el Este. Tal expansién hizo aumentar el
nimero de esclavos y las riquezas de los esclavistas y, al propio
tiempo, permitié que, en el periodo que va de las postrimerias
del siglo III a. de n.e. hasta el siglo II a. de n.e., la sociedad
romana conociera los frutos del progreso artistico, cientifico y
filosofico de Grecia.

En la sociedad romana despierta el afan de vivir al dia la
cultura griega. Comienzan a llegar a Roma cientificos,
oradores, pintores y filésofos griegos. En este periodo
empiezan a desarrollarse en Roma el estoicismo y el epicureis-
mo, que con el paso del tiempo adquieren rasgos especificos.

El logro mas eminente de la filosofia antigua romana es el
materialismo de Lucrecio (Titus Lucretius Carus) (ca. 99-55 a.
de n.e.), autor del poema De¢ la naturaleza de las cosas, genial
obra filoséfica. Lucrecio vivi6 tiempos dificiles y rigurosos: los
de la dictadura del jefe de la nobleza reaccionaria Lucio
Cornelio Sila, de las luchas entre éste y Mario, de la derrotade
la clase de los caballeros y la sublevacion de los esclavos
dirigidos por Espartaco (74-71 a. de n.e.). En estos sucesos se
concentraban las contradicciones clasistas de la época: el
antagonismo fundamental entre esclavos y libres; entre
pequenos campesinos y grandes terratenientes; en fin, la
contradiccién dentro de la clase esclavista: las luchas entre la
antigua aristocracia y los mercaderes y usureros.

Lucrecio es un intérprete del materialismo atomistico de
Epicuro. Como éste trata de fundar una filosofia que
proporcione la imperturbabilidad y la ataraxia, tan dificilmen-
te alcanzables. El temor al infierno, el temor a la injerencia de
los dioses en la vida del hombre es el gran enemigo de la
felicidad humana. Para Lucrecio es funcién de su filosofia
combatir ese enemigo.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 101

Los temores a la muerte y a los dioses dominan al hombre
mientras ignora su posicién en el mundo. Estos temores
pueden y deben ser vencidos por la ensenanza, el saber, la
filosofia. Condicién cardinal para liberar al hombre de los
temores que le oprimen es el conocimiento verdadero de la
naturaleza. Este conocimiento no es valioso por si mismo, sino
en virtud de su capacidad para aproximar al hombre a un
estado impermeable al temor, a un estado de ataraxia. Por ello
Parecen a Lucrecio de particular importancia dos ideas de
Epicuro que liberan el alma humana de las sombras atemoriza-
doras: 1) el alma es mortal, no hay posibilidad de una vida de
ultratumba; y 2) los dioses son incapaces de influir sobre Ia vida
de los hombres. Lucrecio no niega la existencia de los dioses.
Como Epicuro los instala en las regiones vacias entre los
mundos. Alli, lejos de los acontecimientos de nuestra vida,
viven en la bienaventuranza, pero no tienen la aptitud de
actuar. No pueden ni socorrer, ni dafiar, ni amenazar, ni
seducir con la promesa de su proteccién. La naturaleza no es
obra de los dioses ni su voluntad la gobierna.

De la nada, nada adviene; todas las cosas nacen de semillas.
Estas semillas son eternas. Si fueran destructibles, en el periodo
transcurrido hasta la actualidad hace mucho que se habria
diluido toda la materia en la infinitud de los tiempos. Todos los
mundos surgen del movimiento de particulas de materia
innimeras, invisibles e impalpables. Estas particulas son el
principio o la semilla de todas las cosas. De ellas se componen
todos los cuerpos y todas las almas y aparecen por necesidad
natural. El alma, como el cuerpo, se compone de itomos. A
diferencia de los 4tomos que forman el cuerpo, los dtomos del
alma son mas pequefios, redondos, lisos y méviles. La cohesién
de estos dtomos existe s6lo hasta el momento en que existe la
trabazén de los dtomos del cuerpo. Al morir el hombre se
dispersan también los dtomos del alma.

Segin Lucrecio, al debatir una hipétesis surgida en la
ciencia no hay mis que observar el principio general de la
explicacién materialista: todo debe deducirse de causas natura-
les sin admitir nada sobrenatural. Dentro de los limites de este
postulado materialista caben todas las hipétesis posibles para
cada fendémeno. Por ejemplo, es igualmente posible el

(On



http://www.filosofia.org

102 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

nacimiento diario de un nuevo Sol y el retorno diario de un
mismo Sol a la boveda celeste. No significa esto que a Lucrecio
no le importe el contenido de las hipétesis que dilucida. Antes
bien entiende que, en muchos casos, por el nivel de los
conocimientos existentes a la sazon, la ciencia no tiene
posibilidad de optar. Esta doctrina se correspondia con un
estado de la ciencia en que el experimento estaba insuficiente-
mente desarrollado para, entre todas las hipétesis posibles,
rechazar las erréneas y detenerse en las ciertas.

Entusiasta de la doctrina epiciirea, Lucrecio es indepen-
diente en punto a las concepciones sobre la vida social. Epicuro
recomienda no ocuparse de la vida politica, llevar una
existencia que pase “inadvertida”. Lucrecio, por el contrario,
reacciona ante los sucesos de la tumultuosa vida social que
discurre ante ¢él, condena la decadencia moral entre la
aristocracia de la sociedad romana.

La orientacién y el caricter que la filosofia de la sociedad
esclavista toma en sus tiltimos siglos s6lo pueden ser compren-
didos a la Juz de la influencia que el régimen social de Roma
ejerce sobre ella. La formacion del dilatado Imperio Romano
es acompainada de profundos cambios en la conciencia de las
masas oprimidas y de la parte culta de la poblacién. Esla época
del hundimiento de los antiguos Estados que son absorbidos
por Roma y pierden su independencia politica, la época del
empobrecimiento de las masas y de la aparicién en Roma de un
considerable sector de elementos parasitarios. En los ripidos
cambios politicos que se suceden, la suerte personal es cada vez
mas precaria. Se ahondan las contradicciones sociales, las
adversidades y desastres en la vida personal menudean. A tono
con ello cunde entre las gentes desamparadas y frustradas la
proclividad religiosa.

A comienzos de nuestra era se acentiia entre las clases mas
distintas de la sociedad romana la tendencia a buscar olvido y
consuelo en el seno de la religion. Contribuye a ello la accién
cultural reciproca entre las partes orientales del Imperio y
Roma. Del Este al Oeste penetra y se propaga una oleada de


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA... 103

doctrinas religiosas, de cultos y misterios, que encuentran un
terreno abonado en el Imperio. Respondiendo a las demandas
de la época, la propia filosofia se vuelve religiosa. A tenor de las
huevas condiciones sociales se adensa el colorido religioso en el
heoplatonismo y el neopitagorismo. Ninguna de estas doctri-
nas son continuacién directa del platonismo y el pitagorismo
del siglo IV a. de n.e. Como escuelas cientificas, ambas
perdieron su significacién e influencia al poco de ser criticadas
por Aristoteles y tras haber recuperado su influencia el
materialismo en la forma de epicureismo y, en parte, de la
fisica materialista de los antiguos estoicos.

En las concepciones tedricas de los neopitagéricos, la
religiosidad se expresa en un extremado dualismo. Dios se
concibe como la base tinica del mundo, como el ser netamente
espiritual que se halla por encima de todas las contraposiciones
y de todas las propiedades positivas pensables. Pero Dios es
también la causa de todas las cosas existentes en el mundo y de
todas sus propiedades. Para explicar la indole contradictoria de
Dios, que se halla por encima de toda propiedad y es, a la par,
causa de cada propiedad, se ideé la existencia de un mediador
e incluso de toda una serie de principios o eslabones
mediadores entre Dios y el mundo. Los intentos de escapar de
tal modo a las dificultades aparecidas ante la filosofia (mejor
serd decir ante la teologia) dieron pie, de un lado, ala doctrina
de Filén de Alejandria (siglo I de n.e.), para quien el “logos” es
el intermediario entre Dios y el mundo; y, de otro, al
neoplatonismo, que constituye toda una escuela en los siglos IV
y V de n.e.

En el neoplatonismo son las figuras de mas talla Plotinoy
Porfirio, en el siglo 111, el sirio Jdmblico, en el siglo IV, y Proclo,
en el siglo V, jefe de la escuela ateniense. Extrano a la ideologia
del cristianismo contemporianeo a él, tiene el neoplatonismo
una base comiin con el cristianismo: la crisis espiritual de la
sociedad esclavista antigua. De ahi que comparta algunos
rasgos del cristianismo, aunque influyera a su vez sobre las
doctrinas filoséficas del mismo. Punto de partida del neoplato-
nismo fue la llamada teologia negativa, segiin la cual Dios es un

ente acerca de cuya naturaleza es imposible todo juicio

afirmativo y todo saber positivo.

(On



http://www.filosofia.org

104 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

La doctrina de Plotino concierne a la procesion o descenso,
desde el ser uno, primero e inefable, a través de los eslabones
inferiores intermediarios (el entendimiento, el alma del
mundo, las almas de las personas) hasta el no ser o materia, asi
como la conversion o reversiéon del aima humana, que se eleva
a Dios y alcanza la comunidad con él en el éxtasis después de
largos ejercicios. La purificacion necesaria para lograr la
perfeccion suprema permite, segiin el neoplatonismo, salvar al
hombre de la esclavitud de la carne.

Plotino es el neoplaténico mejor dotado, Porfirio es el
l6gico y Proclo, el sistematizador y comentarista: expuso la
doctrina plotiniana en forma de diilogo.

A principios del siglo VI de n.e., el emperador Justiniano
promulga un decreto por el que se clausura la escuela platénica
de Atenas. Pero ya antes y sin que este decreto contara para
nada, el nicleo fundamental de ideas y doctrinas de la filosofia
antigua habia culminado su desarrollo. Respecto a Platén y
Aristételes, asi como a las Gltimas grandes doctrinas de la
antigliedad —el epicureismo y el estoicismo griego (materialis-
ta en su fisica)—, el neoplatonismo es una aparicién de la
decadencia.

Hecha la exposicion de las doctrinas filos6ficas de la
antigiiedad helena y romana debe quedar sentado que estas
doctrinas constituyeron la fase superior del pensamiento
filosdfico en la sociedad esclavista. El gran alcance histérico de
la filosofia helena y romana de esta época reside en que avanzé
problemas de primordial significacién, cuya solucién seria
quehacer de la subsiguiente historia del pensamiento. Ya en
aquel arco de su trayectoria se patentiza la existencia de
partidos filosoficos encontrados, la contienda entre materialis-
mo e idealismo como contenido capital de la historia de la
filosofia. En el caminar de la filosofia antigua se fue formando
y alcanzd su cota mas alta la primera forma histérica de la
dialéctica. En ello, ante todo, consiste el significado histérico
imperecedero de la filosofia antigua.


http://www.filosofia.org

CAPITULO IV

LA FILOSOFIA DE LA EPOCA DEL FEUDA.
LISMO

I. EL PENSAMIENTO FILOSOFICO Y SOCIOLOGICO
EN LOS PA‘SES DE ORIENTE

1. La lucha entre el materialismo
y el idealismo en la China feudal

La batalla de las ideas en la alta Edad Media

En los siglos I11 y IV de n.e., China se halla inmersa en una
profunda crisis. Irrumpen los hunos y otras tribus barbaras y
hasta finales del siglo VI estd sometida a los conquistadores
toda la zona septentrional del pais. Es exterminada una parte
considerable de la poblacién, cunde la decadencia econdémica.
La nobleza gobernante manifiesta plena incapacidad a la hora
de resolver los problemas sociales. Asi las cosas, la teologia
confuciana, que habia sido la ideologia predominante en el
periodo dinastico de los Han (del siglo II a. de n.e. hasta el II
de n.e.), deja de tener un peso esencial en la vida espiritual del
pais. Florece con exuberancia el misticismo religioso de la secta
tao y del budismo, aparecen . filésofos que desmedulan del
contenido materialista la doctrina tao y la adaptan a las
necesidades de la religion. El taoismo adquiere coloracion
mistica y semejanza con el budismo, que llega de la India ante
el portico de nuestra era. Los budistas propagan ideas de
caracter filoséfico-teolagico: el ser es cosa ilusoria y el no ser, la
verdad; el alma es inmortal y se reencarna; el perfeccionamien-
to de la autoconciencia es el camino de la paz espiritual eterna.

En este periodo se opone al misticismo y al idealismo todo
un plantel de pensadores, y destaca en esta oposicién Fan
Cheng (siglos V-VI), para quien no existe el mundo del mas alla
y el alma del hombre es una forma de existencia del cuerpo y
desaparece al morir el hombre.

De los siglos VII al IX, periodo dinastico de los Tang, el
feudalismo llega a un elevado grado de desarrollo y se registra
un impetuoso progreso en la vertiente cultural. El budismo
adquiere una vasta propagacion y va desplazando al confucia-

=


http://www.filosofia.org

106 HISTORIA DE LA FILOSOF{iA

nismo y el taoismo. Pero dentro del budismo se combaten con
encarnizamiento diversas sectas, cosa que le debilita de modo
considerable y permite a sus adversarios, los confucianistas en
primer término, recuperar terreno. Los confucianistas defen-
dian los intereses de los senores feudales seglares en lucha
contra los monasterios budistas, que en aquella época poseian
vastas propiedades y gozaban de una posicién privilegiada.

Entre los filésofos confucianistas de este periodo destaca
Han Yii (768-824), quien con sus seguidores critica a los
budistas por apartar a la gente a un mundo de ilusiones y no
instarlas a resolver los problemas de la vida terrenal. En esta
critica del budismo, los filésofos confucianistas elaboran
algunas proposiciones materialistas. Mas tarde, empero, cuan-
do derrotan a los budistas, renuncian a estos elementos
materialistas y se reinsertan en el idealismo. A mayor
abundamiento, Han Y1 utilizara mas adelante las concepciones
idealistas y misticas del budismo y el taoismo para fundamentar
la doctrina ética confucianista y justificar el régimen feudal.
Sobre esta base comienza a formarse en el periodo siguiente el
Hamado neoconfucianismo.

El neoconfucianismo como doctrina
“ortodoxa” de la China feudal

Las ideas de Han Yii hallaron desarrollo en las doctrinas de
los neoconfucianos: los hermanos Chen Hao (1032-1085) y
Chen I (1033-1107) y también de Chu Hsi (1130-1200). Los
hermanos Chen plantearon por primera vez en la filosofia
china el problema de la correlacién entre los términos li
(forma, ley) y ch’i (substancia, materia), que expresan dos
aspectos de la esencia de las cosas. Segiin su doctrina, el lies el
principio racional de todas las cosas, lo primario, mientras el
ch’i, como base material de ser, es secundario. Chu Hsi llevd
adelante las concepciones idealistas de los hermanos Chen:
consideraba que el li era la fuerza creddora racional que
confiere a la materia pasiva, el ch’, la forma de cosas concretas
y las gobierna. El li existe objetivamente y es incognoscible.
Cabe formarse una nocidn del li conociendo las cosas, pero esa
nocién no refleja las cosas. El li, como principio ideal, forma en


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 107

el hombre la cualidad positiva, la aspiracién al bien, mientras
que el ch’i, el principio material, le confiere la cualidad
negativa. A juicio de Chu Hsi hay que cultivar en el hombre sus
cualidades buenas y poner freno a sus malas intenciones. Esto
significaba, bajo el feudalismo, que los trabajadores debian
admitir resignadamente todas las privaciones y subordinarse
sumisamente a la clase dominante, y que Chu Hsi entendia
ante todo por “malas intenciones” el deseo en los oprimidos de
mejorar su condicién. No en vano se elevd la doctrina
neoconfuciana de Chu Hisi a ideologia oficial y se propagé no
solo por China, sino también por Corea, el Japén y otros paises
de Asia Oriental de la época medieval. No obstante, dentro del
neoconfucianismo, el materialismo se enfrentaba al idealismo.

El representante principal de la orientacion materialista
dentro del neoconfucianismo fue Chan Tsai (1020-1077), para
quien era un disparate la afirmacién budista acerca de que el
Universo, “el cielo y la tierra”, son un conjunto de aprehensio-
nes sensoriales. Segin Chan Tsai, el mundo de las cosas, que
existe realmente, descansa en la substancia material ch’i, que
adopta formas diversas. La primigenia de ellas es el tai sii, el
espacio infinito, que esté lleno de particulas invisibles disemi-
nadas de ch'i. Cuando estas particulas se condensan forman
una masa nebulosa, que Chan Tsai llama tai he, o sea, “magna
armonia”. En esta “armonia”, las particulas de ch’i se
desintegran en activas y pasivas y de su interaccién surgen
todas las cosas. Al referirse a los cambios y el desarrollo de
éstas, Chan Tsai sefiala dos tipos de leyes: las generales,
inherentes a todas las cosas, y las particulares, inherentes a
algunas clases de cosas. El filosofo chino afirmaba que todas las
cosas se hallan condicionadas reciprocamente y en intercone-
xién; el proceso de desarrollo de los fenémenos toma dos
formas: el cambio gradual y el cambio repentino; todo este
proceso acontece entre la contienda de fuerzas contrapuestas:
el principio activo y el principio pasivo (el yin y el yang). De
estos vislumbres dialécticos hace Chan Tsai una conclusién
metafisica: el resultado final de la lucha entre las fuerzas
encontradas es su conciliacion, la cual constituye la base de
todo el movimiento. Chan Tsai entendia que nuestro saber
surgié como resultado “de la unién de lo externo con lo

(On


http://www.filosofia.org

108 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

interno” y que “lo que vemos y escuchamos” y el hecho de que
“ponemos término infaliblemente a nuestros quehaceres”
constituyen la medida de la verdad. El saber se divide en dos
tipos: sensible y suprasensible. El hombre adquiere el primero
mediante la percepcion del mundo exterior; el segundo es
innato. Esta division del saber revela la incosecuencia de la
doctrina materialista de Chan Tsai.

Surgimiento de la escuela de Wan Yang-min
e intensificacion de la lucha entre
el materialismo y el idealismo

En el periodo de la dinastia Ming (1368-1644), cuando se
endurecieron fuertemente todas las contradicciones de Ia
sociedad feudal, las doctrinas materialistas enfiladas contra el
idealismo neoconfucianista se tornan base ideoldgica del
movimiento antifeudal. En contraposicion aparece una nueva
corriente del neoconfucianismo: el idealismo subjetivo de Wan
Yang-min - (1472-1528), quien afirma que “fuera de mi
conciencia no existen ni las cosas ni sus leyes. La cosa es mi
representaciéon de ella”. El sujeto cognoscente es la base de
todo lo que hay y posee conocimientos ingénitos. La experien-
cia no conduce al hombre sino a extravios. Todo depende de
nuestro Yo. Estas aserciones servian a Wan Yang-min de
fundamentacion teérica a sus convicciones politicas, entre ellas
la doctrina de la “unidad de saber y proceder”, cuyo fin era
levantar el dnimo de la aristocracia feudal, parte de la cual era
presa del pesimismo y manifestaba indecision.

La escuela de Wan Yang-min se convirtié mas tarde en una
corriente ideolbgica rectora de la China feudal. Pero dentro de
esta escuela se formaron grupos que contendieron entre si de
modo encarnizado. En el siglo XVI, entre los discipulos de
Wan Yang-min que interpretan a su modo la instigacién a
“proceder” aparece toda una pléyade de filosofos progresistas,
el més descollante de los cuales es Li Chi (1527-1602), quien
declara la guerra al confucianismo, secular doctrina oficial del
feudalismo chino. Li Chi arremete con particular fuerza contra
la teoria de los -conocimientos ingénitos (que se remonta a
Mencio) y pone al desnudo su sentido social.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 109

Combatieron al idealismo neoconfuciano eminentes pensa-
dores materialistas, entre los cuales debemos mencionar en
particular a Wan Tin-sian (1474-1544) que, apoyandose en
ideas de sus precursores, sostiene que la base de las cosas son
particulas materiales, el ch’%, cuya cantidad en el espacio
universal no disminuye ni aumenta. Estas particulas pueden
combinarse o disgregarse, pero no pueden desaparecer. Las
cosas se hallan en cambio permanente y con ellas cambian sus
leyes. Wan Tin-sian consideraba que lo Wnico innato del
hombre es el instinto y la capacidad de aprehender el mundo
circundante y que todo lo demas lo adquiere a lo largo de la
vida.

Desarrollo del pensamiento
materialista de China
en los siglos XVII y XVIII

Ataques cada vez mas frecuentes de las tribus nérdicas e
invasiones de los japoneses agravan en el siglo XVI la crisis del
feudalismo chino. Mediado el siglo XVII, los manchues
conquistan China. En este momento critico, mientras el pueblo
chino defendia su tierra, las esferas gobernantes de la nobleza
feudal colaboraban con los conquistadores extranjeros y
combatian a los patriotas. El instrumento ideolégico principal
de la nobleza gobernante era el neoconfucianismo reaccio-
nario.

A partir de los primeros decenios del siglo XVII se
despliega la oposicién de los pensadores chinos progresistas
contra las doctrinas reaccionarias de Chu Hsi y Wan Yang-min,
oposicién encabezada por Huan Tsun-hsi (1610-1696), Hu
Tun-lin (1613-1682) y Wan Chuang-shan (1619-1692). Todos
ellos participaron activamente en la lucha armada contra los
invasores manchies y divulgaron las ideas antifeudales. En las
doctrinas de estos tres eminentes pensadores, el materialismo,
el patriotismo y el humanismo constituian un todo orgénico y
el arma ideolégica de los patriotas chinos en su lucha contra la
nobleza gobernante. Estos pensadores sostuvieron que todas
las desdichas en la sociedad se producian porque el gobernante



http://www.filosofia.org

110 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

del pais no era un servidor del pueblo, sino un verdugo del
pueblo y exhortaron a los funcionarios de la corte y a todas las
personas cultas a no servir al emperador, sino al pueblo. En su
critica de la escolastica neoconfuciana, los filésofos materialis-
tas exigian que cada postulado teérico se sustentara en hechos
y comprobara en la practica.

Digna de mencién es la teoria de Wan Chuang-shan acerca
de “la unidad del cuerpo y el movimiento”. La naturaleza
—nos dice este filésofo— se halla en movimiento incesante y el
movimiento engendra nuevas cosas y fenomenos. Wan
Chuang-shan fundamenté la teoria materialista del conoci-
miento. Para él s6lo al hombre le es propia la aptitud de
conocer y la percepcién surge tinicamente cuando los 6rganos
sensoriales se ponen en contacto con las cosas exteriores; Wan
Chuang-shan, que considera que la aprehensién sensorial es el
principio y la base del conocer, reserva un lugar considerable al
pensar. Segin su doctrina, los érganos sensoriales perciben los
fenémenos y el pensamiento averigua su esencia.

En el siglo XVIII, periodo de consolidacion de la dinastia
manchi, el enciclopedista Tai Jen (1723-1777) combate la
ideologia preponderante de la llamada escuela ortodoxa.
Ademas de las obras filos6ficas (Interpretacion demostrativa del
libro de Mencio, El bien original y otras), escribié6 Trigonometria,
Compendio de astronomia, Tratado del movimiento del Sol. En todas
estas obras sustenta ideas materialistas acerca de la naturaleza
que, segin nos dice, se halla en movimiento, como resultado
del cual surgen nuevas cosas y fenémenos. La vida es la fuente
de todo cambio. El cambio no acontece por si mismo, sino que
es atributo de la substancia material, el ch’i. El cambio del ch’i
en la naturaleza es un proceso ininterrumpido que engendra
sin cesar una nueva vida. Todas estas mutaciones son la
manifestacién natural de la ley del tao. Tai Jen mantenia que el
movimiento y el desarrollo de las cosas no dependian de la
conciencia del hombre. “La ley mas potente y rigurosamente
determinada —escribio— es la ley suprema segun la cual todo
en el Universo —los hombres, las cosas, los acontecimientos y
las acciones—, se halla sujeto a su propia necesidad natural.”
Para conocer esta ley se necesita hacer un anilisis concreto de
las cosas.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 111

Para Tai Jen, “el espiritu nace de una materia sutilisima” y
su naturaleza se halla determinada por las propiedades “de la
materia del cuerpo vivo”. Frente al apriorismo neoconfuciano
admite el saber experimental y sefiala que las percepciones
sensoriales son la fuente de nuestros conocimientos.

Tat Jen combati6é con dureza la doctrina neoconfuciana de
Chu Hsi acerca de la dualidad de la naturaleza humana,
afirmando que la satisfaccién de las necesidades vitales del
hombre es dictada por ley de la propia naturaleza y no tiene
nada que ver con el llamado principio del mal. A juicio de Tai
Jen, la doctrina de la dualidad de la naturaleza humana esta
llamada a defender los intereses egoistas de las gentes
influyentes.

En las cuestiones sociales. Tai Jen, como sus precursores,
los meterialistas del siglo XVII, no va mis alld de las
concepciones idealistas. Considera, por ejemplo, que €l pueblo
s6lo puede liberarse de la opresion social si se ocupa de la
educacion de si mismo y vuelve la espalda a los predicadores
neoconfucianos, “a los embusteros, brujos y poseidos budistas
y taoistas”. Su concepcién sociolégica, empero, esta dirigida
contra la esclavitud feudal y el dominio de los invasores
manchies y desempeid un papel positivo en la difusién de las
ideas progresistas.

2. El pensamiento filosofico en la India

En este pais, las relaciones sociales del feudalismo aparecen
ya antes de nuestra era, pero la victoria definitiva del nuevo
modo de produccion suele situarse en el periodo del siglo IV al
VI de n.e. La conquista de la India por los musulmanes dio
lugar a la propagacién del islamismo y a una intensificacién de
las influencias drabo-persas.

Como en otros paises, la entrada en el feudalismo significo
un dominio acentuado de las doctrinas religiosas e idealistas.
Entre ellas conquisté la preponderancia el brahmanismo,
transformado en hinduismo, en tanto que el budismo ortodoxo
iba siendo relegado a segundo plano.

(On


http://www.filosofia.org

112 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

En el alto medievo (del siglo IV al XI) adquieren el mayor
desarrollo y propagacion los siguientes nueve sistemas filosofi-
cos: seis ortodoxos (nyaya, vaisesika, sankhya, yoga, mimamsa y
vedanta) y tres heterodoxos (charvaka-lakayatamata, jainismo y
budismo, integrado éste por cuatro escuelas: vaibhasika, sautran-
tika, madhayamika 'y yogakara). Cada una de estas escuelas tiene
su peculiaridad, su problematica. Pero tocante a la cuestién
fundamental de la filosofia se dividen en dos orientaciones: la
idealista y la materialista. A la primera pertenecen la yoga, la
vedanta y las escuelas budistas madhayamika y yogakara. Una
tendencia coherentemente materialista adopto la charvaka; las
demias escuelas (nyaya, veisesika, mimamsa y las escuelas
budistas vaibhasika y sautrantika) también se situaron en el
terreno del materialismo, si bien en la interpretacion de
algunos problemas de la gnoseologia y la ‘ética hacian
concesiones al idealismo y la religion. También en el jainismo
habia fuertes elementos de materialismo.

En la época feudal continué el desarrollo de la escuela
charvaka; algunos seguidores de este sistema afadieron el éter
a los cuatro elementos primigenios (tierra, agua, aire y fuego).
El alma se identifica con los érganos sensoriales y el intelecto y
es mortal, desaparece al morir el cuerpo. Dentro del sensualis-
mo y de la admisién de las sensaciones como tnica fuente de
conocimiento efectivo, la charvaka comienza a elaborar la
teoria del razonamiento, del que diferencia dos tipos: a) los
razonamientos basados en los datos de las aprehensiones
sensoriales, que son muy importantes para conocer ¢l mundo
material, y b) los razonamientos no basados en datos de dichas
percepciones y, en consecuencia, desprovistos de fuerza
demostrativa. Entre estos razonamientos falsos figura la
demostracion teolégica de la existencia de Dios y de la
inmortalidad del alma.

En la filosofia de este periodo prima, sin embargo, la
orientacion idealista, que tiene su expresiéon mis cabal en las
obras del brahman Sankara (siglo IX), eminente figura de la
escuela vedanta. La idea clave del “monismo puro” de Sankara
es el reconocimiento de la realidad absoluta unitaria del
espiritu mundial, es decir, el Brahma. Son atributos del
Brahma el ser, la conciencia y la liberacién (moksa). Para este


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 113

filésofo, el mundo visible es una manifestacién de Brahma, el
cual crea el mundo, una creacién efectuada por medio de su
poder magico: maya (ilusorio). Sankara entiende que hay dos
tipos de conocimiento: la revelacién, dada en el Veda y las
Upanisad, y la intuicién mistica. Admite las percepciones
sensoriales y los razonamientos légicos tnicamente como
procedimientos subordinados del conocer.

Las escuelas madhayamika y yogakara atribuyen igualmen-
te naturaleza ilusoria e irreal al mundo.

La escuela vedanta, también influyente en la época del
feudalismo, fue fundada en el siglo XII por Ramanuja. Con las
mismas proposiciones basicas que la doctrina de Sankara, el
sistema de Ramanuja trata de atenuar el espiritualismo de
aquél. Frente a la teoria del “monismo puro” de Sankara,
Ramanuja sostiene que el mundo no es una ilusién, sino que
existe en la realidad y es material, aunque lo creara Brahma.
No obstante ciertas diferencias, los dos sisternas —el de
Sankara y el de Ramanuja—, como las demas escuelas vedanta
no son sino modalidades del idealismo objetivo.

La controversia entre la corriente materialista y la idealista
era inconciliable. De su dureza habla el hecho de que todos los
escritos de la escuela charvaka fueran destruidos, a causa de lo
cual conocemos su doctrina por lo que dicen polemizando con
ella los autores adversarios del materialismo.

Del siglo XI al XV prevalecen en la India la escolastica y las
doctrinas idealistas, cuya funcién consistia en fundamentar los
dogmas religiosos. “La indagacién y el animo intrépido
—escribe Jawaharlal Nehru— retroceden ante la légica formal
y una dialéctica estéril. El brahmanismo y el budismo se
precipitan en la decadencia y surgen formas degradadas del
culto, en particular algunas modalidades del culto tantra y
adulteraciones del sistema yoga.”! En los siglos XV y XVI
comienza el proceso de descomposiciéon del fuedalismo,
mientras el movimiento antifeudal toma la forma de doctrinas
heréticas y sectas conocidas en la India con el nombre de
“movimiento bhakti” (fidelidad a una sola divinidad supremay

1 J.Nehru. El descubrimiento de la India. Mosct, 1955, pag. 233.


http://www.filosofia.org

114 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

no a los dioses brahmanicos). Entre las primeras figuras del
movimiento bhakti descuella en particular el poeta Kabir (siglo
XV), tejedor de profesion, ampliamente conocido en la Indiay
todo Oriente. Kabir hacia blanco de su mordacidad al clero,
que sembraba la cizaita entre hindies y musulmanes, y
criticaba la religion oficial. Creia, empero, en la transmigracién
de las almas y en algunos otros postulados del hinduismo. El
movimiento bhakti cobré su maxima amplitud de los siglos
XVI al XVIII y, en este periodo, es el mas alto representante
de su ideologia el poeta Tulsi Das (1532-1624), autor del
Ramayana (1575), poema que alcanzé celebridad mundial. No
obstante su indole religiosa, las doctrinas de los idedlogos
bhakti contienen una tendencia social progresista: combaten el
sistema de castas, la desigualdad sacial y el fanatismo religioso.
En la segunda mitad del siglo XVIII, cuando el modo
feudal de produccién baja la pendiente de la descomposicién y
la decadencia, se propagan ampliamente en la India las
doctrinas idealistas objetivas de la escuela vedanta, que estin
integramente al servicio de la ortodoxia religiosa.

3. El pensamiento filoséfico en el Japon

Nace en la época del feudalismo bajo la influencia de la
filosofia china, india y coreana. Entre los siglos XIII y XV
predominan en el Japén el confucianismo y el budismo. El
budismo nipén, como el chino y el coreano, juggaba aparencial
el mundo exterior, material.

En el Japén, el confucianismo conté con el apoyo de la clase
dominante y del poder imperial merced a la indole conserva-
dora de sus ideas sociales, en particular la ley del cielo, que
prescribe obediencia, amor y respeto a las autoridades. En e}
siglo XVI1I, Nakae Toju transforma la metafisica del confucia-
nismo en un sistema del idealismo subjetivo.

Junto al confucianismo clasico, a partir del siglo XIV se
propaga el neocunfucianismo que, bajo la dinastia de los
Takugawa, pasa a ser la ideologia oficial. Los representantes
principales del neoconfucianismo japonés fueron Fujiwara

(i [


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 115

Seika (1561-1691) y Hayasi Razan (1583-1657) que basaron sus
doctrinas en la filosofia del neoconfuciano chino Chu Hsi y
trataron de conciliar el confucianismo y el budismo. Segin su
doctrina idealista objetiva, el principio ideal ri es primario y
domina sobre todo lo existente, mientras el principio material
ki es secundario y esta subordinado a ri.

En el siglo XVII, Yamaga Soko criticé el neoconfucianismo y
se pronuncié por el retorno al confucianismo original que,
segun él, habia sido deformado por los neoconfucianos. Soko
sostuvo que el mundo es increado y eterno y que adquirié su
aspecto presente por necesidad natural. El mundo no tuvo
principio ni tiene fin, en él acontecen un movimiento y un
desarrollo ininterrumpidos, una creacién eterna. La muerte de
una cosa es el nacimiento de otra.

El materialista y ateo Ito Jinsai (1627-1705) afirmé que el
principio ideal 71 no era mas que un atributo del principio
material ki. Segun este fildsofo, la materia es lo primario, el
mundo -material existe desde toda la eternidad, se halla
siempre en movimiento, en la naturaleza no se produce nunca
un reposo absoluto. Jinsai negaba la existencia de Dios como
creador de la naturaleza.

Un notable materialista de aquel periodo fue Kaibara Ekken
(1630-1714), autor del libro Las grandes dudas, quien reconocia
la eternidad de la materia y negaba la existencia del espiritu
independientemente de la materia. Ekken fue adversario del
régimen monirquico feudal y manifesté que, como los
campesinos alimentaban a toda la nacién, eran ellos y no los
sefiores feudales, quienes debian ser considerados el estamento
superior, el puntal del Estado.

Un ilustre filésofo materialista fue también el coetaneo de
Ekken, Muro Kiuso (1658-1734), que combati6 el misticismo y
el idealismo subjetivo. Al criticar el aserto de que la sensacién
€$ una vivencia rigurosamente subjetiva, Kiuso seftalé que los
colores, los sonidos, los sabores, etc. existen en las propias
cosas. Adversario del misticismo budista y sintoista,? se opuso a

2 Elsintofsmo (de la palabra “sinto”, que significa el camino de los dioses)
es la religion arcaica de los japoneses y se basa en la divinizacién de las fuerzas
de la naturaleza y en el culto a los antepasados.



http://www.filosofia.org

116 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

la divinizacién de los emperadores y decia que el monarca
debia venerar al pueblo “como si fuera el mismo Cielo”.

Un eminente filésofo materialista y ateo fue Ando Sioeki
(finales del siglo XVII y primera mitad del siglo XVIII). En su
libro Las leyes auténticas de la naturaleza criticé las doctrinas
neoconfucianas y budistas acerca de la naturaleza y sostuvo que
la naturaleza infinita existe y actiia por si misma, que la causa
del movimiento de la materia reside en ella misma. Sioeki
expresé las aspiraciones antifeudales del pueblo, adopté una
postura negativa frente al régimen social dominante del Japén,
y lo criticé como sistema de violencia contra el pueblo. Su ideal
era un sistema en el que no hubiera ricos, ni pobres, ni
encumbrados, ni plebe. Para Sioeki, la propiedad pridada, que
engendra la desigualdad social, es el origen de todos los males

“en la vida de la sociedad. El filésofo combatié también la
opresion espiritual de la Iglesia acusandola de ser un puntal
del régimen dominante, al que justifica como institucién de
origen divino que debe existir eternamente.

4. El pensamiento filosofico en Bizancio

En la época del feudalismo, en Bizancio, como en otros
paises, se pedia de la filosofia, considerada “servidora de la
teologia”, que fundamentara los dogmas de la religién y
demostrara la existencia de Dios y la inmortalidad del alma.

El padre de la escolastica cristiana en Oriente fue Juan
Damasceno, que vivid en el siglo VIII y utdilizd la metafisica y la
loégica aristotélicas para erigir un sistema dentro de la fe
cristiana. En Damasceno estd netamente expresada la idea
capital de la escolastica: la revelacién divina ofrece la verdad
absoluta; la funcién de la filosofia consiste en entender esa
revelacién y explicarla.

En el siglo IX destaca por su erudicién el patriarca de
Constantinopla Focio, autor de Biblioteca, libro que contiene
infinidad de parrafos de obras filosoficas y la valoraciéon de
sistemas filoséficos. Entre los pensadores antiguos Focio
prefiere a Aristételes. Segin él, Platén carece de rigor



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 117

cientifico, se deja llevar de la fantasia y es contradictorio. Un
discipulo de Focio lamado Aretis tomd el partido de Platén y
asi naci6 la controversia entre aristotélicos y platénicos en
Bizancio que duraria hasta la conquista de Constantinopla por
los turcos.

Entre los fil6sofos bizantinos del siglo XI, los mas conocidos
fueron Miguel Psellos (1018-1078), cientifico de multiples
facetas, y Juan Italos (segunda mitad del siglo XI), que descollé
por su erudiccién y libre pensamiento. Psellos fue el ideélogo
del sector progresista de la aristocracia feudal. En sus
concepciones filoséficas se aproximé al idealismo de los
neoplaténicos. Juan Italos desempeiié un destacado papel en el
desarrollo del pensamiento filosofico y sociopolitico de Bizan-
cio. Critic los dogmas religiosos y la Iglesia, cosa que le valié la
imputacién de hereje, el proceso correspondiente y el confina-
miento en un monasterio. Italos admitia la eternidad y la
infinitud del mundo, pero afirmaba que el mundo habia sido
creado de materia conforme a ideas que existian “antes de su
creacion”.

De los siglos IX al XIV cundié y se ampli6 el movimiento
antifeudal, que se expresé en insurrecciones populares y
doctrinas heterodoxas que tenian por idea axil la colisién entre
dos principios: el bien y el mal. En particular impregnaba un
espiritu revolucionario la herejia de los bogomilos, que de
Bulgaria, donde nacié, se propagé a Macedonia y Servia. Sus
adeptos combatian la opresién espiritual de la Iglesia y el yugo
social de los sefiores feudales, rechazaban los ritos y los
misterios, la jerarquia eclesiastica y el dogmatismo, preconiza-
ban el retorno a la doctrina de las Sagradas Escrituras,
reclamaban justicia social y que se dejara de explotar a los
campesinos e instaban al pueblo a la desobediencia y a la
resistencia activa frente a las autoridades seglares y eclesids-
ticas.

5. El pensamiento filoséfico en Persia

En Persia y paises limitrofes primaba desde tiempos
arcaicos el mazdeismo, religion que tenfa por divinidad



http://www.filosofia.org

118 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

suprema a Ahuramazda (Ormuz en la transcripcién griega).
En los libros sagrados de esta religion, una coleccion de
escrituras llamada Avesta, su doctrina es anunciada por el
profeta Zoroastro, por lo que también se la conoce con el
nombre de zoroastrismo.

El mazdeismo descansaba en una concepcion dualista que
se expres6 en forma mitolégica. Lo principal en ella es la idea
de una contienda entre fuerzas contrapuestas: la luz y las
tinieblas, la vida y la muerte, el bien y el mal, etc. La
significacion histérica del mazdeismo reside precisamente en
que su doctrina de las dos substancias o dos principios del
Universo expresa la idea de la lucha de los contrarios como
base de todo lo existente. .

De los siglos III al VII, el mazdeismo sufre determinados
cambios, obedientes a los enfrentamientos entre las diversas
corrientes. El objeto fundamental de la controversia concierne
a la cuestibon de la unidad o dualidad de la substancia
primigenia. Entre los partidarios de la concepcién unitaria
habia algunos que propagaban ideas materialistas y ateas, a
quienes se llamé sarvanistas. Para ellos no existe mas que la
materia, no hay Dios alguno, ni inmortalidad del alma, ni
infierno ni paraiso. Todo lo que en el mundo acontece es
engendrado por el tlempo (sarvan) infinito.

En el siglo III surglo una nueva doctrina rehgloso-
filosofica, el maniqueismo, cuyo fundador, Mani (216 6 217-
276), intenté crear una nueva religion sobre la base del
mazdeismo y el budismo. En el sentido filoséfico, el maniqueis-
mo fue una modalidad del gnosticismo (doctrina mistica acerca
de un saber especial que revela el misterio del ser y el camino
de la salvacién del alma) y del panteismo oriental. Por su
esencia clasista fue una protesta de las masas oprimidas contra
el entonces incipiente feudalismo. Mani sostenia que para que
el bien venciera al mal debia practicarse un modo de vida
ascético; y en esto consistia su divergencia principal con el
zoroastrismo.

En los siglos V y VI adquiere vasta propagacién en Persia,
Azerbaidzhan y Asia Central un movimiento igualitarista
plebeyo, cuyo jefe, lamado Mazdak (muerto en 529), predicaba
la inevitabilidad del triunfo de la luz sobre las tinieblas, del bien


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 119

sobre el mal, de la justicia social sobre la injusticia y la abolicién
violenta de la desigualdad social y econémica y recababa la
utilizacién igualitaria de los bienes, que debian ser comunita-
rios. La propaganda de Mazdak promovié una insurreccién, en
el transcurso de la cual la gente pobre expropiaba a los ricos y
expulsaba a los sefiores feudales de sus posesiones. Tras
algunos éxitos, el movimiento mazdaquista fue sofocado y sus
componentes exterminados con horrorosa crueldad.

En elsiglo VI, durante el reinado de Cosroes I, comenzaron
a penetrar en Persia la ciencia y la filosofia griegas. Clausurada
la escuela filos6fica ateniense en Bizancio, sus componentes
encontraron asilo en el reino de Cosroes I. Se acometié la
traduccién al persa de las obras de Aristételes y Platéon. En
Persia se formaron centros cientificos en los que eran objeto de
estudio la medicina, las ciencias naturales, la astronomia y la
filosofia. Eminencias del pensamiento filoséfico persa fueron
el médico quimico ar-Razi y el matematico, astrénomo, poeta y
pensador iranotadzhiko Omar Khayyam.

Ar-Razi (864-925), en su famoso Libro universal, aconsejaba
no seguir ciegamente a Hipdcrates y Galeno, sino erigir la
medicina en la observacién y el experimento. Como filésofo
materialista, en sus obras Las leyes naturales en la filosofia y
Discurso sobre el tiempo y el espacio expone su doctrina de los
principios eternos, que son cinco: el Creador, el espiritu
universal, la materia primigenia, el espacio absoluto y el tiempo
absoluto. En esta doctrina, claramente distinta de la cosmogo-
nia musulmana, la materia y sus atributos —el espacio y el
tiempo— es considerada como principio equivalente a Dios.
Ar-Razi sefiala el estrecho vinculo existente entre el alma y el
cuerpo; juzgaba el movimiento propiedad inseparable de la
materia. Ar-Razi era partidario del sensualismo materialista.

Tras la conquista drabe, el desarrollo del pensamiento
filosofico y social en Persia es de signo islamico.

6. La filosofia en los paises arabes

A comienzos del siglo VII, los profundos cambios que
producen en la vida social la descomposicién del régimen de la



http://www.filosofia.org

120 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

comunidad primitiva y el desarrollo de las relaciones feudales
en Arabia, dan lugar al nacimiento de una nueva religion, el
islamismo, que une a las dispersas tribus drabes en un Estado
de tipo feudal. Consecuencia de las conquistas drabes es la
formacién de un extenso y plurinacional imperio teocratico (el
califato), en el cual los drabes ocupan una situacion privilegiada
y el islam era la regién oficial.

En este periodo, partiendo de la filosofia antigua y del
pensamiento filoséfico griegos, en Oriente surge y alcanza un
alto nivel la filosofia arabograficas. De los siglos X al XIII
estuvo representada por las siguientes tendencias: 1) el
peripatetismo (aristotelismo) oriental; 2) la doctrina de los
Hermanos de la Pureza; 3) el sufismo, y 4) la filosofia
musulmana ortodoxa.

En la segunda mitad del siglo X aparecié en Basora una
sociedad secreta religiosa-filosofica llamada Hermanos de la
Pureza. Sus integrantes escribieron cincuenta y un tratados,
una suerte de enciclopedia del saber cientifico y filoséfico de
aquella época. La doctrina de esta sociedad era de caracter
sincrético. Para la légica y la fisica se apoyaban en Aristételes;
para la medicina y la psicologia, en Galeno; en las cuestiones
filos6ficas generales se atenian al neoplatonismo y al neopita-
gorismo. Segtin la doctrina de esta sociedad, el conocimiento se
efectia por tres procedimientos: merced a los sentidos, al
entendimiento y a la intuicién. Los Hermanos de la Pureza
eran partidarios de unir todas las religiones y todas las
doctrinas filoséficas. La base de esta unificacién eran, segin
ellos, los conocimientos cientificos y filoséficos, que liberarian
de extravios a la religién. Para el logro de la perfeccién eran
menester fusionar la filosofia griega y la xara musulmana.

Un hecho considerable por su valor filoséfico fue el
peripatetismo oriental (de los siglos 1X al XI), que tuvo por

3 Sélo convencionalmente cabe hablar de filosofia drabe o musulmana.
Creadores de la cultura drabe medieval que se forma a rafz de las conquistas
drabes son, ademas de los drabes, los persas, los coptos, los judios, los turcos, los
tadzhikos, los uzbekos, los azerbaidzhanos, es decir, todos los pueblos
constitutivos del califato drabe. Por ello llamamos arabografica a la filosofia
medieval de los pueblos orientales.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 121

iniciador a Alkindi (800-879). En sus obras filoséficas, Alkindi
estudié los problemas logicos y gnoseolégicos, que elaboré al
comentar los trabajos de Aristételes. Para Alkindi, los fendme-
nos de la naturaleza y la sociedad estan condicionados
causalmente y se rigen por leyes internas. Dios no es mis que la
“causa remota” de los fenémenos. El “cuerpo del mundo” es
finito y creado, idea ésta que trata de demostrar por
razonamientos logicos. El esquema de los tres peldanos del
conocimiento propuesto por Alkindi tuvo gran alcance. El
primer peldafio —la légica y la matematica— conduce a través

~ del segundo —Ilas ciencias naturales— al tercero: los problemas

metafisicos. Alkindi trat6 con escepticismo el Coran y ciertos
dogmas religiosos. Para los musulmanes ortodoxos era un
hereje cuyos libros debian ser destruidos.

Relevantes figuras del aristotelismo oriental fueron Alfara-
bi, El-Biruni y Avicena4.

Una reaccién contra el materialismo y el racionalismo fue el
sufismo y la filosofia religioso-mistica ortodoxa. El sufismo es
una doctrina de la rama neoplaténica. Niega autenticidad tanto
al conocimiento perceptivo como al racional y predica el
ascetismo, el disociarse de todo lo terrenal. Para los sufies, el
conocimiento verdadero se logra anicamente por iluminacién
divina, que sucede al unirse el alma del hombre con Dios.
Hubo un sufismo ortodoxo y otro herético. A menudo, bajo el
ropaje religioso-mistico del sufismo, pensadores orientales
expresaban ideas humanistas y, a las veces, incluso antirreli-
giosas. .

Constituy6é un intento de respaldar los dogmas religiosos
con argumentos racionalistas el sistema de Al-Asari, que poco a
poco fue conquistando a los tedlogos musulmanes y se
convirtid a partir del siglo XIII en la filosofia del islam
ortodoxo. Segun la doctrina de Al-Asari, el mundo material
esta compuesto de atomos sin extension separados por el vacio.
El espacio, el tiempo y el movimiento tienen asimismo
estructura atomica. El tiempo se compone de momentos
separados (atomos del tiempo) entre los que no existe ninguna

* Véasesus concepciones filosoficas en la pag. 129y siguientes.


http://www.filosofia.org

122 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

trabazén: el momento posterior no viene condicionado por el
anterior. Para Al-Asari, Dios es la causa unica de cuanto existe
y sucede en el mundo. Al-Asari y los asaries negaban que el
mundo existiera desde toda la eternidad y se rigiera por leyes
internas y sostenian que Dios no sélo ha creado el mundo, sino
que esta presente en todos los fenémenos. Las cosas carecen de
propiedades permanentes y Dios las crea sin cesar; Dios
infunde positivos y negativos accidentes a la substancia (la vida
y la muerte, el movimiento y el reposo).

En la segunda mitad del siglo XI combatié el peripatetismo
Algazali (1059-1111) en su obra Contradiccion de los fildsofos.
Esencialmente, su critica estd orientada contra Alfarabi y
Avicena. Algazali arremete contra la doctrina de la eternidad
del mundo y sus leyes, contra la negacion de la inmortalidad
individual. Para este fildsofo, el mundo fue creado por Dios a
partir de la nada y la prevision divina se inmiscuye constante-
mente en la marcha de las cosas. Lo mismo que Al-Asari, niega
la causalidad en la naturaleza y sostiene que lo que llamamos
relacién causal no es sino la habitual correlatividad de los
sucesos en el tiempo.

A partir de mediados del siglo XII, cuando la reaccién
religiosa comenzo6 a hacer estragos, la vida cientifico-filoséfica
va extinguiéndose en el Este del mundo arabe.

La filosofia arabografica en Occidente

Paralelamente, la filosofia arabogréfica alcanza gran es-
plendor en el Occidente arabe (la Espafia actual y la parte
occidental de Africa del Norte). El peripatetismo adquiere
nuevos desarrollos en las obras de Avempace (finales del siglo
XI-1138), de Abentofail (ca. 1110-1185) y Averroes (1126-1198).
El célebre filésofo, jurista y médico Averroes culmina el
desarrollo del aristotelismo arabografico. Sus contemporaneos
decian que Aristételes explicaba la naturaleza y que Averroes
explicaba a Aristételes. Sin embargo, Averroes, ademas de
explicar la doctrina peripatética, la reelabord.

Conforme a Averroes, el mundo material es infinito en el
tiempo, pero limitado en el espacio. El filésofo cordobés
rechaza la fé6rmula religiosa que concibe al mundo producido



http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 123

por Dios “a partir de la nada“. Dios y la naturaleza son
“coeternos”, decia. Dios es la fuente eterna de la realidad; la
materia, la base nica del ser, fuente eterna de la posibilidad.
Materia y forma no existen por separado, sélo mentalmente se
las puede dividir. Como la materia y la forma constituyen un
ente unico, la posibilidad y la realidad también forman una
unidad. La materia es fuente universal y eterna del movimien-
to. El movimiento es eterno y continuo, pues cada nuevo
movimiento es resultante del anterior. Con todo, los elementos
materialistas del averroismo se mezclan con el idealismo. Para
Averroes, todo lo existente se ordena en una jerarquia cuya
cima es Dios, la “causa tltima” del ser. Dios es “el pensamiento
que se piensa a si mismo”.

Averroes es uno de los fundadores de la doctrina de la
“doble verdad”, que habria de adquirir gran predicamento, y
segin la cual la verdad filoséfica y la verdad religiosa no entran
en conflicto, por cuanto se refieren a cosas distintas: la religién
prescribe al hombre su comportamiento, la filosofia trata de
entender la verdad absoluta. Tuvo también gran significacién
la doctrina averroista del intelecto como agente tinico. Sdlo este
entendimiento universal del género humano en su totalidad,
como expresion de la vida espiritual ininterrumpida y
sucesoria de la humanidad, es eterno e inmortal, mientras
el entendimiento individual es temporal y perece con el
hombre.

En el problema de los universales, Averroes sustenta una
visibn materialista. No son reales —dice el filésofo— mias que
las cosas concretas; los universales son Ginicamente denomina-
ciones de cosas, si bien tienen una base real, ya que si no serian
falsos. Entender los universales es objetivo del conocimiento.
Averroes dedicé gran atencién a la logica. Ve el significado de
esta ciencia en que contribuye a que nuestro conocimiento pase
de las percepciones sensoriales y las representaciones a la
verdad inteligible. La verdad absoluta es cognoscible, se
desvela poco a poco. Averroes trata desdenosamente a los
te6logos musulmanes, pues sus demostraciones se derrumban
ante la verdad cientifica. Ahora bien, si rechazaba la teologia
no significa que rechazara la religion. Como hemos resefiado,
disociaba las esferas de la filosofia y de la religién; para la


http://www.filosofia.org

124 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

primera reservaba el terreno de la teoria y para la segunda, el
de la practica.

Averroes es'la dltima gran figura de la filosofia arabe del
Medievo.

La filosofia judia

En la época feudal y en estrecha ligazén con la filosofia
arabografica se desarroll$ la filosofia judia, muchos de cuyos
cultivadores escribieron sus obras en arabe. En la filosofia
hebrea del Medievo preponderaban el misticismo y la escolasti-
ca. El primero esta representado por dos corrientes: la cabalay
el neoplatonismo. La cabala es una doctrina semejante al
gnosticismo y ve en la Biblia una suerte de ropaje que envuelve
los misterios sagrados. En la cibala desempeifié un gran papel
la mistica de las letras y los niimeros. El exponente maximo del
neoplatonismo hebreo fue Avicebrin (1021-1070), que en su
obra Origen de la vida trat6 de unir el monoteismo judio con el
panteismo neoplaténico. Avicebrén interpreta la doctrina
religiosa hebrea de la creacién del mundo como emanacién de
la substancia divina primigenia.

Seguidor de Aristoteles en la filosofia judia del siglo X11 fue
Maiménides (1135-1204), que en su obra Guia de los extraviados
intenta demostrar la compatibilidad del judaismo con la
filosofia de Aristételes. Para ello interpreta en un sentido
figurativo las expresiones biblicas que contradicen los datos de
la ciencia y, de esta suerte, trata de conciliar filosofia y religién.
Maiménides reconoce que son endebles los argumentos
teologicos referentes a la creacién del mundo y la doctrina
aristotélica acerca de la eternidad del universo. El mérito de
este filosofo consiste en haber expuesto de modo sistematizado
las obras de Aristételes y haberlas empleado profusamente en
la filosofia hebrea. Este intento de sintetizar la religion judaica
con la filosofia antigua, asi como el espiritu de racionalismo
acarrearon a Maimoénides las iras de los ortodoxos del
hebraismo. ' ’



http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 125

7. El pensamiento filoséfico de los pueblos
de Transcaucasia y Asia Central

En Transcaucasia y Asia Central, la filosofia alcanzé un
nivel relativamente elevado en la época del feudalismo.

El pensamiento filoséfico en Azerbaidzhan

En Azerbaizhin se forman las relaciones feudales en los
siglos I1I y IV. A finales del siglo VII, los 4drabes conquistan
este pais. En €], como en toda Transcaucasia y Asia Central, el
pensamiento filoséfico y sociopolitico discurre en este periodo
por el cauce de la filosofia arabografica. Las corrientes
ideolégicas fundamentales del mundo arabe tuvieron también
sus partidarios en estos paises. En Azerbaidzhian adquieren
una propagaciéon considerable el mazdaquismo, el maniqueis-
mo, el peripatetismo oriental y el sufismo. Entre los peripatéti-
cos orientales hay que destacar a A. G. Bahmaniar (muerto en
1065) que en sus obras escritas en. arabe trata de conjugar la
doctrina aristotélica y el neoplatonismo.

- El representante maximo del pensamiento progresista
politico-social y filos6fico de Azerbaidzhan en este periodo es el
poeta y pensador Nizami Ganjevi (1141-1209). Por sus
concepciones filosoficas fue idealista en lo fundamental, pero
en sus obras aparecen considerables elementos de un materia-
lismo espontaneo y de dialéctica. A su parecer, componen la
naturaleza cuatro elementos materiales —el fuego, el agua, el
aire y la tierra—, que en condiciones determinadas se
transforman unos en otros. El mundo material existe en el
tiempo y en el espacio y es cognoscible. La fuerza cognoscente
del intelecto humano es poderosa. Como Herjclito, Nizami
dice: “Asi como el agua no permanece estable en un torrente,
asi no hay nada estable en el mundo.”

Expresando las aspiraciones de las masas oprimidas, Nizami
hizo objeto de severa critica el orden, las costumbres y las
reglas morales de la sociedad, combatié6 con audacia la
injusticia social y la cruel opresién del feudalismo. Llama


http://www.filosofia.org

126 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

“carcel implacable” a la sociedad feudal, donde dominan “el
terror y las cadenas”. En el poema Ighal-name describe la
ciudad-Estado ideal en la que no hay gobernantes ni goberna-
dos, ni ricos ni pobres, donde todos los ciudadanos gozan de
plena libertad y derechos iguales.

El pensamiento filoséfico de Armenia

El surgimiento y la formacién del pensamiento social y
filos6fico en Armenia se remonta al siglo IV, cuando empiezan
a configurarse las relaciones feudales. Un lugar considerable
entre los pensadores de este periodo ocupa Eznik Kojbetsi (siglo
V), fundador del idioma literario armenio y autor del libro
Refutacidn de las sectas, en el cual combate la filosofia dualista de
Mani.

Las figuras mas conocidas del pensamiento filoséfico y
social de Armenia en la época del feudalismo fueron David
Anajt, Anania Shirakatsi, Juan Vorotnetsi y Gregorio Tatevatsi.

David (siglo VI), idedlogo de la aristocracia feudal, fue un
pensador idealista del neoplatonismo armenio. Para él, el
mundo material es una produccién del espiritu del mundo, de
Dios, y lo gobierna la prevision divina. En las concepciones de
David, hay, no obstante, elementos de materialismo. Ofrecen
gran interés su doctrina atinente a los tres géneros del ser (el
ser dudoso, el posible en el pensamiento y el independiente del
pensamiento) y su teoria del conocer. Para David, la naturale-
za, como Dios, no depende de la conciencia. El mundo es
cognoscible; el punto de partida y primer peldafio del conocer
es la aprehensién sensorial; siguen luego en peldaifios consecu-
tivos la imaginacidn, la opinidn, la reflexién y la razon.

Ilustre representante del pensamiento cientifico y filoséfico
de Armenia fue el matematico, astr6nomo y geédgrafo Anania
Shirakatsi (siglo VII), que sometié a critica la interpretacién
biblica del origen de los fenémenos naturales; la naturaleza y
los objetos de la realidad circundante se componen de cuatro
elementos —tierra, agua, fuego y aire—, que pasan de un
estado a otro. En sus obras trata de concebir un mundo en
movimiento y cambio.



http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 127

En el desarrollo del pensamiento filoséfico armenio desem-
pené un importante papel Juan Vorotnetsi (1315— ca 1388),
que escribi6é comentarios a Aristoteles y Porfirio. Su solucién del
problema cardinal-de la filosofia es de signo idealista, pero
entiende que la naturaleza existe no en Dios, sino fuera de él.
También hay elementos materialistas en su teoria del conoci-
miento, al que juzga reflejo por la razén de los fenémenos de
un mundo exterior que existe con independencia del sujeto
cognoscente. La autenticidad del pensamiento es confirmada
por su correspondencia con los objetos exteriores.

E] pensamiento filos6fico de Armenia es desarrollado por
Gregorio Tatevatsi (1340-1411), que aun idealista, se distancia
de los canones eclesiales-idealistas a la hora de resolver
importantes problemas filoséficos, a los que da unainterpreta-
cién propia, original. Para Tatevatsi, el mundo material es
indestructible y se halla en eterno movimiento y cambio. Es el
primer pensador de Armenia que estudia el problema de la
casualidad y la necesidad. Después de Tatevatsi; el pensamien-
to filoséfico de Armenia se sume en una crisis originada por la
decadencia econémica y cultural del pais.

El pensamiento filosifico de Georgia

En el siglo IV existia en Célquida (Georgia Occidental) una
escuela de retérica y filosofia, confluencia de la antigua
cultura. Frente al dogmatismo eclesiastico, ya en el siglo VI
comienza a formarse una ideologia seglar, cuyos representan-
tes (Ayet y Partadze) consideran que lo mas importante es
resolver los problemas de esta vida.

Los siglos XI y XII son importantes jalones en la historia de
Georgia. En este periodo termina Georgia de liberarse de los
conquistadores arabes, se unifica y crea un Estado centralizado.

Distinguida figura del pensamiento filoséfico y social de
esta época es Juan Petritsi (ca 1055-1130), educado en la
escuela filos6fica de Miguel Psellos y Juan Italos en Bizancio.
Petritsi es idealista neoplaténico. El eje de su filosofia fue el
problema de lo universal y consideré que lo universal (el


http://www.filosofia.org

128 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

mundo de las ideas) constituye el principio absoluto y la causa
de la multiplicidad (el mundo de las cosas). Pero también hablé
de la increabilidad de la materia y encomiaba la razén humana
y el pensamiento légico, cosa ésta que contradecia los dogmas
religiosos. El mérito de Petritsi consiste en haber divulgado en
Georgia las ideas de la filosofia antigua y haber defendido la
independencia de la filosofia.

Un valioso aporte al pensamiento social de Georgia hizo
Shotd Rustaveli(siglo XI1.) Su poema El caballero de la piel de tigre
es la cumbre de la cultura feudal georgiana y una de las
grandes obras de la literatura mundial. En las concepciones del
genial poeta es muy fuerte la tendencia panteista. Para
Rustaveli, la naturaleza se compone de cuatro elementos:
fuego, agua, aire y tierra; es eterna e independiente de la
conciencia humana. En el poema mencionado, aparecen Dios y
la Provindencia, pero el autor entiende por Dios “la plenitud
de todo lo existente”. Una ley rigurosa gobierna la naturalezay
la sociedad, determinadas causas condicionan los actos huma-
nos. En la obra de Rustaveli se vuelve una y otra vez a los
problemas de la moral, cuyos principios basicos son, para el
autor, la honestidad, la amistad, etc.

Rustaveli fue un gran humanista de su época. Su atencién
se centré en el hombre, en la vida del hombre dentro de un
mundo real. Fue partidario de un Estado centralizado con
restriccién del poder del monarca y recabd que el trato de los
stibditos se atuviera a la ley, la justicia y el humanismo.

La filosofia de los pueblos de Asia Central

Asia Central es uno de los antiguos focos de la civilizacién.
Las relaciones feudales comenzaron a constituirse alli entre los
siglos IV y V1. En los siglos IX y X, los pueblos de Asia Central
se liberan del califato arabe y se forman diversos Estados
feudales. Adquieren gran desarrollo las ciencias naturales,
ilustre cultivador de las cuales es el matemaitico, astrénomo y
geografo de Joresma Al-Jorezmi(siglo IX). La generalizacion y
el desarrollo de las matematicas indias, griegas y arabes le


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 129

permitié crear el dlgebra como nueva rama de la ciencia. Sus
obras Tablas astronémicas, Tratado del reloj solar, Representacion
de la Tierray otras traducidas al latin desempefaron un gran
papel en la historia de la astronomia y las matematicas tanto en
Oriente como en Occidente.

Las eminencias del pensamiento progresista en Asia
Gentral y el Cercano Oriente en el periodo feudal fueron
Alfarabi, El-Biruni y Avicena.

Alfarabi (ca. 870-950), matematico, médico y filésofo, fue
un profundo conocedor de Aristételes y escribié comentarios a
sus obras filosoficas y cientifico-naturales. En filosofia fue
idealista en lo esencial; como otros muchos pensadores del
Medievo sostenia que era Dios la causa primaria del ser, pero
considerando que el mundo existia con independencia de toda
fuerza sobrenatural. A juicio de Alfarabi, el mundo material
esta compuesto por seis cuerpos o elementos naturales
(elementos sencillos, minerales, plantas, animales, el hombre y
los cuerpos celestes). El mundo es cognoscible. Fuentes del
conocimiento son los sentidos, el intelecto y la especulacion.
Los dos primeros ofrecen un conocimiento directo; la especu-
lacién permite conocer la esencia de las cosas.

Insigne cientifico y pensador fue El-Biruni (ca. 973-1048),
entre cuyas numerosas obras destacan (Cronologia de los pueblos
antiguos y Descripcion de la India. Aunque idealista en filosofia,
sus obras cientificas exponen diversas ideas materialistas.
Como cientifico no duda en la existencia objetiva de la
naturaleza y sus leyes. La naturaleza se halla en cambio y
desarrollo constantes, decia. L.a materia crea y cambia la forma
de las cosas. El alma (el pensar, los fenémenos psiquicos) son
propiedades del cuerpo.

La personalidad cientifica y filosofica mas ilustre de Asia
Central y Persia en la época del feudalismo es Avicena (ca
980-1037), nacido en Buhara y tadzhiko de origen. Enciclope-
dista de talla mundial, no hubo rama de la ciencia que no le
ocupara, aunque su genio brill particularmente en medicina y
filosofia. Su obra Canon de la medicinaes todo un compendio de
los conocimientos existentes a la sazén en este terreno y
durante cinco siglos fue el libro de consulta de los médicos,
tanto en Oriente como en Occidente.


http://www.filosofia.org

130 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

En filosofia no es menos destacado su papel y, como a
Alfarabi, le llamaron el “segundo maesiro”, segundo tras
Aristételes que era entonces la autoridad indiscutible en las
ciencias y en filosofia. Avicena escribid mas de trescientas
obras, alrededor de cincuenta sobre aspectos de la filosofia. La
de mayor alcance es La curacion.

Avicena define la filosofia como ciencia del ser en cuanto
tal. Su objeto no es estudiar tales o cuales manifestaciones del
ser, sino el ser en su totalidad. Divide la filosofia en tres partes:
fisica (doctrina de la naturaleza), l6gica (doctrina de las formas
del conocimiento de la naturaleza y el hombre) y metafisica
(doctrina del conocimiento del ser en su totalidad). Como gran
cientifico naturalista y médico, Avicena reconoce la existencia
objetiva de la naturaleza. En sus obras cientifico-naturales se
cifie a los hechos, al experimento y con frecuencia abandona el
idealismo y la religion y adopta una éptica materialista. En su
doctrina de la légica comparte en lo fundamental las tesis
aristotélicas y contribuye con notable esfuerzo a depurarlas de
las adiciones y adulteraciones escolasticas que padecen en la
Edad Media. Avicena expone las leyes y las formas del
pensamiento logico procurando deducirlas de las particulari-
dades del propio ser. Las categorias y los principios lbgicos
—dice el filésofo— deben corresponderse con las cosas, vale
decir, con las leyes del mundo objetivo. Este postulado tuvo
enorme significacién cuenta habida de que en el Medievo la
escolastica musulmana presentaba la l6gica no como ciencia,
sino como arte.

En la controversia entre el nominalismo y el realismo (véase
la pag.135), Avicena sostiene que lo universal (nocién) existe en
los objetos particulares y constituye su esencia. En el pensa-
miento, lo universal existe sobre la base del conocimiento de las
cosas singulares reales. Lo general es una abstraccién. El
universo se compone de cosas singulares. Avicena fija la
atencion en las concatenaciones entre la fisica, la logica y la
metafisica. La fisica proporciona a la légica la idea de la
causalidad, la légica pertrecha a la fisica con el método. “El
objeto de la ciencia superior (la metafisica.-Aut) —dice
Avicena— no son las cosas particulares; su objeto es el ser
absoluto por cuanto es absoluto. El contenido de sus problemas


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 131

son los estados del ser que se derivan del propio ser y le son
inherentes.” 5

En la filosofia de Avicena tiene gran alcance la distincién
entre esencia y existencia. En las cosas finitas, la esencia no
coincide con la existencia, asi que del concepto de cosa finitano
cabe deducir como una necesidad la existencia de tal cosa. Por
el contrario, en Dios, como ser infinito, esencia y existencia
coinciden, asi que del concepto de Dios cabe deducir como una
necesidad su existencia. Esta distincién fue tomada por Alberto
el Grande y, a través de él, por otros escolasticos. La influencia
de esta idea se puede rastrear también en Spinoza (la
definiciéon de la causa de si misma como aquélla cuya esencia
envuelve su existencia). v

Punto clave en la metafisica de Avicena es la teoria de la
emanacion, segn la cual el mundo no ha sido creado por Dios,
sino mediante emanacién, es decir, no de modo directo, sino
por una serie de “intelectos” creados por Dios. Dios no puede
crear nada sin la presencia de la posibilidad, cuya fuente es la
materia increada y eterna. Si Dios es eterno —sostiene
Avicena— también habra de serlo el mundo, pues causa y
efecto siempre van unidos: si hay una causa habra de haber un
efecto. No obstante su envoltura religiosa-teolégica, la teoria
aviceniana de la emanacién atacaba las bases de la ideologia
religioso-mistica. La idea de la eternidad del mundo material
contradice los dogmas de la religién.

Las concepciones filoséficas y cientifico-naturales de Avice-
na ejercieron enorme influencia sobre el desarrollo de la
ciencia y la filosofia tanto en Oriente como en Occidente.

Ideas materialistas en rigor sustentd también el destacado
matematico, astrénomo, poeta y pensador Omar Khayyam
(1040-1123), que criticé los dogmas religiosos y la escoldstica de
los tedlogos musulmanes y negé la inmortalidad del alma y Ia
existencia del ultramundo.

5 Ibn Sina. Danish name. Dushanbé, 1957, pag. 141.


http://www.filosofia.org

132 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

II. F. PENSAMIENTO FILOSOFICO EN LOS PAfSES
DE EUROPA OCCIDENTAL

Condiciones en que se desarrolla la
filosofia bajo el feudalismo
en Europa Occidental

Sobre las ruinas del régimen de esclavitud surgié en Europa
Ocidental la sociedad feudal, cuyas dos clases fundamentales
fueron los labriegos, que cultivaban las tierras, y los sefiores
feudales, poseedores de esas tierras, que oprimian a los siervos
y ejercian el poder. En las ciudades y aldeas trabajaban los
artesanos (antiguos campesinos) y comerciaban los mercaderes.
El clero desempefiaba un papel considerable en la sociedad
feudal. Los monasterios terratenientes contituian una fuerza
impresionante, pues eran a la vez fortalezas, centros agricolas
basados en el trabajo de los siervos y focos de cultura.

El lento desarrollo de la sociedad feudal dio lugar a que se
viera en ella un periodo de estancamiento, cuando no de
retroceso, del nivel alcanzado por la sociedad esclavista. En
realidad, los conocimientos cientificos y filoséficos logrados
bajo la esclavitud se conservaron en buena parte en los paises
de Oriente y pudieron proseguir un lento avance en las nuevas
condiciones de la sociedad feudal.

En Europa Occidental, el hundimiento del Imperio Roma-
no comporté un descenso considerable del nivel cultural tanto
en Roma como en los Estados que comenzaron a formarse en
lo que fueran provincias de Roma y hoy son Italia, Espaiia,
Francia, Alemania e Inglaterra.

Al triunfar el cristianismo en Europa, la Iglesia qued6 como
una especie de depositaria del arte de escribir, y, en
consecuencia, de la cultura, pero la hostilidad de los Padres de
la Iglesia hacia la filosofia pagana y, sobre todo, hacia el
materialismo, dieron lugar a que de toda la herencia filos6fica
se absorbiera y permitiera propagar doctrinas idealistas
principalmente. De ahi que durante varios siglos —hasta el
XVI, aproximadamente—, la ciencia arabe y arabografica que
se desarrollaba en los paises orientales y en la Espafa



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 133

dominada por los arabes sacara notable ventaja a la euroocci-
dental. Con todo, pese a este desnivel cultural entre Oriente y
Occidente, el desarrollo de la sociedad y de su cultura en un
sitio y otro fue el desarrollo de un sistemna social homogéneo, el
feudalismo. La ideologia dominante era la ideologia religiosa,
la lucha de clases se reflejaba en la conciencia como lucha
religiosa y Ia filosofia se convirtié en sirvienta de la teologia.

La apologia y la patristica cristianas

El cristianismo en Occidente no se torné de la noche a la
mafiana religion dominante absoluta. En Bizancio y Roma, en
los centros helenizados de Asia Anterior y del Norte de Africa,
en los paises de Europa Occidental que adoptaron la nueva
religién, el cristianismo hubo de sostener una porfiada lucha
antes de vencer a sus adversarios o rivales.

En el siglo V, mucho después de que en Grecia y Roma se
proclamara el cristianismo como religion oficial, el neoplatonis-
mo, hostil a tal religion, gozaba de fuerte influencia en los
medios cultos de la sociedad. La escuela platénica no cristiana
fue clausurada por decreto del emperador Justiniano sélo en
529. Unos idedlogos cristianos propendian a rechazar, a veces
terminantemente, las doctrinas de los filésofos idealistas de la
antigiiedad; otros a utilizarlas, aunque fuera parcialmente. En
el periodo de las luchas del cristianismo contra el politeismo
pagano surgid la literatura de los apologistas y, tras ella, la
patristica, es-decir, las obras de los llamados Padres de la
Iglesia, los autores que echaron los cimientos de la filosofia del
cristianismo. La apologética y la patristica se desarrollaron en
los centros griegos y en Roma.

A partir del siglo 11, los apologistas que vivian en Grecia
trataron de convencer a los emperadores que perseguian al
cristianismo de que esta religiéon planteaba cuestiones que ya
habian sido planteadas por la filosofia pagana griega y que
todo consistia en que las respuestas del cristianismo eran mas
cabales. Aunque no crearon sistemas filos6ficos propios, los
autores apologistas adelantaron diversos problemas que mas
tarde serian los que principalmente elaboraron los filésofos


http://www.filosofia.org

134 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

cristianos: Dios, la creacién del mundo, la naturaleza del
hombre y los fines de éste.

En el siglo II se despliega la lucha del crlstlanismo contra el
gnosticismo, surgido en el siglo I, que combinaba la fe cristiana
en la encarnacién de Dios venido al mundo para salvar a los
hombres con doctrinas de la religion hebrea y de las religiones
antiguas griegas y orientales. Ademas de la doctrina concer-
niente a la fe en la existencia de Dios, el gnosticismo trata del
camino que lleva al conocimiento (*“gnosis’) directo de Dios o
comunicacién personal del creyente con Dios. El gnosticismo se
desarrolié bajo dos formas: el pagano y el cristiano. Las figuras
mis importantes de este tltimo fueron Clemente de Alejandria
(finales del siglo II y comienzos del IH) y Origenes (ca
185-254).

Agustin

De todos los Padres de la Iglesia, el que mas influencia
ejerci6 sobre el desarrollo de la filosofia de la sociedad feudal
hasta el siglo XIII es Agustin (354-430). Nacido en Tagaste
(provincia romana de Numidia, en Africa) experimentd la
influencia del escepticismo académico, de Platdn vy, sobre todo,
del neoplatonismo De las doctrinas no cristianas le atrajo el
maniqueismo. Superadas estas influencias abraza el ¢fistianismo
ya en la edad madura. Es autor de una serie de obras en las que
sostiene que Dios es el ser supremo. En Dios residen las ideas
eternas e inmutables que condicionan el orden existente en el
mundo. Dios creé el mundo a partir de la nada por su buena
voluntad y no por necesidad. El mundo no es homogéneo, sino
una escalera ininterrumpida de seres que asciende hacia el
Creador. En ella ocupa un lugar especial el hombre, el
“microcosmo”, que compendia en si la naturaleza de los
cuerpos materiales —de las plantas y los animales— y, ademas,
posee alma racional y libre albedrio. El alma es inmaterial,
inmortal y libre en sus decisiones. Subjetivamente el hombre
acta con libertad, pero cuanto hace lo hace Dios por medio de
él. Por la predestinacion, Dios ha elegido a unos hombres para
la salvacién y la bienaventuranza en la vida futura; a otros, para



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 135

la condenacién a torturas eternas en el infierno. Tal es la
esencia de la predeterminacién divina, idea famosa en la
historia del cristianismo. La predestinacién es la fuente de dos
reinos opuestos: el divino y el terrenal; este Gltimo es en rigor
un campamento de facinerosos, se sustenta en la guerra, en la
conquista y la violencia. La expresiéon suma del reino celestial es
la Iglesia. Pero la Iglesia sélo parcialmente coincide con el
reino celestial, es semejante a la era, donde hay grano y cizafia.
La Iglesia terrenal no es mas que preparacion de la celestial.

La doctrina agustiniana reflejé las profundas contradiccio-
nes de la sociedad esclavista degradada y las dificultades del
nacimiento del feudalismo que llegaba a reemplazarla. La tesis
de la predeterminacion expresa la impotencia del individuo,
que no puede cambiar el orden existente en el mundo, y carece
de ascendencia sobre la marcha de los acontecimientos y las
fuerzas hostiles al hombre.

La escolistica tempraﬁa.
Juan Escoto Erigena.
Lucha entre el realismo y el nominalismo

La orientacién principal en la filosofia de la sociedad feudal
fue la lamada escolastica (del vocablo scholasticus, el que ensena
en una escuela). Esta filosofia se ensefiaba en las escuelas vy,
desde mediado el siglo XII, en las universidades. Mas adelante,
el término “escolastica” se volveria sinénimo de ciencia
distanciada de la vida, practicamente estéril, remota de la
observacién y el experimento, basada en una aceptacion
acritica de las autoridades. Se distinguen tres periodos: 1)
escolistica temprana (del siglo IX al XII), 2) alta escolastica
(siglo XIII), y 3) escolastica decadente (siglos XIV y XV).

El problema capital de que se ocup6 esta filosofia fue el de
la relacién entre conocimiento y fe. Los escolasticos partian de
la tesis que otorga a la fe primacia sobre la razén. No obstante,
el examen de ciertos dogmas religiosos dio lugar a que se
debatieran también cuestiones filoséficas. La mas importante
de ellas concierne a la relacién entre lo universal y lo particular.

(On


http://www.filosofia.org

136 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

En la historia de la filosofia se conoce este debate bajo el
nombre de “disputa de los universales”, es decir, en torno a la
naturaleza de los géneros o nociones universales (universalia o
genera). Los escolasticos propusieron infinidad de soluciones,
dos de ellas fundamentales. La primera afirma que los
universales existen realmente, con independencia del pensa-
miento y del lenguaje humanos. Esta concepcién se llamé
“realismo”. La segunda, diametralmente opuesta, sostiene que
los universales no existen independientemente del hombre y
no son mis que nombres comunes. Segin esta doctrina, el
“hombre en general”, como especie, no existe. Existe realmen-
te el hombre singular. “Hombre” no es mas que una
denominacién general con la que se designa a cada hombre en
particular. Esta opinién fue llamada ‘“nominalismo” (de
nomina, nombres).

De los siglos IX al XII, los escolasticos fueron en su mayoria
“realistas”; el mas notable de ellos en el siglo IX es el irlandés
Juan Escoto Erigena, sobre cuyas concepciones ejercié gran
influencia la filosofia idealista del neoplatonismo. Para Escoto
Erigena no puede haber ninguna contradiccion entre la
verdadera filosofia y la verdadera religién. El criterio de un
buen comprender las Sagradas Escrituras es la razén. Cuanto
en el mundo sensible parece material es en realidad expresién
espiritual de la naturaleza, los estados corporales no son mas
que ilusiones. El mundo es la jerarquia de la hipostasis de Dios.
Dios, al que ninguna nocién ni término puede hacer inteligible,
Dios inefable, diriase que se derrama.

Los primeros adversarios del “realismo* aparecieron en el
siglo XI. Para ellos, los géneros y las especies no son cosas ( res),
sino soplos de la voz, términos, nombres. El fundador del
nominalismo fue Roscelino de Compiégne (n. ca. 1050), que por
negar realidad a lo universal y atribuirla Gnicamente a lo
singular entré en conflicto con la Iglesia y tuvo que abdicar de
sus opiniones.

El “realismo” del siglo XII

En el siglo XI descuella entre los realistas Anselmo
(1033-1109), nacido en Italia noroccidental. Comenzd su



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 187

actividad en Normandia y desde 1093 hasta su muerte fue
arzobispo de Canterbury. El realismo de Anselmo adquiere la
forma exagerada: para él, las ideas, los conceptos de bondad,
verdad, justicia existen en cuanto a tales de modo real y fuera
de las acciones buenas, al margen de distintos conceptos
veridicos y de distintos actos justos. Ademas de la defensa del
realismo exagerado, Anselmo intent6 la demostracién racional
del dogma de la existencia de Dios, afirmando que de la nocién
del ser absolutamente perfecto, que esta en nuestro entendi-
miento, se desprende con necesidad l6gica que Dios existe. Esta
“demostracion” de la existencia de Dios recibié el nombre de
argumento ontologico. Anselmo defendié las pretensiones
politicas del Papado y fue canonizado después de su muerte.
El filésofo mas destacado de la escolastica occidental del
siglo XII fue Pedro Abelardo (1079-1142). En el estudio de las
contradicciones existentes en las Sagradas Escrituras y en las
obras teoldgicas tomé la razén por criterio. En la disputa de los
universales se opuso al nominalismo exagerado y al realismo
exagerado. Para él s6lo pueden existir las cosas singulares (las
“substancias”). No obstante, las cosas pueden parecerse y en
esa semejanza se basa la posibilidad de los universales. Cuando
afirmamos algo acerca de muchas cosas, nuestra afirmacién
concierne no a las cosas, sino a la palabra. En esto reside la
verdad del nominalismo, segtin Abelardo. Junto a esto hay que
admitir la realidad de los conceptos o ideas generales en la
mente de Dios y que son los modelos por los cuales El crea las
cosas. Abelardo contribuyd a introducir en la escoldstica el
realismo moderado. La doctrina de este fil6sofo choc6 con una
fuerte oposicién entre la parte reaccionaria de la escolastica.

La mistica en la filosofia
occidental del siglo XII

Mistica designa la fe en la capacidad del hombre de Hevar a
cabo su comunicacién directa con Dios, de “diluir” su
personalidad en la de Dios. El sentimiento subjetivo (ilusién)
del nexo o dela unién con Dios es para la mistica algo por encima
de todo dogma y teologia. La autoridad de la Iglesia y de sus

(On


http://www.filosofia.org

138 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

doctrinas es inferior a la prueba ofrecida por el sentimiento
personal y la conciencia subjetiva.

En la vida espiritual de la sociedad feudal, a veces la mistica
fue una forma de oposicidén a la fe oficial y obligatoria, ya que
al dogma forzoso para todos enfrentaba la relacién personal
del creyente con Dios, la interpretacién personal de la fe, cosas
éstas que, en determinadas condiciones, se transformaban en
critica cuando no en lucha contra la idéologia y el sistema
feudales. “La oposicion revolucionaria al feudalismo —dice
Engels— es una constante del Medievo. A tono con las
condiciones de tiempo, unas veces toma la forma de mistica,
otras de herejia sin tapujos, las de mas alld de insurrecién
armada.” 6

Personalidad del ala reaccionaria de la mistica en la primera
mitad del siglo XII fue Bernardo de Clairvaux (ca. 1091-1153),
quien a la légica razonadora de la teologia escolastica opuso el
éxtasis mistico, el cual se alcanza mediante la cooperacién del
libre albedrio y la gracia divina.

El monasterio de “Sanct Victor”, cerca de Paris, se convirtié
en un foco de la mistica del siglo XII. Entre los victorianos
descollaron Hugo, nacido en Sajonia, y el escocés Ricardo.
Caracteristico de ambos es una inteleccién mistica de la
intuicién y el interés por la psicologia, en la que vieron una
investigacién de los caminos que llevan derechamente a Dios.

En este mismo siglo XII combate las doctrinas predominan-
tes de la escolastica el filésofo francés Guillermo de Conches,
quien intenté introducir en la filosofia algunas ideas del
antiguo atomismo materialista. El mundo —nos dice este
fil6sofo— estd compuesto de corpusculos indivisibles e imper-
ceptibles, o atomos. Estos atomos pueden surgir, pero la suma
de la materia en el Universo no cambia. Guillermo de Conches
preconizaba la solucién de los problemas cientificos no sélo
invocando las Sagradas Escrituras, sino esgrimiendo argu-
mentos légicos. Combatido safiudamente por Bernardo de
Clairvaux y otros misticos, Guillermo de Conches
hubo de retractarse.

6 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 7, pag. 361. -


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 139

La tendencia materialista es mas patente ain en la obra de
David de Dinant (ca. 1200), quien redujo la realidad a tres
entes (atémicos) indivisibles: 1) la materia, que compone los
cuerpos; 2) el intelecto, que compone las almas, y 3) Dios.

Esplendor de la escolistica
eurooccidental en el siglo XIII

El siglo XIII es el siglo culminante de la escolastica
occidental, la época de su madurez y esplendor. Las causas de
ello radicaron, finalmente, en el desarrollo de la vida social. El
siglo XIII fue un periodo de expansion considerable de las
ciudades, con sus artesanos y mercaderes, con su comercio
ascendente y su técnica en progresion, con el endurecimiento
de la lucha de clases y la agravacién de las contradicciones
entre las pretensiones politicas del poder seglar y las del Pa-
pado, con la aparicion de herejias que se propagaban entre
masas considerables y a menudo desembocaban en insurreccio-
nes. Fue el periodo de las cruzadas, que no tardarian en
dar a conocer a Occidente la cultura de Oriente y algunas fuen-
tes de la civilizaci6én antigua hasta entoncesignoradas.

La ampliacién de la esfera de las publicaciones filosoficas y
cientificas contribuyé a desarrollar la filosofia escolastica.
Ejercieron una gran influencia los tratados cientificos de
Aristételes asimilados por primera vez. Entre las obras
neoplaténicas adquirié gran divulgacién El libro de las causas,
erréneamente atribuido a Aristételes. A comienzos del siglo
XII1, las obras de Aristdteles y de sus comentaristas de lengua
irabe fueron hostilmente acogidas por la Iglesia. Empero, las
opiniones de la curia papal sobre Aristételes fueron cambiando
poco a poco y se tornaron mas favorables a medida que se fue
viendo la posibilidad de adaptar una interpretacion del
Estagirita a los dogmas de la Iglesia. Prontamente la doctrina
aristotélica se juzgé sustento filoséfico de la fe catélica.

En este proceso de adaptacion desempeinaron un importan-
te papel los escolasticas de las lamadas 6rdenes mendicantes:
los dominicos y los franciscanos. A la fundacion de estas
6rdenes a comienzos del siglo XIII precedi6 un brote del

(On


http://www.filosofia.org

140 HISTORIA PE LA FILOSOFiA

movimiento herético de los valdenses que constituy6 un peligro
para la Iglesia. La premisa social de este movimiento fue laira
de los pobres contra las riquezas y el lujo. Al mismo tiempo, los
valdenses se oponian al derecho exclusivo de lectura e
interpretacion de la Biblia que se habia adjudicado la Iglesia. El
movimiento de los valdenses fue sofocado. Terrible por su
crueldad fue la reduccién de la herejia de los albigenses,
dirigida también contra la Iglesia.

Precisamente para arrasar los movimientos heterodoxos y
antieclesiales y para combatir nuevas ideas filoséficas infiltra-
das en la teologia y afianzar la doctrina ortodoxa de la Iglesia
catélica se fund6 en 1215 la Orden de los Dominicos, cuyos
componentes se llamaron Domini canes (perros del Sefior).

Junto a las érdenes mendicantes, la Inquisicién fue desde
comienzos del siglo XIII un fortisimo puntal de la politica del
Papado y de la ideologia eclesial. Con el paso del tiempo, los
dominicos y los franciscanos lograron una influencia prepon-
derante. Fueron ellos los encargados de realizar el proyecto del
Papa Gregorio IX que habria de “enmendar” la doctrina
aristotélica en interés de la Iglesxa No obstante, en este periodo
comienzan a influir las teorias filoséficas de los pensadores
arabes y arabograficos que, predicaban el libre pensamiento,
tendian a manumitir la ciencia, a disminuir su dependencia de
la religién. Una influencia considerable ejerci6 la filosofia del
pensador irano-tadzhiko Avicena, sobre todo su solucién al
problema de los universales y la distincién entre esencia y
existencia. Grande fue asimismo la influencia de Averroes,
cuyo pensamiento cientifico y filoséfico pertreché a la corrien-
te antiescolastica. Mediado el siglo XIII aparecieron en el seno
de la escolastica eurooccidental convencidos y enérgicos
adeptos y propagadores de todas estas doctrinas. El averroismo
fue difundido en Paris por Sigerio de Brabante (fallecié en
1282).

Las concepciones ateas emitidas en el siglo XIII tuvieron
gran alcance para el desarrollo de la oposicion antiescolastica.
Estas concepciones aparecian habitualmente en las esferas que
cultivaban la filosofia de Avérroes. Intranquilizada por la
amplitud y los avances de la oposicién antiescolastica y
antieclesiastica, la direccién de la Iglesia catélica la combatié


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 141

con la filosofia de las organizaciones que le eran mas fieles.
Entre los mas destacados figuran el franciscano Buenaventura
y el dominico Tomis de Aquino. Las concepciones de
Buenaventura se configuraron bajo la influencia de Aristételes
y particularmente de Platén y los neoplaténicos, asi como de
Agustin. Buenaventura sostenia que todos los conocimientos
debian subordinarse a la teologia; al propio tiempo, como los
misticos, entendia que la teologia era fruto no tanto de la razén
como del sentir. El fin de la teologia es sefalar el camino que
lleva a Dios. Comparada con la sabiduria de Dios, toda la
sabiduria humana parecia necedad a Buenaventura.

Principales representantes
de la escolastica del siglo XIII

Las figuras mas aventajadas de la escolastica del siglo XIII
fueron Alberto de Bollstddt, Tomas de Aquino, Duns Escoto y
Ramoén Llull (Raimundo Lulio). Alberto de Bollstidt de una casa
condal de Suabia, era para mediado el siglo XIII un cientifico
de ideas avanzadas. Realizé investigaciones experimentales en
las ciencias de la naturaleza y defendi6 la filosofia contra
la teologia. En su doctrina filos6fica todavia sigue mu-
chos aspectos de la vieja escolastica, estudia, comenta y utiliza
aun Aristételes adaptado ala escolastica.

Sobre el problema de los universales ejercié considerable
influencia la solucién que Alberto de Bollstadt toma de
Avicena e introduce en la escolastica occidental. Conforme a
esta solucién, los universales tienen una triple existencia: 1)
existen antes que las cosas, en Dios, como las ideas arquetipo
para crear las cosas, 2) en las cosas, como unidad en lo multiple
y 3) después de las cosas, como nociones abstractas de las cosas
en el intelecto humano.

Las concepciones de Alberto de Bolistidt acerca de la
relacion entre la fe y la razén comportan cierto progreso: para
€, ciertas verdades de la fe son ininteligibles e indemostrables
por la razén. Por ejemplo, los dogmas de la trinidad (las
hipéstasis) de Dios, la encarnacién de Dios en el Hijo y la
resurrecciéon de los muertos.


http://www.filosofia.org

142 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Discipulo de Alberto de Bollstidt fue Tomds de Aquino
(1225-1274), dominico, procedente de una familia ducal
italiana. Cursé estudios en las universidades de Nipoles y
Paris. En Paris fue discipulo de Alberto de Bollstiddt, al que
siguié a Colonia. Luego fue profesor en Paris, donde combati
a los averroistas. El fin de la doctrina del Aquinate es rechazar
el averroismo desde las posiciones de un catélico ortodoxo,
mostrar que la fe y la razén no sélo se diferencian entre si, sino
que, a la vez, forman un todo, se convienen arménicamente.
En su avance hacia la verdad, la razén puede chocar con los
dogmas de la fe. Frente a la doctrina averroista acerca de la
doble verdad, Tomas de Aquino sostiene que la contradiccion
entre dos postulados significa que uno de ellos es erréneo. Y
como en la revelacién divina no puede haber nada erréneo, el
descubrimiento de una contradiccién indica que se equivoca la
razén y no la fe, la filosofia y no la teologia.

Segun expone el Aquinate, en la filosofia y la religién hay
verdades comunes, que se revelan a la razén y a la fe. En los
casos en que haya opcion, mejor es comprender que simple-
mente creer. En esto se basan las verdades de la razén (“de la
teologia natural”). La “teologia natural” es la parte superior de
la filosoffa.

En la fundamentacién filoséfica de su teologia, Tomas de
Aquino se apoya principalmente en Aristételes. En la doctrina
del ser (la “metafisica”) sostiene que todo ente —el que existe
en la realidad y el sélo potencial— puede concebirse tinicamen-
te como ser de las cosas singulares, individualizadas. Ese ser se
denomina en la filosofia tomista substancia. Las nociones
basicas de esta doctrina son actualidad y potencialidad. Cada
cosa es la combinacién de “materia prima” y “forma”. La
“materia prima” es la “potencialidad” de adquirir una forma;
la “forma” es la “actualidad” con respecto a la materia que ha
adquirido ya forma.

El Aquinate utiliza con habilidad la inconsecuencia idealista
de Aristételes y, partiendo de él, desarrolla su doctrina de la
forma y la materia, doctrina idealista y subordinada por entero
a la religion. La materia no puede existir separada de la forma
—dice Tomds de Aquino—, pero la forma puede existir
separada de la materia. Significa esto que nada material puede


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 143

existir independientemente de la forma superior, es decir, de
Dios, y que Dios es un ser puramente espiritual. Sélo para las
cosas corpéreas del mundo natural es menester el compuesto
de forma y materia. Importante significacién en la filosofia
tomista tiene la distincién real entre esencia y existencia. La
idea fundamental de esta doctrina, que se remonta a Avicena,
consiste en afirmar que la esencia y la existencia coinciden
realmente sélo en Dios. Y, por el contrario, en todas las cosas
creadas por Dios, su essentia difiere de su existentia. La
existencia es superior a la esencia, su relacién con ésta es como
la relacién del acto con la potencia.

Partiendo de estos conceptos desarrolla Tomés de Aquino
las pruebas de la existencia de Dios, existencia que no deduce
de la nocién de Dios, sino de que cada fenémeno tiene su causa
(la Hamada prueba cosmolégica de la existencia de Dios). Por la
escalera de las causas —sostiene Tomas de Aquino— llegamos
a la idea de la necesidad de la existencia de Dios, causa suma de
todos los fendmenos y procesos reales. ,

En fisica, el Aquinate se basa en los lados mas débiles y
equivocados de Aristételes. Por doquier subraya el caricter
pasivo de la materia. Su cosmologia reproduce el sistema
geocéntrico aristotélico-ptoleimaico, que ya en la antigiiedad
habia sido superado por el sistema heliocéntrico pitagérico. En
ella defiende la doctrina, tan importante para la Iglesia, de un
mundo finito y cerrado, asi como la doctrina metafisica e
idealista de la invariabilidad de los astros, los cuales son puestos
en movimiento por motores “inteligentes”. Como la razén esta
asociada a la sensacién, sblo el mundo de los cuerpos es
asequible al conocimiento; lo supracorpéreo le es inaprehen-
sible, y son imposibles intuiciones de un ser suprasensorial. No
se puede alcanzar la esencia de las cosas.

Partidario del realismo moderado, Tomas de Aquino juzgé
imposible una correlacion plena, adecuada, entre nuestras
ideas y la realidad. Lo general es producto de nuestro intelecto,
aunque tiene relacién con la realidad, como esa realidad existe
fuera del intelecto. De ahi deduce que lo general existe
también por si mismo, en la mente de Dios. Por el modo de
lograr su objeto, la mente es para Tomis de Aquino una
aptitud mds elevada que la voluntad. La voluntad aspira a

(On


http://www.filosofia.org

144 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

conocer, la mente posee el conocimiento. Incluso la libre
eleccion tiene su fundamento en el juicio del intelecto. El
objetivo de la actividad del hombre es el conocimiento. El logro
de la felicidad no es tanto obra de la voluntad como del
intelecto.

Segun Tomis de Aquino, la convivencia humana esta
destinada a contribuir a los fines de una moral concebida en el
marco de la doctrina catélica. El Estado procede de Dios, pero
la forma de gobierno debe concordarse con las circunstancias.
El propio Tomads apoya la monarquia. En su teoria social
predica la idea reaccionaria de la superioridad de la Iglesia
sobre la sociedad civil; la vida terrenal en el Estado es sélo
preparacion de la futura vida espiritual. El poder del soberano
debe subordinarse al poder espiritual, superior a él. A la cabeza
de este poder espiritual se halla Cristo en el cielo y el Papaen la
Tierra. El tomismo ha sido apoyo ideolégico y arma teérica del
catolicismo.

Duns Escoto (ca. 1265-1308), el tercer gran escoléstico del
siglo XIII, estudié en Oxford e ingresé en la Orden
franciscana; mas tarde ensend en Oxford, desde donde varias
veces viajé a Paris para obtener los grados académicos.

Para Duns Escoto, la cuestion principal es la de la relacién
entre la teologia y la filosofia. El objeto propio de la teologia es
Dios; el de la filosofia (metafisica), el ser. El conocimiento de
Dios mediante la filosofia es limitado. El intelecto entiende del
ser unicamente lo que logra arrancar de los datos que nuestros
sentidos proporcionan; por ello el hombre no puede tener
ningin conocimiento de substancias inmateriales como son
Dios o los angeles. Dado que Dios es un ser infinito, demostrar
la existencia de Dios equivale a demostrar que el ser infinito
existe. Esto se puede probar sélo yendo de los efectos a su
causa ultima y suprema: Dios. Mas los hombres no son capaces
de comprender los actos de Dios porque Dios posee un sefiorio
absoluto. Por ejemplo, podria haber creado un mundo distinto
al nuestro o no crearlo; hubiera podido dar a los hombres leyes
morales completamente distintas a las que nos prescribid.

La doctrina filos6fica de Duns Escoto es idealista en su raiz.
Afirma que Dios es la forma pura. Todos los demis seres y
cosas no sOlo tienen forma, sino asimismo materia. En este


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 145

sentido, todas las cosas son materiales, incluso las almas y los
angeles. Aunque restringia dristicamente el espiritualismo,
esta doctrina no era materialista.

A diferencia de otros nominalistas, Duns Escoto sustenta
que lo universal no es tinicamente producto del intelecto, sino
que tiene basamento en las propias cosas. Para explicar la
existencia de lo uno, de lo individual, hay que suponer que, por
si misma, la esencia general no es ni universal ni singular.
Todas las formas —genéricas, especificas, Gnicas— existen
desde toda la eternidad en la mente de Dios. Lo general existe
en las cosas (como su esencia) y después de las cosas (como
nociones que nuestra mente abstrae de tales esencias).

Duns Escoto diverge de Tomas de Aquino en el problema
de la relacién entre esencia y existencia. Tomas de Aquinoy
sus seguidores juzgan real la diferencia entre ambas en las
cosas. Por el contrario, Duns Escoto considera errdénea la
asercién de que la existencia pueda ser en las cosas algo que
difiera de la esencia.

Para Duns Escoto, el alma es la forma del cuerpo humano
La crea Dios al nacer el hombre y es inseparable de su cuerpo
mientras vive. El alma es una e inmortal. En su doctrina del
conocimiento subraya Duns Escoto la actividad del alma. El
conocimiento proviene de lo que de nosotros parte y de lo que
parte del objeto. Por considerable que en el conocer sea la
actividad de la propia alma, en el conocimiento también
dependemos del objeto. Respecto a la actividad del hombre,
sobre todos los aspectos de la misma sefnorea no la mente, sino
la voluntad, que es superior a aquélla. Y tanto mas es libre la
voluntad de Dios.

De esta suerte, los elementos de critica a la escolastica que
figuran en la doctrina de Duns Escoto no son aportados en
beneficio de la ciencia y la filosofia, sino de la teologia. Duns
Escoto establece que la filosofia es impotente en punto a la
salvacién del hombre, pues no tiene en cuenta lo personal, su
deduccion va de lo general a lo general, lo infiere todo de la
necesidad y no de la divina voluntad. La triple naturaleza de
Dios, su encarnacién en el Hijo, la creacién del mundo a partir
de la nada son ininteligibles para la mente e indemostrables
por la filosofia. '

(On


http://www.filosofia.org

146 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Duns Escoto, como Tomas de Aquino, tuvo muchos
seguidores; no se hizo esperar la polémica y la lucha entre ellos.
El Aquinate encabezd la parte de los escolasticos que deseaban
.conciliar fe y razén, explicar racionalmente los articulos de fe.
De ahi que Tomas de Aquino reserve un importante papel al
intelecto en todas las esferas: en la teologia, en el conocimiento,
en la psicologia, en la ética. Duns Escoto dirigi6 la parte de los
escolasticos decepcionados en la posibilidad de una compren-
sién racional de las verdades de fe, ya que so capa de justificar
la fe por medio de la razén habian penetrado en la teologia
diversas concepciones heréticas. Por ello afirmaba que el reino
de la razén y el de la fe, el del saber y el de la teologia no
coincidian. Era la fe lo que debia primar. El intelecto le esta
subordinado. En la ética se reserva la primacia a la voluntad y
no a la razén. No significa esto que la doctrina de Duns Escoto
fuera mdas reaccionaria que la de Tomis de Aquino. Es
precisamente al contrario. Sin que el propio Duns Escoto se lo
propusiera, la critica de una fundamentacién racional de las
verdades de fe mis que sugerir que éstas se hallaran por
encima de la razén daba pie para pensar que eran opuestas a la
razén.

-Un pensador menos influyente, pero si original es Ramén
Liull (Raimundo Lulio), nacido en 1235, en Mallorca, quien
tras una juventud tormentosa, se entregd a un estudio asiduo
de las ciencias. No sélo particip6 en la batalla de las ideas contra
el averroismo, sino que sembré el campo de la escolastica con la
semilla de algunos pensamientos que perdurarian largamente.
Ramén Llull afirma que la doctrina de la doble verdad debe ser
rechazada: no existe mas que una verdad y un método para
conocerla. El punto de partida del conocimiento deben ser
unos principios admitidos por todos. Llull emiti6 la conjetura
de que existe un método de combinacién de los principios de
partida, de las naciones, que, sobre la base de la ley de las
propias combinaciones, dan siempre resultados veraces. Halla-
do el método y conocidas las combinaciones, los resultados
veraces deben obtenerse de modo automatico. Esta idea hizo a
Llull un remoto precursor de lalégica que resuelve determina-
dos problemas con ayuda de maquinas légicas. Ramén Llull
murié en 1315. ‘


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 147

La batalla contra la escolastica
en el siglo XIII. Rogelio Bacon

El siglo XIII dio a luz no sélo a grandes sistematizadores de
la escolastica, sino también a eminentes hombres de ciencia.
Descuella entre todos ellos Rogelio Bacon (ca. 1214-1294), que
cursé estudios. en Oxford e ingres6 en la Orden de los
Franciscanos en Paris, donde comienza su magisterio.

En la doctrina de Rogelio Bacon se percibe la protesta
contra las bases sociales del régimen feudal. A la hora de
Criticar las costumbres de su época, Bacon no perdona ni al
Papa. En respuesta a esa critica, su doctrina es perseguida y él
condenado a larga enclaustraciéon (1278-1292), de la que es
liberado sélo poco antes de fallecer.

El valor histérico de las ideas cientificas y filoséficas de
R.ogelio Bacon es desigual. En la ciencia, en la légica de la
Clencia es un innovador genuino que se adelanta notablemente
a su época. En filosofia, ademas de quedar en muchos aspectos
Por detras de sus ideas cientificas, se rezaga de la filosofia de
Sus tiempos. Al igual que los viejos escolasticos, para él la
filosofia tiene por misién tinica el defender las verdades de Ia
religion. Sus concepciones sobre el conocer ofrecen una mezcla
de’ mistica y teologia. Mas en contradiccién con estos elementos
misticos, Rogelio Bacon senté un nuevo entender critico de la
escoldstica y nuevo entender de la ciencia.

Condicién previa para conocer la verdad es desembarazar
el camino de los obsticulos que entorpecen ese conocer y dan
l_ugar a extravios. Los principales de ellos son, a su juicio, la
Influencia de una autoridad inmerecidamente asi titulada, la
fuerza de las costumbres enraizadas, los prejucios originados
Por 1a ignorancia y el encubrimiento por los propios cientificos
de sus lagunas bajo el ropaje de la sabiduria. Para conocer la
ver)da(‘:l hay que estudiar los idiomas antigues, las matematicas,

_ la éptica, la teologia, hay que efectuar investigaciones experi-
Mentales. Rogelio Bacon disocia la nocién de materia de la
nocion de Dios, expone nuevas ideas concernientes a las
f‘gUT?}s de los cuerpos, al mundo, al movimiento, al tiempo y la
eternidad, al vacio, sefiala la gran importancia de la astronomia
Para llevar una cronologia exacta y prepara una reforma del

=


http://www.filosofia.org

148 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

calendario juliano, proyecto éste que no se puso en practica
hasta tres siglos después.

Para Rogelio Bacon, el experimento, el razonamiento légico
y la autoridad son los medios y fuentes basicas del saber. El
experimento debe dar fe de la veracidad incluso de los
razonamientos mas ciertos (en el sentido de ldgicos). Entre
todas las fuentes del saber sélo el experimento tiene valor por
si mismo. El valor de la autoridad y hasta del razonamiento
légico depende del experimento. Con todo, éste es insuficiente
para el logro de la verdad. Por ello deben acudir en su ayuda
los medios superiores del saber: la filosofia y la teologia. En la
doctrina relativa a los grados del saber supremo, Rogelio
Bacon abandona la ciencia y entra en los vericuetos de la
mistica.

Los nominalistas del siglo XIV.
La escuela de Occam

El siglo XIV ofrece en filosofia y ciencia un nuevo y
fecundo auge del nominalismo. Su personalidad de mas alto
rumbo es Guillermo de Occam (ca. 1300-ca. 1350). Nacido en
Inglaterra, estudié en la Universidad de Oxford e ingres en la
Orden de los franciscanos. Combatié las pretensiones politicas
de la Iglesia, atrevimiento que le hizo vicima de persecuciones,
para salvarse de las ¢uales buscé asilo en la corte de Luis de
Baviera. Ademas de obras politicas escribi6 varias teolégicas y
filosoficas que tratan de la logica y la fisica de Aristételes. Dio
cima a la critica de las pruebas filoséficas de la existencia de
Dios iniciada por sus precursores y establecié que la realidad
divina es materia de la fe y no de la filosofia, obligada ésta a
presentar demostraciones.

Segun Occam, sélo el saber sensible, palmario (llamado
intuicién) puede testimoniar la existencia de cualquier cosa y
s6lo él concierne a los hechos. La idea del papel de la intuicién
sensorial y del experimento en ¢l saber entronca en Occam con
otras dos importantes proposiciones de su teoria del conoci-
miento: el principio de economia (principium parsimoniae), es
decir, sencillez de la explicacion, y la de que realmente existe lo


http://www.filosofia.org

(On

LA FILOSOFfA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 149

singular (nominalismo). El principio de economia no tiene en

Jccam caricter subjetivista, sino que combate algunas hipéte-
§1s escoldsticas de la época verdaderamente estériles para la
Clencia y verdaderamente enrevesadoras de las explicaciones.

_ Para Occam, la misién del conocimiento es comprender lo
Singular, lo individual, que es lo que realmente existe. Lo
8eneral existe solo en la mente del sujeto cognoscente. Fuera
de la mente y fuera del alma, la cosa es'cosa individual. Aunque
todo lo real es singular, los individuos pueden ser discrimina-
dos mentalmente en clases, es decir, distribuidos por géneros y
especies. En las propias cosas no hay ni general ni singular. Lo
uno y lo otro es inherente s6lo a nuestro modo de examinar
Una misma cosa. ¢COmo se realiza el transito en el pensamiento
a lo general (o universal)? Para explicarlo, Occam recurre al
Concepto de “intencién”, es decir, de la direccion del
Pensamiento, de los actos o signos logicos y psicolégicos. Todas
las nociones generales (los universales) son signos (términos)
que significan légicamente muchos objetos.

. Los universales no son inherentes a la propia cosa, existen
Slempre después de la cosa ( post rem), estan solo en la mente,
Pero no carecen de toda significacién objetiva. Aunque los
universales no son mas que un término, éste puede representar
a los objetos, pero no a cualesquiera, sino a los similares. Por
ello, a veces se llama “terminismo” al nominalismo occamiano.
El terminismo de Occam esta vinculado a su doctrina del
experimento. Como quiera que sélo las cosas individuales son
objetivamente reales, el conocimiento del mundo objetivo
Comienza con el experimento y discurre por las vias de la
Percepcién sensorial. La especie primaria del saber es el saber
?Pr_ehendido, o saber “intuitivo”, por el que se conoce lo
Individual. Sigue a éste el saber “abstracto”, o “saber de lo
general”. Todas las ciencias tienen por fuente del saber lo
singular, pero todas tratan de lo universal.

.. En estas premisas erige Occam su teoria de la ciencia. El
fllgsofo inglés distingue entre ciencia real y ciencia racional. La
Primera considera los conceptos desde el punto de vista de sus
relaciones con las cosas. La segunda, desde el punto de vistade
Sus relaciones con otros conceptos, pero no con las cosas.

El nominalismo occamiano es dual. Por una parte, Occam


http://www.filosofia.org

150 HISTORIA DE 1.A FILOSOFIA

desarrolla la fecunda doctrina del experimento como fuente
del saber; por otra, limita a los “signos” los medios del
conocimiento. El nominalismo se reflejé6 también en su
psicologia. En el experimento no hay nada que nos testimonie la
existencia de la substancia inmaterial del alma. No hay por ello
ninguna razén para adjudicar al hombre una forma que
suponga una substancia inmortal. Segiin Occam, la unica
fuente de la moral es la voluntad divina todopoderosa. Dios, si
quisiera, podria impartir a los hombres prescripciones morales
completamente distintas.

La doctrina de Occam se propagé en Inglaterra y los paises
continentales de Europa Occidental. Los continuadores mas
notables de Occam fueron Nicolds de "Autrecourt, Juan
Buridan y Nicolds de Oresme.

Nicolds de Autrecourt hizo deducciones extremas de las
doctrinas occamianas. Negbé toda posibilidad de prueba
filos6fica de las verdades de la fe. Desde el punto de vista de la
légica son inconsistentes todas las pruebas de la existencia
divina basadas en la causalidad, en razonamiento que vayan de
las cosas creadas a su causa, a Dios. Mds radical todavia es su
doctrina fisica: en ella rompe con el aristotelismo y retorna al
atomismo de Epicuro. En la escolastica, merced a Autrecourt,
penetra un halito de materialismo. El nacimiento y la
destruccion de los cuerpos, dice este filosofo, reside en que, al
enlazarse, los dtomos forman cuerpos y, al dispersarse en el
espacio, producen su descomposicion. Su doctrina sorprendia
por lo audaz, lo novedosa y lo paradéjica. No es extrafio que
uno de sus tratados, asi como sus cartas a Bernardo de Arezzo,
teSlogo, fueran objeto de auto de fe.

Eminente figura de la escuela occamiana de Paris fue Juan
Buriddn (siglo XIV), cuya labor en aquella Universidad, de la
que fuera rector en dos ocasiones, parece que durd desde los
anos 50 hasta los 60. Buridan no es tedlogo, sino logico y
filosofo del movimiento occamista. En logica prosigue el
desarrollo del terminismo de su maestro. Como Autre-
court, se interesa por la fisica, la mecanica y enfoca con sen-
tido critico las teorias fisicas de Aristételes, en particular la del
movimiento. Explica el movimiento de los cuerpos celestes
estimando que Dios les ha dado un “impetu” inicial que los


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOF{A DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 151

Mantiene en movimiento, sin necesidad de ningiin motor, en
virtud de la cooperacién divina.

En ética es conocido por su doctrina del libre albedrio. El
alma es libre y, como coincide con sus aptitudes, también son
libres la voluntad y la razén. Ante posibilidades contradictorias
Y equivalentes en sus condiciones, el libre albedrio permite al

ombre elegir una de ellas. La Gltima palabra en este acto
Pertenece a la razén.

Debemos mencionar asimismo al occamista de Paris Nicolds
de Oresme (ca. 1320-13882) que, como los demés de este
Mmovimiento, no sélo se ocupé de la teologia, sino también de la
ciencia. Formul6 una ley de la caida de los cuerpos, desarrollé
la doctrina de la rotacién diaria de la Tierra, expuso la idea de
la aplicacién de las coordenadas y adelanté- persuasivas
consideraciones para probar que la Tierra tiene una rotacién
diaria, mientras el cielo no la tiene.

‘La escoldstica fue una forma especifica de la filosofia,
Propia de la vida espiritual de la sociedad feudal. En ella se
expres6 del modo mas pleno la subordinacion del pensamiento
Investigador a la fe religiosa. Los resultados de mas de mil afios
de desarrollo filos6fico fueron escualidos tanto para la filosofia
como para la ciencia, pues incluso pensadores dotados de
€minentes aptitudes lo que buscaban no era la verdad, sino me-
dios para fundamentar las verdades reveladas. El pensamien-
t0 no escrutaba el problema, sino que era conducido hacia
un resultado que de antemano se daba por cierto. Una filosofia
erigida sobre tales cimientos tenia que declinar en cuanto la
clencia se fortaleciera y conquistara una esfera de investigacién
relativamente independiente. Asi sucedié cuando, dentro del
sistema feudal, comenzé a surgir un nuevo modo de produc-
€10n, ‘cuando empezaron a formarse unas relaciones sociales
Nuevas que preparaban la aparicién de la sociedad capitalista.

I1L. EL PENSAMIENTO FILOSOFICO DE RUSIA
DE LOS SIGLOS IX AL XVII

. Los pueblos eslavos tuvieron que batallar durante muchos
siglos contra los hunos, avaros, jazaros, pechenegos, pélovtses y


http://www.filosofia.org

152 ) HISTORIA DE LA FILOSOFiA

otros némadas de la estepa que trataban de avasallarles. Entre
los siglos VI y VIII transcurre el proceso de formacion del
pueblo paleorruso, que culmina en los siglos IX y X, cuando las
tribus eslavas orientales se unen en un solo Estado. Las
premisas socio-histéricas de la formacién del Estado feudal
ruso fueron el surgimiento de la propiedad privada sobre la
tierra, que supuso la disgregacién del régimen gentilicio; la
aparicion de la desigualdad en bienes de fortuna y las agudas
contradicciones subsiguientes y los gérmenes de la lucha de
clases entre poseedores y desposeidos, entre ricos y pobres. El
desarrollo del Estado feudal ruso comporté una dura opresiéon
de la poblacién por parte de los senores feudales y los usureros,
hecho que provocé revueltas e insurrecciones de labriegos en
las aldeas y artesanos en las ciudades.

Las concepciones de los pueblos paleoeslavos tenia caracter
politeista; estos pueblos creian en el mundo del mas alla,
reverenciaban a sus antecesores y a distintos dioses, entre los
que destacaban Perun, deidad de las tormentas; Dazhdibog, el
dios Sol; Svarog, dios del fuego; Yaril, dios de las fuerzas
vivificadoras de la naturaleza; Vales, dios de la ganaderia, etc.

De los siglos VIII al IX aparece la escritura eslava (la
glagdlitsa), que tuvo gran significacion para el progreso de la
cultura rusa. También lo tuvo para Rusia la adopcidn oficial
del cristianismo, sucedida en el siglo X, pues la puso en
contacto con la cultura bizantina, entonces mis desarrollada, vy,
a través de ésta, con la de la antigiiedad y contribuy6 a
fortalecer al Estado feudal ruso y sus vinculaciones con los
paises de Europa Occidental y del Cercano Oriente. La Iglesia
y los monasterios eran entonces focos-de la cultura espiritual
feudal, centros de la escritura.

El desarrollo de las relaciones feudales unpulso las tenden-
cias separatistas y contribuyé a la fragmentacién, en los siglos
XI y XII, del Estado ruso en pequenos principados feudata-
rios. La divisién feudal, que prosiguid en los siglos X111y XIV,
repercutié de modo nefasto sobre los destinos historicos de
Rusia. Esto explica que las personalidades politicas y los
pensadores Tusos progresistas se ocupen asiduamente de la
unificacién del pais en un Estado capaz de preservar la
independencia nacional.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 153

En los siglos XI y XII comienza a utilizarse el vocablo
“filosoffa” en los sermones religiosos y en los libros seglares
manuscritos. Entre los siglos XI y XV, en Rusia son bien
conocidas las obras de Aristételes, Platon, Demdcrito, Epicuro,
Homero, Hipdcrates, los escritores de los pensadores bizanti-
nos y muchos textos filoséficos de los pensadores medievales
de Europa Occidental.

Como en aquel periodo la filosofia no se habia disociado
adn de las demds ramas del saber y estaba fundida con la
doctrina religiosa, los problemas filoséficos referentes al
Universo, al hombre y su puesto en la naturaleza y la sociedad,
los problemas de la psicologia y la moral eran temas de los
anales, narraciones, relatos, prédicas, sermones y rezos, donde
estos problemas se entrelazaban con noticias histéricas de todo
género y, de ordinario, adquirian una forma religiosa.

Las ideas filoséficas en las obras
de los siglos XI al XIV

Una de las fuentes mas antiguas de la historiografia rusa
son los Anales de los origenes, del monje Néstor. Su autor se
pregunta “de doénde procede la tierra rusa”, y rastrea la
historia de los antiguos pueblos eslavos para mostrar la
comunidad de su destino y cual es el lugar histérico de la Rusia
antigua entre las naciones del mundo. La obra estudia con
bastante detalle la ideologia pagana y la propagacién y el
afianzamiento del cristianismo en Rusia. Los dioses paganos
son enfrentados al Dios cristiano como creador de todo lo
existente. Desconocedor de las auténticas causas del desarrollo
social, Néstor invoca categorias morales como el bien (o la
previsién divina) y el mal (o la tentacion diabdlica), la
recompensa y el castigo. Dios —nos dice el monje— dio al
hombre cuerpo mortal, y alma inmortal y asimismo libre
albedrio. Por ello el hombre determina en dltima instancia su
comportamiento, es él quien propende al bien o al mal y el
que responde de sus obras ante Dios. Segiin Néstor, las ten-
taciones del diablo hacen mella no sélo en tales o cuales in-
d1v1§iuos, sino a veces en pueblos enteros. En este caso, el
Casigo recae sobre los pueblos que no discernieron la


http://www.filosofia.org

154 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

predestinacion divina e infringieron la ley preestablecida.

Los Anales de los origenes, cuyo autor refleja la transicion de
los eslavos del régimen gentilicio al feudal, del politeismo al
monteismo, del paganismo al cristianismo, contiene gran copia
de material factico que permite enjuiciar el desarrollo de la
Rusia antigua y comprender la historia rusa como parte de la
historia mundial.

El Manuscrito de 1076 del principe Sviatoslav Yaroslavich,
compuesto por un erudito llamado loann, es en muchos
aspectos una original obra filosé6fico-ética que refleja la
penetracién del cristianismo y el proceso de formacién de las
relaciones feudales en Rusia acompafiado de duras colisiones
sociales. Tras una especie de prélogo en el que se elogia la
erudicién y la avidez de saber, el autor va exponiendo todo un
sistema de reglas morales justificadoras del poder de los
sefiores y principes feudales y recaba del pueblo obediencia y
resignacion, paciencia y mansedumbre. Luego; empero, pide a
los ricos que pongan limite a su codicia, no imiten a los
facinerosos, den prueba de amor al préjimo, socorran a los
pobres y mendigos, se compadezcan de los desvalidos y
huérfanos y cuiden de la pureza del alma.

Cierto interés filosofico ofrece el Mensaje del metropolitano
de Kiev Nicéforo al principe Vladimiro Monomaj (siglo XII),
donde a mis de los problemas religiosos se exponen reflexio-
nes acerca del hombre y el lugar del alma y de la razdn y los
sentidos como fuentes del conocimiento.

Nicéforo entiende que el hombre, criatura de Dios, se
compone de elemento espiritual y elemento corporal. Alma y
cuerpo se hacen una guerra constante. El metropolitano
considera que se alcanza el estado de perfeccién cuando el
espiritu sefiorea sobre la carne y domefa las pasiones
corporales. El alma es obra de la “inspiracién divina”, ente
inmortal, se halla en la cabeza y posee tres fuerzas: el “verbo”
(intelecto), la “ira” (sentidos) y la “aspiracién” (voluntad). La
fuerza llamada *“verbo”, que ocupa el primer lugar, “es la
mayor y superior de todas”, distingue al hombre entre todos
los animales y mediante ella conoce el hombre al mundo
circundante y a Dios, mas también le conduce al orgulloy a la
idolatiia. Para Nicéforo, los sentidos son “servidores” del alma


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 158

y el primero de los cinco es la vista. El metropolitano de Kiev
relaciona directamente sus meditaciones sobre el alma y sus
potencias con ensefianzas éticas tefidas en tonos religiosos.

En los siglos XIII y XIV aparecen en Rusia, reelaboradas y
completadas, las obras filoséficas bizantinas Hermenéutica de
Antiguo Testamento, La abeja, Dioptra 'y otras.

Muchas paginas de la Hermenéutica... (siglo X11I) reprodu-
cen narraciones biblicas y apécrifas sobre la creacion del
mundo y la llamada historia veterotestamentaria, Pero el valor
de esta obra no reside en esto, sino en que contiene profusas
noticias acerca de las ciencias naturales y estudia la relacién
entre el cuerpo y el alma.

La cosmologia que se expone en Hermenéutica... es del
orden geocéntrico, conforme a la doctrina que el escritor
bizantino Cosma Indokoplevst desarrolla en su libro Topografic
cristiana, donde la Tierra es dibujada como una superficie
cuadrangular rodeada de agua, inmévil y en el centro de todos
los mundos, que giran alrededor de ella, mientras los astros
aparecen fijados a un cielo duro. Fenémenos como el trueno,
el rayo, la lluvia, etc. son explicados por via natural y
sobrenatural.

A diferencia del “alma de los animales”, la del hombre no
es de procedencia material, sino divina, est4 dotada de palabra,
incorruptibilidad o inmortalidad, pero no es identificable con
Dios, allado del cual es un ente inferior, puestoque Dioscreaasu
arbitrio el alma. El alma, en cuanto tal, es imperceptible,
incorpérea e invisible. La combinacién del alma con el cuerpo
como dos substancias encontradas es determinada totalmente
por la sabiduria divina y no por la naturaleza. No obstante, el
cuerpo influye sobre el alma, le contagia sus “dolencias”,
como, por ejemplo, la “pasion”, la “tristeza”, la “lujuria”, etc.
El entendimiento se halla en el cerebro; las pasiones, en el
corazén; y aunque el entendimiento es incorpéreo se combina
con otros 6rganos del cuerpo mediante las “venas sanguineas”
Y, con el corazén, dicta la actividad y la conducta del hombre.
La misién del entendimiento consiste, de un lado, en recibir los
datos de los sentidos, y, de otro, en “entenderlos”. La voluntad
del hombre es libre.

Con alabanzas a la sabiduria divina se exponen en la


http://www.filosofia.org

156 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Hermenéutica... noticias anatémicas y fisiolégicas referentes al
hombre y se emite la idea de la desigualdad de las aptitudes
fisicas e intelectuales entre los hombres, la influencia del amor
reciproco y del modo de vida de los padres sobre el desarrollo
del nifio en el periodo uterino. Para el autor de la Hermenéuti-
ca..., los conocimientos humanos proceden de Dios; la verdad
es revelada por los Evangelios y las predicaciones de los
apdstoles. El autor rechaza la astrologia.

No mas tarde del siglo XIII aparecié en Rusia La abeja, que
contiene fragmentos de Platdn, Aristételes, Anaxagoras, Jeno-
fonte, Demdcrito, Epicuro, Pitagoras, Socrates, Esquilo, Euri-
pides, Sofocles y otros muchos pensadores y escritores de la
antigiiedad, asi como trozos de libros teolégicos. La abeja se
compone de “Palabras”, capitulos dedicados a problemas
ético-filosoficos: la sabiduria y la virtud, la verdad y la amistad,
la fe y la ley, etc. En fragmentos seleccionados y rigurosamente
ordenados por temas se subraya que “la sabiduria sefiorea
sobre todas las virtudes”, en tanto que la virtud es la “raiz” y la
“fuente” de toda sabiduria; “la bellaqueria parte de la locura™.
Muchas sentencias tratan de los principios éticos y del deber
moral de los hombres en su vida cotidiana, con la consiguiente
alabanza de esos principios.

En el siglo XIV aparece en Rusia la obra filos6fica Dioptrao
El espejo. La primera copia rusa del Dioptra data de 1388, pero
la obra fue escrita por lo que parece en la segunda mitad del
siglo XI por el pensador bizantino Felipe el Filosofo y tuvo
amplia difusién entre los sectores cultos de la sociedad?. En
Dioptra se aborda el problema de la relacién entre el alma y el
cuerpo, de Dios, el hombre y su caricter, la estructura del
Universo, el “fin del mundo” y el “juicio final”.

Aunque en conjunto el autor sigue la doctrina cristiana
referente a Dios y la sabiduria divina, en el Dioptra se puede
captar una tendencia espontineamente materialista. Dios crea
el alma y el cuerpo simultineamente en el momento de la
concepcién y ambos se encuentran en estrecha interconexion.
El alma guia al cuerpo como el jinete al caballo, y el cuerpo es al

7 Véase M. Bezobrazova. Notas sobre el Dioptra. Revista del Ministerio de
Instruccién Publica, Ne 11, 1893, pags. 27-47.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 157

lado del alma ente inferior y perceptible; no obstante, “el alma
no es nada sin cuerpo”, pues es alumna del cuerpo, mira con
los ojos del hombre, oye con sus oidos, habla con su lengua, lo
hace todo con sus manos. En este sentido depende del cuerpo.
La actividad del alma no se manifiesta mas que a través del
cuerpo. La existencia del alma sin cuerpo es posible inicamen-
te en el mundo de ultratumba, nunca en el terrenal. El cuerpo
esta dotado de cualidades bajas que tienden a corromper el
alma y apartarla de la senda del bien.

Como quiera que esta compuesto de alma y cuerpo, el
hombre pertenece al reino espiritual y al material. El mundo
material, fisico lo forman cuatro elementos (tierra, agua, airey
fuego), que bajo un aspecto modificado constituyen los “cuatro
jugos” del hombre. El alma tiene tres partes: el entendimiento,
el verbo y el alma propiamente dicha, que posee fuerza
“pensante”, “colérica” y “apetente”. La potencia principal del
alma es la “pensante”. Las cualidades del alma —la céleray la
furia, la castidad y la lascivia, la mansedumbre, la valentia,
etc.—, el caricter del hombre, sus pasiones y sus virtudes no
son condicionadas por Dios, sino por la correlacién entre los
“cuatro jugos”, los cuatro elementos materiales. Sobre las
cualidades del alma influyen también el lugar, la edad, las
condiciones climatolégicas y otras de orden natural. El hombre
es mortal; su alma, eterna. Una vez nacido el hombre, el
destino de su alma no lo determina ya Dios, sino el camino que
el hombre siga. Por lo tanto, él y no Dios responde de su
conducta. A Dios le es indiferente lo que el hombre haga y
¢6mo lo haga. El camino de la virtud conduce a la bienaventu-
ranza; el camino del vicio, al suplicio eterno. A la pregunta
conexa de si posee el hombre libre albedria se contesta
afirmativamente: Dios ha concedido al hombre libre albedrio,
libertad de opcién.

Los problemas sociales en las obras de
los pensadores rusos de los siglos XI al XIII

Al pensamiento progresista de Rusia en los siglos X1, XII y
XIII interesaba en particular el destino del pais, el problema


http://www.filosofia.org

=

158 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

de como terminar con la fragmentacion feudal y la enemistad
entre los principes, cémo mantener la independencia de las
tierras rusas y multiplicar su fuerza y poderio, qué lugar
correspondia a Rusia entre las demds naciones del mundo.

A comienzos del siglo XI aparece el Tratado de la Ley y la
Gracia Divina, del presbitero Hilarién, que exhorta a unir a los
pueblos eslavos orientales en un Estado tinico y ensalza la tierra
rusa. El Tratado... condena la teoria que juzga al pueblo griego
elegido de Dios, y combate la absorcién de un pueblo por otro,
en particular las pretensiones de Bizancio sobre Rusia.

Esta misma idea de la unidad de origen, de la comunidad
de destinos histéricos de los pueblos eslavos y de la necesidad
de unirlos bajo una sola estatalidad dirigida por un gran
principe es predicada en la eminente obra anénima Cantar de
las huestes del principe Igor, en Cantar de los principes y en otras
obras del siglo XII, asi como en los resefiados Anales de los
origenes. Todas ellas condenan con vehemencia las disensiones
y guerras intestinas que causaban dafos ingentes a los pueblos
eslavos y los debilitaban ante los invasores. Importa sefialar que
en los Anales de los origenes se habla por primera vez en la
literatura de la Rusia antigua de un Estado surgido de un
contrato social entre el pueblo y los principes, a quienes el
pueblo confiaria “la posesién y el gobierno” de las tierras
rusas. Cierto, el autor de Anales... sustenta la errénea teoria del
origen “varego” del Estado ruso, teoria propuesta consciente-
mente por los sefiores feudales para fundamentar su dominio
sobre el pueblo.

Los principios éticos del alto feudalismo se exponen en las
Ensefianzas de Vladimiro Monomaj, en Consejos de Daniel el
Enclaustrado y otros libros.

En las Ensefianzas... se dice que el hombre debe poner su fe
en Dios y no envidiar a los enemigos de la ley, porque tarde
temprano Dios los castigard. Se debe huir del mal, Ia
mentira, la embriaguez, la pereza y otros vicios, hay que
practicar el bien, preservar el alma pura, hablar con templanza,
pensar con humildad, contener la célera, dominar el orgullo,
socorrer a las viudas, alos pobres y los huérfanos, preservar los
bienes de las gentes y no permxtlr que el fuerte ofenda al débil.
Las Ensenanzas... enjuician negativamente el enclaustramiento,


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 159

la vida monastica, la mortificacién corporal y exhortan a ser
asiduos en el trabajo y a perfeccionar los conocimientos.

En los Consejos de Daniel el Enclaustrado, libro que ocupa un
lugar eminente en el pensamiento social ruso del siglo XI11, se
elogia la sabiduria y se vitupera la ignorancia: “La bellezay la
sabiduria —dice— fortalecen en el cuerpo el corazén del
inteligente”. Daniel aconseja al principe no estimar a la gente
por su riqueza y sus fastuosas vestiduras, sino por su
entendimiento, atrayendo a los sabios y justos y alejando a los
necios y ricos.

El desarrollo de las ideas
sociales en la Rusia de los siglos XV al XVII

El sojuzgamiento mongol-tartaro de los siglos XIII al XV
acarre6 a Rusia danos ingentes, desastres inauditos y devasta-
ciones pavorosas. Por su culpa se contuvo en siglos el progreso
econémico, politico y espiritual de este pais, lo que a su vez
repercutié negativamente sobre el desarrollo del pensamiento
filoséfico y politico-social.

En los siglos XIV, XV y XVI prosigue en Rusia la dspera
lucha entre los partidarios de un Estado centralizado capaz de
rechazar a los conquistadores y sojuzgadores y los partidarios
del separatismo de los boyardos, que desdefiaban los intereses
comunes del pais y no pensaban mas que en sus conveniencias
personales. En este periodo comienza el encumbramiento del
Principado de Moscii como centro del Estado ruso en
formacién.

Las tendencias unificadoras tienen’su repercusién en la
batalla de las ideas, en los escritos politicos, publicisticos y
literarios, en los sermones y en las disputas eclesidstico-
religiosas. '

En la misiva del monje Filoteo a Basilio III (principios del
siglo XVI) se expone, envuelta en forma religiosa, una teoria
que reza asi: “Moscu, tercera Roma”. Conforme a esta teoria,
el proceso histérico se basa en la predestinacién divina. La
“vieja Roma”, como centro de la doctrina cristiana, se vino
abajo. La “nueva Roma” (Constantinopla), como continuadora


http://www.filosofia.org

=

160 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

de las ideas cristianas ha sido abatida por los turcos. La “tercera
Roma, Moscit” es la auténtica continuadora de la fe cristiana y
“resistira por los siglos de los siglos”. La aparicién de esta
teoria no fue un hecho casual. Coincidia de un lado con la
conquista turca de Constantinopla, que ponia fin al Imperio
bizantino y, de otro, con la derrota definitiva de los invasores
mongolo-tartaros y la consolidacion de Rusia como gran
potencia mundial, cuyo pueblo, a costa de sacrificios inauditos,
no sélo se habia salvado del exterminio total, sino que habia
salvado a los paises eurooccidentales y a su cultura del saqueo y
la destruccion.

Segin Filoteo, la caida de la Roma “antigua” y de la
“nueva” obedecia a que tanto la una como la otra habian
traicionado la verdadera fe, la ortodoxa, por lo que habian sido
objeto del “castigo de Dios”. En manos de Filoteo, la historia
mundial adquiere tintes religioso-misticos, providencialistas.

Tvan Peresvétov, eminente pensador y destacada personali-
dad publica de mediados del siglo XVI, coetdneo de Ivan el
Terrible, condena la politica de los boyardos y los principes
feudatarios. Sus obras tienen forma de “memoriales” y
“narraciones” sobre el rey Constantino y “Mahmed-sultin”.
Idedlogo de la nobleza palaciega, centralista, Peresvétov
denuncia los males del separatismo feudal, la indole funesta
de un poder ejercido por el viejo estamento de dignatarios y
boyardos ansiosos de preservar sus privilegios. Opone a los
boyardos la nobleza palaciega castrense y se pronuncia por la
consolidacién del Estado centralizado con Moscu a la cabeza,
por una autocracia que no comparta con nadie el poder y tutele
a la Iglesia ortodoxa. Simultineamente combate la “servidum-
bre” y la dependencia onerosa, viendo en ellas la fuente de
todos los males y desgracias, de un gran empobrecimiento
para el Estado.

Peresvétov proclama la idea “de la gran verdad” y “el
deber” procedentes de Dios y que tienen que observarse con
todo rigor en la sociedad y presidir toda la gobernacion
publica.

Hacia finales del siglo XV y comienzos del X VI se asiste a la
célebre discusion entre los “iosifistas”, conducidos por Igsif
Volotzki, y los “desposeedores”, guiados por Nil Sorski y


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 161

Vassidn Patrikéiev. Volotzki y sus seguidores, idedlogos de la
Iglesia oficial, consideraban al principio que la autoridad de
ésta debia hallarse por encima de la laica y sostenian que
solamente una Iglesia fuerte, poseedora de grandes riquezas,
estaba en condiciones de cumplir los dictados de la divina
providencia. Por ello se oponian a la secularizacién de las
tierras monasticas y defendian el derecho de los monasterios a
tener extensas propiedades y siervos. Mas tarde (en 1507-
1515), Volotzki se manifest partidario de un fuerte poder
seglar y expuso la superioridad de éste sobre el eclesiastico y Ia
necesidad de que los principes feudatarios se subordinaran a
Mosciy, al gran principe Basilio I11. Segtin Volotzki, el poder
del zar era el poder dado por Dios. Los “desposeedores”, por
el contrario, eran adversarios de la propiedad monasticay de la
transformacion de los labriegos en siervos de los monasterios.
La Iglesia no debia injerirse en los asuntos del poder laico. Las
tierras de los monasterios y todas sus aldeas debian ser
secularizados. Estas ideas contaban con el apoyo de aquellos
boyardos que pensaban satisfacer las aspiraciones del poder
seglar y de la embrionaria nobleza palaciega a costa de las
Propiedades monaisticas y de los que pretendian ensachar sus
fincas a expensas de las tierras de los monasterios.

En las opiniones de los “desposeedores” afloraban a veces
brotes de librepensamiento. Asi, miraban con escepticismo el
fastuoso ritual de la Iglesia, ponian en duda los milagros de los
santos, sostenian que era preciso leer con espiritu critico los
libros sagrados, se oponian a la ejecucién de los herejes 'y
condenaban los aspectos mas abominables de la vida monacal.
En la lucha de los iosifistas y los desposeedores fueron éstos los
derrotados: se les declaré herejes y fueron perseguidos por la
Iglesia oficial.

Nil Sorski (1433-1508), ademis de combatir a los iosifistas,
elaboré cuestiones propiamente filoséficas, que expuso en la
Carta de la vida mondstica. Aun dando a sus ideas forma
religiosa, Sorski puso en duda algunos pasajes de las Escrituras
y afirmé que “lo escrito es mucho, mas no todo es divino” 8. Los

—

8 Véase A. Arjanguelski. Nil Sorski y Vassidn Patrikéiev, sus obras e ideas en la

‘Rusia antigua, parte I, San Petersburgo, 1882, pig. 134.


http://www.filosofia.org

=

162 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

monjes debian vivir con modestia y humildad, utilizar sélo los
frutos de su trabajo, dominar las pasiones del cuerpo,
dedicarse a su perfeccionamiento religioso y moral y a su
reeducacion espiritual mediante la lectura y meditacién del
Evangelio y los mensajes de los apéstoles. La idea central de su
doctrina es la de las apetencias, que son cinco: la atraccién, la
combinacién, la dejacion, el cautiverio y, por tltimo, la pasién
en cuanto tal. La atraccién es una simple impresion, la imagen
de los objetos que nos rodean, un primer movimiento del
corazén o la mente. Las atracciones aparecen por influencia
externa e independientemente del deseo del hombre. Siguen
las combinaciones o intenciones, cuando el hombre manifiesta
su voluntad y empieza a concentrar su atencion en una mala
idea o un sentimiento impuro. Mas adelante, la combinacién se
convierte en dejacibn o entrega apasionada a nuestros
propositos. Si el hombre no resiste a sus propoésitos o deseos y
se entrega a su poder, sobreviene su cautiverio. Por si mismo, el
cautiverio puede ser involuntario o consciente. Es en particular
nocivo el cautiverio consciente del alma, que se traduce en
pasion.

Sorski propone para combatir las malas pasiones acudir al
sano rezoy preservar el corazén y la mente de bajos propésitos.
Remedios para cada pasiéon viciosa son, por ejemplo, la
templanza en el comer y el beber frente a la gula; el
desprendimiento contra la codicia, asi como utilizar cosas
sencillas, vivir del trabajo propio, etc. Quien se entrega a los
“propositos seductores” (a las pasiones), quien no se resiste a
ellos, quien no los domina es merecedor del castigo.

Las ideas de los desposeedores tuvieron un encendido
defensor en Maxim Grek (ca. 1475-1556), griego albanés
llegado a Rusia de Italia en 1518 para traducir del griego el
Salterio Hermenéutico y enmendar libros del culto. Grek fustigéd
la avidez de los monasterios, el lujo y el ocio en que vivian los
monjes, su entrega a la voluptuosidad y la concusion. Al propio
tiempo era adversario de la Iglesia autocéfala rusa y compartia
las ideas del sector reaccionario de los boyardos. En filosofia
situaba por encima de todo a Platén, Socrates y Aristdteles,
interpretando sus doctrinas en el espiritu del cristianismo y
prefiriendo de los tres al primero. Segin Grek, Dios creé al


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 163

hombre y le doté de alma. El alma es incorruptible e inmortal,
esta provista de habla, entendimiento y libre albedrio. El
entendimiento humano dista mucho de la perfeccion, pues el
hombre se entrega a los goces de la carne o a las pasiones —la
tra, la célera, el dolor, el temor, etc.— y necesita por ello un
dominio constante sobre si mismo y perfeccionarse.

Las doctrinas heréticas

A

En los siglos XIV, XV y XVI se propagan en Rusia toda
suerte de doctrinas heréticas, asi como el librepensamiento que
Ccombaten la religién oficial. A veces se aprovechaban de ellas
los boyardos separatistas. Asi, en las virulentas luchas en torno
a la formacién de un fuerte Estado centralizado presidido por
Mosctd, algunos adeptos de la hereja llamada judaizante
apoyaban las corrientes separatistas de los boyardos.

El movimiento librepensador de la Rusia de los siglos XIV'y
XV es protagonizado por los strigilniki*, que actuaron en
Névgorod y Pskov. Los strigéiniki ponian en duda al misterio
de la confesién y el de la comunién, los ritos funerarios y
ciertos dogmas del cristianismo, censuraban al clero por su
codicia y sus costumbres disolutas e interpretaban de forma
Critica las sagradas Escrituras. La Iglesia persigui6 con safia a
los strigginiki y a otros heterodoxos.

A finales del siglo XV y comienzos del XVT existi6 en Mosca
el circulo herético de Fiddor Kiritsin, quien emiti6é dudas acerca
de ciertos aspectos de algunos dogmas religiosos, en particular
la doctrina relativa al fin del mundo, la resurreccién de los
muertos y el juicio final.

En el siglo XVI divulgaron ideas heréticas Matvéi Bashkin'y
Feodosi Kosgi. Bashkin negé la doctrina de los misterios y la
€ucaristia, la adoracién de los iconos y puso en duda la validez
de los acuerdos de los concilios ecuménicos. Para él, Cristo no
era el Hijo de Dios, sino un hombre como todos los demds, un
profeta o maestro a lo sumo; Bashkin tampoco abrigaba fe en

del * Los “barberos”, Hamados asi por el oficio de uno de sus dirigentes. (N.
T)


http://www.filosofia.org

164 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

la sabiduria de los Padres de la Iglesia. Partiendo de los
principios cristianos de que todos los hombres son hermanos y
cada uno debe amar al préjimo como a si mismo, se alz6 contra
la transformacion de los campesinos libres en siervos que, a su
juicio, violaba la fe cristiana, rompi6 los titulos de propiedad de
sus siervos y les dio la libertad. La Iglesia condené a Bashkin
por sus concepciones heterodoxas y lo recluy6 en el monasterio
de Volokolamsk. Partidario de Bashkin fue Artemio, enclaus-
trado en el monasterio Solovetzki por sus ideas heréticas.

Eminente figura del pensamiento heterodoxo en la Rusia
del siglo XVI fue Feodosi Kosdi, cuyas obras no han llegado a
nosotros, por lo cual hay que juzgarlo a través de lo que de él
dijo su adversario Zinovi Otenski. Feodosi Kosdi consideraba
ficticias la piedad, la adoracion de los santos, de los iconos, los
sacrificios y los rezos, el ayuno y la fe en la Trinidad. Negabala
confesién y la comunién y censuraba la hipocresia de los
monjes. A su entender, Jesiis, la Virgen y los apoéstoles fueron
personas corrientes. Los ritos de la Iglesia no eran obra de
Dios, sino invencién interesada de los sacerdotes. Koséi
idealizaba el cristianismo arcaico, rechazaba la subordinacion al
poder terrenal y eclesidstico, afirmando que no existia sino un
poder, el de Dios. Como todos los hombres son iguales ante
Dios, recababa la abolicién de la desigualdad econdémica y social
entre los hombres, la derogacion de los impuestos y la
promulgacién de leyes justas inspiradas en la idea de que los
hombres deben amarse y ayudarse. Por temor a las persecucio-
nes de la Iglesia, Feodosi Kosé6i huyé al extranjero.

Aunque ninguno de estos cuatro autores —Kuritsin,
Bashkin, Artemio y Kos6i— llegara al ateismo, ideas racionalis-
tas presiden sus opiniones, lo que fue un elemento positivo en
el desarrollo del pensamiento filoséfico en Rusia,

El pensamiento filoséfico en el siglo XVII

El notable escritor y pensador Simedn Pélotski (1629-1680)
preconizaba la necesidad de una ‘““buena” legislacién y de unos
“buenos” gobernantes y combatia a los tiranos y la ignorancia.
En El policromo Vertogrado da consejos a los mercaderes,


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 165

monjes y gobernantes; predica el amor a los subditos, la
serenidad en los juicios, la modestia en la conducta,-la
educacién, la amistad y el amor al trabajo. Pdlotski establece
que Dios ha creado el mundo material y el espiritual. Funcién
de la filosofia es iluminar a los hombres, corregir sus
costumbres, curar las enfermedades, conducirles por la senda
del saber y de la justicia. Segiin Pdlotski, la filosofia se compone
de tres partes: logica, fisica y ética. Las concepciones filosoficas
de Polotski estan alentadas por el racionalismo, la fe en el
desarrollo y el esplendor de la razén. El filésofo niega que
existan ideas ingénitas y expone que la mente del nifio es una
tabla limpia en la que escribe el maestro cuanto quiere.

Andréi Belobotski, escribié comentarios a Ars magna et maior
de Ramén Llull, que constituyen, mas que un glosario de aquel
libro del escolastico del siglo XIII, una obra filoséfica
Independiente. Dios ha creado el mundo —dice Belobotski—y
la providencia lo gobierna. La Tierra es esférica y se halla en el
centro del Universo. El mundo se divide en dos partes:
material (“naturaleza de las cosas”) y espiritual (“naturaleza
del intelecto”). Los comentarios de Belobotski contienen
algunos datos sobre boténica y zoologia.

En el siglo XVII comienza a propagarse en Rusia la teoria
heliocéntrica de Copérnico. Es su primer expositor Epifani
Slavinetski (muerto en 1675), traductor al ruso de la Anatomia
de Andrés Vesalio, de obras de Tucidides y Plinio y de la
cosmografia de Juan Blau, para la que escribe un prefacio
titulado E!l espejo. del Universo, en el que explica las teorias
geocéntrica y heliocéntrica, hace los cilculos matematicos del
Mmovimiento anual y diario de los planetas y se manifiesta de
acuerdo con la doctrina copernicana. La penetracién en Rusia
de la teoria heliocéntrica de Copérnico, perseguida por la
Iglesia, tuvo gran alcance para la elaboracion de las ideas
cientifico-naturales acerca del Universo.

_Ofrece vivo interés la obra Pelitica, un tratado filoséfico-
sociolégico de Yuri Krizhdnich (1618-1683), en el que el autor
Incita a multiplicar el bienestar y la riqueza piblicas, a
fomentar el agro como basamento de la riqueza y a perfeccio-
nar la industria y el comercio.

En Politica se combate el lujo desmesurado, la practica de la


http://www.filosofia.org

=

166 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

crueldad y la tirania, los impuestos inmisericordiosos, la
codicia, los castigos corporales y la ociosidad. En favor de una
administracién honesta, Krizhanich escribe: “Es honor, gloria,
deber y obligacion del rey hacer feliz a su pueblo. Pues no han
sido creados los reinos para los reyes, sino los reyes para los
reinos. Alld donde las leyes son buenas, estin contentos los
siibditos y los extranjeros quieren ir. Y donde las leyes son
crueles, los propios stiibditos desean cambios en la administra-
cién y la cambian a menudo, si pueden, y los extranjeros temen
acudir.” ®

Segiin Krizhanich, el cuerpo humano se compone de cuatro
“cosas primigenias”: tierra, agua, aire y fuego. Estos cuatro
elémentos se hacen una guerra constante (lo seco lucha contra
lo himedo, lo cilido contra lo frio, etc.), lo que da lugar a
diversas “desconformidades”. El hombre difiere de los anima-
les por tener intelecto (que le hace sabio) y manos (para “hacer
cosas habiles o ingeniosas”19). Todos los hombres, aun los
reyes, “nacen necios” y adquieren entendimiento y saber con el
paso de los afios. Hay que tratar de multiplicar en los hombres
la sabiduria, pues ésta les reporta el bien. Cuando la
administracién es buena se multiplica la sabiduria y las ciencias
prosperan. La sabiduria proporciona riqueza, gloria, felicidad
y verdad. La ignorancia engendra la supersticién, la herejiay el
engafo.

La sabiduria, segiin Krizhanich, debe indagar también “las
cosas mas importantes y superiores”, como son Dios, el cielo, la
Tierra, las costumbres humanas, las legislaciones. El saber debe
hacer comprender a los hombres las causas de las cosas. El
filosofo es un “cultivador de la sabiduria”. Por las causas
conocen los “cultivadores de la sabiduria” los efectos y de los
efectos extraen el conocimiento de las causas. Hay causas
constituyentes, materiales, formales, finales, movientes y
cooperantes !l. Krizhanich divide la sabiduria en eclesiastica y
seglar. La primera se reduce a la teologia; la segunda incluye la
mecénica, las matemadticas y la filosofia, que, a su vez, se

9 Yuri Krizhanich. Politika. Mosci, 1965, pag. 381.
1% Ibidem, pag. 452.
! Ibidem, pags. 457, 458 y 459..


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO 167

compone de légica (gramitica, dialéctica, retérica y poética),
fisica (que estudia los minerales, las piedras, los arboles, las
hierbas, los animales y otras cosas visibles) y ética (moral
individual o idioética, economia y politica o la ciencia de
gobernar al pueblo).

En su Politica, Krizhanich estudia hechos historicos, descri-
be costumbres y atuendos, trata de la fortificacién de las
fronteras, estima necesario la unién de los pueblos eslavos para
hacer frente a los invasores, censura la “xenofobia”, “las
injurias y calumnias” de los escritores extranjeros contra el
Pueblo ruso y otros pueblos eslavos. Krizhanich destrona la
teoria segin la cual los eslavos proceden de los escitas y la
teoria del origen varego del Estado ruso.

* ok ¥k

Asi pues, por el pértico de Bizancio empezaron a entrar en
Rusia las ideas filoséficas y algunas obras de los pensadores
antiguos, bizantinos y eurooccidentales medievales. Estas obras
fueron objeto d¢ tales cambios y reelaboraciones que, en rigor,
adquirfan una sighificacién nueva. De ordinario, las ideas
filosficas se envolvian en un ropaje religioso. Se reservaba un
Vvasto espacio a las doctrinas éticas que se correspondian con las
condiciones feudales. Junto a esto, los pensadores rusos
Progresistas de los siglos IX al XVII escrutaban el proceso

Istorico, debatian el futuro de su patria, trataban de
contribuir a la formacion del Estado centralizado ruso.
Algunos de ellos elevaron su voz en defensa del pueblo
oprimido, condenaron la esclavitud y la servidumbre. En esto
reside la significacién histérica del pensamiento filoséfico y
sociolégico de Rusia entre los siglos IX y XVII.

=


http://www.filosofia.org

CAPITULO V

LA FILOSOFIA EN LOS PAISES

DE EUROPA OCCIDENTAL

EN EL PERIODO DE TRANSITO

DEL FEUDALISMO AL CAPITALISMO

(del siglo XV a comienzos del XVII)

Datos sociocecondémicos de la época

Formas embrionarias del modo capitalista de produccién
aparecen en algunas ciudades del Mediterrianeo en los siglos
XIV y XV. En Italia surgen ya en el siglo XIV las primeras
manufacturas, que anuncian el paso de la artesania, caracteris-
tica de la produccién feudal, al capitalismo. Antes que en los
demas paises de Europa se asiste en este pais a una expansioén
intensiva de las ciudades y de la cultura urbana. El comercio
(cuyas rutas principales pasaban entonces por el Mediterra-
neo), la usura, asi como la explotacién de los obreros y los
pequeiios artesanos dieron vida en muchas ciudades italianas a
sectores considerables de banqueros, mercaderes e industria-
les, que en algunas de ellas (Venecia, Florencia, Génova y otras)
incluso se aduefiaron del poder politico.

Un relevante indice del progreso de las fuerzas productivas
lo constituyeron los inventos e innovaciones técnicas. Aparecid
la rueda de pedal, se perfeccioné el telar, fue inventada la
rueda hidraulica que, con el perfeccionamiento del motor de
viento, introdujo enormes cambios en una produccién que
hasta entonces habia tenido por fuerza principal la muscular
de bestias y hombres. Estos mismos cambios desembocaron en
la metalurgia. de alto horno, que aumenté fuertemente la
produccién. En el arte militar fue una revolucién el nacimiento
de las armas de fuego, que casi anularon el significado de la
caballeria. Fue inmenso el alcance de la brijjula, tomada por los
europeos de Oriente, que multiplicé de modo extraordinario
las posibilidades de la navegaciéon maritima. El empleo de la
polvora y de la brijula y el invento de la imprenta en Europa
mediado el siglo XV son, segin dice Marx, las premisas del
modo de produccién burgués.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS PAISES DE EUROPA OCCIDENTAL... 169

El progreso posterior del capitalismo en Europa Occidental
obedecié a los grandes descubrimientos geograficos realizados
en las postrimerias del siglo XV y comienzos del XVI. El
descubrimiento de América y de la ruta a la India, el viaje
alrededor del mundo de Magallanes abatieron —como dijo
Engels— las barreras del Orbis terrarum. “Sélo entonces fue
descubierto el mundo, en el sentido propio de la palabra, y se
sentaron las bases para el subsecuente comercio mundial y para
el paso del drtesanado a la manufactura, que a su vez sirvi6 de
punto de partida a la gran industria moderna.” !

Los adelantos econémicos acontecidos a finales del siglo XV
y principios del XV1I, y relacionados en grado considerable con
el desplazamiento de las rutas comerciales que trajeron consigo
los grandes descubrimientos geograficos, dieron lugar a la
aparicién de nuevos centros de expansiéon econémica. Italia
pierde su papel rector en la propagacién de las relaciones
capitalistas. Surgen nuevos centros del desarrollo econémico
burgués en algunas ciudades costeras de Espaiia, asi como del
sur de Alemania y del norte de Francia. El avance de las
relaciones capitalistas es particularmente impetuoso en los
Paises Bajos y en Inglaterra. En estos paises ocurre con la
mayor intensidad el proceso de la acumulacion originaria del
capital. Los éxitos del modo de produccién burgués en Europa
Occidental alumbraron las primeras revoluciones burguesas de
aquel periodo. La primera de ellas —la Reforma y la Guerra de
los Campesinos en Alemania en 1525— terminé desfavorable-
mente para la burguesia alemana, que tuvo que someterse
€conémica y politicamente a la feudalidad. La segunda ocurridé
en los Paises Bajos a finales del siglo XVI y comienzos del XVII
bajo la forma de guerra nacional y religiosa contra la Espafa
feudal, absolutista y catélica. Terminé con la proclamacién de
la independencia de los Paises Bajos (Holanda) y el estableci-
miento de una repiblica burguesa.

Cambios en la esfera ideolégica

Los radicales cambios socioeconémicos y técnicos comporta-
ron toda una revolucién en la vida espiritual de los pueblos

! C.Marx y F.Engels. Obras, t. 20, pag. 346.


http://www.filosofia.org

170 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

europeos. Si en el periodo feudal habia sido la religién la
ideologia preponderante de modo absoluto, ahora “fue
abatida la dictadura espiritual de la Iglesia” 2. El surgimiento
de nuevas formas de organizacién politica de la clase
dominante —fuertes monarquias absolutistas nacionales en
Espafia, Francia, Inglaterra y algunos otros paises, consolida-
cién del poder publico centralizado, en general— supusieron
un debilitamiento considerable del poderio econémico y la
influencia politica de la Iglesia de Roma, que durante todo el
Medievo habia sido la fuerza ideoldgica determinante y la
sancién suprema del feudalismo en Europa. La ascendencia
ideolégica de la Iglesia se vio también gravemente comprome-
tida como resultado de los movimientos reformadores que
tuvieron por marco la primera mitad del siglo XVI. Estos
movimientos —luterano, zwingliano vy, pax‘ticularmente, calvi-
nista— eran reflejo de la tendencia dentro de la fortalecida
burguesia a liberarse de la tutela de la Iglesia catélica romana
como instrumento del feudalismo y a instituir su propia
organizacién eclesiastica burguesa.

La victoria de los citados movimientos arrebaté a la curia
romana el poder en varios paises europeos. Aunque de
caracter antifeudal, estos movimientos se desplegaron entera-
mente en el dmbito de la ideologia religiosa. Las primeras
revoluciones burguesas también transcurrieron bajo lemas y
estandartes religiosos. Como escribié Engels, “la nueva clase
aun permaneceria largamente envuelta por las ligaduras de la
omnipotente teologia” 3. Prueba de la fuerza de la ideologia
religiosa en el periodo resefiado es que miltiples movimientos
del estado llano (la llamada Reforma popular) también
buscaron su fundamentacion ideolégica en postulados reli-
g1osos.

Nacimiento de la cultura burguesa humanista

Los mencionados cambios socioeconémicos propiciaron el
nacimiento de una intelectualidad burguesa bastante numero-

2 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 20, pig. 346.
3 C.Marx y F.Engels. Obras, 1937, t. XVI, parte I, pig. 295.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS PAISES DE EUROPA OCCIDENTAL... 171

sa. Si en la Edad Media, por lo general, los hombres de ciencia
y los filésofos habian sido servidores de la Iglesia, ahora un
sector de la intelectualidad estaba relacionado directamente
con la ciencia y el arte y, de ordinario, nada o poco con la
Iglesia. En este periodo surge una nueva cultura, que recibe el
nombre de humanismo, término que significa el estudio de
caracter laico, a diferencia del teolégico-escolastico. Los
humanistas enfrentaban las ciencias seglares a la erudicién
eclesiastico-escolastica.

La particularidad de aquella alboral cultura burguesa
consistioc en un aprovechamiento a fondo de la civilizacion
greco-latina. La cultura pagana era mas afin a 14 burguesia
embrionaria que la cultura y la ideologia de la sociedad feudal.
La significacién del legado cultural de la antigiiedad fue tan
inmenso que toda esta época a menudo se define como periodo
del Renacimiento, lo que sefala la reaparicion de muchos
aspectos de la cultura antigua, después de mas de un milenio
de olvido.

Por la diversidad, la profundidad y el valor de sus frutos, la
temprana cultura burguesa dej6é muy a la zaga a la eclesiastico-
feudal. Resplandeci6 en la literatura, la pintura, la escultura, la
arquitectura, la ciencia y la filosofia. Un componente determi-
nante fue el reconomiciento de los intereses y derechos del ser
humano, que habjan sido desdefiados por el ordenamiento
feudal y la moral religiosa del ascetismo.

El ideal de una personalidad plenamente desarrollada
propuesto por los idedlogos de la incipiente burguesia resulté
histéricamente limitado, toda vez que entonces no era posible
tal desarrollo para todo el pueblo, sino para muy pocos. Ya en
aquella época pudo verse que el rasgo caracteristico de la
cultura burguesa era el individualismo. Cierto, en aquellas
circunstancias era un fendémeno progresista por cuanto
expresaba la necesidad de liberar al hombre de los grilletes
gremiales, estamentales y eclesidsticos de la Edad Media.

Las doctrinas politicas y socialistas

La nueva época dio vida a nuevas concepciones concernien-
tes a la naturaleza de la sociedad, de! hombre, etc. Uno de los


http://www.filosofia.org

=

172 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

elementos principales del nuevo enfoque de la sociedad fue el
modo de entenderla como suma de individuos independientes
entre si.

Uno de los primeros idedlogos politicos burgueses fue el
florentino Nicolds Maquiavelo (1469-1527) que en sus obras
(Discorsi sopra la prima decadi Tito Livio e Il Principe) se propone
demostrar que los méviles de la gente son el egoismo y el
interés material. E1 hombre echa antes en olvido la muerte de
su padre que la privacién de los bienes de fortuna. Es decir,
Magquiavelo declara propiedad natural del hombre los rasgos
fundamentales del individualismo burgués que se esta forman-
do en aquella época.

El socidlogo florentino rechaza la concepcion teocratica
medieval que pone al Estado en dependencia de la Iglesia,
como poder supremo en el mundo, y argumenta la necesidad
del Estado laico, contraponiendo a la interpretacion teologica
del poder publico la interpretacién juridica: las disposiciones
juridicas quedan separadas de las prescripciones religiosas, a
las que confiere preferentemente un sentido moral. Marx
sefala que en los pensadores politicos de la nueva época, a
partir de Maquiavelo, “se expone siempre el poder como el
fundamento del derecho, lo que lleva implicito la concepcién
tedrica de la politica como emancipada de la moral”4. En
efecto, como el bien y el poderio del Estado son para
Magquiavelo la ley suprema de la politica, cualquier medio para
su logro es bueno, incluso los mis amorales, como la
corrupcion, el asesinato, el envenenamiento, la traicion. El
principe que emprenda la formacién de un fuerte Estado
centralizado debe conjugar las cualidades del leén y del zorro.
La politica que la aconseja Maquiavelo es la de la coaccién y el
halago. Las bases de esa politica fueron denominadas maquia-
velismo, el desenfado y la inescrupulosidad en la eleccién de
medios para el logro de los fines politicos. Maquiavelo no
inventé estos principios: no hizo sino elevar a ideal algunos
rasgos tenebrosos de la vida politica italiana de su época a la
par que se adelant6 a muchos aspectos tipicos de la polmca
burguesa de los tiempos posteriores. :

4 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 8, pag. 314.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LOS PAISES DE EUROPA OCCIDENTAL... 173

Notables figuras del pensamiento social del siglo XVI y
fundamentadores del Estado centralizado fueron el francés
Juan Bodin (1530-1596) y el polaco Andrés Modrzewski (1503-
1579).

Repercusion de los intereses del pueblo
en el pensamiento politico-socidlégico.
El socialismo utépico

Las masas populares de Europa —los labriegos, los
artesanos, el preproletariado— victimas de una despiadada y
Creciente explotacién también promovieron a sus idedlogos.
Uno de ellos fue Tomas Miinzer (ca. 1490-1525), destacada
Personalidad de la “Reforma popular” en el periodo de la
Gran Guerra Campesina en Alemania. Tomas Miinzer se
disoci6 resueltamente de la Reforma burguesa, de la que era
idedlogo Martin Lutero, y formulé un programa politico
radical: abolicion de la propiedad privada, socializacion de los
bienes, supresién de las diferencias estamentales y del poder
publico ajeno al pueblo, implantacién de la igualdad universal.
La resistencia de las clases dominantes a este programa debia
ser reducida por la fuerza armada del pueblo. Segiin Engels, el
ldeal social de Miinzer fue un adelanto del comunismo a
caballo de la fantasia. La base ideoldgica de este ideal
miinzeriano, como el de muchos otros “herejes” medievales
que combatieron la explotacion feudal, es religioso-panteista.
Las concepciones panteistas identifican a Dios con el mundo
considerado como un todo. Cada parte del mundo debe
proceder en bien del todo. Precisamente asi debe ser en la
sociedad. La persecucion egoista del bien individual que era
para Magquiavelo el objetivo supremo de la vida social es para
Miinzer adulteracién “de la Ley de Dios”, es “ateismo”. Desde
este punto de vista, toda propiedad privada “esta renida con
Dios”.

Principios méas profundos de reajuste de la sociedad en
beneficio del pueblo expone el humanista y estadista inglés
Tomas Moro (1478-1535) en su obra Ulopia, que hizo de su
autor el primer representante del socialismo utépico. La Utopia
de Tomas Moro refleja las circunstancias histéricas concretas
de la Inglaterra del siglo X V1, pero el valor basico de este libro


http://www.filosofia.org

174 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

consiste en que presenta el ideal de un régimen social.
Tomas Moro se compadece de los sufrimientos de los
aldeanos ingleses que, por el procedimiento de vallar los
campos, son expulsados de sus tierras por los latifundistas.
Muchas de estas tierras son convertidas en pastizales para las
ovejas, cuya cria se habia multiplicado en vista del espectacular
crecimiento de la produccion textil. Ahora bien, la significacion
histérica de Utopia no reside tanto en la denuncia de los
medios por los que se enriquecieron las clases dominantes de
Inglaterra cuanto en el hecho de que su autor sefialé con visién
clarividente la propiedad privada como la causa fundamental
de las calamidades del pueblo y de todos los males sociales.
La ausencia de la propiedad privada es la particularidad
principal del régimen que Tomas Moro describe en Utopia. En
esta isla imaginaria, el trabajo es obligacion de todos los
miembros de la sociedad; y la buena organizacién del mismo
permite reducir a seis horas la jornada laboral. No obstante,
Tomas Moro concibe la produccién sélo en plan artesano,
considerablemente deteriorada ya a la sazén por la manufactu-
ra capitalista. El Estado contabiliza y distribuye todos los bienes
producidos por la poblacién, las comunidades locales son las
organizadoras directas de la produccién. Contrariamente a las
representaciones religioso-ascéticas de la Edad Media, Tomas
Moro sostiene que los habitantes de su Utopia viven en plena
concordia con la naturaleza, tienden a un goce sano, etc. Es
muy notable y caracteristico que ya en su cuna estuviera el
pensamiento socialista unido indisolublemente al humanismo.
Otro eminente tedrico del socialismo utépico fue el filésofo
y socidlogo italiano Tommaso Campanella (1568-1639). Nacido
en el sur de Italia, entonces dominio de Espafia, encabez6 una
gran conspiracién libertadora, que al fracasar por traicién le
llevé a la carcel, donde pasé veintisiete afios. En ella escribid, en
1602, su obra principal La ciudad del Sol, donde, lo mismo que
en Utopia, no hay propiedad privada. La gente vive en
comunidad, el trabajo es no sélo una obligacion, sino una
necesidad, porque desde la infancia se inculca respeto a él. A
diferencia de Tomas Moro, Campanella confiere importancia a
los adelantos técnicos. Nos describe vehiculos con velas, naves
movidas por mecanismos, el arte de volar de los “solianos”,


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS PAISES DE EUROPA OCCIDENTAL... 175

asombrosos tubos para ver y oir que permiten escuchar la
“armonia celestial”, etc. '

La fundamentacion del ideal social de Campanella es, como
la de Miinzer, panteista. La vida de la comunidad se basa en la
ley divina y natural conforme a la cual la totalidad es siempre
superior a cualquiera de sus partes. E]l hombre es ante todo
miembro de la colectividad.

La filosofia como parte integrante
de la cultura humanista burguesa

La particularidad del pensamiento filos6fico del Renaci-
miento es su caricter antiescoldstico. Debe tenerse en cuenta que
la escoléstica, tanto por el lado de la Iglesia como del Estado,
fue durante toda la época resefiada la filosofia oficial y se
imparti6 en la.mayoria de las universidades. A diferencia de la
escolastica, la filosofia de los humanistas dejo de ser la sirvienta
de la teologfa. '

Contribuyé a esta situacion la teoria de la doble verdad, que
separd el objeto de la ciencia (el estudio de la naturaleza) del de
la religién (la salvacién del alma). Bajo el pertinaz dominio de
la religién y la Iglesia, esta teoria adquirié vasta difusién entre
los pensadores progresistas de la época historiada y propicié la
formacién de la conciencia cientifica y el desarrollo de la
corriente materialista en la filosofia del Renacimiento. Tam-
bién cooperaron a ello el renovado interés por las doctrinas
materialistas de la antigiiedad, en particular del epicureismo, y
miés adelante el progreso de las ciencias naturales. Como la
escoldstica, suponia una desmedulacion de la doctrina aristotéli-
€a, la lucha contra el peripatetismo de sesgo escolastico fue uno
dq los rasgos distintivos de la filosoffa renacentista. Al
anstotelismo medieval oponian los filésofos humanistas no sélo
las doctrinas materialistas de la antigiiedad clasica, sino en
ocasiones incluso la filosofia de Platén y de los neoplatdnicos.
Algunos de estos pensadores enfretaron al Aristotéles escolasti-
zado, la auténtica doctrina del gran Estagirita, interpretandola
€n un sentido materialista. Para el desarrollo de las concepcio-

* es materialistas en el periodo resefiado tuvo mayor significa-


http://www.filosofia.org

176 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

cion aiun la filosofia de la maturaleza, doctrina libre de
especulaciones teoldgicas. Esta filosofia natural revestia a
menudo caricter panteista, es decir, sin negar directamente la
existencia de Dios lo identificaba con la naturaleza.

Nicolas de Cusa

La primera notabilidad panteista de esta época fue Nicolds
de Cusa (1401-1464), que en el problema cardinal de la filosofia
se decidid por el idealismo: la naturaleza, incluido el hombre,
procede de Dios, o sea, el ser supremo, absoluto. Pero al
desarrollar las ideas del panteismo, el Cusano pricticamente
niega la creacion del mundo por Dios, pues aproxima Dios a la
naturaleza adjudicando a esta Gltima atributos divinos y, ante
todo, infinitud en el espacio (mejor dicho, ilimitacién). El
alcance histérico-filoséfico de esta idea cosmolégica aparece
con particular claridad si se tiene en cuenta que una de las
bases de la cosmovisién teoldgico-escolastica era la finitud del
Universo en el espacio y su creacién en el tiempo. Afirmaba
asimismo Nicolds de Cusa que no era la Tierra el centro del
mundo y que la Hamada esfera de las estrellas fijas no era una
circunferencia que envolviese nuestro mundo.

También en la teoria del conocimiento propuso el Cusano
profundas ideas. La conviccién de que el mundo es infinito le
sugiere una nueva interpretacion del proceso del conocimien-
to. Si los escolasticos consideraban que el fin del conocer
humano era la “verdad divina” inmutable, dada de una vez
para siempre, Nicolas de Cusa subraya que el proceso del
conocer significa un perfeccionamiento infinito del saber. El
Cusano distingue cuatro grados del conocer y los califica. Fl
primero lo constituyen los sentidos, que proporcionan image-
nes confusas e incoherentes. El segundo es el entendimiento
(ratio), que opera con cifras y nomina las cosas. Contrariamen-
te a los escolasticos, Nicolds de Cusa no fija una delimitacién
entre sentidos y entendimiento, sino que establece que éste,
como grado mas alto del conocer, esti presente en las
sensaciones como actividad de la atencién y la diferenciacién.

La gnoseologia del Cusano presenta una diferencia mas


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS PAISES DE EUROPA OCCIDENTAL... 177

importante atin respecto a la de los escolasticos, atribuyendo a
la razén (intellectus) una facultad cognoscitiva mas elevada que
la del entendimiento. El filésofo de Cusa comprende la
importante verdad dialéctica de que “toda realidad participa
de opuestos en grados diversos” 5. El entendimiento concibe los
opuestos en consonancia con la ley de la contradiccion
oponiendo uno al otro, mientras que la propiedad mds
importante de la razén es la facultad de concebir lo infinito. Y
“el Infinito trasciende toda oposicién”6. En este punto, el
Cusano desarrolla su doctrina dialéctica acerca de la coinciden-
tia oppositorum (coincidencia de los opuestos). Los ejemplos de
tal coincidencia los toma ante todo de los problemas matemati-
cos: la curva coincide con la recta cuando la circunferencia
crece hasta el infinito y de tal guisa desaparece la oposicion
entre recta y curva; del mismo modo coincide con la recta el
triangulo si se aumenta el dngulo opuesto a la base, etc.

El desarrollo de las ciencias naturales. Nicolas Copérnico

El enorme adelanto del saber cientifico-natural en el
Renacimiento se expresé en descubrimientos de importancia
primordial. Progresos particularmente notables se registraron
en las matemdticas. La construccién de grandes edificios, los
avances en construcciones navales, los cambios radicales en el
arte militar y los no menos considerables operados en el
sistema y los medios de administracién recabaron el empleo de
la ciencia en la produccién. Estas necesidades precisamente
dieron lugar al desarrollo de las matematicas en Italia y en
otros paises de Europa Occidental entre los siglos XV y XVII.
Por ejemplo, en el siglo XV se generalizé el empleo de los
nimeros arabes, fueron desempolvadas las obras de los
antiguos matematicos: Euclides, Arquimedes y otros. A finales
del siglo XV y en el XVI aparecen tratados que desbordan los
limites de las matemiticas de la antigiiedad clasica. Los
cientificos dedicados a esta materia se esfuerzan por ponerla al
servicio de la practica productiva en desarrollo, tendencia ésta

5 N. de Cusa. Obras filosificas escogidas. Mosci, 1937, pag. 60.
6 Ibidem, pag. 31.


http://www.filosofia.org

178 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

casi desconocida en la antigiiedad greco-romana y menos ain
en la Edad Media.

En aquel tiempo tuvo una significacién extraordinaria el
surgimiento de la ciencia de la naturaleza experimental. Como
sefiala Engels, precisamente en aquella “formidable época”
fueron superados los logros de los griegos antiguos y los arabes
medievales y surgié “la moderna ciencia de la naturaleza, la
unica de la que podemos hablar en cuanto ciencia...”?

Los éxitos de las matematicas tedricas y de las ciencias
naturales experimentales influyeron directamente sobre el
desarrollo de las tendencias materialistas en la filosofia y
coadyuvaron a la derrota de la escolastica. Los descubrimientos
mds importantes de la época corresponden a la astronomia,
cuyo progreso estaba condicionado ante todo por las demandas
de la navegacién y la necesidad de rectificar el calendario. Y
como la cosmovision teoldgico-escolastica se cenia a la doctrina
geocéntrica, los nuevos descubrimientos demolian tal cosmovi-
sién. El de mas trascendencia fue el sistema heliocéntrico del
gran sabio polaco Nicolds Copérnico (1473-1543), que eché los
cimientos de la astronomia cientifica.

Las aserciones en que se sustenta el sistema heliocéntrico
que Copérnico expone en su obra De revolutionibus orbium
coelestium (1543) son las siguientes: 1) la Tierra no permanece
inmé6vil en el centro del Universo como creian Aristételes,
Ptolomeo y, en pos de ellos, todos los escolasticos y eclesiasticos,
sino que gira alrededor de su eje; 2) la Tierra evoluciona
alrededor del Sol, que se halla en el centro del Universo. El
relevo del dia y la noche y la aparente rotacién del cielo estelar
se explican por la rotacién de la Tierra alrededor de su eje. La
traslacion de la Tierra en torno al Sol aclara el aparente
movimiento del Sol entre las estrellas y el movimiento de
retroceso y avance de los planetas observado desde la Tierra.

Significacién filosofica
de la teoria heliocéntrica de Copérnico

El alcance de la teoria heliocéntrica desbordé ampliamente
el marco de la astronomia. Como dice Engels, el sabio polaco

7 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 20, pag. 508.


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFiA DE LOS PAISES DE EUROPA OCCIDENTAL... 179

“arrojé6 el guante a la autoridad de la Iglesia en las cuestiones
de la naturaleza. De aqui data la emancipacién de las ciencias
Naturales respecto a la teologia...”8 La teoria copernicana
¢jercié considerable influencia sobre el desarrollo de las ideas
filoséficas y contribuyé a profundizar la cosmovisién materia-
lista. °

Al principio la Iglesia contemplé desde dos angulos la
teoria de Copérnico. De un lado, como les interesaba la
reforma del calendario, sus dirigentes, al igual que muchos
cientificos, repararon en que el libro de Copérnico permitia
calcular con mas exactitud el movimiento de los planetas que el
S1stema aristotélico-ptolomeico. De otro, muchos cerebros de la
Iglesia comprendieron que la teoria copernicana era hostil a
todo el sistema de concepciones cristianas. De ahi que la Iglesia
defendiera safiudamente el sistema aristotélico-ptolomeico,
que constituia uno de los pilares esenciales de su doctrina.

El descubrimiento de Copérnico, que rechazaba la repre-
Sentacion directamente sensorial de una Tierra inmévil y un
Sol en rotacién, venia a fortalecer la conviccién de que el
Intelecto humano era capaz de alcanzar la verdad. Este
Optimismo gnoseoldgico, que mas adelante se desarrollé en la
¢lencia y la filosoffa, fue descubriendo poco a poco las ideas
Materialistas revolucionarias que se desprendian de la teoria de
-Opérnico. Mas para que ello ocurriera tuvieron que superar la
clencia y la filosofia dos errores fundamentales de Copérnico,
que probaban la fuerza de las ideas religiosas tradicionales
basadas en la concepcién aristotélico-ptolomeica: 1. Aunque las
Observaciones astronémicas le convencieron de que el cielo de
las “estrellas fijas” era inmenso en comparacién con la Tierray
a di}tancia hasta él inmensurable en comparacién con la que
media. entre la Tierra y el Sol, en principio Copérnico
compartia la idea dominante acerca de la finitud del Universo.
- Aunque la Tierra, segln la teoria copernicana, dejaba de ser
€l centro del Universo subsistia la idea de tal centro, y era el Sol
€' Que pasaba a ocuparlo. Copérnico también acepté las 6rbitas
aristotélicas idealmente circulares por donde los planetas
giraban, ahora alrededor del Sol, debido a lo cual tuvo que
—_——

® C.Marx y F.Engels. Obras, t. 20, pag. 347.


http://www.filosofia.org

180 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

conservar parte de los epiciclos o circulos menores.

La refutacion de estas erroneas afirmaciones y, en virtud de
ello, el desarrollo y la exteriorizacion de la esencia revoluciona-
dora del sistema copernicane corri6 a cargo del gran pensador
italiano Giordano Bruno.

Giordano Bruno

Refiriéndose al Renacimiento, Engels sostiene que “fue una
época que requeria titanes y que engendrd titanes por la fuerza
del pensamiento, por la pasion y el caracter, por la universali-
dad y la erudicién...”® Entre estos titanes descuella Giordano
Bruno (1548-1600). En su juventud ingresé en la Orden de los
Dominicos, mas influido por la ideologia humanista, la filosofia
natural italiana y la teoria copernicana entré en conflicto con la
fe catolica, dejo los habitos y huyé de Italia. Vivié mas de
quince anos en Suiza, Francia, Inglaterra y Alemania, desple-
gando una intensa labor de divulgacién filoséfica que le
acarred infinidad de enemigos entre los eclesiasticos y escolasti-
cos defensores de la cosmovision teoldgica. Con afioranza por
la patria regresé a Italia en 1592, donde al poco fue apresado
por la Inquisicibn y, tras ocho afios de encarcelamiento,
quemado vivo en la hoguera.

Su concepcién del mundo es, en conjunto, materialista, mas
bajo la forma de panteismo. En el pensar de Giordano Bruno,
Dios se “muda” definitivamente a la naturaleza, la cual es
“Dios en las cosas”. De todos los filé6sofos naturalistas de la
época, es Giordano Bruno el que con mis coherencia diluye a
Dios en la naturaleza.

La doctrina acerca
de la infinitud del Universo

Una de las deducciones capitales hechas por Giordano
Bruno a partir del panteismo consiste en la resuelta afirmacién
de que la naturaleza es infinita. Si en Nicolds de Cusa la

9 C.Marx y F.Engels. Obras, 1. 20, pag. 346.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS PAISES DE EUROPA OCCIDENTAL... 181

Infinitud del mundo era todavia una doctrina imprecisa y
Semiteolégica, en Giordano Bruno es perfectamente naturalis-
ta: se formula como doctrina exclusivamente de la naturaleza.
En ella, el filésofo italiano, ademas de desarrollar las ideas del
Panteismo, se suma de modo consciente a las concepciones
referentes a la infinitud del espacio y la multiplicidad
Nnumerable de los mundos formuladas por Demdcrito,
Epicuro y Lucrecio. Giordano Bruno no se limita a resucitar
€stas doctrinas, sino que las impulsa y hace de ellas uno de los
Sustentaculos principales de su cosmovisién materialista, anti-
teolégica. Siguiendo este camino libera a la teoria copernicana
de los vestigios de la cosmologia escolastica, y asimismo
Tenuncia a la idea del cientifico polaco acerca de que el Sol es el
¢entro absoluto del Universo. A su juicio, tal centro no existe.
Cualquier planeta y hasta cualquier punto del Universo puede
S€r tomado como centro por el observador que en él se
enc}lerltre. En consecuencia, el Sol no es el centro absoluto del
“Niverso, sino un centro relativo, es decir, el centro de nuestro
Sistema planetario. Nuestro Sol no es el unico en el Universo.
Lo que Aristételes, Ptolomeo, los escolasticos y todavia

Opérnico juzgaban esfera de las estrellas fijas, la mas exterior

el Universo, es para Giordano -Bruno reino de soles de otros
Mundos alejados del nuestro por distancias colosales. La Tierra
€ un planeta “corriente” del sistema solar, como dice
cogernico, pero el propio Sol no es mas que uno de los
Nnumeros astros. El Universo no tiene frontera alguna, el

numero de mundos en él es infinito. Como escribié mas tarde
omondsov:

Aparecié un abismo de estrellas repleto;
Innimeras son las estrellas, insondable el abismo...

Giordano Bruno afirmaba también que no s6lo nuestro Sol
ne planetas que le acompaifan, sino que igualmente los
astros, como soles distantes de nosotros, tienen sus satélites.
Sta opinién fue confirmada por la astronomia sélo a2 mediados
€ nuestro siglo. Como correctamente consideraba Giordano
d_l'uno,. no vemos esos planetas por razén de la inmensa
ir:frt;r;ma qQue les separa de nosotros y, ademds, porque estan
Sos en el brillo de los rayos estelares. Nuestra Tierra

tie


http://www.filosofia.org

=

182 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

refleja desde su superficie los rayos solares y también ilumina
en el espacio césmico: idea correcta del filésofo italiano, cuyas
concepciones son un ejemplo de la fecunda influencia de la
filosofia sobre la astronomia. El filésofo poeta expresa en estos
versos el talante del hombre consciente de la infinitud del
Universo y de la pluralidad de sus mundos constitutivos:

Mi vuelo hacia vosotros dirijo, coros de estrellas errantes,

Si el camino cierto me sefialdis hacia vosotros subo.
Vuestros cambios y relevos a la ascensién invitindome

Que alienten mi vuelo a los abismos de los mundos remotos.
Lo que tan largamente el tiempo avaro de nosotros oculté
En sus oscuros escondrijos descubrir quiero!0.

Las concepciones filosoficas-naturales
de Giordano Bruno

En su visién cosmolégica, el pensador italiano expone otra
importante idea que rompe con la representacién aristotélico-
escoldstica, segan la cual son radicalmente opuestas, de un
lado, las substancias de la Tierra, compuesta de tierra, agua,
aire y fuego, y, de otro, las substancias del cielo, los planetas y
las estrellas compuestos de éter incorruptible. Frente a tales
opiniones, Giordano Bruno establece la homogeneidad fisica de
todos los mundos. El pensador italiano entiende que todos
ellos y todos los cuerpos del Universo se componen de estos
cinco elementos y que el éter no es sino el medio concatenador
de los cuatro elementos, todos los planetas y todos los mundos,
lo que implicitamente descarta el vacio.

Segin Giordano Bruno, los demis mundos también estin
poblados. Esta idea la deducia de la animacién universal de la
naturaleza, el hilozoismo, del que estaba plenamente convenci-
do, como otros filésofos naturalistas de su época. “El mundo,
con sus miembros, estd animado” !, el alma del mundo llena
todo el Universo, todas las cosas. Seguidor de la doctrina
platénica acerca del alma del mundo, el pensador italiano trata

10 Giordano Bruno. Didlogos. Mosct, 1949, pag. 168.
' Ibidim, pag. 208.


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFiA DE LOS PA{SES DE EUROPA OCCIDENTAL... 183

de resolver las considerables dificultades que supone explicar
un mundo en movimiento, cambio y desarrollo. Consistia una
de ellas en la imposibilidad de aclarar las causas del movimien-
to de los planetas, el Sol y las estrellas en una época en que
todavia no se habia descubierto la ley de la gravitacién
universal. El alma del mundo en el Universo y la almas de los
Planetas y los astros como partes de éste explican plenamente,
segun Giordano Bruno, tal movimiento. Y aunque subraya el
Caracter actuante del principio espiritual, Giordano Bruno no
dice en parte alguna que tenga una existencia incorpérea,
Separada del cuerpo. Giordano Bruno comprende la materia
también de un modo nuevo. Como su panteismo le lleva a
diluir a Dios en la naturaleza, al revés de los escolasticos no
considera la materia como un ente pasivo, amorfo, que
adquiere tal o cual figura gracias a las formas creadas por Dios
Y que es incapaz de hacer nada por si mismo, sino como un
Principio activo, independiente y automotriz. La orientacién
antiescolastica de esta doctrina reside también en subrayar que
Materia y forma son inseparables. Para Giordano Bruno, la
forma no puede existir fuera de la materia, como ésta es
Inconcebible fuera de una u otra forma. En la unidad
Materia-forma prima la materia, “que todo lo crea de su propio
$eno”. La materia, dice Giordano Bruno, es madre y alumbra-
dora de todas las cosas y capaz de producir infinitamente
nNuevas y nuevas formas.

La gnoseologia y la dialéctica de Giordano Bruno

En el terreno de la teoria del conocimiento, Giordano
Tuno arranca de que el hombre es una parte inseparable de la
Naturaleza, el microcosmos que refleja el macrocosmos. Esta
Opinién era compartida por otros filésofos naturalistas.
Giordano Bruno admite los grados del conocimiento que habia
eSIEEblecido Nicolas de Cusa: los sentidos, el entendimiento y la
Tazon. Pero contrapone los sentidos a la razén. La percepcién
€s una fuente de conocimiento poco segura. El campo de los
sentidos es sumamente limitado, no pueden éstos aprehender
a8 Inmensas distancias del Universo, son completamente


http://www.filosofia.org

184 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

incapaces de percibir la infinitud. Por ejemplo, los sentidos nos
enganan referente a la inmovilidad de la Tierra y el
movimiento del Sol. El juicio postrero en este caso, como en
todos los demas, corresponde a la razon.

El entender el mundo como infinitud conduce al filgsofo
italiano a la dialéctica de la coincidencia de los opuestos, tanto en lo
infinitamente grande como en lo infinitamente pequefio. Si en
Nicolas de Cusa es la coincidencia de los opuestos parte
integrante de su doctrina acerca de Dios, en Giordano Bruno
esta doctrina es totalmente naturalista y constituye uno de los
elementos esenciales de su pensar respecto a la naturaleza. “El
que quiera conocer los miximos secretos de la naturaleza
—escribe— que contemple y considere en torno los minimos y
maximos de las contradicciones y los opuestos.” 12. Si el Cusano
extrae los ejemplos de coincidencia de los opuestos casi
exclusivamente de las matematicas, Giordano Bruno los halla
en todas las esferas de la naturaleza y de la actividad humana.
En cualquier esfera de la realidad una oposicién es el principio
de otra. La destruccion da comienzo al surgimiento v,
viceversa; el amor al odio, etc. La fuente de este nexo de los
opuestos, de su parentesco interno es la substancia infinita. En
la infinitud se identifican y penetran la parte y el todo, la recta
y la curva, el centro y la periferia, la forma y la materia, la
libertad y la necesidad, el sujeto y el objeto, etc.

Las ideas filosoficas en las obras
de los naturalistas desde el siglo XV
hasta comienzos del XVII

Junto a los filésofos de la naturaleza expresaron profundas
ideas filoséficas los eminentes naturalistas Leonardo de Vinci,
Galileo y otros. A diferencia de los filéséfos de la naturaleza,
estos pensadores: 1) estaban mas al corriente de las demandas
practicas de su época; 2) no erigian vastas concepciones
especulativas que, en su intento de incluir toda la naturaleza,
eran en buena parte fantasticas; 3) expusieron valiosas ideas

12 Giordano Bruno. Didloges. Mosct, 1949, pag. 291.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS PA{SES DE EUROPA OCCIDENTAL... 185

metodoldgicas y principios de interpretacion de la naturaleza
que abrieron una nueva fase en el desarrollo del materialismo.

En la época del Renacimiento alcanzé el arte cotas
€xcepcionales. La pintura, la arquitectura, la escultura se
desarrollaban en estrecha conexién con las matematicas, la
mecanica, la anatomia, la medicina, la incipiente quimica, y no
€ra extrafo que todas estas actividades se unieran a menudo en
un solo hombre. Al hablar de aquellos titanes dice Engels que
“de los hombres que echaron los cimientos del actual dominio
de la burguesia podra decirse lo que se quiera, pero, en ningiin
modo, que pecasen de limitacion burguesa’ 13,

Leonardo de Vinci

Entre la brillante constelacién de pintores, escultores y
cientificos destaca por su universalidad y erudicién Leonardo de
Vinci (1452-1519). Desde nifio le vemos de aprendiz en un
taller de pintura de Florencia, donde, ademas de este arte,
estudia con gran provecho matemdticas y anatomia. Mas
adelante se ocupa también de problemas técnicos y construye
diversos aparatos y maquinas que alivian el trabajo y aumentan
su rendimiento. Las materias cientificas y técnicas que
Interesan al genial italiano conciernen a toda la esfera de los
conocimientos entonces accesibles. Muchos de sus proyectos
técnicos (por ejemplo, la miquina volante y el paracaidas) se
adelantan en siglos enteros a su época.

Entre los muchos pintores, ingenieros e inventores descue-
lla por la profunda comprensién de las bases metodologicas de
los miltiples proyectos técnicos, inventos y mecanismos
caracteristicos de la época resenada. En virtud de ello es el gran
Precursor de las ciencias naturales modernas, un pensador que
se adelanta al método experimental matematico, asi como una
eminente figura del pensamiento estético de su época.

Leonardo da Vinci se distingue de la abrumadora mayoria
de sus contemporaneos por la hostilidad a la astrologia, la
magia y la alquimia, que en aquellos tiempos tenian inmenso

—_—

13 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 20, pag. 346.


http://www.filosofia.org

186 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

prestigio. En ellas veia falsas ciencias completamente inttiles
para el hombre. Para Leonardo de Vinci, el sentido de la
actividad cientifica radica ante todo en la utilidad practica que
puede proporcionar al hombre. Leonardo de Vinci expone la
profunda idea de que es necesario combinar la experiencia
practica con la comprension cientifica de esta altima como
camino real para obtener nuevas verdades. “Los enamorados
de la practica sin ciencia —escribe— son como timonel que
sube a la nave sin timén ni brdjula; nunca esta seguro del
rumbo... La ciencia es la capitana, en tanto que la practica es la
tropa.” 14, La matematica es la mas fidedigna entre las ciencias,
necesaria ante todo para comprender y generalizar la expe-
riencia.

El papel de Leonardo de Vinci en el desarrollo del
pensamiento estético de la época del Renacimiento es enorme.
El arte realista alcanza en su época excepcional esplendor. Con
La cenq, el retrato de Monna Lisa (La Gwconda) y otras joyas
pictéricas, Leonardo de Vinci ejercié poderosa influencia
sobre los pintores tanto en Italia como en el extranjero.
También fue un gran teérico del arte. La esencia realista de su
estética expresa la conviccién de que el arte, como la ciencia, ha
de contribuir al conocimiento del mundo real. Ahora bien, el
arte y la ciencia estudian aspectos distintos de ese mundo,
utilizan medios diversos. La ciencia penetra la profundidad de
los objetos creados por la naturaleza, estudia sus leyes
cuantitativas; el arte trata de comprender las particularidades
cualitativas de esos mismos objetos. Gracias a ello se repara en
la hermosura de la naturaleza, en cuyo goce veian los
humanistas del Renacimiento, en contraposicion al ascetismo
medieval, uno de los objetivos primordiales de la vida humana.
Como cientifico, Leonardo de Vinci se pasma de la “sabiduria”
que revelan las leyes de la naturaleza; como artista admira la
belleza de la naturaleza y del hombre. Leonardo de Vinci
subraya la singularidad vy la belleza del alma y del cuerpo, las
estudia como cientifico y como artista. Reproduce las propor-
ciones del cuerpo humano como  excelente anatomista y

,

14 Leonardo de Vinci. Obras cientificas escogidas. Mdscﬁ. 1955, pag. 23.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS PA{SES DE EUROPA OCCIDENTAL... 187

excepcional maestro del dibujo, y la individualidad irrepetible
y la belleza del alma humana en sus insuperables cuadros
como formidable psicologo y pintor.

Galileo

El fundador del método experimental-matemdtico de
investigacién de la naturaleza es Galileo Galilei (1564-1642).
Leonardo de Vinci no habia hecho mis que abocetarlo, en
tanto que Galileo nos dejé una exposiciéon desplegada de tal
método y fundamentd los principios mas importantes de la
Interpretacién mecanicista del Universo.

Galileo era hijo de un noble empobrecido de Pisa (cerca de
Florencia). Tras convencerse de la esterilidad de la escolastica,
se entregé al estudio de las matematicas. Profesor de esta
disciplina en la Universidad de Padua, despleg6 una intensa
actividad de investigacioén cientifica, especialmente en mecani-
ca y astronomia.

Alcance filoséfico de los trabajos
de Galileo en astronomia y mecénica

Los descubrimientos astronémicos realizados por Galileo
con el telescopio ideado y construido por él mismo tuvieron
Inmenso alcance para el triunfo de la teoria copernicana y las
ideas de Giordano Bruno y, en consecuencia, para el progreso
de la concepcién materialista en general. El gran cientifico
taliano descubrié criteres y cimas en la Luna (que le
Parecieron “montafias” y “mares”), escruté las innumerables
enjambres de estrellas que forman la Via Lactea, descubri6 los
satélites de Jupiter y las manchas del Sol, etc. Estos descubri-
Mmientos, que dieron a Galileo el renombre del “Colén del
cielo”, y principalmente el de los satélites de Jupiter, fueron la
Prueba evidente de la teoria heliocéntrica de Copérnico, en
tanto que los fenémenos observados en la Luna, imaginada
como un planeta anilogo a la Tierra, y las manchas del Sol
confirmaban la idea de Giordano Bruno que homogeneizaba
en el plano fisico la Tierra y el cielo. El descubrimiento de la


http://www.filosofia.org

188 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

composicion estelar de la Via Lactea fue la prueba indirecta de
la pluralidad de mundos en el Universo.

Los mencionados descubrimientos dieron comienzo a la
porfiada polémica de Galileo con los escolasticos y eclesiasticos
que defendian la cosmologia aristotélico-ptolomeica. Si hasta
entonces, por las razones antes expuestas, la Iglesia catélica
habia tenido que tolerar las opiniones de los cientificos que
admitian la teoria copernicana como suppositione, .y sus
idedlogos juzgaban imposible demostrar la tal hipétesis, ahora
que estaban sobre la mesa las demostraciones, la curia romana
adoptd enérgicas medidas para prohibir la difusién de las
concepciones de Copérnico, incluso como suppositione, e
incluyé su libro en el Indice (1616). Todo esto puso en peligro
la actividad de Galileo, quien a pesar de todo, sigui(’) trabajando
en el perfeccionamiento de las pruebas de la teoria copernica-
na. En este sentido también desempenaron un gran papel los
trabajos de Galileo en la esfera de la mecanica.

La fisica escolastica preponderante en aquella época y
basada en observaciones superficiales y calculos especulativos
era cobijo de ideas tales como ver el movimiento de las cosas
conforme a su “naturaleza” y su fin, o bien las referentes a la
pesadez y la ligereza naturales de los cuerpos, al “temor al
vacio”, a la perfeccién del movimiento circular y de otras
suposiciones carentes de fundamento cientifico que formaban
un enrevesado ovillo con los dogmas religiosos y las leyendas
biblicas. A través de una serie de brillantes experimentos,
Galileo fue desembrollandolo y creé tan importante rama de la
mecanica como es la dinamica, o sea, la ciencia del movimiento
de los cuerpos.

Galileo descubrié leyes fundamentales de la mecanica, a
saber: el espacio recorrido por un cuerpo que cae es
proporcional al cuadrado del tiempo que tarda’en caer; los
cuerpos caen todos con la misma velocidad en el vacio,
independientemente de su peso (en contra de la opinién de
AristOteles y los escolasticos concerniente a la velocidad de la
caida de los cuerpos proporcional a su peso); todo cuerpo
conserva el movimiento rectilineo uniforme que se le ha
comunicado hasta que lo detiene una accién externa (mas tarde
se llamaria ley de la inercia) y otras.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS PAISES DE EUROPA OCCIDENTAL... 189

La significacién filoséfica de las leyes mecanicas halladas
por Galileo y las leyes del movimiento de los planetas
descubiertas por Johannes Kepler (1571-1630) fue inmensa.
Puede decirse que la nocién de ley, de necesidad natural, habia
nacido con la filosofia. Pero estas nociones iniciales no estaban
libres de considerables elementos antropomérficos y mitologi-
€os, cosa que constituyd una de las razones gnoseoldgicas para
que mas tarde se las interpretara en sentido idealista. El
descubrimiento de las leyes de la mecanica y de las leyes del
movimiento de los planetas, que dieron una interpretacién
estrictamente matematica a las nociones de estas leyes y
liberaron su comprensién de elementos antropomérficos
asento esta comprension sobre un terreno fisico, vale decir, por
Primera vez en la historia del conocimiento adquiria la nocién
de ley de la naturaleza un significado rigurosamente cientifico.

Galileo también empleé las leyes de la mecanica para
Probar la teoria copernicana, que era incomprensible para la
gente porque, en su mayoria, ignoraba estas leyes. Por
ejemplo, desde el punto de vista del “sentido comin” parece
completamente natural que el movimiento de la Tierra en el
espacio deberia provocar un fortisimo torbellino que. lo
barriese todo de su superficie. Tal era precisamente uno de los
argumentos mas ‘“‘robustos” contra la teoria de Copérnico.
Pues bien, Galileo establecié que el movimiento regular de los
Cuerpos no influye lo mas minimo sobre lo que suceda en su
Superficie. La caida, pongamos por caso, de los cuerpos en
una nave en movimiento sucede lo mismo que en una nave
amarrada. Por ello es dificil descubrir el movimiento rectilineo
¥ uniforme de la Tierra desde la propia Tierra.

El genial cientifico expuso todas estas ideas en el Didlogo
sobre los dos mdximos sistemas del mundo (1632), que demostrd -
cientificamente la teoria de Copérnico y dio ocasion a la Iglesia
para hacerle comparecer ante la Inquisicién. En 1633 se
Celebra en Roma el famoso proceso en el que tiene que abjurar
de sus “extravios”. Su libro es prohibido, pero ya no se puede
detener el triunfo de las ideas de Copérnico, Giordano Brunoy
Galileo. El pensador italiano habia vencido.


http://www.filosofia.org

190 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

El problema del conocimiento
y del método en Galileo

Apoyandose en la teoria de la doble verdad, Galileo separd
resueltamente la ciencia de la religién. La naturaleza, afirma,
debe estudiarse recurriendo a las matematicas y el experimen-
to y no a la Biblia. En el conocimiento de la naturaleza debe
guiarnos Unica y exclusivamente nuestra razén. El objeto de la
ciencia es la naturaleza y el hombre; el de la religion, “la piedad
y la obediencia”, el comportamiento moral.

Partiendo de lo antedicho, Galileo concluye que es posible
un conocimiento ilimitado de la naturaleza. Y también en este
terreno colisiona con las predominantes ideas escolastico-
dogmaticas que consideran inmutables los postulados de la
“verdad divina” tal y como aparecen en la Bibliay en las obras
de los Padres de la Iglesia, del Aristételes escolastizado y de
otras autoridades. Partiendo de la infinitud del Universo, el
gran pensador italiano expresé la profunda idea gnoseolégica
de que el conocimiento de la verdad es un proceso infinito,
planteamiento contrario a la escoldstica y que le condujo a
formular un nuevo método del conocer.

Como otros muchos pensadores del Renacimiento, Galileo
sustentaba una opinién negativa frente a la légica escolastica, la
logica del silogismo. A su parecer, la logica tradicional valia
para corregir ideas légicamente imperfectas, era insustituible
para transmitir verdades ya descubiertas, mas incapaz de
conducir al descubrimiento de verdades nuevasy, por lo tanto,
al invento de cosas nuevas. Ahora bien, para Galileo un método
auténticamente cientifico debe conducir justamente al descu-
brimiento de nuevas verdades. :

En la elaboracion de tal metodologia, Galileo comparece
como un fogoso propagador del experimento como el Gnico
camino que puede llevar a la verdad. Cierto, la investigacién
experimental de la naturaleza era propia de otros pensadores
progresistas del Renacimiento, pero debemos a Galileo la
elaboracién de los principios cientificos de este método, que
habian sido el suefio de Leonardo da Vinci. Si la mayoria
abrumadora de los pensadores del Renacimiento se referian a
la experiencia como simple observacién de los fenémenos, a la


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS PAISES DE EUROPA OCCIDENTAL... 191

aprehension pasiva de los mismos, Galileo demuestra, con el
descubrimiento de diversas leyes fundamentales de la naturale-
za, el papel decisivo del experimento articulado como sistema de
trabajo, a través del cual el investigador hace a la naturaleza las
preguntas que le interesan y obtiene las respuestas.

A juicio de Galileo, el cientifico que investiga la naturaleza
debe emplear dos métodos: el resolutivo (anilitico) y el
compositivo (sintético). El método compositivo consiste en la
deduccién. Pero Galileo no la entiende como simple silogistica,
que seria también plenamente aceptable para la escolastica,
sino como el camino del computo matematico de los hechos
que interesan al investigador. Muchos pensadores de aquella
€poca anhelaban tal sistema, por lo que desempolvaban las.
tradiciones ' pitagéricas, pero s6lo Galileo le echd cimientos
cientificos. El genial italiano mostré la inmensa significaciéon
del anilisis cuantitativo, de una determinacién exacta de las
relaciones cuantitativas a la hora de estudiar los fenémenos de
la naturaleza. De esta suerte hallé el punto cientifico de
contacto entre el método experimental-inductivo y el abstracto-
deductivo, lo cual permite ligar el pensamiento cientifico
abstracto con la percepcion concreta de los fenémenos vy
Procesos de la naturaleza.

La metodologia cientifica elaborada por Galileo tenia no
obstante un caracter en lo fundamental analitico, particulari-
dad ésta a tono con la prosperidad de la produccién
manufacturera que se inicia por aquella época, y cuyo rasgo
caracteristico es la subdivisién del proceso productivo en toda
una serie de operaciones. El surgimiento de esta metodologia
también guarda conexién con el especifismo del propio
conocimiento cientifico, que comienza aclarando la forma mas
simple del movimiento de la materia: el desplazamiento de los
cuerpos en el espacio, estudiado por la mecénica.

Galileo como adepto
del materialismo mecanicista

Esta particularidad de la metodologia elaborada por Galileo
determiné también los rasgos distintivos de sus concepciones
filoséficas, que en conjunto cabe caracterizar de rasgos del


http://www.filosofia.org

192 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

materialismo mecanicista. Para Galileo, la materia es una
substancia corpérea plenamente real con estructura corpuscu-
lar. El pensador italiano resucita en este punto las concepciones
de los atomistas de la antigiiedad, pero a diferencia de ellos las
vincula estrechamente con la matemitica y la mecénica. El libro
del Universo —dice Galileo— no se puede entender si antes
no se procura entender su lengua y conocer los caracteres en
que esta escrito: estd escrito en lengua matematica, y sus
caracteres son triangulos, circulos y otras figuras matematicas.

Como quiera que la inteleccién mecanica de la naturaleza
no puede aclarar su infinita pluralidad cualitativa, Galileo
—apoyindose en cierta medida en Democrito— es el primer
filosofo de la época que desarrolla la proposicion de la
subjetividad del color, el olor, el sonido, etc. En su obra II
Saggiatore (1623) senala que es inherente a las particulas tener
determinada forma, magnitud, ocupar determinado lugar en
el espacio, estar en movimiento o reposo, pero que no tienen
color, ni sabor, ni olor, los cuales, por tanto, no son esenciales
para la materia. Las cualidades sensibles surgen en el sujeto
perceptor.

Las concepciones de Galileo respecto a la materia —consti-
tuida basicamente por particulas desprovistas de cualidad—
difieren de modo cardinal de las de los filosofos naturales, que
sobre adjudicar cualidades objetivas a la materia, a la
naturaleza, le atribuian propiedad animica. En la vision
mecanicista de Galileo, la naturaleza entrega el alma y, como
dice Marx, la materia deja de sonreir al hombre con su
esplendor poético-sensorial.

El caricter mecanicista de estas concepciones, asi ‘como la
inmadurez ideolégica de la burguesia, cuya cosmovision
expresaba Galileo, no le permitieron a éste emanciparse por
entero de la idea teoldgica de Dios. No pudo hacerlo en virtud
del caracter metafisico de su entendimiento del mundo, segiin
el cual en la naturaleza, constituida basicamente por unos y los
mismos elementos, nada se destruye ni nada nuevo nace.
Galileo también peca de antihistoricismo en la comprension del
conocimiento. Por ejemplo, atribuye un origen extraexperi-
mental a las verdades matemiticas generales y necesarias,
punto de vista metafisico que ofrecia la posibilidad de invocar a


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS PAISES DE EUROPA OCCIDENTAL... 193

Dios como razén suprema de las verdades mas fidedignas. Esta
tendencia idealista de Galileo aparece todavia con mas clarid. d
en su exposiciéon del origen del Sistema Solar. Como Giordano
Bruno, parte de la infinitud del Universo, pero conjuga esta
tesis con la idea de la invariabilidad de las érbitas circulares de
los planetas y de la velocidad de su movimiento. Para explicar
la estructura del Universo sostiene que, al crear el mundo, Dios
Puso en su centro al Sol, impulsé a los planetas en direccién a
éste y cuando llegaron a cierto punto les hizo cambiar la
trayectoria recta por la curva. Al llegar aqui termina toda
actividad de Dios. Desde ese momento tiene la naturaleza sus
Propias leyes objetivas, cuyo estudio compete inicamente a las
Ciencias.

De esta suerte, es Galileo en los nuevos tiempos uno de los
pPrimeros en formular la visién deista de la naturaleza, que
luego seguirian en su mayoria los pensadores progresistas de
los siglos XVII y XVIII. La actividad cientifica y filos6fica de
Galileo dio principio a una nueva etapa en el desarrolio del
Pensamiento filoséfico de Europa, al materialismo mecanicistay
Metafisico de los siglos XVII y XVIIL

Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978


http://www.filosofia.org

CAPITULO VI

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA
EUROOCCIDENTAL EN EL PERIODO DE
LAS REVOLUCIONES BURGUESAS

(desde finales del siglo XVI hasta finales del siglo
XVIII)

1. Bacon y Descirtes, fundadores
de la filosofia burguesa

En el transcurso de los siglos XV1 y XV1I, en los paises mas
avanzados de Europa Occidental se va gestando en las entrafas
de la vieja sociedad feudal el nuevo modo de produccién, el
modo capitalista. La burguesia se desmembra mas y mas del
tercer estamento para volverse una clase independiente que
encabeza la oposicién de vastos sectores de la poblacién al
poder feudal. En cierta medida, los propietarios feudales
comienzan a adaptarse a las relaciones capitalistas en desarro-
llo. Este proceso aparece con la mayor evidencia en Inglaterra,
donde los terratenientes, mediante lo que se llamé cercado de
las tierras, expulsaron de ellas a los labriegos y las convirtieron
en pastizales para ovejas, cuya cria era estimulada por una
produccion textil en rapido crecimiento. Asi aparecio la
“nueva nobleza”, préxima a la burguesia por su condiciéon y
sus intereses, y asi se crean las premisas materiales necesarias
para instaurar una avenencia entre la nobleza y la burguesia,
expresion politica de Ia cual es la monarquia absoluta. Como
senala Marx, “la monarquia absoluta surge en los periodos de
transicién, cuando los viejos estamentos feudales decaen, y se
forma, del estamento medieval de los ciudadanos, la moderna
clase de la burguesia, y cuando ninguna de las partes
beligerantes ha prevalecido aitin sobre la otra”!.

El “cercado” es la forma clasica de la acumulacién
originaria del capital, es decir, de la expropiacién violenta de -
los pequeiios productores que ha de dar lugar a la aparicién de
la clase de los obreros asalariados. Este mismo proceso, aunque

1 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 4, pig. 306.


http://www.filosofia.org

(On

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA EUROOCCIDENTAL... ) 195

en forma menos evidente, sucede en otros paises de Europa.
Por estas causas cobran aspereza las luchas de los sectores
sociales “bajos” contra los estamentos feudales dominantes, lo
que a su vez intensifica la descomposicion de las relaciones
feudales y forma una de las premisas inmediatas de las
revoluciones burguesas de aquella época: la revolucion de los
Paises Bajos (final del siglo XVI), la revolucién burguesa de
Inglaterra (mediado el siglo XVII) y, en fin, la revolucién
burguesa de Francia de 1789 a 1794. La Guerra de los
Campesinos en Alemania, la insurreccién de Roberto Ket en
Inglaterra, la revuelta de los “desarrapados” en Franciay otras
batallas de los trabajadores fueron, virtualmente, el prélogo de
las revoluciones burguesas de Europa Occidental.

La disgregacion de las relaciones feudales cambia esencial-
mente el factor religion dentro de la sociedad. Se derrumba la
dictadura espiritual de la Iglesia. La religién, empero,
mantiene todavia un considerable poder sobre las mentes. Por
ello no puede sorprender que las primeras revoluciones
burguesas tengan por estandarte la religion reformada, el
pProtestantismo. Solo en el siglo XVIII se presenta una
Tevolucién burguesa, la de Francia, sin vestiduras religiosas y
proclama a pecho descubierto los ideales politicos de la
burguesia. Pero si para las masas de la sociedad capitalista es
todavia Ia religién manantial de ilusiones —politicas y mora-
les—, en la ciencia y en la filosoffa deja de marcar la pauta.

Para los idédlogos burgueses progresistas, las nuevas
concepciones que mas cuadraban a los intereses de la ciencia de
la naturaleza era la filosofia materialista y el materialismo
—pPpor lo general espontineo— de los naturalistas. En un
principio, estas dos modalidades del materialismo actiian en
comin. La una y la otra acometen la critica de la escolastica
planteando el problema del método del conocimiento; el
método viejo expresaba no sélo el divorcio escolastico del
experimento, de la practica, sino también el idealismo propio
de la escolastica. Los materialistas atribuyen la esterilidad de la
Pseudociencia escolastica a la endeblez de su método, cuyos
rasgos esenciales son la obediencia acritica a la autoridad, el
dOgmatismo, la especulacién, la ausencia de una observacién
empirica sistematica y de experimentacidn, el apresuramiento


http://www.filosofia.org

196 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

y la inconsistencia de las generalizaciones, la primacia de la
deduccién.

En este periodo cambia también lo que se entiende por
funcién de la ciencia y la filosofia. La divisa de los materialistas
—de los fil6sofos y los naturalistas de los nuevos tiempos— no
es la “ciencia por la ciencia”, sino la multiplicaciéon del poderio
del hombre sobre la naturaleza, el perfeccionamiento, la

. potenciactéon del hombre, de su salud y belleza. Bacon en
Inglaterra, Descartes en Francia, Spinoza en Holanda ——con
todas las diferencias entre ellos— coinciden en este modo de
entender las tareas y los fines del conocimiento.

La nueva ciencia se apoya sobre todo en la practica de la
produccién material. El invento y el empleo de maquinas
—escribe Marx— acab6 “por ofrecer a los grandes matemati-
cos de la época un punto real de apoyo y un estimulo para las
investigaciones de la mecanica moderna” 2. Evangelista Torri-
celli, el notable discipulo de Galileo, establece por via
experimental la presién atmosférica, inventa el barémetro de
mercurio y la bomba de aire. El genial naturalista inglés Isaac
Newton formula las leyes fundamentales de la mecanica
clasica, entre ellas la ley de la gravitacion universal. Robert
Boyle aplica la mecénica a la quimica, elabora los problemas del
atomismo, define la nocién del elemento quimico. En 1600
aparece el libro del fisico inglés William Gilbert De Magnete
que, ademais de los temas fisicos, contiene importantes ideas
acerca del papel del experimento y de la medicion cuantitativa
en todas las ciencias de la naturaleza. William Harvey descubre
la circulacién de la sangre e investiga empiricamente su papel.
Los filésofos Descartes y Leibniz hacen valiosos aportes al
desarrollo de las matematicas, la mecanica, la fisica y la
fisiologia. '

El experimento es la forma mas importante de la investiga-
cién y desempefia un papel inmenso en la fundamentacién del
nuevo tipo de materialismo, el materialismo metafisico de los
siglos XVII y XVIIL. El desarrollo del experimento hizo
posible la fundamentacién tedrica de la causalidad, doctrina

2 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 23, pag. 361.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 197

que constituye un mérito eminente del materialismo de los
siglos XVII y XVIII.

Francisco Bacon, fundador
de la ciencia experimental y de la filosofia
materialista de la Edad Moderna

El primer filésofo que se plantea conscientemente Ia
elaboracién de un método cientifico basado en la interpreta-
cién materialista de la naturaleza es Francisco Bacon (1561-
1626). Hijo de un alto dignatario, él mismo es nombrado Lord
Canciller de Inglaterra, pese a lo cual sus simpatias no estan al
lado de la aristocracia feudal. Bacon es el ideélogo de la “nueva
nobleza”, cuyas costumbres y aspiraciones eran mis burguesas
que feudales. Dio a su obra capital el titulo de Novum organum
(1620), lo que muestra que contraponia de modo consciente su
comprension de la ciencia y su método a la comprensién que
informa el Organon (compendio de trabajos légicos) de
Aristételes. Otra importante obra de Bacon es la utopia New
Atlantis. a
_ De acuerdo con las mentes avanzadas de su siglo, Bacon
Juzga tarea suprema del conocer la conquista de la naturalezay
e! perfeccionamiento de la vida humana. Pero esta misién de la
ciencia —practica en dltima instancia— no puede significar que
toda investigacién cientifica se circunscriba a las consideracio-
nes de su eventual utilidad inmediata. El saber es la fuerza, mas
Para serlo realmente ha de ser cierto, ha de basarse en la
explicacion de las verdaderas causas de los fenémenos
Naturales. Sélo puede vencer a la naturaleza y reinar sobre ella
la ciencia que se “somete” a la naturaleza, esto es, que se guia
Por el conocimiento de sus leyes. De ahi que Bacon diferencie
flOS tipos de experimento: 1) los “fructiferos” y 2) los
‘luciferos”. Los primeros son aquellos cuyo fin es aportar un
Provecho inmediato al -hombre; los segundos, aquellos cuyo
objetivo ne es el provecho inmediato, sino el conocimiento de las
leyes que presiden los fenémenos y las propiedades de las cosas.

Para la transformacién de la ciencia es trimite previo
Someter a critica toda la escolastica y poner en duda cuanto se


http://www.filosofia.org

198 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

juzgaba hasta entonces verdad. Duda que no es un fin en si
mismo, sino un medio para hallar el camino de la verdad.
Bacon no tiene nada de escéptico, antes al contrario es un
convencido en la posibilidad de hallar el conocimiento
plenamente cierto.

Segun Bacon, si no es fidedigno el saber hasta entonces
conocido ello obedece a la precariedad del sistema especulativo
de deduccidn y prueba. Para la escolastica, apoyada en la logica
de Aristételes, ese sistema es el silogismo. Los silogismos se
componen de juicios y éstos, de conceptos. Mas, de ordinario,
se llega a los conceptos mediante una generalizacion precipita-
da e insuficientemente fundamentada. Por ello, la reforma de
la ciencia, el progreso del saber tienen que empezar por el
perfeccionamiento de los métodos de generalizacién, de la
formacién de conceptos. Como el proceso de generalizacién es
la induccion, la base l6gica de la reforma de la ciencia deberi ser
una nueva teoria de la induccién.

Antes de Bacon, los filésofos que trataban de la induccién
se fijaban preferentemente en los casos o hechos que
confirmaban las proposiciones que se querfa demostrar o
generalizar. Bacon subray6 el significado de los casos que
refutaban la generalizacidon, que la contradecian. Son las
llamadas instancias negativas. Basta un solo caso de estos para
refutar total o, cuando menos, parcialmente una generaliza-
cion prematura. Para Bacon, el desdén por las instancias
negativas es la causa principal de los errores, obstinaciones y
prejuicios.

La reforma de la ciencia recaba asimismo depurar la razén
de extravios. Bacon distingue cuatro tipos de extravios o falsos
supuestos que obstruyen el camino del saber, cuatro tipos de
idolos o fantasmas: los idolos de la tribu, los idolos de la
caverna, los idolos del foro y los idolos del teatro.

Los idolos de la tribu son obstaculos de toda la estirpe
humana por ser toda de la misma naturaleza. El hombre juzga
la naturaleza por analogia con sus propiedades. De ahi que
surjan representaciones teleolégicas de la naturaleza, errores
derivados de la incompetencia de nuéstros sentidos, que estan
sometidos a diversos deseos y afecciones. Los idolos de la
caverna son los errores inherentes no a todo el género



http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFfA EUROOCCIDENTAL... 199

humano, sino a algunos grupos en razén de preferencias
subjetivas, simpatias y antipatias de los cientificos: unos ven
ma3s las diferencias entre los objetos, otros su semejanza; unos
tienden a creer en la infalibilidad de los antiguos, otros, por el
contrario, no admiten mas que lo nuevo. Los idolos del foro
son los obstaculos que se originan en el trato de unos hombres
con otros por medio de la palabra. En muchos casos, las
acepciones de una palabra no se establecieron mediante el
Conocimiento de la esencia del objeto, sino por una impresiéon
completamente casual producida por el tal objeto. Los idolos
del teatro son los engendrados en la ciencia por juicios falsos
aceptados sin pasar por el tamiz de la critica. No son ingénitos a
Nuestra mente, sino producto de someterla a concepciones
erréneas.

. El conocer los géneros de obsticulos que nos acechan al
Investigar la naturaleza concurre a evitar los fallos. Mas ese
saber no es sino la tarea negativa a la hora de crear el método
cientifico. Se precisa también una doctrina positiva, sentar un
método de investigacién. El estudio de la historia de la ciencia
hace ver a Bacon que existen dos métodos: el dogmatico y el
€mpirico. Los que siguen el método dogmatico empiezan por
las especulaciones generales, de las que pretenden deducir los
€asos singulares. Estos razonadores son como arafias, que lo
éxtraen todo de su propia substancia. Los que siguen el método
€mpirico buscan una acumulacién méixima de materiales. Son
¢omo las hormigas, que llevan desordenadamente a su
hormiguero todo lo que encuentran. El verdadero método
consiste en la reelaboracién mental de los materiales propor-
Clonados por la experiencia. Los que siguen este método son
€omo las abejas, que recogen de las flores el néctar, pero no lo
Conservan tal y como es, sino que, con su propia actividad, lo
transforman en miel.

Hasta ahora —dice Bacon—, los descubrimientos se hicie-
ron casualmente, sin método. Hubieran sido muchos mas si los
Investigadores hubieran dispuesto de un método correcto. El
metodo es el medio principal de la investigacién. Conciernen a
€l, primero, los instrumentos que perfeccionan la aptitud de
Nuestra percepcién; segundo, los instrumentos que perfeccio-
Nan el propio pensamiento. No es la contemplacién pasiva lo


http://www.filosofia.org

=

200 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

que amplia la ciencia, sino el experimento, esto es, la prueba
deliberada, activa de la naturaleza. A través del experimento se
obtienen las respuestas de lo inquerido a la naturaleza.

El materialismo de Bacon.
La doctrina de la forma

Al exponer la doctrina materialista de Bacon acerca de la
materia y su movimiento, y las formas de la materia, Marx
escribe: “Entre las cualidades innatas a la materia, la primeray
primordial es el movimiento, no solo en cuanto movimiento
mecdnico y matemadtico, sino mas ain, en cuanto impulso, espiritu
de vida, fuerza de tensién o tormento —para emplear la expresién
de Jacobo Bohme— de la materia. Las formas primitivas de
ésta son fuerzas esenciales vivas, individualizadoras, inherentes a
ella y que producen las diferencias especificas.”3

La investigacién de las formas de la materia interiormente
inherentes a ella constituye para Bacon la tarea fundamental
de la verdadera induccién. La forma es la esencia material de la
cualidad perteneciente al objeto. Asi, la forma del calor es una
clase determinada del movimiento. Ahora bien, en un objeto la
forma de cualquier cualidad no existe separada de las demas
cualidades de ese objeto. Por lo tanto, para hallar la forma de
una cualidad es menester excluir del objeto todo lo casualmen-
te ligado en él con la forma buscada y que no concierne a la
cualidad en cuestion. Esta exclusién de cuanto en el objeto no
esta relacionado esencialmente con la cualidad dada no puede
ser una exclusiéon real, ya que en el objeto existen juntos y
fundidos todos sus rasgos y cualidades. Es una exclusién
mental, légica, abstracta.

El concepto materialista baconiano de la forma se desarro-
116 en polémica contra la inteleccién especulativa de la forma
en Platén y Aristételes. Bacon nos dice que la forma, en el
aspecto fisico, es un género de movimiento de las particulas
materiales constitutivas del cuerpo. Igualmente son materiales
las propiedades o cualidades del objeto. La materia, como la

3 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 2, pag. 142.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 201

entiende Bacon, posee una pluralidad infinita de cualidades
sensibles. “En Bacon, como en su primer creador, el materialis-
mo encierra todavia de un modo candoroso los gérmenes de
un desarrollo omnilateral —escribe Marx—. Es como si la
materia riese en su esplendor poético-sensorial a todo
hombre.”+

Ademas de la teoria materialistamente fundamentada de la
induccién, Bacon expuso un nuevo sistema de clasificacién de
las ciencias, que parte de la diferencia entre las facultades del
conocimiento, las cuales principalmente son tres: la memoria, la
imaginaciény el entendimiento o razéon. En la memoria se basa la
historia natural y civil; en la imaginacién, la poesia. Al
entendimiento corresponde la filosofia, las matematicas, las
ciencias naturales.

El quehacer directo del conocimiento es investigar las
causas de los objetos. Estas tltimas pueden ser causas eficientes
(lo que de ordinario se llama causa) o finales (es decir, los
objetivos). La ciencia de las causas eficientes es la fisica; 1a de las
causas finales, la metafisica. La tarea de la ciencia de la
naturaleza consiste en investigar las causas eficientes. En
consecuencia, Bacon ve en la fisica el quid de la ciencia natural.
Los conocimientos de la naturaleza se aprovechan para
mejorar la vida prictica. La mecénica se dedica a la aplicacién
del conocimiento de las causas eficientes. La “magia natural”, a
la aplicacién del conocimiento de las causas finales. Segiin
Bacon, las matemiticas no tienen un fin propio y no son sino
medio cooperante de las ciencias naturales.

El dltimo sector del saber es el conocimiento del hombre o
antropologia. Esta ciencia estudia el hombre como individuo y
como miembro de la sociedad. En este caso, ese saber se lama
politica. El conocimiento de la politica puede ser, segiin Bacon,
privilegio de los dedicados exclusivamente a gobernar el
Estado. La ciencia del individuo se divide en fisiologia, cnando
trata del cuerpo, y psicologia, cuando trata del alma. Por alma
entiende Bacon un ente material. Aunque se pliega a opiniones
entonces generalizadas y diferencia el alma, como objeto de

—_—

4 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 2, pags. 142-143.


http://www.filosofia.org

202 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

investigacién cientifica natural, del espiritu, cuyo conocimiento
es revelado.

En la utopia New Atlantis expone la idea de la transforma-
cioén de toda base productiva de la sociedad por medio de la
ciencia y la técnica, sefialando el enorme papel de la ciencia
para racionalizar la produccién, incrementar subsiguientemen-
te en inmensa medida las riquezas y desarrollar la economia en
todos sus aspectos. En los Ensayos sobre moral, economia y politica
formula sus ideas sociopoliticas. Entiende que es misién de la
nobleza limitar el absolutismo y pone en guardia contra las
concesiones a la alta aristocracia feudal.

El materialismo de Francisco Bacon no es consecuente. Sus
concesiones al idealismo se expresan en haber reconocido
formalmente la existencia de un “saber” particular acerca de
Dios (la teologia) y de la doble verdad, esto es, no sélo la verdad
cientifica, sino también la religiosa, en haber renunciado a la
critica directa de los postulados de la fe.

Descartes

En la primera mitad del siglo XVIII, Francia, que se habia
rezagado de los Paises Bajos e Inglaterra en el desarrollo
econémico, emprendié también el camino capitalista. Las
premisas‘ fueron la cancelacién, en el siglo XVI, de la
fragmentacion feudal, el progreso de la industria, la artesania,
los medios de comunicacién y el comercio exterior. La forma
politica del poder era la monarquia absoluta que, apoyada en la
numerosa clase de la nobleza palaciega, habia sofocado las
tendencias centrifugas de los grandes sefiores feudales. En
cierta medida, el absolutismo estimulaba la expansion de la
industria y el comercio, la acumulacién originaria del capital.
No obstante, el clero feudal conservaba su influencia econémi-
ca, politica e ideolégica, razén por la cual tenian la ciencia y la
técnica peores condiciones que en los Paises Bajos e Inglaterra.
Eran muchos los jévenes nobles interesados por el arte militar
que iban a estudiar a los Paises Bajos, donde el ejército era
técnicamente avanzado. En este ambiente transcurria la vida de
Réne Descartes.

Descartes nacid en 1596 en la familia de un noble. Estudié


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 203

en una escuela privilegiada, el colegio de los Jesuitas de La
Fleche. A comienzos de la Guerra de los Treinta Afios
combatié en el ejército francés. En 1621 deja el ejército y
realiza miiltiples viajes que le permiten conocer a notables
hombres de ciencia europeos. Vive mis de veinte afios en los
Paises Bajos dedicado al quehacer cientifico. La penetracién de
sus ideas innovadoras en las universidades holandesas le
acarred persecuciones por parte de los tedlogos protestantes.
En 1649 se trasladé a Estocolmo, donde murié en 1650.
El rasgo fundamental de la filosofia cartesiana es el dualismo
(el alma y el cuerpo). Descartes admite la existencia de dos
principios independientes: la substancia inmaterial y la subs-
tancia material. La propiedad bisica de la substancia inmaterial
es el pensamiento; la de la material, la extensién. Marx
caracteriza la doctrina de Descartes al sefialar que éste “habia
separado totalmente su fisica de su metafisica. Dentro de su
fisica, la tnica substancia, el fundamento tnico del ser y del
conocimiento, es la materia” 5. En cosmologia (estructura del
Universo), en cosmogonia (origen y desarrollo del sistema
Planetario), en fisica y en fisiologia, Descartes es materialista:
propone la hipdtesis del desarrollo natural del sistema
planetario e incluso del desarrollo de la vida en la Tierra
conforme a las leyes de la naturaleza; considera los cuerpos de
las bestias y de los hombres como miquinas complejas
sometidas a las leyes del movimiento mecanico.
A la par de ello, en psicologia, en la teoria del conocimiento,
en la doctrina del ser, Descartes es idealista. Como Francisco
“Bacon parte de la duda de cuanto hasta entonces se
considerara conocimiento indudable. Ni los datos de las
Sensaciones, ni el fruto del pensamiento ofrecen tal saber. Las
ilusiones de los sentidos hacen dudoso el testimonio de las
sensaciones, como los errores del razonar hacen dudosas las
conclusiones de la razén. Consiguientemente hay que empezar
Por una duda radical de todo. No obstante, por general que esa
duda sea, hay algo en el proceso del conocer de que no es
Posible dudar en manera alguna. Descartes no es escéptico ni

agnostico. Critica el conocimiento existente, pero busca el
.\‘-_

5 C.Marx y F.Engels. Obras, 1. 2, pag. 140.


http://www.filosofia.org

204 HISTORIA DE LA FILOSOFIiA

verdadero y sabe de antemano que tal saber existe. Su duda es
solo recurso previo, no caracteriza en esencia sus ideas, no es
sino método para establecer la verdad. En todo caso, la duda se
detiene ante el hecho de que la duda existe. Puedo dudar de
la existencia de todo menos de que la duda existe. Ahora bien,
la duda es un acto del pensar. Por cuanto yo dudo, yo pienso.
Por ello la existencia de mi duda muestra de modo fide-
digno la existencia del pensamiento. Quizid mi cuerpo no
exista en realidad. Quiza un genio maligno me haya hecho
de tal guisa que me parezca tener cuerpo cuando en reali-
dad no lo tengo. Mas yo sé directamente que como sujeto
dubitativo, pensante no soy un fantasma, sino que existo. Cogi-
to ergo sum, esto es, pienso, luego existo.

Esta proposicidon constituye la base sobre la que se puede
erigir el edificio todo del saber verdadero. En este punto de
arranque doctrinal, Descartes es idealista, un idealismo que no
consiste en sostener que mi pensar engendra el ser de mi
cuerpo (tal idea no se le ocurre), sino en creer que para él Ia
existencia del pensamiento es mas indudable y cierta que la
existencia del cuerpo, o materia. Dicho de otro modo,
Descartes trata de fundamentar el idealismo no ontolégica-
mente, sino gnoseolégicamente, no como caracteristica del ser,
sino como caracteristica de nuestro conocimiento del ser. En la
doctrina del ser no sélo reconoce que, junto con la substancia
material existe la substancia espiritual, sino que sostiene que
sobre ambas, como substancia en el pleno sentido de la palabra,
se alza Dios.

En la filosofia cartesiana no es la “metafisica” lo que tiene
significado decisivo, sino la fisica, la doctrina de la naturaleza.
La fisica cartesiana desempend inmenso papel en el desarrollo
del materialismo moderno. Ademas, al introducir el punto de
vista del desarrollo en la cosmogonia contribuyé a los futuros
éxitos de la cosmologia, aunque en conjunto su comprension
del desarrollo es mecanicista. Los problemas de la fisica y la
cosmologia, de las matematicas, los elabora Descartes no s6lo
como filésofo, sino también como matematico y naturalista.
Descartes es uno de los creadores de la geometria analitica,
introdujo el método de las coordenadas en su aspecto general.
Su geometria analitica muestra que dominaba ya el concepto


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 205

de funcién, nuevo en las matemiticas. También arranca de él
el sistema de signos algebraicos que, con pocas modificaciones,
llega a la actualidad. En mecinica sefiala la relatividad del
movimiento y el reposo, formula la ley general de la accién y la
reaccién y la ley de la conservacién de la cantidad total del
movimiento al chocar dos cuerpos rigidos. En 6ptica funda-
menta la ley de la relacién permanente de los senos en la
refracciéon de la luz. También desarrollé la teoria matematica
del arco iris.

La cosmogonia cartesiana se basa en la idea del desarrollo
Natural del Sistema Solar condicionado por las propiedades de
la materia y del movimiento de sus particulas heterogéneas. En
la cosmogonia mas que en cualquier otra parte de su fisica,
Descartes “infundié a la materia potencia creadora indepen-
diente”, como diria Marx. Para Descartes, la forma capital del
Mmovimiento de la materia césmica es el movimiento en
torbellino de sus particulas.

La doctrina cartesiana de la materia, o de la substancia
Corporal, se forma en estrecha relacién con las investigaciones
Mmatemiticas y fisicas. Descartes identifica la materia con la
€xtensién, o espacio, y considera que las cualidades sensibles de
los objetos (color, calor, sonido, etc.) no existen por si mismas,
es decir, objetivamente. Pese a su tendencia abstracto-
geométrica, esta inteleccion de la materia dio lugar a una serie
de conclusiones que constituirfan los cimientos de posteriores
Tepresentaciones cientificas del mundo y que consisten en lo
Siguiente: la materia mundial (=espacio) es ilimitada, homogé-
Nea, no tiene vacio y es infinitamente divisible. Las primeras
dos conclusiones demolian la idea medieval de la finitud del
Mmundo y de la jerarquia de sus elementos fisicos. Las dos
ultimas combatian la antigua teoria de los dtomos, resucitada
en tiempos de Descartes, segin la cual el mundo se compone
de particulas totalmente indivisibles separadas por vacios.

. La fisica cartesiana erigida sobre estas proposiciones es
Tgurosamente mecanicista. En tajante contradiccién con la
fisica medieval, Descartes intenta reducir toda la pluralidad
Cualitativa de los fenémenos naturales: 1) a la materia, que
identifica con el espacio, y 2) a su movimiento. El movimiento
Surge como resultado de un impulso comunicado por un


http://www.filosofia.org

206 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

cuerpo a otro, el desplazamiento de los cuerpos es relativo. Esta
comprensiéon del movimiento, no obstante su caricter pura-
mente mecanicista era progresiva para la ciencia del siglo
XVIL

Planteado el problema de la causa primaria del movimien-
to, Descartes invoca a Dios, que cre6 al mundo y que mantiene
la misma cantidad de movimiento y reposo en la materia que le
infundié al crearla.

La cosmogonia y la fisica culminan con la doctrina del
hombre El hombre es el nexo efectivo del mecanismo corporal
sin alma y sin vida con el alma racional poseedora de voluntad
y pensamiento. La experiencia —afirma Descartes— demues-
tra que el estado del cuerpo y de sus 6rganos esta condicionado
por el estado del alma, y viceversa. La fisiologia cartesiana toma
por base la teoria de la circulacion de la sangre de Harvey, que
Descartes acepta desde su aparicibn comprendiendo su
inmenso alcance cientifico. El propio Descartes realizaba
investigaciones fisiolégicas empleando ampliamente los méto-
dos de diseccién de cadiveres de animales y hombres y
establecié un esquema de reacciones motrices que es una de las
primeras descripciones cientificas del reflejo. Segiin Descartes,
los nervios son conductores: unos, de la accién centripeta, del
impulso exterior hacia el cerebro; otros, del efecto reflejado,
centrifugo, del cerebro a los miembros puestos en movimiento.
No hay que suponer en la maquina del cuerpo humano un
alma “vegetal” o “sensitiva”, ni otro principio del movimiento
y la vida que la sangre y la substancia sutil.

El caracter materialista de la fisiologia cartesiana colisiona
con su doctrina del alma inmaterial. Dios uni6 alma y cuerpo
—dice el filésofo— diferenciando de tal suerte al hombre de las
bestias, que carecen de conciencia y todos cuyos movimientos
parten exclusivamente de un género corporal y mecénico del
movimiento.

El problema del método
en la doctrina cartesiana

Descartes considera, como Bacon, que el objetivo funda-
mental del saber es dominar las fuerzas de la naturaleza y



http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA EUROOCCIDENTAL... 207

perfeccionar al hombre. Por ello necesita, como punto de
partida, .una proposicion incondicionadamente cierta para’
todo el saber y un método que, apoyiandose en esa proposicién,
permita erigir un edificio no menos cierto de toda la ciencia.
Ese puntal es el postulado “pienso, luego existo”. Esta
proposicién se manifiesta en la intuicién, cuyo rasgo caracteris-
tico es una representacion clara y distinta del objeto que
excluye toda duda. Erréneamente, Descartes supone que la
claridad y la distincion de la representacién son notas
suficientes para declarar verdadero cualquier conocimiento. A
su juicio, pues, el criterio de la legitimidad del saber no reside
en la practica, sino en la conciencia del hombre.

Ahondan el idealismo de Descartes las premisas religiosas
de su sistema: para probar la existencia real del mundo es
menester demostrar previamente la existencia de Dios. Entre
otras ideas, nuestra mente alberga la idea de Dios, dice. Como
nocién del ser perfecto, la idea de Dios tiene mas realidad que
todas las demas ideas. En la causa debe haber cuando menos
tanta realidad como de ella hay en su efecto. Como nosotros
existimos y como somos el efecto de la primera causa, existe
Pues la propia primera causa, esto es, Dios. Y si Dios perfecto
existe queda excluida la posibilidad de que nos engaiie.
Consiguientemente, la existencia del mundo sensible es
también cierta.

Segiin Descartes, la veracidad de Dios condiciona la propia
Posibilidad del conocimiento: si hacemos un uso recto de
Nuestra facultad cognoscitiva no podremos equivocarnos
Nunca; el error es hijo de un uso incorrecto de esta facultad y,
€n particular, de que la voluntad (que para Descartes es libre, o
$€a, independiente de los motivos) se guia a la hora de hacer
eleccién no por la verdad, sino por la preferencia.

La posibilidad de hallar la verdad emana, segin Descartes,
fie la existencia de ideas innatas o evidencias, entre las cuales
Incluye ante todo los axiomas. Por cierto, subraya que por ideas
Mnatas entiende no verdades sentadas, sino tinicamente la
aptitud o predisposicién del entendimiento hacia los axiomas y
Proposiciones. Para Descartes, en el conocimiento no son las
Sensaciones, sino la razén la que desempeia el papel principal.
Por consiguiente es partidario del racionalismo, doctrina que


http://www.filosofia.org

=

208 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

sostiene la primacia de la razén en el proceso cognoscitivo, la
independencia de la razén respecto de las perfecciones
sensoriales.

La fundamentacién gnoseolégica cartesiana del racionalis-
mo no debe ser considerada dnicamente en el plano de la lucha
del idealismo contra el materialismo. Simultineamente, el
racionalismo de Descartes protegié a la ciencia contra la
reaccién ideolédgica encabezada por la contrarreforma y cuyo
fin era devolver al catolicismo el poder que habia perdido y
seguia perdiendo a conscuencia ante todo de los descubrimien-
tos y progresos de las ciencias astronomicas y fisicas. El
racionalismo de Descartes se configuré como intento de aclarar
la universalidad y la necesidad propias del saber matemitico.
Por no entender todo el significado que la praxis tiene para el
pensamiento tedrico, Descartes suponia erréneamente que sélo
la propia razén era la fuente de la certidumbre del conoci-
miento.

El filésofo francés reserva un lugar excepcional a la
deducciéon. Para él son los axiomas las proposiciones de
arranque de toda la ciencia. En la cadena légica de la
deduccién que sigue a los axiomas, cada eslabon es también
cierto. Mas para tener una representacién clara y distinta de
toda la cadena de eslabones de la deducién se precisa una
fuerza de memoria indefectible. Por ello, los principios
evidentes o intuiciones tienen preferencia sobre los razona-
mientos de la deduccién.

Pertrechada con los medios ciertos del pensar —la intuicién
y la deduccién—, la razén no puede lograr un conocimiento
verdadero en todas las esferas sino en el caso de que se guie por
un método cierto. Sobre estas premisas del racionalismo erige
Descartes su doctrina metodoldgica, que expone en Discurso del
Método, obra publicada en 1637. El método cartesiano se
asienta en estos cuatro puntos: 1) no admitir como verdadera
cosa alguna que no aparezca a la razén clara y distinta y no
suscite duda alguna de que lo es; 2) dividir cada dificultad en
cuantas partes sea posible y en cuantas requiera su mejor
solucién; 3) conducir ordenadamente los pensamientos de lo
conocido y demostrado a lo desconocido y por demostrar, y 4)
hacer en todo unos recuentos tan integrales y unas revisiones


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFfA EUROOCCIDENTAL... 209

tan generales que se llegue a estar seguro de no omitir
nada.

La filosofia de Descartes y sus ideas cientificas incidieron
considerablemente” sobre el desarrollo de la filosoffa. La
filosofia burguesa reaccionaria subraya hoy en la teoria
cartesiana su doctrina idealista de Dios, de la substancia
espiritual, asi como los lados idealistas de su doctrina del
conocimiento. El pensamiento social avanzado rechaza el
idealismo y dualismo de Descartes, pero no le resta ni un apice
de valor como genial pensador, innovador de la ciencia —de las
matematicas, la cosmogonia, la fisica, la fisiologia—, como uno
de los creadores de la interpretacién materialista de la
naturaleza.

La filosofia materialista de Thomas Hobbes

El gran materialista inglés Thomas Hobbes (1588-1679) fue
contemporineo de la revolucién burguesa que inauguré época
en Inglaterra. Aunque siguid a esta revolucion el breve periodo
de la restauracién, ya no pudo producirse un consistente
retorno al feudalismo. La burguesia se fortalecié politicamente
Y. acometié el desarrollo de una ideologia antifeudal. Hobbes
VIvi6 en la época en que las luchas revolucionarias se acogian a
las banderas del protestantismo. En la vida intelectual de
In_glaterra tenia no poca ascendencia la parte avanzada de la
aristocracia préxima a la burguesia y cuyos tedricos veian el
modelo del saber en las ciencias mas o menos al servicio directo
de la practica.

La lucha contra la ideologia feudal acentué el interés por las
Cuestiones de la religion, la tolerancia y el Derecho piblico. Los
Juristas y publicistas de la burguesia inglesa ponen en las leyes
y lfls propiedades de la naturaleza humana el origen de la
Sociedad y del poder publico. Para ellos, la naturaleza humana
€ un producto del mundo exterior. A las aclaraciones
Mecanicistas ce la naturaleza siguen las aclaraciones mecanicis-
tas de los fenémenos de la vida social. Todas estas tendencias
tienen realzada expresién en la filosofia de Thomas Hobbes.

Hobbes fue alumno de la Universidad de Oxford, donde
estudié asiduamente la légica de Aristételes y las doctrinas de

(On


http://www.filosofia.org

210 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

los nominalistas. Tras viajar por Francia e Italia, es secretario
«de Francisco Bacon. En Paris, entonces centro de los estudios
matematicos, se ocupa de esta disciplina y de las ciencias
naturales. Alli estd en contacto permanente con Pierre
Gassendi, materialista francés, divulgador de las ideas de
Epicuro. En el desarrollo cientifico de Hobbes influyen
notablemente las doctrinas de Copérnico, Kepler, Galileo y
Harvey. Durante los afios de la revoluciéon burguesa emigra
como monarquico a la Europa continental y no regresa a
Inglaterra hasta 1651. En Paris escribe sus obras capitales:
Elementorum philosophiae sectio tertia, De cive (1642) y Leviathan
(1651). La publicacién de esta Gltima promovié contra el autor
los fuertes ataques de los eclesiasticos. El interés mas vivo de
Hobbes es para las cuestiones de la teoria de la sociedad y el
Estado. Marx cita a Hobbes entre los autores de la Edad
Moderna que explican el Estado, el Derecho partiendo no de
los dogmas de la Iglesia, sino de la naturaleza del hombre como
parte del mundo natural. Por ello, las teorias de Hobbes en
punto al Estado y el Derecho son precedidas por la doctrina
materialista de la naturaleza.

Lz.a doctrina de la naturaleza

Como sefiala Marx, Hobbes es el sistematizador del
materialismo de Bacon. A juicio de Hobbes, €l mundo es un -
conjunto de cuerpos, pues nada incorpéreo existe. Una
substancia incorpérea representa el mismo contrasentido que
representaria un cuerpo incorpéreo. No se puede separar el
pensamiento de la materia que piensa. La materia es el sujeto
de todos los cambios. Todos los cuerpos y sus cualidades
inherentes, asi como los cambios que en ellos acontecen, son
producto del movimiento de elementos materiales. El movi-
miento de los cuerpos cumple leyes mecéanicas: s6lo un impulso
puede transmitir el movimiento de un cuerpo a otro. El
impluso despierta un esfuerzo en el cuerpo que lo experimen-
ta; si no es contenido por un esfuerzo opuesto se transforma en
movimiento. Los esfuerzos no se perciben por si mismos. Se
acumulan en una.suma global y se convierten en algo
perceptible ya no como esfuerzos, sino como movimientos.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 211

En movimientos y esfuerzos consiste también la vida
espiritual del mundo organico, incluido el hombre, constituida
por sensaciones. Las sensaciones, los sentidos del hombre no
influyen sobre el movimiento y el esfuerzo que ocurren en el
cerebro y el corazén. Las sensaciones no son mas que expresion
subjetiva de estos procesos objetivos. Los hombres y las bestias
son mecanismos complejos cuyas acciones estan plenamente
determinadas por presiones exteriores. No obstante, hay
diferencia entre los cuerpos inanimados y las méiquinas
animadas. Estas Gltimas tienen drganos que permiten conser-
var las impresiones recibidas. Ademas, tienen la aptitud de
comparar las nuevas impresiones con las anteriores; esto crea

-1a condicién para la diferenciacién que, a su vez, es la condicién
de la conciencia.

De estas proposiciones de partida, Hobbes deduce: 1) la
negacién de la existencia de las almas como substancias
especiales; 2) la tesis segtin la cual los cuerpos son las tinicas
substancias, y 3) la afirmacion de que la fe en Dios no es mas
que producto de la imaginacién humana.

La teoria del conocimiento

Estas proposiciones materialistas y ateas determinan el
caricter general de la teoria del conocimiento. Segin Hobbes,
-l conocimiento se realiza mediante las “ideas”. La fuente de
las jdeas no puede ser sino la percepcién del mundo exterior.
Hobbes rechaza la tesis cartesiana que hace del cogito ergo sum el
Punto de partida del conocimiento verdadero, asi como la

octrina, también cartesiana, de las ideas innatas. La experien-
€la demuestra que cuando el hombre esti profundamente
dormino y sin esuefios, no piensa, lo que significa que en ese
Mmomento no tiene ninguna idea. De ello deduce Hobbes que
No puede haber ninguna idea innata: lo innato debe estar
Slempre presente. En correspondencia con esto entiende que
los sentidos son fuente no sélo de las ideas, sino de todo
Nuestro conocimiento. Mediante la accién de los objetos se
€rean en nosotros las ideas ‘iniciales. Asi, las oscilaciones del
cter crean la idea de la luz y el color; las oscilaciones del aire, la

(On


http://www.filosofia.org

212 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

idea del sonido. El contenido de estas ideas no depende de la
conciencia del hombre. Luego, las ideas iniciales son reelabora-
das por el entendimiento. Para Hobbes, esa actividad del
entendimiento transcurre por tres medios: la comparacién, la
combinacion y la division de las ideas.

Sobre la base de este analisis de las ideas y el medio de su
reelaboracién por el entendimiento erige Hobbes su gnoseolo-
gia, segin la cual todas las operaciones del conocimiento no
son sino operaciones de los sentidos y la memoria. Ahora bien,
el resultado de estas operaciones no puede ser mis que la
experiencia, esto es, el conocimiento de hechos tnicos
presentes o de hechos tunicos pasados. En cuanto al conoci-
miento de los nexos entre los hechos, por su caricter no
pueden ser sino condicional. Sin embargo, de que la experien-
cia proporcione s6lo un conocimiento condicional de los nexos
entre las cosas no hay que deducir que Hobbes considere
imposible un conocimiento cierto de lo general y abstracto. Ese
conocimiento es posible gracias al lenguaje. Mientras las ideas
no pueden ser mas que particulares, las palabras pueden ser
también generales. Un nombre comiin es un nombre que
puede significar una cosa dada de cualquier clase y cualquier
otra cosa de esa misma clase. Precisamente asi adquieren los
saberes particulares caracter general. Es éste un punto de vista
nominalista, ya que no admite la existencia objetiva de lo
general.

Hobbes considera que el vinculo empiricamente observado
entre el objeto y determinada propiedad inherente a él
(propiamente: el vinculo entre el sujeto y el predicado en una
oracién) no es un vinculo necesario. En matematicas y en
filosofia, gracias a las pruebas, se consigue el conocimiento de
los vinculos necesarios. Con esta proposicion Hobbes sefala la
diferencia esencial entre el pensamiento teérico y la observa-
cién empirica.

La doctrina del Estado y el Derecho

La doctrina de Hobbes referente al Estado y el Derecho
gozé de vasta difusién. En ella intenta dividir un todo tan
complejo como es el Estado en sus elementos fundamentales y


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 213

explicar estos 1iltimos por las sencillas leyes de la naturaleza. El
resultado fue establecer la necesidad de distinguir dos
condiciones de la sociedad: la natural y la civil. El concepto de
condicién natural se obtiene en el momento en que se excluye
de las relaciones humanas todo lo que a ellas aport6 el Estado.
En la condicién natural, los hombres no tienen mas guia que la
ley natural de la subsistencia. En ese estado, cada cual tiene
derecho a todo lo que puede tomar, apresar. En este caso, el
Derecho coincide con la fuerza, nos encontramos en una
constante “guerra de todos contra todos”. Pero como esta
situacién contradice la apetencia de subsistir, es preciso buscar
la paz, para lo cual cada uno debe ceder el derecho a todo y
transferir a los demas parte de él. Cuando hay transferencia
hay lo que se llama “contrato”, del que surge ya no la condicién
natural, sino la condicién civil de la sociedad.

A fin de encauzar a los hombres separados hacia un
objetivo comin y hacerles renunciar a acciones que infrinjan la
paz, la sociedad necesita un Estado regido por una voluntad
Unica. Para ello, cada uno debe subordinar su voluntad
particular a una persona o grupo de personas, cuya voluntad se
Juzgara voluntad de todos. Asi surge el Estado, segin Hobbes.
Para é), la forma mas perfecta de poder estatal es la monarquia
absoluta. Téngase en cuenta que en sus tiempos era la
monarquia absoluta la forma politica del compromiso entre la
nobleza palaciega y la burguesia. Hobbes hace extensivo el
poder ilimitado del Estado no sélo a la conducta del hombre,
SIno también a sus ideas: religiosas, morales y aun cientificas.
También somete el poder de la Iglesia al del monarca. Incluso
st el mandato del poder secular contradice la religion, el
creyente debe obedecer incondicionalmente las leyes de la
Patria. Aunque partidario del poder supremo ilimitado del
Estado, Hobbes hubo de reconocer que, en ciertos casos, puede
surgir un conflicto entre los mandatos del poder y la tendencia
Natural de cada individuo a subsistir. En los casos extremos es
admisible incluso la insurreccién de los siibditos contra el
Poder que conculque el Derecho natural, por cuanto cada
stbdito tiene derecho a defenderse. Desde el momento en que
un sibdito deja de utilizar la proteccién del poder anterior es
libre de someterse a uno nuevo. Estas aclaraciones y salvedades

~

(On


http://www.filosofia.org

214 . HISTORIA DE LA FILOSOF{A

son, en rigor, concesiones a los principios revolucionarios
contra los que el propio Hobbes se opone enérgicamente y
esgrime su teoria. Por ello, aunque fuera siempre monarquico
convencido y adversario del sistema democritico, no es un
idedlogo del feudalismo, sino de la burguesia. Su idea basica
no reside en el principio mondrquico en cuanto tal, sino en un
sentido ilimitado del poder estatal, sea cual sea el modo de
gobernar. Los derechos del poder publico, como Hobbes los
entendia, son perfectamente compatibles con los intereses de
las clases que mediado el siglo XVII realizaron la revolucién
burguesa en Inglaterra.

El alcance histérico de las opiniones sociolégicas de Hobbes
es enorme. Frente a la concepcion teolégica feudal del Estado
establecié una doctrina naturalista del poder, conforme a la
cual el Estado no es una institucidn divina, sino natural.
Hobbes sefiala acertadamente que el Estado es una miquina de
violencia, pero no ve que esa violencia consiste en el dominio
de una clase sobre otra.

Para el siglo XVII, las opiniones de Hobbes eran progresis-
tas. Marx escribe que este filésofo aniquild los prejuicios teistas
del materialismo baconiano. Su filosofia emancipaba a la
conciencia social de las ilusiones religiosas que la abrumaban..
La teoria de la sociedad y el Estado contenia gérmenes de una
comprensién materialista de los hechos sociales.

La filosofia materialista de Spinoza

Mediado el siglo XVII, Holanda era, como Inglaterra, un
pais capitalista avanzado. La revolucién burguesa se habia
producido ya en la segunda mitad del siglo XVI1 'y, en luchas
sangrientas el pueblo insurrecto habia derrocado el yugo
feudal espanol e instituido una de las primeras republicas
burguesas de Europa. El desarrollo del modo capitalista de
produccion y, especialmente, la expansién del comercio y la
navegacion incitaron las investigaciones cientificas, que en los
Paises Bajos tenian mejores posibilidades que en los demis de
Europa. A mayor abundamiento, las condiciones naturales (la
necesidad de construir presas) recababan el desarrollo de la
técnica y la ingenieria en conjugaciéon con los progresos de la


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 215

mecanica y la fisica. Circunstancias todas estas que dieron pie a
un considerable auge técnico, cientifico y cultural. En el siglo
XVII descollaban los Paises Bajos por su avance en la técnica
(militar y civil) y la ciencia (matematicas, astronomia, mecanica
y fisica) y por su arte realista.- A las eminencias de la ciencia
mundial pertenecen mentalidades holandesas del siglo XVII
como el matematico, fisico y astronomo Huygens, el fisico
Snellius, Anton van Leeuwenhoek uno de los inventores del
microscopio, y otros muchos sabios. Celebridad mundial -
adquirié la escuela pictérica holandesa (Rembrandt y otros
maestros). Los logros de la ciencia y la técnica en los Paises
Bajos abonaron el terreno para el desarrollo de la filosofia. En
Holanda trabajé durante veinte afios René Descartes. Su
notable seguidor Henri Le Roy no sélo expuso de modo
magistral la doctrina cartesiana, sino que, como fisiélogo, fue
mas lejos que su maestro en la marcha hacia el materialismo.

En este marco apareci6é una notable doctrina materialista
del siglo XVII, la filosofia de Benito o Baruch de Spinoza
(1632-1677), nacido en Amsterdam de una familia judia
acomodada. Sus padres le destinaban a los estudios teolégicos,
mas una vez que hubo conocido las ideas cientificas avanzadas
de su época, particularmente la filosofia cartesiana, rompié con
el judaismo. Spinoza fue excomulgado de la sinagoga, el resto
de su vida lo pasé en un ambiente de secta religiosa y se gané la
vida puliendo lentes para instrumentos Spticos. Sus estudios
cientificos y su meditacién filoséfica son detenidos prontamen-
te por el progreso de la tuberculosis que padectfa. Por ello no da
remate sino a dos importantes obras: el Tratado teolégico-politico
(1670) y 1a Etica (1675).

Como Descartes, Spinoza quiere edificar la filosofia sobre
Proposiciones apodicticas. La geometria, con sus axiomas y
Ngurosa deduccion de los teoremas, es para Spinoza modelo de
la certidumbre y la rigurosa demostrabilidad. De acuerdo con
ello expone su obra principal, la Etica, por el llamado modo
geométrico. Al principio sitiia las definiciones, luego formula
]05_ axiomas y, luego, partiendo de estas definiciones y de estos
axiomas, demuestra los teoremas. Bien entendido que trata los
aXiomas como proposiciones cuya verdad se advierte intuitiva-
Mmente. Todas las demas verdades se desprenden de los


http://www.filosofia.org

216 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

axiomas y las definiciones como de su basamento légicoé.

En pos de Bacon y Descartes, Spinoza considera que la
misién fundamental de la filosofia consiste en conquistar el
dominio sobre la naturaleza exterior y perfeccionar la indole
humana. Son estas ideas progresivas de sus precursores las que
desarrolla y complementa con su doctrina de la libertad,
doctrina que, de un lado, parte del determinismo establecido
por las ciencias naturales y, de otro, muestra que la libertad
humana es posible dentro del marco de la necesidad y en
consonancia con ésta. Punto de partida para la solucién de este
problema es la doctrina de la naturaleza.

Doctrina de la naturaleza

Spinoza apunta que no existe mas que una substancia, la
naturaleza, que es “causa de si misma” (causa sut), esto es, para
existir no necesita nada mas. En esta proposicién descansan el
materialismo y el ateismo spinozianos. De un lado, la .
naturaleza es naturaleza creadora (natura naturans), y, de otro,
naturaleza creada (natura naturata). En tanto que “naturaleza
creadora” es substancia, o lo que es lo mismo, Dios, segiin el
pensamiento de Spinoza. Al identificar la naturaleza y Dios
(Deus, sive Natura, “Dios, o naturaleza”), el filésofo niega la
existencia de un ser extranatural o sobrenatural, diluye a Dios
en la naturaleza y fundamenta implicitamente una inteleccion
materialista y atea de la naturaleza bajo la forma de panteismo.
Segiin la doctrina spinoziana, la naturaleza es eterna e infinita,
es causa, efecto, esencia y existencia.

Al hilo del pensamiento de Avicena, Spinoza argumenta la
distincién entre esencia y existencia. En las cosas singulares,
contingentes, finitas, la esencia no coincide con su existencia,
pero en la substancia tnica, eterna e infinita de su esencia sigue
por necesidad su existencia. Por ello puede ser demostrada la
existencia de Dios (o de la substancia), vale decir, la existencia

6 Dicho sea de paso, el pensamiento filoséfico de Spinoza no pudo
ubicarse plenamente dentro del marco del “modo geométrico” de exposicién.
Cerca de una tercera parte de la Etica estd dedicada a razonamientos escritos
en forma libre de escolios.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFfA EUROOCCIDENTAL... 217

de Dios puede ser deducida de la nocién de esencia de Dios (de
la naturaleza). La existencia de la substancia es, a la vez,
necesaria y libre, puesto que no hay ninguna causa, fuera de su
propia esencia, que impela a la substancia a actuar. La cosa
singular no sigue de la substancia como de su causa inmediata.
Puede proceder sélo de otro ente finito. Por ello, la”cosa
singular no posee libertad. .

Hay que distinguir de la substancia como ser incondiciona-
do el mundo de las cosas finitas o conjunto de modos (modus).
Llama Spinoza modo a lo que existe no por si mismo, sino en lo
otro. La substancia es dnica, su esencia descarta toda multiplici-
dad. Por el contrario, hay una pluralidad infinita de modos,
que guardan con la substancia tinica la misma relacién que los
puntos infinitos de una recta guardan con la propia linea. La
naturaleza, como substancia, con todas sus propiedades, existe
por si misma, independientemente del intelecto y fuera de él.
Un intelecto infinito podria comprender la substancia —en
todas sus especies o aspectos— como infinita. Pero nuestro
entendimiento no es infinito. Por ello comprende la esencia de
la substancia como infinita solamente en dos aspectos: como
extensién y como pensamiento. Para Spinoza, extensién y
pensamiento son atributos de la substancia, por cuanto en ellos
la esencia infinita de la substancia se expresa “en su género”, es
decir, en un sentido determinado, en un sentido distinto de los
demds. Es ésta una doctrina que tiene su sesgo materialista.
Combate el dualismo de Descartes, en virtud del cual extensién
Y pensamiento forman dos substancias. Bien entendido que
Spinoza no juzga al movimiento atributo de la substancia.

Como objeto del conocimiento, el hombre no es ninguna
exceptién en el orden general del mundo. Es un ser en el cual
el modo de la extensién, el cuerpo, se corresponde con el modo
del pensamiento, el alma o espiritu. Miremos al hombre como
ente corpdreo o como espiritual, en ambos casos es parte de la
haturaleza. La psicologia del hombre, sus pasiones y apeten-
cias, los motivos y objetivos de su comportamiento son tan
objeto del conocer como cualquier otro fenémeno de la
Naturaleza.


http://www.filosofia.org

218 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

La doctrina ética de Spinoza

Spinoza construye la ética como ciencia que extrae sus
reglas no de apreciaciones subjetivas, sino de las leyes objetivas
de los actos humanos. El filésofo holandés “naturaliza” la ética.
Tendencia ésta de signo progresivo, ya que envuelve un
intento de fundamentaciéon materialista de la ética. Pero el
naturalismo ético spinoziano es ahistoricista, mecanicista,
abstracto. Spinoza enfoca al hombre no como individuo
perteneciente a un sistema social historico, sino como “cosa” de
la naturaleza.

Para elaborar la-ética, Spinoza considera condicién impres-
cindible el conocimiento previo de los procesos corporales y de
los nexos en el hombre. Aproxima el método de la psicologia a
los métodos de la mecanica y la fisica y reduce la complejidad y
diversidad de la vida psiquica a dos principios basicos y
sencillos: 1) la razén y 2) las pasiones o afectos, Identifica la
voluntad y la razén y establece tres tipos de afecto: la alegria, la
tristeza y la apetencia o deseo. Estos afectos primarios y la
multiplicidad de los derivados de ellos brotan del afdn de toda
cosa de perseverar en su ser. El hombre no se guia por la ley
moral del bien ni por la aversién al mal, sino tinicamente por el
deseo de persistir en su propio ser y de obtener ventajas. La
virtud no es mas que potencia humana, y se determina sélo por
el esfuerzo que el hombre empefia para perseverar en su
propio ser. .

Sobre estas bases naturalistas levanta Spinoza su doctrina de
la libertad. El filésofo holandés desliga la cuestion de si es
posible para el hombre la libertad de la cuestiéon del libre
albedrio y rechaza la doctrina idealista acerca de ésta ultima. El
rasgo comun, necesariamente insito en la naturaleza humana,
es su servidumbre de las pasiones o afectos. Ahora bien,
aunque rechaza la concepcion idealista de que la voluntad es
independente de los motivos, no niega la posibilidad de
libertad para el hombre, explica que la nocién de libertad no -
contradice la nocién de necesidad. Una cosa que exista por
necesidad puede ser al mismo tiempo libre, siempre y cuando
exista por necesidad exclusiva de su propia naturaleza. En este
sentido es libre la substancia, o naturaleza, puesto que su


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOF{A EUROOCCIDENTAL... 219

existencia no esta condicionada mas que por su propia esencia;
en este sentido también es libre el hombre. Si en la cuarta parte
de la Etica, Spinoza habla de la servidumbre del hombre, esto
es, de su dependencia respecto de los afectos, en la quinta
parte, muestra en qué condiciones puede emanciparse de esa
servidumbre y en qué sentido puede hacerse libre. Todo
afecto, o sea, estado pasivo, deja de ser pasivo tan pronto nos
formamos una idea clara y distinta de él, es decir, lo
conocemos. La libertad es conocimiento de la necesidad, esto
es, representacién clara y distinta de lo que es necesario. Esta
idea dialéctica formulada por Spinoza es una eminente
conquista de la filosofia materialista.

De la doctrina spinoziana se sigue que existen diversos

‘grados de libertad para las diversas personas. Aunque el

conocimiento, en cuanto tal, es impotente ante los afectos, él
mismo puede volverse afecto. La alegria unida a la idea de su
causa externa es el afecto llamado amor. Un género especial de
amor es el amor al conocimiento. El conocimiento, si suscita tal
amor, puede combatir a otros afectos y vencerlos. La alegria
del conocimiento incluso puede sofocar todos los demas afectos
y, de esta suerte, conducir al hombre a la mayor libertad. Debe
tenerse en cuenta, empero, que Spinoza circunscribe la libertad
al conocimiento de la necesidad y a la concordancia con la
hecesidad; no comprende el papel de la practica material en la
realizacién de la libertad. Para él, libertad es s6lo imperio de la
razon sobre los sentidos, vencimiento de los afectos sensoriales
por la pasién de conocimiento. En este plano, desde el punto
de vista de Spinoza es libre sélo el sabio que se aparta de la’
Practica y se consagra principalmente “al amor intelectual a
Dios”, es decir, a la pasién de conocer la naturaleza. Una
comprensién tal de la libertad es ahistérica, abstracta y
desvinculada del plural contenido de la vida social.

Doctrina spinoziana del conocimiento

La teoria del conocimiento, como toda la doctrina spinozia-
na, es de caracter materialista y racionalista. El grado inferior
del saber es el basado en la imaginacién. Son representaciones


http://www.filosofia.org

220 HISTORIA DE LA FILOSOFIiA

despertadas por la percepcidon del mundo exterior. Pero la
experiencia sensorial del que parte ese conocimiento es
desordenada. El segundo grado lo forma el saber sustentado
en la razén. En este género del saber, las verdades se extraen
mediante la prueba. La ventaja de este saber consiste en ser
cierto, como son claras y distintas las verdades obtenidas por su
mediacién. Su limitacién reside en ser un conocimiento
mediato. El grado tercero y superior del conocer se apoya
también en la razén, pero no esta mediato por la prueba. Lo
constituyen las verdades vistas en la intuicién, esto es,
contemplaciones directas del entendimiento. Como las verda-
des mediatas, son ciertas, pero tienen mayor claridad y
distincién. El primer género del conocimiento es sensorial; el
segundo y el tercero son del género intelectual. En la
calificacién de estos tres tipos del saber se refleja netamente el
racionalismo de la teoria cognoscitiva de Spinoza. Al contrapo-
ner los dos géneros del saber intelectual al saber sensorial
minimiza el papel de este tltimo y el de la experiencia, niega a
la experiencia la aptitud de ofrecer un conocimiento fidedigno,
no ve en la experiencia, en la practica el criterio de la verdad.
En este sentido, el racionalismo de Spinoza se expresa con mas
realce que el racionalismo de Descartes.

Como no comprende el papel de la experiencia y la prictica
en el proceso del conocimiento, absolutiza la diferencia entre
los géneros sensorial e intelectual del saber. Justamente la
experiencia, la practica comunica a ciertas verdades el caricter
de intuitivas, es decir, de verdades conocidas directamente.
Pero a Spinoza le es ajena la comprension de este papel de la
experiencia, no ve el alcance que para el conocimiento tiene el
desarrollo.

El ateismo de Spinoza

Spinoza hace una notable contribucién al ateismo y al libre
pensamiento de la Edad Moderna. Su idea de la religion y sus
opiniones sobre el Antiguo Testamento las expone en el
Tratado teolégico-politico, que plantea dos grandes cuestiones: 1)
la tolerancia filoséfica y cientifica dentro del Estado, y 2) el


http://www.filosofia.org

=

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 221

caracter y el origen de las Escrituras del Viejo Testamento.
Referente a la primera, Spinoza sostiene que la religiéon debe
conceder plena libertad de pensamiento e investigacién. A
juicio del filésofo holandés, la teologia y la filosofia no tienen
nada de comun. El quehacer de la religion es instruir a la gente
acerca de cémo debe vivir y comportarse moralmente. Por ello,
los resultados y las proposiciones de la ciencia y la filosofia no
pueden contradecir las ideas religiosas ni ser un peligro parala
devocién religiosa y el estado moral de la sociedad. Por el
contrario, la verdadera moral y el orden publico corren peligro
alla donde la religion y el Estado atentan a la libertad de
pensamiento.

Concerniente a la segunda cuestion, Spinoza afirma que la
Biblia paleotestamentaria no data de una antigiiedad tan
remota como dice la tradicién teoldgica. La Biblia no es fruto
de la revelacién, sino un compendio de libros escritos por
hombres y que reflejan el nivel de sus convicciones morales.
Los textos de la Biblia estin adecuados a las representaciones
de aquellas gentes para cuya edificacién moral fueron escritos.
Y no los escribieron los autores cuyos nombres llevan ahora.
Esta compilacién fue hecha por los fariseos de la llamada época
del Segundo Templo.

La impresién que produjo el Tratado teologico-politico fue
tremenda. Tedlogos y eclesiasticos de todas las creencias
arremetieron contra Spinoza. La tendencia atea del tratado, el
reducir )a religién a doctrinas morales que, ademas, consideran
el bajo nivel cultural del pueblo, el introducir el punto de vista
histérico en el problema del origen de los libros canénicos de la
Biblia, el negar su procedencia divina y el apuntar los
anacronismos y las contradicciones que tanto abundan en las
escrituras biblicas eran ideas nuevas, audaces, que incitaban a
e€mancipar el pensamiento del cautiverio religioso. Aunque la
edicién del tratado fue anénima, el nombre de Spinoza no
podia quedar oculto para sus contemporaneos. Durante largo
tiempo fue la personificacién del ateismo.

. Spinoza es menos independiente en sus opiniones sociopoli-
licas. Acepta la teoria de Hobbes, que diferencia el estado
natural” y “politico” (o “civil”’) de la sociedad. Como Hobbes,
entiende que la base de la sociedad es el deseo de subsistir


http://www.filosofia.org

222 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

propio del individuo, ve la fuente del Derecho en la fuerza,
afirma que, en condiciones naturales, impera la guerra de
todos contra todos, que el Estado es expresion de la necesidad
de pazy, en fin, es partidario de la plenitud del poder estatal, al
que debe subordinarse la propia Iglesia.

Mas contrariamente a Hobbes, para Spinoza es la goberna-
cién democratica la forma superior del poder. Bien entendido
que la participacién en el poder supremo dimana de los
derechos imprescriptibles de la ciudadania y no de la voluntad
del gobierno. A diferencia de Hobbes, pone limites al poder
estatal e invoca para ello la libertad y la razén. Spinoza
considera que un poder que no sabe gobernar mas que
mediante el temor no puede ser considerado virtuoso. Hay que
conducir a la gente de modo que crea que no se la conduce y
que vive como le dictan su razén y libre albedrio.

La filosofia materialista de Locke

Distinguido representante del materialismo inglés fue john
Locke (1632-1704), continuador de Bacon y Hobbes y fundador
del sensualismo materialista, segun el cual todos los conoci-
mientos vienen de la percepcion sensorial del mundo exterior.
La actividad filos6fica de Locke transcurrié en la Restauracién,
durante la Segunda Revolucién Burguesa en Inglaterra (1688)
y después de ella. La revolucion termin6 con una avenencia
politica entre la burguesia inglesa y la “nueva nobleza” que
facilité las premlsas pohtxcas para el desarrollo del capntallsmo
Asentada en los éxitos ya conseguidos, la burguesia s:gulo
batallando para ampliar sus derechos politicos y surprimir las
supervivencias feudales. Locke particip6 en las luchas como
filosofo, economista y escritor politico que fundamenta la
legitimidad de la avenencia entre las dos clases dominantes de
la sociedad inglesa.

El combate contra la escolastlca iniciado por Galileo, Bacon
y Hobbes destac a primer plano, como antes hemos indicado,
la cuestion del método del conocimiento que, a su vez,
guardaba estrecha ligazén con los problemas de la gnoseologia;
precisamente a estos tltimos dedica Locke su obra capital:
Ensayo sobre el entendimiento humano (1690).


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 223

El tratado de Locke comienza con una critica de la doctrina
cartesiana de las ideas innatas y establece que en la mente del
hombre no hay tales ideas, como no las hay en el pensamiento
tedrico ni en las convicciones morales. La experiencia es la

" Unica fuente de las ideas. Locke distingue la experiencia

externa y la experiencia interna y a tono-con ello sefala.dos
fuentes de experiencia (empiricas)- de nuestras ideas: la
primera, de sensacion; la segunda, de reflexiéon. Las ideas de
sensacion surgen mediante la accién sobre nuestros sentidos de
las cosas que se encuentran fuera de nosotros. Tales son, por
ejemplo, las ideas adquiridas por medio de la vista, el oido, el
tacto, el olfato, etc. Estas ideas forman el acervo principal de
todas nuestras ideas. Las ideas de reflexién surgen cuando
nuestra mente examina los estados internos y la actividad del
espiritu. Tales son, por ejemplo, las ideas acerca de las
diferentes operaciones de nuestro pensamiento, émociones,
deseos, etc. ‘ :

Por medio de las ideas de sensaciéon percibimos las
cualidades de las cosas. Locke divide estas ideas en dos clases:
1) las ideas de las cualidades primarias, y 2) las ideas de las
cualidades secundarias. El filosofo inglés llama cualidades
primarias a las pertenecientes a los propios objetos y presentés
en ellos tal y como nos las ofrecen nuestras sensaciones. Las
cualidades primarias son inseparables del cuerpo y en todas las
alteraciones que el cuerpo sufre se mantienen como son. Como
estas cualidades primarias se hallan en los propios cuerpos,
Locke las llama cualidades reales; tales son la densidad, la
extensidn, la figura, el movimiento (o el reposo) y el nimero.
Las ideas de las cualidades primarias son copia de estas mismas
cualidades. Locke llama cualidades secundarias a las que nos
Parecen que estan en los objetos mismos, pero que en realidad
no estan en ellos. Las ideas de la cualidad secundaria son las
ideas del color, el sonido, el gusto, etc. En los propios objetos
no hay mas que la facultad de producir en nosotros estas
Impresiones. Lo que en la idea aparece como agradable, azul o
calido no es en las cosas mismas sino cierto volumen, figuray
Movimiento de particulas imperceptibles. Con toda la diferen-
C1a entre las cualidades primarias y las cualidades secundarias
hay entre ellas algo comun: unas y otras producen sus ideas a


http://www.filosofia.org

224 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

través de una “impulsion”. Por ejemplo, mediante una
“impulsién” de particulas de la materia imperceptibles y que se
diferencian por el volumen y la figura, por los grados y
modalidades de su movimiento, la violeta produce en el
espiritu la idea de su color y su aroma. La doctrina lockiana
respécto a la diferencia entre las cualidades primarias y las
cualidades secundarias es un desarrollo de las ideas avanzadas
por el atomista Demdcrito y reanimadas en los tiempos
modernos por Descartes y Galileo, una doctrina que se asienta
en una contraposicién absolutizadora de lo subjetivo a lo
objetivo.

A Locke le corresponde un papel destacado en la creacién
del llamado método metafisico, apuntado en todo el desarrollo
anterior de la filosofia y configurado definitivamente en la
época del nacimiento del modo capitalista de produccién. La
expansioén de las fuerzas productivas de la sociedad burguesa
recaba de la ciencia analisis, division de los fenémenos de la
naturaleza, clasificaciéon de los mismos, estudio por separado
de cada uno de ellos. Este aislamiento transitorio de los
fenémenos es necesario también para la experimentacion.

En los primeros momentos, el desarrollo del experimento
hizo que el analisis y la separacién de los fenémenos estudiados
prevalecieran notablemente sobre la sintesis y el examen de
sus nexos e interacciones. Habituados, en el marco experimen-
tal, a enfocar los fenomenos de la naturaleza fuera de su
totalidad, en una particién lograda mediante el analisis, y no en
su accién reciproca, sino en el aislamiento que es necesario
para la experimentacién, los investigadores que crearon las
ciencias naturales experimentales de la Edad Moderna tras-
plantaron el sistema de analisis y aislamiento, que constituye
s6lo una de las condiciones de la investigacion, a la naturaleza
en su conjunto. Y sin proponérselo comenzaron a pensar que
no sélo en la situacién artificial que creaban para los
experimentos, sino en la naturaleza se componen todas las
cosas de elementos auténomos, inconexos. Este enfoque
—Marx y Engels lo llamaron metafisico— surgié de forma
espontanea en la cabeza de los naturalistas. Engels sefiala que
Bacon y Locke lo transfirieron de las ciencias naturales a la
filosofia, donde primé largo tiempo.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 225

Segiin Locke, las ideas adquiridas por ambos canales —de
sensacion y de reflexion— no son mas que material para el
conocimiento, pero no el conocimiento mismo. Para lograr éste
€s necesario someter ese material a cierta reelaboracion, la cual
es realizada por tres facultades del espiritu que difieren de la
sensacién y la reflexién: la comparacién, la composicion y la
abstraccion. Por medio de ellas, el espiritu transforma las ideas
simples de sensacion y las ideas de’ reflexiéon en ideas
complejas. Por ejemplo, gracias a la comparacién se forman las
ideas de numerosas relaciones. Una vez que ha establecido la
fuente de las ideas simples y complejas, Locke investiga el valor
de las ideas para el conocimiento. No todas tienen el mismo.
Unas son claras y distintas; otras, oscuras y confusas. Por su
significado para el conocimiento, las ideas se dividen en tres
clases: 1) reales (o, por el contrario, fantasticas); 2) adecuadas
(o, por el contrario, inadecuadas), -y 3) verdaderas (o, por el
contrario, falsas). Las ideas reales se basan en la naturaleza, se
corresponden con la esencia efectiva de las cosas. Las ideas
fantasticas no tienen fundamento en la naturaleza, no se
corresponden con la esencia real. Las ideas adecuadas
representan de modo cabal los modelos de que han sido
abstraidas. Todas las ideas simples son adecuadas. La verdad y
la falsedad, segiin Locke, no pertenecen propiamente dicho a
las ideas, sino a las proposiciones. La verdad siempre
presupone afirmacién o negacion.

_ En ]a teoria lockiana del conocimiento tiene importante
significacién la doctrina semdntica, desarrollada en el Ensayo
sobre el entendimiento humano, y con la que esta estrechamente
relacionada su teoria de la abstraccion. Las palabras, dice Locke,
son signos sensibles que precisamos para nuestra mutua
comunicacién. La mayor parte de las voces no son designacio-
nes singulares, sino términos generales. Cabe preguntarse: si
las cosas existen sélo como cosas -tinicas, ¢dénde estin las
€sencias generales que, por suposicion, se designan con los tér-
minos generales? Segun Locke, las palabras se tornan gene-
rales a causa de que se hacen de ellas signos de ideas genera-
les. Ahora bien, ¢de qué modo se convierten en generales
las ideas? A esto responde la teoria lockiana de la abstraccién.
De Jas explicaciones del filésofo inglés resulta que

(On


http://www.filosofia.org

226 HISTORIA DE. LA FILOSOFiA

en la experiencia existe gran niimero de cosas parcialmente
semejantes por la forma, las cualidades, etc. En ello se funda-
menta la posibilidad de constituir nociones generales. Estas no-
ciones aparecen separando de la composicién de varios objetos
notas que son comunes a todos ellos; las notas restantes se exc-
luyen. Asi se forman ideas generales abstractas, como “homb-
re”, “animal”, ‘“vegetal”, “ser vivo”, etc. Todas las ideas
generales abstractas son producto del entendimiento y se basan
en la semejanza de las cosas mismas. En eso erige Locke su
doctrina del conocimiento y sus clases. En pos de Hobbes,
Locke define el conocimiento como la percepcién del acuerdo
(o desacuerdo) de dos ideas.

En el aspecto de la certidumbre, Locke distingue dos clases
de conocimiento: el conocimiento indudable, fidedigno, exac-
to, y el conocimiento probable, u opinién. Es conocimiento
indudable todo saber especulativo, es decir, el saber adquirido
por el examen mental de nuestras representaciones y de las
relaciones " entre éstas. Es conocimiento probable el saber
experimental (empirico) en el que los juicios se demuestran
invocando los hechos de la experiencia que los confirman. Por
el grado de exactitud son tres las clases del saber indudable:
conocimiento contemplativo (inmediato o intuitivo), conoci-
miento demostrativo y conocimiento sensible, o conocimiento
de existencias particulares. Locke aclara que el conocimiento
sensible es superior a la simple probabilidad, pero inferior alos
grados de certidumbre que proporciona el conocimiento

- especulativo (racional). :

Con todas las salvedades que confman la esfera del
conocimiento asequible, esta doctrina lockiana estd muy lejos
del agnosticismo caracteristico del desarrollo posterior de la
filosofia idealista burguesa de Inglaterra y Alemania. A juicio
de Locke, si el entendimiento no es capaz de obtener un
conocimiento claro y distinto eso no significa que el hombre
esté condenado a la total ignorancia. Nuestra tarea no consiste
en saberlo todo, sino en saber .aquello que es importante para
nuestra conducta, y eso estd plenamente a nuestro alcance.
Caracterizando la significacién historica del sensualismo de
Locke, Marx dice: “Este (Locke) habia fundado la filosofia del

. bon sens, del sano sentido comun; es decir, habia dicho por


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA EUROOCCIDENTAL... 227

medio de un rodeo que no puede haber filosofia distinta del
buen sentido de los hombres y del entendimiento basado
en é1.”7

Las opiniones sociopoliticas de Locke

Locke expuso también su doctrina del Estado, el poder
publico y el Derecho, que es una de las teorias del “Derecho
natural” mias destacadas del siglo XVII. En su estado de
naturaleza —dice Locke—, el hombre es libre y duefo de la
propiedad que adquiere con su trabajo.

El Estado surge cuando el hombre libre renuncia a su
derecho natural de autodefensa, al derecho de castigar a los
infractores, y lo transfiere a la sociedad en su conjunto. La
causa del transito del “estado de naturaleza” al “estado de
sociedad” es la precariedad de los derechos en el estado de
naturaleza. Mas como el objetivo de la formacion del Estado es
el de preservar la libertad y la propiedad, el poder piiblico no
puede ser arbitrario. Su misién es promulgar leyes, castigar a
los infractores del Derecho y defender a los ciudadanos contra
los ataques exteriores. Por ello, el poder piiblico se divide en
legislativo, ejecutivo y federal. Locke recaba una separacién
precisa entre el poder ejecutivo y el legislativo. Mientras el
poder legislativo no necesita, una vez promulgadas las leyes, la
actividad de la asamblea legislativa, el poder ejecutivo necesita
organismos permanentes.

En las opiniones lockianas acerca del ordenamiento politico
de la sociedad se perfila una tendencia a adaptar la teoria a la
forma politica de gobierno que se habia instaurado en
Inglaterra a raiz de la revolucién burguesa de 1688. En
conjunto, las opiniones politicas de Locke venian a ser la
Justificacién y fundamentacién tedricas del programa del
partido Whig (liberal). _

Las ideas pedagdgicas de Locke tuvieron considerable
audiencia. Como, segun este autor, todas las ideas se adquieren
Por experiencia, la instruccién no puede ser eficaz sino a
condicién de que el ensefiante reproduzca ante los alumnos la

=

7 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 2, pig. 144.


http://www.filosofia.org

228 HISTORIA DE LA FILOSOFIiA

consecutividad de las impresiones e ideas necesarias para una
correcta formacion del caracter y del entendimiento. Esta idea
Lockiana esta unida a otra también de excepcional alcance y
que envuelve la justificacién de la revolucién burguesa, a
saber: si el orden piblico y el sistema politico son de tal indole
que el individuo que se educa en la sociedad no puede obtener
las impresiones e ideas necesarias para su instruccidn, las
propias gentes deben cambiar ese orden y ese sistema.

2. La filosofia de Inglaterra a finales del
siglo XVII y en el siglo XVIII. El idea-
lismo subjetivo de Berkeley. El agnosti-
cismo de Hume

La filosofia de Locke ejercié fuerte influencia sobre el
desarrollo de la Iustracién inglesa de los siglos XVII y XVIII
(la llamada amplia corriente filoséfica dirigida contra la
ideologia de la sociedad feudal). Los ilustradores trataban de
poner coto a la fe en favor de la razén; ala religion en favor de
la ciencia y de la concepcién cientifica del mundo; trataban de
emancipar la moral de las tutelas religiosas y proclamaban que
la “luz natural de la razén” era el instrumento principal —e
independiente de la religion— para perfeccionar la sociedad.
La instruccion de la sociedad era la fuerza propulsora del
desarrollo histérico y la condicién del triunfo de la razén.

La Ilustracion del siglo XVIII fue el ariete con que la
entonces joven clase burguesa arremetié contra los puntales de
la vida ideoldgica construidos en la sociedad feudal, puntales
que obstaculizaban el avance de la ciencia y de una concepcién
cientifica del mundo, que legalizaban el dominio ideoldgico de
la Iglesia y sostenian el poder politico de las clases dominantes.
Los ilustradores, por el contrario, combatian ese dominio,
emancipaban las mentes y asi cooperaban a la emancipacién
politica. En consonancia con la instauracién de la sociedad
burguesa en Europa Occidental, las ideas de la Ilustracion se
propagaron al principio en Inglaterra, luego en Francia y mas
tarde en Alemania.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA EUROOCCIDENTAL... 229

El eje de las cuestiones filosoficas que interesaban a los
hombres de la Ilustracién era el problema del conocimiento y
la fe, de la cosmovision nueva, cientifico-natural y los
acontecimientos sobrenaturales narrados por las Escrituras.
Los tedlogos habian interpretado los relatos biblicos de
milagros como si fueran hechos histéricos reales, como
compendio de leyes otorgadas por Dios que definian las reglas
de la moral, el régimen politico de la sociedad y las normas y las
relaciones juridicas. Los hombres avanzados de la burguesia
pusieron en tela de juicio tal significado de la Biblia y la
religién y lo sometieron a estudio y critica. Pero no se
decidieron a transgredir ciertos limites, cosa comprensible si
recordamos que todos los movimientos revolucionarios bur-
gueses de los siglos XVI y XVII se atribuyeron motivos
religiosos, esto es, los propios contendientes entendian sus
batallas no tanto como lucha politica de clases, lo que realmente
era, sino como lindes de los partidos religiosos: entre las
Iglesias, las sectas y los tedlogos.

A tono con ello era excepcional el interés por las cuestiones
religiosas debatidas, cuestiones que cobijaban diversos conteni-
dos. La historia de la Ilustracién inglesa es en buena medida la
historia del libre pensamiento religioso, y la forma ideolégica
de este libre pensamiento fue el deismo, o sea, la religién
entendida como fe limitada al reconocimiento de Dios en
calidad de causa primaria y la renuncia a todos los demas
postulados de la religién como opuestos a la razén. En las
circunstancias de los siglos XVII y XVIII era a cada paso el
deismo una forma velada de renunciar a la interpretacién
religiosa del mundo.

- Eldeismo inglés alcanza su cota mas alta en el primer cuarto

del siglo XVIII y tiene un segundo auge en las postrimerias del
siglo XVIII. En el sentido filoséfico, los deistas oscilaban entre
un materialismo inconsecuente y el idealismo. Elementos
deistas encontramos en algunos filésofos que en la doctrina del
ser y del conocimiento eran materialistas, por ejemplo, Locke y
el. joven Toland. Llamarles deistas, como a menudo hacen los
historiadores burgueses de la filosofia, y silenciar su materialis-
Mo equivale a escamotear lo principal, lo decisivo en sus
concepciones.

(On


http://www.filosofia.org

230 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

John Toland (1670-1722) avanza del deismo al materialismo.
En su obra Cristianismo no misterioso admite todavia las verda-
des reveladas. Pero apunta ya que las proposiciones de la reli-
gion cristiana no pueden estar ni en contra ni sobre la razén.

En Cartas a Serena (1704) desarrolla el materialismo y hace
enmiendas substanciales a la.doctrina de Spinoza. La religion
no es una revelaciéon divina, sino un engendro de prejuicios.
Toland somete a critica la doctrina spinoziana de la substancia.
Partiendo de la frase de Newton: “El reposo de la materia es
puro disparate”, rechaza la inmovilidad de la substancia
spinoziana. El mundo como un todo es eterno, pero cambia sin
cesar; la vida y el movimiento caracterizan no sélo a las cosas
individuales, sino también a la substancia. Toland formula por
primera vez una de las proposiciones mas importantes del
materialismo: “... el movimiento es propiedad esencial de la
materia..., tan inseparable de su naturaleza como son insepara-
bles de ella la impenetrabilidad y la extensién.” 8 La materia es
también la base del pensamiento. El pensamiento es un
movimiento corporal condicionado por la estructura y la
actividad del cerebro. Por ello, una enfermedad del cerebro es
una enfermedad del pensamiento y .la suspension de las
funciones del cerebro comporta la falta de pensamiento.

En su aspera critica de la religion sostiene que todas las
religiones no son mas que engano de sacerdotes y gobernantes
para tener embridadas a las masas populares. Ciertamente, por
radical que sea esta critica y la de otros ilustradores ingleses, en
todos ellos adolece de limitacién y hasta de ambigiiedad. Ante
todo, su base social era restringida. El deismo, la critica
ilustrada de la religi()n era cosa destinada a unos pocos, los
aristécratas del espiriru. La burguesia inglesa abandonaba con
dlsgusto las ilusiones religiosas, que-arropaban en su conciencia
acciones y afanes politicos reales. No obstante, aun bajo esta
forma ambigua, el deismo inglés y el libre pensamiento inglés
en materia religiosa de comienzos del siglo XVIII constituian
un serio peligro para la ideologia feudal, cuyos defensores no
querian replegarse. Precisamente estos medios apoyaron a

George Berkeley contra la Ilustracién.

8 Los materialistas ingleses del siglo XVIII. Mosca, 1967, t. 1, pag. 152.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA EUROOCCIDENTAL... 231

El idealismo subjetivo de Berkeley

George Berkeley (1685-1753) nacié en Irlanda, en el seno de
una familia inglesa de nobles. Estudié en el Trinity College de
Dublin, donde predominaba el espiritu escolistico y donde las
disciplinas principales eran la teologia, la metafisica, la éticay la
légica. Extramuros universitarios estaban ampliamente difun-
didas las doctrinas de Descartes y Locke, polemizaban los
partidarios de la fisica torbellinante cartesiana con los seguido-
res de la fisica gravitatoria newtoniana.

Berkeley, atento estudioso de las teorias cientifico-
naturales, decidié ya en sus afios juveniles combatir lo que eran
los resultados fundamentales de la filosofia y la ciencia
avanzadas. Como observara los progresos de las doctrinas
materialistas y mecanicistas pensé atacar no tal o cual
manifestaciéon del materialismo, sino 1a nocion clave, seguin él
juzgaba, de todos los tipos del materialismo, esto es, la nocién
de la materia como base substancial de toda la multiplicidad de
cuerpos y sus cualidades. Estrecha conexién con la nocién de
Mmateria tiene la idea del espacio que, como entendia la fisica de
Newton, existe aparte de los cuerpos, como habitaculo comiin
de todas las cosas naturales. La filosofia de Locke, materialista
€n su conjunto, partia de que la fuente de las sensaciones era ¢l
mundo externo, que existia independientemente de la concien-
<1a. Berkeley rechaza este punto de partida materialista de la
qoctrina lockiana y afirma que las sensaciones (“ideas”) son la
Unica realidad perceptible por el hombre. Al sensualismo
materialista de Locke opone el sensualismo idealista.

Locke habia tratado de aclarar también el método por el
cual llegamos a las ideas de materia y espacio. Era el metodo de
la abstraccién. Pensaba que, abstrayéndonos de todos los rasgos
Y todas las notas particulares de las cosas, nuestro entendimien-
to capta los rasgos y las notas comunes a todos los objetos y, de
esta suerte, llega a la idea general abstracta de la materia en
Cuanto tal, del espacio en cuanto tal, etc. Berkeley intenta
demostrar por todos los medios a su alcance que nuestra mente
€s incapaz de concebir la abstraccién descrita por Locke. Es
Imposible la idea general abstracta de “extensién” o de

€spacio”. Es absurda, internamente contradictoria. No pode-

(On


http://www.filosofia.org

232 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

mos percibir ni concebir semejante idea. Lo mismo acontece
con la idea abstracta de la materia. A demostrar estas
concepciones dedica Berkeley su Tratado sobre los principios del
conocimiento humano (1710) y Tres didlogos entre Hilas y Philonus
(1713), obras en las que no oculta que su principal propésito es
combatir el materialismo y todas sus manifestaciones en la
ciencia.

Segiin Berkeley, la premisa de la nocién de materia, lo
mismo que la de espacio, consiste en admitir que, abstrayéndo-
nos de las propiedades particulares de las cosas que percibimos
por medio de diversas sensaciones, podemos formar la idea
abstracta de un substrato material comin a todas ellas. Pero eso
es imposible, dice. No tenemos ni puede haber una aprehen-
sibn sensorial de la materia en cuanto tal. Percibimos
unicamente las cosas singulares, y cada una de estas percepcio-
nes es la suma de diversas sensaciones o, segin la terminologia
berkeleyana, “ideas”. Tales son las ideas de flores, aromas,
sonidos, de sensaciones térmicas, tangibles, etc. “Ser” significa
siempre “ser percibido”. Vemos colores, pero no la materia
coloreada, oimos sonidos, pero no la materia sonante, etc.

A juicio de Berkeley no puede existir la idea general
abstracta de materia, como no puede existir la idea abstracta de
extensidn, espacio, etc. Una palabra se torna general no por ser
signo de una idea general abstracta, sino por que es capaz de
ser signo de muchas ideas particulares a cada una de las cuales
puede evocar mentalmente. El intelecto del hombre puede
formar la idea general de la cosa, pero no la idea general
abstracta, Berkeley afirma que la idea abstracta de la materia no
puede anadir a las propiedades de las cosas ni una propiedad
mas de las que descubre en ellas la percepcién sensorial.

Este autor combate también la doctrina de las cualidades
primarias y secundarias de la materia. Refiriéndose a la falta de
consecuencia en Locke, dice que si las cualidades “secunda-
rias” son subjetivas, también lo son las “primarias”. Por
consiguiente —deduce Berkeley— las ideas todas existen sélo
en el espiritu, no pueden ser copias de esas cosas exteriores de
las que habitualmente se piensa que existen fuera del espiritu.
Una idea puede parecerse sélo a otra idea y nada mas.

Nos hallamos, pues, ante el idealismo subjetivo. Una


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 233

doctrina que rechaza el ser de la materia y no reconoce
existencia mas que a la conciencia humana, dentro de la cual
hace Berkeley distincion entre “ideas” y “espiritus”. Las ideas
son las cualidades dadas en nuestra percepcidon subjetiva; los
espiritus son los sujetos percipientes, activos, inmateriales. A
juicio de Berkeley, las ideas son absolutamente pasivas. Por el
contrario, los espiritus son activos. El autor necesita esta
diferencia para defender el idealismo subjetivo frente a
objeciones inevitables y naturales, intenta demostrar que de sus
supuestos no se deduce que las cosas aparecen cuando son
percibidas y desaparecen cuando se suspende la percepcion.

Berkeley defiende los principios del idealismo subjetivo,
pero quiere evitar el solipsismo, esto es, la deduccién de que no
existe mas que un sujeto percipiente. De ahi que, pese al
postulado inicial del idealismo subjetivo, sostenga que el sujeto
no es uno. Una cosa que haya dejado de ser percibida por un
sujeto puede serlo por otro o por otros. Y aunque todos los
sujetos desaparecieran no por eso las cosas se convertirian en
nada. Los objetos seguirian existiendo como suma de “ideas”
en la mente de Dios. Dios es el sujeto que en todo caso no
puede desaparecer y, congruentemente, no puede desaparecer
todo el mundo de cosas por El creado: el mundo de los astros,
de los planetas y de la Tierra con todo lo que existe en ella.
Justamente Dios “introduce” en la conciencia de los sujetos el
contenido de las sensaciones que surgen al contemplar el
mundo y las cosas singulares. Lenin sefiala a este propdsito:
“Derivando las “ideas” de la accién de la divinidad sobre la
mente humana, Berkeley llega asi al idealismo objetivo: el
mungdo no es lo que yo imagino, sino el resultado de una causa
espiritual suprema que crea tanto las “leyes de la naturaleza”
como las leyes que diferencian las ideas “mas reales” de las
menos reales, etc.” 9

Tenemos asi que, tras comenzar por el idealismo subjetivo y
tratar de evitar el solipsismo, Berkeley da un paso hacia el
idealismo objetivo reconociendo la existencia de una fuerza
espiritual sobrenatural, es decir, Dios. Posteriormente va
limitando mas y mas su doctrina idealista-sensualista y tiende a

9 V.I.Lenin. Materialismo y empiriocriticismo. O. C.,, t. 18, pag. 24.


http://www.filosofia.org

234 ' HISTORIA DE LA FILOSOFiA

un idealismo objettvo de cufio neoplaténico. En Materialismo y
empiriocriticismo, Lenin expone su critica exhaustiva al idealis-
mo subjetivo de Berkeley como base teérica de una concepcion
del mundo religiosa. En punto al alcance histérico dé la
doctrina de Berkeley, Lenin ve en ella una fuente de la filosofia

burguesa reaccionaria de finales del siglo XIX y principios del
XX.

El agnosticismo de David Hume

El filésofo, psicdlogo, historiador y economista inglés David
Hume (1711-1776) fue contemporineo de Berkeley, que
influyé sobre él, aunque Hume no compartié sus deducciones.
Berkeley es un partidario militante del idealismo y la religién.
Hume es un escéptico, un agnostico. Como Lenin sefiala,
Hume reemplaza el consecuente punto de vista de Berkeley (el
mundo exterior es mi sensacion) por su punto de vista:
suprime el problema mismo de si hay algo mas alli de mis
sensaciones. “Y este punto de vista del agnosticismo condena
inevitablemente a los vaivenes entre el materialismo y el
idealismo.” 10

Hume es hijo de un terrateniente medio escocés. Luego de
términar la Universidad de Edimburgo, se entrega al estudio
de las leyes y, posteriormente, al comercio, pero fracasa. De
vuelta de un viaje a Francia (1734-1737), publica su Tratado de
la naturaleza humana y, luego, Ensayos morales y politicos. En
1763, vuelve a Francia como secretario de ]a Embajada inglesa
y es entusidsticamente acogido en los medios cientificos y
filoséficos de la Ilustracién francesa (D’Alembert, Helvecio,
Diderot y otros), a los que habia impresidnado su interpreta-
cién burguesa de los problemas morales y filoséficos, asi como
su critica de la religion. Hume pasa los altimos afios de su vida
en Inglaterra.

Para Hume, la misién del conocer no consiste en un
conocer adecuado del ser, sino en la aptitud de servir de guia
para la orientacién practica. Los tinicos objetos de conocimien-
to. cierto y demostrable conciernen a las matematicas: la

10 V.1.Lenin. Materialismo y empiriocriticismo. O.C., t. 18, pag. 63.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFfA EUROOCCIDENTAL... 235

cantidad y el numero; todos los demas objetos de investigacion
se refieren a los hechos de relacion, que no pueden ser
demostrados légicamente y derivan exclusivamente de la
experiencia. Hume insiste en el origen experimental de los
juicios de existencia, pero entiende de modo idealista la propia
experiencia. Para él, la realidad es un torrente de “impresio-
nes”. Las causas que engendran en nosotros esas “impresio-
nes” son, por de pronto, incognoscibles. Tampoco podemos
saber si existe el mundo exterior. A juicio de este autor existen
las impresiones de nuestros sentidos (“de sensacién”) y las
impresiones internas de nuestro espiritu (“de reflexién”). De
estas dos modalidades de impresiones originarias dependen las
ideas de la memoria y las ideas de la imaginacién. Ninguna idea
puede formarse sin una impresién precedente. La memoria
reproduce las ideas en el orden en que se produjeron. Por el
contrario, en la imaginacidn comparecen en combinaciones
libres.

Todas las relaciones establecidas por la experiencia se
reducen a la causalidad, como su base. La relacion entre causa y
efecto, conforme a la doctrina humiana, no puede ser extraida

_ ni intuitivamente ni por el anilisis y la demostracion légicos. La
experiencia anterior no puede proporcionar noticias inmedia-
tas y fidedignas sino de aquellos objetos y aquel tiempo que
conciernen al pasado. Pero del hecho de que un suceso preceda
a otro no se sigue que uno de ellos sea la causa y el otro, el
efecto. El que piensa que ‘“después de esto equivale a
consecuencia de esto” (post hoc ergo propter hoc) comete un error
légico. Incluso la repeticion mas frecuente de la relacién de los
sucesos en el tiempo no da a conocer la fuerza oculta en virtud
de la cual un objeto produce otro.

Dice Hume que posiblemente exista la relacién causal. Es
posible que de dos acontecimientos que se sucedan inmediata-
mente en el tiempo el anterior sea realmente la causa y, el
posterior, su efecto. Lo que si es imposible es saberlo. La
concatenacion causal, si existe, es incognoscible. Pese a ello, la
gente propende a deducir de acciones de objetos observadas en
el pasado acciones semejantes de estos objetos en el futuro. La
gente no sélo sabe por experiencia que a la primavera sigue el
verano, que al verano sigue el otofio y que al otofio sigue el

(On


http://www.filosofia.org

236 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

invierno; procede estando segura de que esa misma secuencia
de estaciones se repetira en el futuro.

¢Por qué lo hace asi? ¢Qué principio le guia? Hume afirma
que es la costumbre. En la costumbre ve la base de todas las
derivaciones de la experiencia, la medida y la guia de las vidas
humanas. Sélo la costumbre junta o asocia las ideas singulares
de que se compone nuestra percepcién del Universo. Pero por
poderosa que sea la fuerza de la costumbre, su accién nunca
puede convertir nuestra espera de cierto orden o secuencia de
acontecimientos en saber auténticamente verdadero. De esta
suerte, la filosofia de Hume desemboca en el escepticismo: la
conviccion en la ceguera y la debilidad humanas es el resultado
de toda filosofia.

Hume afirma que el torrente de nuestras impresiones no es
cadtico. Para nosotros no todas las representaciones o impre-
siones tienen el mismo valor: algunos objetos se nos aparecen
con fuerza, vivacidad, firmeza, lo que es suficiente para la
orientacién practica en el mundo. La fuente de nuestra
seguridad no es el conocimiento tedrico, sino la fe. Como ser
teorizador, el hombre es ignorante e impotente, mas como ser
prictico, actuante posee en el sentido de la fe garantias
suficientes para el buen éxito de sus acciones pricticas.

Asi pues, en la teoria Hume es agnoéstico; en la practica
defiende el “sano sentido comin” burgués. Una contradiccién
inevitable para toda la filosofia del idealismo subjetivo.

A tono con estos principios del escepticismo erige Hume su
doctrina del ser, la cosmologia, la psicologia, la teoria del
conocimiento, la ética y la filosofia de la religion. En la
ontologia niega la existencia de la categoria de la substancia y
reduce la idea de la substancia a la del conjunto de las
cualidades singulares. En la cosmologia critica todos los
sistemas cosmolégicos expuestos por la filosofia en su desarro-
llo. La vida psiquica la reduce a un relevo ininterrumpido de
representaciones o percepciones; la identidad y diversidad de
los fenémenos espirituales, a la accion de los principios de
asociacién. En la ética desarrolla la teoria del utilitarismo,
viendo en la utilidad el criterio de nuestra conducta moral.

En la filosofia de la religion se limita a admitir que las causas
del orden universal tienen cierta analogia con la razén


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 237

humana. Fuera de esta “religion ngtural” rechaza toda religion
positiva, toda teologia y toda doctrina filoséfica acerca de Dios.
La religion no puede ser la base de la moral; e invoca la
experiencia histdrica para hablar de la nociva influencia de la
religién sobre la moral y la vida civil. Hace un estudio bastante
detallado de las diversas supersticiones y estima que el origen
de la religién es el temor a acontecimientos amenazadores y la
esperanza en poder evitarlos.

Si en el siglo XVII, Locke consideraba que su misién era
fundamentar teéricamente el nuevo ordenamiento social
configurado en Inglaterra por la revolucién burguesa, para
Hume ese ordenamiento era ya algo que se daba por supuesto.
El esceptlasmo de Hume cumple el papel de fundamentacion
tedrica de la utilitaria y racional cosmovisién de la burguesia
que “ha ahogado el sagrado éxtasis del fervor religioso, el
entusiasmo caballeresco y el sentimiento del pequefio burgués
en las aguas heladas del cilculo egoista” 11.

3. La filosofia de Alemania en el siglo XVII.
El idealismo objetivo de Leibniz

Comparada con Holanda e Inglaterra, la Alemania de la
segunda mitad del siglo XVII era un pais atrasado. Tras la
fracasada Guerra de los Campesinos (1525) estall6 en el siglo
XVII Ia Guerra de los Treinta Afios, que entrand la inusitada
ruina, la devastacién, el aniquilamiento de ciudades y vidas
humanas. Ninguna clase de la sociedad alemana fue capaz de
convertirse en centro de cohesion y organizacion de las fuerzas
progresistas y revolucionarias. Politicamente, el pais se vio
desmembrado en infinidad de pequefios Estados y unidades
administrativas. En todas partes subsistieron los enclavados y el
aislamiento feudales.

Asi las cosas, la ideologia religiosa conservé la situacién
preponderante. Tras ciertos avances derivados de los éxitos en
las ciencias fisicas, biolgicas y médicas, el materialismo no

11 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 4, pag, 426.

=


http://www.filosofia.org

238 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

tard6 en venir a menos y, ep contra de lo ocurrido en los paises
adelantados de Europa Occidental, no se torné una potente
fuerza ideoldgica. En este tiempo dificil para Alemania
aparecié el genial cientifico y filésofo Gotifried Wilhelm von
Leibniz (1646-1716) que, tras estudiar jurisprudencia en la
Universidad de Leipzig, renunci6 a la docencia y fue
historiégrafo y diplomitico del duque de Hannover.

En condiciones embarazosas y, en ocasiones, humillantes,
que exigian tacto y hasta conformidad, Leibniz desplegd
multiples actividades practicas y teéricas. En todas las parcelas
del saber aspiré a elaborar amplias concepciones aglutinado- .
ras, pero a veces intenté combinar lo incombinable: la ciencia y
la religién, el materialismo filoséfico y el -idealismo, el
apriorismo y el empirismo.

El rasgo caracteristico de la actividad cientifica de Leibniz es
la tendencia a unir la teoria y la practica. Leibniz descubrid
—sin conocer los trabajos de Newton y casi al mismo tlempo
que él— el célculo diferencial e integral e ide6 una maquina
calculadora apta para diversas operaciones, incluso la extrac-
cién de raices. En las minas de plata de Harz inventd y
construy6 molinos y bombas para achicar aguas subterraneas,
estudié las condiciones para el restablecimiento de la extrac-
cién, combatié la rutina y el formalismo de los funcionarios de
la administracion minera “expandiendo —segun dice Engels—
como siempre en torno suyo ideas geniales, sin preocuparse de
saber a quién se atribuiria el mérito de ellas...” 12 En una carta
al fisico Denis Papin avanz6 la idea de la regulacion automatica
de las maquinas. Leibniz entronca los problemas de la técnicay
la tecnologla con las cuestiones cardinales de la ciencia y de la
cosmovisiéon cientifica.

Las opiniones de Leibniz acerca del nexo entre teoria y
prictica le llevaron a entender de un modo nuevo la
organizacién de toda la labor cientifica. En las notas sobre la
fundacién de la Academia de Ciencias de Berlin sefiala que el
objetivo de esta institucién debe ser unir la teoria y la practica,
mejorar no sélo las artes y' las ciencias, sino también la
agricultura, la manufactura y el comercio.

12 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 20, pag. 431.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA EUROOCCIDENTAL... 239

También le interesaron las cuestiones sociales. Redacté
escritos concernientes a la reforma tributaria, la abolicién de
las prestaciones personales y de la servidumbre y el cambio de
la administracion comunitaria, asi como un proyecto de
constitucion de sociedades de seguros y medidas para facilitar
trabajo a los pobres. Entre los.trabajos referentes a los servicios
municipales figuran un proyecto de nuevo sistema de alumbra-
do publico en Viena, un borrador para la organizacién de
panaderias, etc.

La doctrina leibniziana del ser

Al igual que Descartes y Spinoza, Leibniz confiere a su
doctrina del ser la forma de doctrina de la substancia.
Descartes habia reducido la materialidad o corporalidad a la
extension. Segun Leibniz, de la extension no pueden ser
extraidas las propiedades fisicas de los cuerpos —su movimien-
to, accidn, resistencia, inercia, etc.—, sino tinicamente las
geométricas. Necesario es por consiguiente suponer en la
substancia propiedades de las que puedan ser deducidas las
caracteristicas fisicas fundamentales de los cuerpos.

A Leibniz no le satisfacia ni el dualismo cartesiano de la
substancia ni la doctrina spinoziana de la substancia Gnica; si no
existiera més que una substancia, todas las cosas serian pasivas
y no activas. Deduce luego Leibniz del hecho de que todas las
cosas poseen su propio movimiento que, en rigor, todas son
fuerzas. Cualquier cosa es substancia, luego el nimero de
substancias es infinito. Cada substancia o fuerza es una
“unidad” del ser, o “ménada” 3. La ménada no es una unidad
material, sino espiritual del ser, una suerte de atomo espiritual.
Cada moénada es espiritu y cuerpo. Al resolver de modo
idealista el problema capital de la filosofia, Leibniz afirma que
el nimero es la expresién externa de la pasividad de la
moénada, de su limitacién. Sin embargo, la pasividad no es sino
un momento derivado de la moénada, cuyas cualidades
primeras son la independencia, el movimiento propio. Gracias
a las ménadas, la materia posee la aptitud del automovimiento

13 De la palabra griega monas que significa unidad.

(On


http://www.filosofia.org

240 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

eterno. Leibniz decia no haber visto nunca las masas insignifi-
cantes,;baldias y rutinarias, de las que habitualmente se habla,
pues en todas partes se observa actividad y no hay ni un solo
cuerpo sin movimiento, ni una sola substancia sin una
aspiracion activa. Al hilo de esta idea, consideré Lenin posible
deducir que Leibniz “llegd, a través de la teologia, al principio
de la conexién inseparable (y universal, absoluta) de la materia
y el movimiento” 4.

Cada moénada es simultaneamente forma y materia, puesto
que cualquier cuerpo material posee una forma determinada.
Pero dice Leibniz que la forma es inmaterial, una fuerza
finalista, en tanto que el cuerpo es una fuerza mecanica. Por
ello no se puede aclarar la naturaleza sélo por las leyes de la
mecénica, sino que es menester también introducir el concepto
de fin. Cada moénada es simultineamente fundamento de sus
acciones y del fin que éstas persiguen.

Tenemos, pues, que Leibniz trata de combinar la doctrina
aristotélica de la finalidad interna que rige en la naturalezay la
doctrina spinoziana de la causalidad mecénica. Este intento de
conjugar la teleologia con el mecanicismo estd patente en la
doctrina leibniziana de la relacién entre alma y cuerpo. Segiin
Leibniz, el alma es la finalidad del cuerpo, finalidad interna,
aquello a lo que aspira el cuerpo. Respecto a esta finalidad
interna, el cuerpo es el mediador del alma. La relacion entre
alma y cuerpo no se reduce a su interacciéon ni al concurso
permanente o apoyo por parte de Dios. Es la relacién de la
“armonia preestablecida”. Dios ha instaurado una correspon-
dencia eterna entre el mecanismo fisico del cuerpo y el alma, a
semejanza de dos relojes que marchan con absoluto sincro-
nismo.

Como substancias, las ménadas son independientes entre si.
No hay interaccién fisica entre ellas, “no tienen ventanas
abiertas al exterior por las cuales algo pudiera entrar o salir de
ellas”. Pero, bien que independientes, las ménadas no estan
absolutamente aisladas: en cada ménada se refleja el mundo,
todo el conjunto de moénadas, por lo cual Leibniz las llama

14 V. I Lenin. Resumen del libro de Feuerbach “Exposicién, andlisis y critica de la
filosofia de Leibniz”. O.C., t. 29, pag. 67.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 241

“espejo viviente” del Universo. Como las acciones de la
moénada son acciones corporales se subordinan a la naturaleza
del cuerpo y recaban una explicacién mecanicista, en otros
términos, una explicacién mediante las “causas eficientes”. Y
por cuanto estas acciones son acciones de la ménada en
desarrollo se subordinan a la naturaleza del alma, recaban una
explicacién mediante el finalismo, mediante las causas finales.

El concepto de desarrollo es en Leibniz sumamente amplio.
En la naturaleza todo se halla en evolucién, dice. No se
produce ni surgimiento en el sentido estricto de la palabra ni
destruccién. El desarrollo es sélo cambio de las formas
originarias a través de cambios infinitamente pequefios. En
principio, este autor niega la posibilidad de todo salto o
ruptura de la continuidad. La misma opinion sustenta para la
evolucién biolégica, en la que echa los cimientos de la
inteleccion metafisica e idealista, segiin la cual, el individuo
biolégico no nace, en puridad, sino que se despliega de un
germen preexistente. Es ésta la llamada teoria del preformis-
mo, que Leibniz complementa con la del “transformismo”, en
virtud de la cual hay un proceso continuo de cambio de las
Cosas. Leibniz resuelve el problema de la fuerza motriz del
desarrollo basindose en la analogia que tiene un origen
psicolégico. En la ménada acontece el cambio continuo que se
deriva de su principio interno. La infinita pluralidad de los
momentos que comparecen en la evolucion de la ménada estan
Insitos en ella no “materialmente”, sino sélo” “idealmente”, es
decir, como representacién.

De esta suerte, la fuerza en que se basa el desarrollo de
todas las ménadas es la fuerza de la representacién. Leibniz
lla{na percepciones a la fuerza de representacion propia de las
monadas. Aunque afirma que todas las moénadas tienen
facultad de percepcion o de representacién, Leibniz no
1de.ntifica la representaciéon con la conciencia y rechaza la
Opinién cartesiana de que al alma siempre le es inherente la
conciencia, el pensamiento. Para Leibniz, la conciencia no es
inherente a todas las monadas, sino sélo al ser dotado de
apercepcion. Ese ser es el hombre.:

. Como entiende que la facultad de representacién es
inherente a todas las ménadas, Leibniz deduce que toda la


http://www.filosofia.org

242 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

naturaleza esta animada, idea sugerida por el descubrimiento
del mundo de los microorganismos, que pudo hacerse gracias
al microscopio inventado poco antes. La ménada de Leibniz se
parece no sélo al atomo, sino también al microorganismo. Es
“un mundo en pequefo”, un “Universo comprimido”.

La teoria leibniziana del desarrollo ofrece el esquema de la
transicibn del mundo inorganico al mundo organico. Las
moénadas vienen a ser grados de la evolucién determinados por
la diferencia en la facultad de representacién. Ocupan el grado
inferior las ménadas dotadas de una representacién oscura,
que no diferencian lo representado ni de si mismas ni de todo
lo demas. Siguen las moénadas dotadas de representacion
confusa: diferencian lo representado de lo restante, pero node
ellas mismas. Ocupan el grado superior las ménadas dotadas
de representacion clara y distinta: diferencian lo representado
de si mismas y de todo lo restante.

Ocupa un lugar central en la teoria del desarrollo el
concepto de “pequefas percepciones”, esto es, diferencias
infinitamente pequenas entre los grados de la conciencia en
desarrollo. Segiin Leibniz, es continuo y a través de diferencias
infinitamente pequeitas el transito de la conciencia oscura a la
claridad inconsciente, sentado lo cual deduce que todo estado
verdadero de la ménada esta siempre 1) gravido de futuroy 2)
preiiado de todo su pasado. El futuro de cada ménada (como
todo su pasado) esta envuelto sélo en ella misma, y la evoluciéon
no puede consistir sino en el despliegue consecutivo de su
contenido originario. Opinién ésta mecanicista. A Leibniz le es
completamente ajena la idea de que el desarrollo es el
surgimiento de algo cualitativamente nuevo, no preexistente.

La teoria leibniziana del conocimiento

La monadologia de Leibniz se refleja en su teoria del
conocimiento. Dice este autor que la “percepcién” es el estado
inconsciente de la ménada, en tanto que la “apercepciéon” es ya
cenciencia del propio estado interno o, dicho de otro modo, es
“reflexion”. El surgimiento de la reflexion significa el paso al
conocimiento. Esta facultad no es propia de todas las ménadas,
sino Gnicamente de las superiores, las almas.



http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA EUROOCCIDENTAL... 243

En la Gnoseologia trata Leibniz de superar los fallos del
empirismo, asi como la forma cartesiana del racionalismo. Esta
critica de ambos tipos de teoria del conocimiento la despliega
desde las posiciones del idealismo y del apriorismo. Leibniz
acepta la proposicion de la teoria empirica del conocimiento,
segin la cual para éste son imprescindibles los sentidos, y esti
de acuerdo con los fildsofos que sostienen que nada hay en el
intelecto que no estuviera antes en las sensaciones. Mas la
experiencia y, por consiguiente, las sensaciones no pueden
aclarar lo principal en el conocimiento: la necesidad vy
universalidad de ciertas verdades. Ni la generalizacion de los
datos de la experiencia, ni la induccién pueden ser la fuente de
esas verdades. La universalidad y la necesidad son patrimonio
del intelecto y no de los sentidos. Por ello, de acuerdo con la
célebre férmula del empirismo, afirma que nada hay en el
intelecto que no estuviera antes en las sensaciones, pero agrega
que ello rige para todo “salvo para el intelecto mismo”.

Leibniz admite la existencia en el entendimiento de ciertas
ideas ingénitas, pero rechaza la forma exageradamente
racionalista de esta proposicion, que para ¢l es la teoria
cartesiana de las ideas innatas. Ignorando la correspondencia
de Descartes y las explicaciones que contiene sobre esta
Cuestién, le atribuye erréneamente la opinién de que las ideas
Innatas han sido insertas en nuestro intelecto en forma cabal y
desde toda la eternidad. Contrariamente a esto, Leibniz
considera que las ideas innatas no son nociones acabadas, sino
embriones, predisposiciones del intelecto, posibilidades que
ain hay que realizar. Por ello, segiin Leibniz, la mente humana
no se parece a una tabla rasa, sino mas bien a un bloque de
méarmol cuyas vetas perfilan una figura que el escultor podra
alumbrar.

A tenor de esta doctrina de las fuentes del saber, elabora
Leibniz 1a concerniente a los dos tipos de verdades: las
verdades de hecho y verdades metafisicas (eternas). Las
verdades eternas se extraen por medio de la razén, no
Necesitan la prueba de la experiencia, para reconocerlas como
tales basta ver que su opuesto es imposible. Las verdades de

echo son las conseguidas sélo por medio de la experiencia, las
deducciones légicas son insuficientes para su demostracién y se


http://www.filosofia.org

244 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

basan en la realidad de nuestras representaciones del objeto
investigado, realidad que no descarta que su opuesto sea
posible. En este terreno nos vemos limitados por comprender
s6lo la conexi6én causal en la que unos hechos de nuestra
experiencia se encuentran en correlacién con otros. La ley
suprema para las verdades de este género es, segin Leibniz, la
ley de la razén suficiente, segtin la cual nada es (o acontece) sin
que haya una razén para que sea (o acontezca) o sin que haya
una razén que explique que sea (o acontezca).

Ademas de las cuestiones del conocimiento, Leibniz trabajo
asiduamente en los temas de la légica, en la que perfeccioné y
desarrollé6 diversos aspectos de la légica aristotélica y fue el
verdadero fundador de la l6gica matematica. Sin embargo, las
obras leibnizianas sobre logica matematica no fueron publica-
das hasta finales del siglo XIX y principios del XX y no
influyeron directamente sobre el progreso de esta ciencia.

Leibniz no expone sus ideas en escritos de corte académico,
desapasionado, sino en obras polémicas y combativas. Durante
mas de veinte afios disputd con Newton la primacia del
descubrimiento del célculo diferencial e integral. También
expuso en tono polémico sus opiniones acerca de la teoria del
saber. En 1690 aparecié y alcanzé rapida resonancia el Ensayo
sobre el entendimiento humano, de Locke que, pese a las
concesiones al racionalismo, fue un fuerte medio de propaga-
cion del materialismo y el empirismo materialista. Leibniz
resolvié oponer a Locke su propia doctrina y defender el
idealismo y el apriorismo en la teoria del conocimiento, para lo
que escribié Nuevo tratado sobre el entendimiento humano, en el
que expone las ideas lockianas y critica consecutivamente las
fundamentales de ellas. Acepta de Locke el origen experimen-
tal del conocimiento, menos de las verdades generales y
necesarias que tendrian fuente aprioristica en el entendimiento
mismo.

La teoria del optimismo, que Leibniz expone en la ética, tuvo
mucha audiencia. En su Teodicea afirma que, atin cuando
contiene la imperfeccién y el mal moral este mundo es, dentro
de todos los mundos posibles, el mejor que Dios ha podido
crear. Los rasgos de imperfeccién y los fenémenos del mal es
una parte necesaria en el conjunto arménico del mundo.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 245

No obstante el mecanicismo de su doctrina de la naturaleza
fisica, la filosofia leibniziana ofrece claros atisbos de represen-
taciones dialécticas de la naturaleza y del conocimiento, cosa a
la que contribuyd un estudio profundo de la dialéctica de
Platén, Plotino y Aristoteles. Le llevaron a la dialéctica la
inteleccion dindmica, caracteristica en él, de los procesos de la
naturaleza y, en la teoria del conocimiento, la tendencia a
armonizar el empirismo y el racionalismo. La vena dialéctica de
Leibniz no se vigorizé y, antes bien, se desvanecié en la escuela
alemana de leibnizianos de Christian Wolff y sus inniimeros
discipulos.

4. La Ilustracién francesa del siglo XVIII

La historia de la Francia de la segunda mitad del siglo
XVIII es el ejemplo clisico de cé6mo, bajo la envoltura politica
de la sociedad feudal, se desarrolla y madura el sistema social
del modo capitalista de produccién. Ya el fortalecimiento del
absolutismo francés en los siglos XVII y XVIII habia
contribuido al progreso de las fuerzas productivas de la
sociedad. Pero, al propio tiempo, comunic6 una considerable
_fuerza de inercia al sistema politico del “antiguo régimen”,
Inercia que endureci6 el antagonismo entre el modo de
produccidén capitalista, que se abria paso triunfalmente, y las
relaciones sociales burguesas, de un lado, y, de otro, el caduco
sistema politico feudal, gran estorbo para la expansién del
Nuevo régimen social.

Este antagonismo repercuti6 también en el estado ideolégi-
co de la sociedad francesa. El crecimiento del modo de
pProduccién nuevo, burgués, y del comercio estimulaba los
avances de las matematicas, de las ciencias naturales y, a su vez,
dependia de los éxitos de éstas. Con las nuevas ideas en las
Mmatematicas, la fisica, la mecanica, la fisiologia, la medicina
Pénetraban en la conciencia las ideas del materialismo
filosfico. A este fenémeno nuevo se oponian las fuerzas de la
reaccién ideolégica, en primer término los batallones intelec-
tuales del catolicismo y los cientificos y escritores que


http://www.filosofia.org

246 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

transmitian la influencia del mismo a la sociedad. Y aun
cuando esta influencia era todavia fortisima, las ideas emanci-
padas progresaban irreversiblemente. Cuarenta afos antes de
la revolucién burguesa de 1789 surgié ya en Francia un vasto y
pujante movimiento, nominado Ilustracién, cuyo fin era
criticar la ideologia feudal, las supersticiones religiosas y
combatir por la tolerancia en materia de creencias, por la
libertad del pensamiento cientifico y filoséfico, por la razén y
contra la fe, por la ciencia y contra la mistica, por la libertad de
investigacién y contra su estrangulacién en nombre de las
autoridades, por la critica y contra la apologia.

Como la inglesa, la Ilustracién francesa surgié gracias a los
avances de la nueva ciencia y fue, a su vez, un poderoso medio
defensor y propagador de la ciencia. Algunos de sus hombres
eran eminentes cientificos (I’Alembert, por ejemplo),
quienes las luchas por la Ilustracion hicieron publicistas. Y los
principios por los que abogaban les hicieron filsofos.

La filosofia de los ilustrados franceses no es homogénea.
Dentro de la Ilustraciéon habia materialistas e idealistas, ateos y
deistas. Tampoco fueron unicas las fuentes tedricas en las que
bebieron los hombres del siglo de las luces francés. Una
importante veta fue la Ilustracién inglesa, condicionado ello
por el hecho de que tanto el movimiento francés como el inglés
eran en conjunto explicitacion del pensamiento social burgués.
Los ilustrados franceses encontraban en Inglaterra conceptos y
teorias que expresaban sus propias ideas, pero que se habian
formado antes y por ello podian servirles hasta cierto punto de
modelo.

El contacto de la intelectualidad francesa con la nueva
Inglaterra y sus ideas comienza con Voltaire y Montesquieu.
Voltaire introdujo en Francia la fisica y la mecanica de Newton
y dio a conocer el ordenamiento constitucional y las institucio-
nes inglesas. También Montesquieu dio razén a los franceses
de los principios juridicos ingleses. En la conciencia filoséfica
de los franceses penetré ampliamente la doctrina de Locke,
que conocieron en parte por la lectura del propio autor y en.
parte a través del pensador galo Condillac. Ahora bien, no
fueron las ideas de la Ilustracién inglesa,en particular del
materialismo inglés, el inico manantial teérico de la Ilustracién


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 247

francesa. Esta dltima contaba con la tradicién nacional del
pensamiento filos6fico avanzado. En el siglo XVII, las
doctrinas de la Ilustracién francesa habian sido preparadas por
Gassendi y Descartes y en la segunda mitad de aquel mismo
siglo y comienzos del siguiente, por la de Pierre Bayle.

Pierre Gassendi o Gassend (1592-1655) fue un propagador
de la doctrina materialista de Epicuro. El atomismo materialis-
ta, la critica a la religién y los prejuicios y supersticiones
conexos a ella, la critica a un Aristételes dogmatizado por la
escolastica, la combinaciéon del matertalismo con una ética
rigurosa son rasgos de la doctrina gassendiana que actuaron
como enérgicos fermentos de la filosofia de la futura
HNustracién.

Descartes preparé el movimiento ideologico de la Hustra-
cién como materialista en fisica y como fildsofo que desarrollé
las bases del racionalismo en la teoria del conocimiento y en la
doctrina del método. No menos alcance tuvieron para la
Ilustracién las tendencias materialistas de la fisiologia y la
biologia cartesianas, la teoria mecanicista de la circulacién de la
sangre y el descubrimiento del reflejo incondicionado, en los
que se apoyaria La Mettrie, la primera figura eminente de la
Hustracion francesa.

Considerable fue también el papel de Pierre Bayle (1647-
1706), cuyo escepticismo en filosofia mas que expresar
Incredulidad en la razén era un medio de critica del
dogmatismo, ante todo del religioso. Bayle, al que con justicia
se llama iniciador de la Iustracién francesa, fue un erudito
€xcepcional y procuré propagar los conecimientos en el seno
de 1a sociedad francesa, con cuyo fin edité la revista cientifica
Nouvelles de la république des lettres y el Diccionario histérico y
Critico en dos tomos (1695-1697), del que es autor tinico y que
Constituye un compendio perfectamente informado de las
Clencias fundamentales de su época.

En el tema esencial para Bayle de la religiéon y el
Conocimiento da muestras este autor de rara clarividencia y
Ngurosa consecuencia al poner de manifiesto la contradiccion
Insalvable entre los postulados de la ciencia y las tesis de la fe

asadas en la “revelacién”. No ya es imposible conocer por la
fazén la doctrina de la fe, sino que ni siquiera puede


http://www.filosofia.org

248 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

coordinarse con la razén. No menos alcance en la preparacion
de las ideas de la Ilustracién francesa tuvo en aquel tiempo la
idea de Bayle respecto a la ética frente a la religion. Para Bayle,
la ética no se basa en absoluto en la religién ni depende de ésta.
Es perfectamente posible una sociedad atea y al propio tiempo
altamente moral.

Las id de Montesquieu

Una de las -grandes figuras del primer periodo de la
Itustracion francesa es Charles de Secondat, barén de Montesquieu
(1689-1755), cuyas primeras obras, Cartas persas (1721) y Causas
de la grandeza y decadencia de los romanos (1734), fueron ya leidas
con avidez por sus contemporaneos. Su tratado El espiritu de las
leyes (1748) le puso a la altura de las mentes politicas e histéricas
del mundo. En las Causas de la... idealiza el estoicismo romano.
La nocién del valor estoico se combina en Montesquieu con los
ideales del republicanismo romano opuesto al despotismo de
los emperadores. Tras la alabanza del valor austero y
conservador de las gens agricolas republicanas se trasluce una
clara condenacién del absolutismo francés, de la minoracién y
degradacién de las costumbres de la sociedad francesa. En El
espiritu de las leyes expone la doctrina general de que las normas
juridicas del Estado y la convivencia dependen de las leyes
determinadas por el tipo de régimen institucional: republica-
no, monirquico o despdtico.

El racionalismo y el naturalismo informan los conceptos
cardinales de El espiritu de las leyes, como el que juzga que las
leyes son las necesarias relaciones resultantes de la naturaleza
de las cosas. No obstante, en la elaboracién detallada de su
doctrina de las leyes de la convivencia, Montesquieu no se
impone plenamente las ataduras de las abstracciones naturalis-
tas. Su tarea es juridica y se resuelve sobre la extensa base de la
comparacién entre el sistema politico y la legislacion de
Inglaterra y Francia y los de la Roma republicana e imperial.
Montesquieu es el primer tratadista en aplicar el método
comparativo al estudio del Derecho y de la filosofia del
Derecho.

El método comparativo suministré a Montesquieu material


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA EUROOCCIDENTAL... 249

para argumentar su opinién acerca de los sistemas instituciona-
les y las circunstancias de su prosperidad y decadencia. El
modo de exponer los hechos es deductivo. De tal o cual
principio interpretado de forma determinada por él —la
republica aristocritica, la reptiblica democritica, la monarquia,
el despotismo—, Montesquieu deduce las leyes y normas de la
estructura estatal mas adecuadas para ese régimen, las clases y
los limites de los poderes publicos, etc. Pero en esta investiga-
cién juridica irrumpe una caudalosa corriente de opiniones
naturalistas sobre las causas de los fenémenos sociales. La
propia posibilidad de que existan diversos principios de
constitucién publica no es aclarada por Montesquieu como
resultante de las circunstancias histérico-sociales en que surgen
los Estados, sino deducida de la correlacién entre el modo de
administracion y las propiedades fisicas del pais, su extension,
su clima y, solo después, del modo de vida del pueblo, de sus
ocupaciones principales (comercio o agricultura), del grado de
su bienestar (riqueza o pobreza), de su mentalidad religiosa,
sus costumbres, etc. _

En todos los géneros de gobierno investiga Montesquieu las
Circunstancias en que cumplen su cometido —preservar la
libertad del individuo— vy las circunstancias en que degeneran
en despotismo. La garantia fundamental de la libertad son las
instituciones que contienen y limitan la arbitrariedad. En la
democracia, la fuerza motriz y la condicién de la prosperidad
es el valor, o sea, el amor a la repiblica, Ia fidelidad de cada
individuo a la causa comin.

La transformacién revolucionaria de la sociedad es idea
ajena a Montesquieu. Las reformas que propone no recaban
una ruptura radical de las bases existentes. Ademis de
entender que pueden coexistir los diversos tipos de régimen
piblico, llega a exagerar su inmutabilidad. Pese a todo, en el
Mmarco de esta concepcién conservadora, emite opiniones €
ldeas que le hacen descollar sobre el nivel del pensamiento
Politico-moral de su época. Contrariamente a Hobbes, conside-
ra que la primera ley del Derecho natural no es la “guerra de
todos contra todos”, sino la paz. El principio bésico del
De.recho internacional para una sociedad que sale del estado
Primitivo, “natural” es la ley segtin la cual, en estado de paz, los


http://www.filosofia.org

250 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

pueblos deben hacerse el maximo de bien y, en estado de
guerra, el menor mal posible.

En las Cartas persas satiriza las formas despéticas del
absolutismo en Francia. En El espiritu de las leyes califica al
despotismo de sistema que contradice la propia naturaleza del
hombre. A la carencia de derechos y de posibilidad de defensa
en que se halla el ciudadano bajo el poder despético opone las
garantias de una legalidad rigurosa y de la seguridad personal.
En la doctrina de las penalidades establece una neta diferencia
entre la accién y el modo de pensar e insiste en que debe ser
penado el acto, pero no las ideas que diverjan de las creencias o
disposiciones existentes. Castigar por el modo de pensar es
aniquilar toda garantia de libertad. A la crueldad y el fanatismo
opone la tolerancia religiosa. Montesquieu alza su voz contra la
abominable practica de las torturas y es uno de los primeros en
Europa en defender a los negros, que eran vendidos masiva-
mente en América, y en pedir la abolicién de la esclavitud.

Montesquieu idealizé sin duda la monarquia constitucional.

. Esta idealizacion y su teoria de la division de poderes en

legislativo, ejecutivo y judicial llevan la impronta de un
condicionamiento y una limitacién histéricos. Sin embargo, fue
esta teoria la que hizo de Montesquieu uno de los grandes
autores de su época.

Voltaire

Una influencia especialmente notable sobre la vida ideolé-
gica de Francia en la época resefiada ejerce Francais Marie
Arouet Voltaire (1694-1778). Hombre de excepcionales dotes
intelectuales pasa a la historia de la cultura como uno de los

grandes escritores de Francia, como psicélogo, filésofo de la

cultura y filésofo de la historia. Vigoroso polemista, satirico y
publicista eleva el titulo de periodista, escritor y cientifico a
cotas ignoradas en la sociedad fuedal. A lo largo de su dilatada
vida combate a la Iglesia y el clericalismo, la intolerancia
religiosa y de cualquier otra indole. Rebosante. de odio al
despotismo y a los reyes, a los principes de la Iglesia es
perseguido ya en su juventud y pasa tres afios en Inglaterra
(1726-1729). De regreso en Francia escribe Cartas sobre los


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFfA EUROOCCIDENTAL... 251

ingleses y en 1738 Elementos de la filosofia de Newton. Tras breve
permanencia en Berlin, en la Corte del rey prusiano Federico
I1, se instala en una finca, a orillas del lago de Ginebra, donde
en el silencio y el aislamiento, pero en comunicacién epistolar
constante con el mundo cultural de Francia, permanecera
hasta el final de su vida. Alli escribi6 diversas obras filoséficas,
entre ellas Cdndido (1759), el Diccionario filosofico (1764) y
otras. Poco antes de fallecer hizo un viaje a Paris, donde se le
tributé un recibimiento triunfal. La impresiéon que produjo en
€l este grandioso acto piblico fue tan enorme que le
conmocioné y, poco después, fallecia.

Voltaire no es un filésofo que construyera nuevos sistemas
basicos, pero contribuyé eminentemente a la ilustracién
filosofica de la sociedad. En su quehacer filosofico, lo mas
importante son sus luchas contra la Iglesia, la intolerancia
religiosa y el fanatismo. A la fe basada en la revelacién
contrapone la religién deista de la razén. Voltaire rechaza la
llamada prueba ontolégica de la existencia de Dios, pero
reconoce el significado del argumento que, del finalismo del
mundo y del raciocinio del hombre, concluye que existe un
creador racional o una causa de ese finalismo. Segun Voltaire,
la existencia de Dios dimana también de la necesidad de que
€xista un principio supremo para la voluntad y la actividad
humanas. Ahora bién, rechaza todas las doctrinas de las
llamadas ‘religiones positivas referentes a las propiedades de
Dios y las juzga indemostrables y baldias. De otro lado rechaza
el atefsmo por ser doctrina peligrosa para un orden piblico
basado en la propiedad privada. Voltaire no estaba de acuerdo
con Bayle y negaba la posibilidad de un Estado constituido por
Virtuosos ateos.

Este problema de la existencia de Dios- estaba relacionado
con otro, en boga por entonces, concerniente a la justificacion
del mal reinante en el mundo y a la responsabilidad que a Dios

" Incumbia a este respecto. En el famoso Cdndide, Voltaire

Satiriza el optimismo de la religién oficial y de la filosofia a su
servicio. No hay sofisma de filésofo o tedlogo que.valga para
Justificar el imperio del mal en este mundo y los padecimientos
e la gente. ;Quién podria justificar el terremoto de Lisboa de
5 que en cinco minutos segd decenas de millares de vidas?


http://www.filosofia.org

=

252 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Mas valia reconocer que nuestro intelecto era incapaz de
resolver el problema del mal que ahilar sofismas y justificacio-
nes de Dios, como habian hecho Leibniz y otros muchos.

La influencia del materialismo lockiano penetra la doctrina
psicologica de Voltaire. A juicio de éste no tenemos ni el menor
conocimiento de la naturaleza de la substancia espiritual,
nunca percibimos el espiritu como substancia, sino los fenéme-
nos, las propiedades y las facultades psiquicas. Racionalmente
no se puede referir a tiempo alguno el surgimiento del alma: ni
a la eternidad, ni al momento de la.concepcién, ni a la fase
embrionaria, ni al nacimiento.Suponer la existencia en noso-
tros de un alma es instalar dentro de nosotros un diosecillo
capaz de infringir el orden en el mundo establecido. Es mas
inteligente y modesto reconocer que el hombre es un ser
racional o un bruto con mejor intelecto, pero con instinto mas
débil. ,

En este mismo plano del empirismo materialista lockiano
trata Voltaire el problema del libre albedrio. E1 hombre es
libre, puesto que tiene conciencia de su propia libertad. Pero
no cabe hablar del libre arbitrio, ya que la voluntad, como el
pensamiento, no es una esencia real, sino pura abstracciéon. Es
real tinicamente el hombre pensante y volitivo; su libertad esta
s6lo alla donde él es capaz de hacer lo que quiere.

En la filosofia de la naturaleza es Voltaire fiel seguidor de
Newton, a partir de cuya fisica desarrolla la idea de la ley
universal de la naturaleza y defiende la preferencia del
principio de la condicionalidad causal de los fenémenos

-naturales frente al principio del finalismo.

En la teoria del conocer intenta combinar el empirismo
sensualista con ciertos elementos del racionalismo. Basica para
€l es la tesis segiin la cual todos los conocimientos tienen por
origen las sensaciones. Al propio tiempo afirma que existe
también el saber absoluto —el l6gico-matematico y concernien-
te a la moral—, que es para Dios tan importante como para el
hombre: existe s6lo una Verdad.

En la esfera de la moral combate la doctrina de los
principios éticos innatos, asi como la doctrina de su caricter
convencional.

En la filosofia de la cultura y en la filosofia de la historia es
notable el papel de Voltaire. En este terreno critica con


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 253

aspereza las concepciones de Pascal y, sobre todo, de Rousseau
que enfrentaba la cultura y la naturaleza primitiva. Para
Voltaire, el retorno a la naturaleza primitiva es algo antinatural
y el hombre civilizado vive mas en consonancia con la
naturaleza que el salvaje viviera.

Condillac

Etienne Bonnot de Condillac (1715-1780) es una de las mentes
mas fundamentadoras y sistematizadoras de la Ilustracién
francesa. En su filosofia cabe distinguir tres periodos. En el
primero se mantiene en el terreno de la doctrina lockiana y se
limita a complementarla. En el segundo elabora su propia
doctrina sensualista. En el tercero investiga las relaciones entre
las formas del pensamiento, el lenguaje y los calculos.

En las obras del primer periodo (Tratado de los sistemas,
1749, es la principal de ellas) se limita a repetir las objeciones
de Locke a la teoria innatista y la divisién lockiana del origen
del conocimiento en sensaciones y reflexién, muestra el papel
de la percepcién, la atencién y la rememoracion, establece
diferencia entre memoria, imaginacién y reconocimiento y
aclara ¢c6mo una vez puestos en marcha por la atencién dan
lugar al conocimiento. Ya en los escritos de este periodo
Investiga el papel, que juzga importante, que los signos
desempeiian en la memoria y en el pensamiento. Por el alcance
qQue tienen para el conocer distingue los signos relacionados
contingentemente con el objeto, los signos naturales y los
signos artificiales o conveneionales (lengua y escritura) y
sostiene que el secreto del conocimiento radica sélo en un
empleo correcto de los signos. Los conceptos abstractos no son
mis que reducciones del multiforme contenido de nuestra
€Xperiencia; si nuestra mente fuera capaz de alojar todo ese
contenido estarian de sobra los conceptos. Para evitar extravios
hay que descomponer los conceptos complejos en sus elemen-
tos simples; asi pues, la condicién y el método de todo
conocimiento es el andlisis. La aritmética es para Condillac el
modelo de examen analitico. Pero segiin este autor, el
Conocimiento analitico no llega a comprender las esencias. Sin


http://www.filosofia.org

254 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

negar la existencia de la materia y el espiritu, Condillac
sustenta la opinién de que, en cuanto tales, son inaccesibles al
conocimiento y que el intento de rebasar los limites de nuestro
desconocimiento conduce al oscuro reino del extravio y la
metafisica. ’

La obra capital del segundo perido es Tratado de las
sensaciones (1754), en la que mas que repetir a Locke lo
enmienda y desarrolla. Reconoce como laguna en la doctrina
lockiana el que, tras distinguir la sensacién y la reflexion como
dos fuentes del conocimiento experimental, Locke no investiga
la reflexion en todo su proceso. De ahi que ésta le resulte
paralela a la sensacion y fuente de conocimiento equivalente a
Ia misma. Frente a esto, Condillac sienta que la reflexién no es
una fuente de conocimiento independiente, sino que procede
de la sensacién y es una modalidad secundaria del conocer. Por
ello niniguna actividad de la reflexién es innata del intelecto,
sino que se adquiere en la experiencia: las aprehensiones, los
actos de la atencidn, los juicios, los actos ‘de la voluntad son
reducibles a sensaciones!s. Al tiempo que reduce todas las
funciones del espiritu —entre ellas los sentidos, las apetencias,
los actos de la voluntad— a las sensaciones en que se basan,
Condillac intelectualiza la sensacion misma y toda la experien-
cia psiquica. Al sensualismo de la concepcién basica afiade,
por tanto, el ingrediente del racionalismo, ingrediente que se
acentia en el tercer periodo de la meditacion filosofica
condillaciana, en el que estudia la ldgica, el lenguaje y el
calculo. Los escritos principales de este periodo son la Légica
(1780) y la Lengua de los cdlculos (editada pdstumamente, en
1798). En ellas estudia el analisis, que ha sido hasta este
momento el método de investigacion de Condillac. En la
segunda obra de las mencionadas afirma que todo el lenguaje
es analisis y, viceversa, que todo anilisis es lenguaje. En la
Légica desarrolla la concepcion nominalista. La lengua —di-

15 La tesis de la primacia de las sensaciones es explicada por Condillac con
un célebre ejemplo. Si a una estatua de miarmol se la dota consecutivamente de
los sentidos —el olfato, el oido, el gusto, la vista, el tacto—, con ellos irdn
. brotando las funciones intelectuales y la aptitud de aprehender las impresiones
mais distintas.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFfA EUROOCCIDENTAL... 255

cd— es pensamiento. En la naturaleza de las cosas no existen las
nociones generales, que sélo viven en nuestro entendimiento y
s6lp como nombres. A su vez, los nombres (como las palabras,
por lo demas) no son mis que signos. Estos signos sirven para
separar de un modo preciso los elementos integrantes de la

.compleja composicion de la percepcion. El lenguaje es medio

de comunicacién, pero ante todo medio de comprension. Nos
enseflta como mediante la analegia —que no es sino analisis
aplicado— pasamos de lo conocido a lo desconocido.

En la Leéngua de los cdlculos prosigue la investigacion y
sostiene que el niimero es la forma del analisis puro en el que
hasta ahora veia el medio de expresién del lenguaje y el
pensamiento. Ya Hobbes afirmaba que el célculo era pensa-
miento y el pensamiento, cilculo. Condillac conduce esta idea a
conclusiones extremas. Le parece que la simple proposicion
2=1+1 envuelve todo el secreto del pensar, que esencialmente
es una serie continua de ecuaciones, y distingue en él dos
partes: 1) en la primera se determina mediante analisis las
condiciones del planteamiento de la cuestién; 2) en la segunda
se da a la ecuacién una formulacién correcta mediante la cual
se preindica la propia solucién. En el lenguaje de los calculos,
Condillac descubre cuatro “dialectos”: 1) el lenguaje de los
dedos, el primero que nos prepara para el calculo; 2) el
lenguaje de los nombres; 3) el lenguaje de los nimeros en el
sentido propio de la palabra, y 4) el lenguaje de las letras. De
esta suerte, Condillac reemplaza el sistema por una teoria
genética del conocimiento y luego reemplaza esta teoria por
una’ doctrina del método. Tras la envoltura del sensualismo
temprano aparece el nominalismo. Resulta que la percepcién
no es mas que un simbolo, que en el proceso del conocer podria
ser sustituido por otro simbolo. No es mas que un “signo de
célculo”, cuyo tnico alcance consiste en hacer posible la
circulacién de los valores espirituales en la sociedad.

La filosofia de Condillac testimonia que en la teoria del
conocimiento de la Ilustracién francesa existe una contradic-
Ci6n entre el sensualismo de partida y la tendencia del
formalismo 16gico-matemitico. Conflicto que en Condillac
aparece con claridad si confrontamos el Tratado de las
Sensaciones con sus obras posteriores Légica y Lengua de los


http://www.filosofia.org

256 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

cdlculos, y que es caracteristico también en D’Alembert y, por lo
demas, en todos los enciclopedistas franceses.

Rousseau

En la Tlustracién ocupa un lugar excepcionalmente singular
Juan Jacobo Rousseau (1712-1778), uno de los hombres mis
influyentes de la Ilustracién francesa. Nace en Ginebra y es
ciudadano de este antiguo centro de la teologia calvinista y del
ser moral del calvinismo. Su juventud transcurre entre
estrecheces materiales y peregrinaciones. Escritor de fuste,
aparece en la repiblica de las letras con su breve Discurso sobre
las ciencias y las artes (1750), que obtiene el primer premio del
concurso abierto por la Academia de Dijon sobre el tema de si
han contribuido las ciencias y las artes a mejorar las
costumbres. Con rara fuerza de conviccién y rara elocuencia,
Rousseau sostiene que no han depurado las costumbres, sino
que las han corrompido. El premio le proporciona celebridad.
Entre las obras relacionadas con la filosofia que escribe mas
adelante mencionamos su Discurso sobre los origenes y fundamento
de la desigualdad entre los hombres (1755), el Contrato social (1762),
Emilio, o sobre la educacion (1762) y otras de menos alcance. El
tema fundamental de la meditacién filoséfica rousseauniana es
el del destino del individuo en la sociedad, con su cultura
artificiosa y sus contradicciones.

La fuerza y la significaciéon histérica de Rousseau no
consiste en las ideas que podemos encontrar en él respecto a las
cuestiones de la filosofia tedrica. Su significacion reside en las
ideas que expone como sociblogo, pensador politico, moralista,
psicologo y pedagogo. Este autor se diferencia de la mayoria de
sus contemporaneos por la clarividencia, la profundidad y la
audacia en la critica del régimen social de Francia. La filosofia
francesa del siglo XVIII, incluida la social, no va mas alla de la
critica del feudalismo y el absolutismo desde el dngulo de los
intereses de la burguesia, intereses que idealiza, por lo que ve
en las demandas y conceptos de la clase burguesa las demandas
y conceptos naturales de la razé6n humana en cuanto tal. No se
habia advertido atin la oposicion de intereses que se agudizaba


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOF{A EUROOCCIDENTAL... 257

dentro del “tercer estado”. Los ilustrados franceses del siglo
XVIII combatian en su mayoria el sistema preponderante de
ideas de la Iglesia feudal, el sistema politico y la ideologia del
absolutismo, pero miraban despectivamente a las masas
democriticas, sus inquietudes espirituales, sus gustos y necesi-
dades. Voltaire despreciaba a la “chusma” y temia mis que
nada el despertar en ella de la conciencia politica. Los
ilustrados exponian sus ideas en salones y circulos préximos a
la Corte y relacionados por multitud de canales con la nobleza y
los servidores de palacio.

Rousseau es un caso aparte. Los enciclopedistas nunca le
consideraron uno de los suyos ni aun en el periodo de mayor
amistad y colaboracién con él, le tenian por excesivamente
rebelde, plebeyo radical y hombre sin tacto. Y asi era, en efecto.
Como han sefialado los historiadores burgueses combatia no
s6lo el poder existente, sino también su oposicién; no sélo a la
Sorbona (facultad de teologia), sino también a Ferney (residen-
cia de Voltaire). Ningin contemporaneo de Rousseau percibié
con tanta fuerza como él las contradicciones del sistema social
francés, de las que tenia conciencia desde el punto de vista de
las masas pequefioburguesas oprimidas de labriegos y artesa-
nos, esto es, desde un punto de vista bastante mas democratico
que el de la mayoria de los ilustrados. Precisamente esta base
ideolégica del ginebrino fue la razén del caricter en extremo
contradictorio de su filosofia social. Su critica es a la vez
demécrata radical y reaccionaria; incita a progresar, a
derrocar un sistema que oprime al hombre y empuja hacia
atras e infunde ideas que han de ser caracterizadas de utopia
social reaccionaria. El antagonismo social basico adquiere en la
conciencia de Rousseau la forma abstracta de contradiccién
entre la cultura y la naturaleza, entre la vida arménica, natural
del sentir y la artificiosidad, la unilateralidad del pensar
razonador.

El racionalismo de los siglos XVII y XVIII no admite en el
sentir una especifica actividad espiritual junto a la del intelecto
Y la voluntad. Rousseau, por el contrario, ve en él no sélo una
forma de actividad espiritual independiente y peculiar, sino la
forma primaria fundamental. Antes que la razén aparecen en
el hombre los sentimientos de agrado o desagrado. El sentir no


http://www.filosofia.org

258 HISTORIA DE LA FILOSOFIiA

s6lo prima por el origen sobre la razén, sino que es mas
importante que ésta. La doctrina rousseauniana respecto al
primado del sentir es dual. De un lado revela con acierto el
caracter unilateral, menguado y abstractamente razonador de
la representacion racionalista del hombre y su actividad
espiritual. De otro envuelve una tendencia profundamente
errébnea y que con posterioridad aprovecharia la filosofia
reaccionaria. Consiste esta tendencia en oponer el sentir, como
esfera superior y mas valiosa de la vida espiritual, a la razon,
como esfera supuestamente inferior. De Rousseau parte la
tendencia a destacar al primer plano de la conducta y de la vida
espiritual movimientos y acciones instintivos, inconscientes y, al
propio tiempo, sumamente finalistas. Incluso la conciencia y el
genio se tornan en Rousseau instintos superiores en un todo
opuestos a la razén. El ginebrino aproxima el sentido al instinto
y de ello deduce que el desarrollo de las formas del intelecto
—1Ia fantasia y el pensamiento— ha destruido en el hombre la
armonia originaria, ha alterado el correcto equilibrio entre
necesidades y aptitudes, ha debilitado la potencia natural del
hombre.

Ahora bien, en el propio Rousseau estas ideas estin ain
muy lejanas del posterior alogismo burgués reaccionario. En
ellas no es mas que una tendencia atenuada por infinidad de
salvedades y contradicciones. Roussaeu critica la unilateralidad
del racionalismo, pero él mismo estd muy anclado a ese
racionalismo. Subraya la importancia del sentir, pero reconoce
que en su desarrollo corresponde un gran papel al conoci-
miento.

Ya en el discurso premiado por la Academia de Dijon
sostiene que el progreso alcanzado por las ciencias y las artes
desde el Renacimiento lejos de ennoblecer las costumbres las
ha .degradado. No obstante las obvias exageraciones, la
unilateralidad y la extremada indole abstracta de la argumen-
tacién, Rousseau logra expresar con vigor y audacia la
ardorosa protesta del plebeyo que ve que los frutos de la
civilizacion no solo son inasequibles para él en virtud de su
estado social, sino que, dentro de las condiciones existentes de
la vida social, distan mucho de ser indudables, tienen su lado
negativo. Asi, la division del trabajo es uno de los supuestos del


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFfA EUROOCCIDENTAL... 259

progreso, pero también la causa de la destruccion de la
integridad natural y la armonia de la vida humana. La
especializacién engendra la expansién de los oficios y las artes,
la necesidad del trueque. Mas esa misma especializacion
acentiia la dependencia del hombre respecto del trabajo de
otros gremios, le vuelve particula de un gran todo, da pie a una
extrema unilateralidad. Aparecen la alienacién, la inconexion
entre las gentes de los diversos gremios y, por si fuera poco, el
antagonismo entre la actividad personal y la social. Segin
Rousseau, una de las causas principales de los padecimientos
humanos es la contradiccion entre nuestro estado y nuestra
apetencia, entre nuestro deber y nuestros deseos, entre la
naturaleza y las instituciones sociales, entre el hombre y el
ciudadano. “Rehaced la unidad del hombre —propone
Rousseau— y lo haréis cuan feliz puede ser.” Con estas ideas, el
pensador ginebrino se adelanta al problema de Ia alienacién.

La contraposicion rousseauniana de la naturaleza a la
cultura fue entendida por parte de los contemporineos como
ingenua incitacién a retornar al estado “natural” precultural.
Voltaire decia que Rousseau invitaba al linaje humano a
deambular por el bosque primitivo a cuatro patas. En realidad,
Rousseau comprendia perfectamente la irreversibilidad del
camino ya recorrido por el desarrollo y explicaba que el
renunciar a la civilizacion haria salvaje al hombre, pero no mas
feliz. La armonia, la integridad del hombre debian ser
adquiridas en la sociedad y no en el “estado natural”. Era la
desigualdad social condicionada por la desigualdad econémica,
por la desigualdad en la posesion de las tierras y las
herramientas, el origen de las contradicciones de la civilizacién.
El verdadero fundador de la sociedad civil moderna habia sido,
segiin Rousseau, el primero que acotd un terreno y dijo: “Esto
€s mio” y encontr6 gentes tan candidas que lo creyeron.

El pensador ginebrino pone al descubierto con gran:
clarividencia y fustiga con santa ira las calamitosas consecuen-
cias de la desigualdad social, de las formas existentes de
divisién del trabajo. Bastante mas débil es a la hora de
Proponer remedios a las contradicciones de la cultura. Por un
lado, busca la salvacién atenuando el ritmo de desarrollo
histérico, frenandolo. Por otro, lo que obstruye el progreso del


http://www.filosofia.org

260 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

hombre hacia la armonia debe ser eliminado no sélo por el
desarrollo gradual, sino también mediante la lucha. Pero la
“lucha” de que habla Rousseau no es la lucha revolucionaria
social, sino la lucha ética del individuo contra sus propios
defectos y flaquezas, la victoria sobre las pasiones y el dominio
de los sentidos.

Rousseau ve la salida de las contradicciones de la civilizacién
en el cambio del sistema y de los métodos de educacién. En pos
de Locke pergefia en su famoso Emilio el plan de desarrollo del
individuo libre de la violencia sobre la naturaleza y sobre las
facultades naturales del hombre. En este sistema de educacién,
Rousseau promueve a primer plano el sentimiento. Al ractonalis-
mo, al razonar seco y aspero contrapone la fuerza benéfica del
sentimiento sincero, natural. También en el problema de la
religién apela al sentimiento. En la Profesion de fe del vicario
saboyano senala como criterio y base de la fe religiosa no las
deducciones de la razén, sino el corazén y el sentimiento, ataca
tanto los dogmas de la religion oficial como el codigo
racionalista del deismo. Con mayor virulencia atn habla del
ateismo. Al poco de aceptar la colaboracién con la Enciclopedia
rompe con ella alegando como uno de los motivos la
propaganda del ateismo por parte de los enciclopedistas.

En el Contrato social sustenta la tesis de que la desigualdad
social existente -——desigualdad en bienes de fortuna y desigual-
dad en deberes— puede y debe ser corregida por medio de la
libertad y de la igualdad absoluta de derechos juridicos. Esta
idea, en la que se manifiesta el caracter burgués de la sociologia
rousseauniana, seria mas adelante muy estimada por los
hombres de la revolucion francesa y, ante todo, por los
jacobinos.

El democratismo y el republicanismo burgueses informan
toda la parte programiética del Contrato social. La base de la vida
politica es, segiin Rousseau, la voluntad soberana del pueblo y
la indivisibilidad de esa soberania. Por ello rechaza la division
del poder en legislativo y ejecutivo y recomienda un sistema de
plebiscito piblico permanente sobre todos los problemas
importantes de la vida politica.

La influencia de las ideas de Rousseau fue inmensa. Le
pertenece un importante papel en la preparaciéon de la


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 261

ideologia de la revolucién francesa, aunque estaba muy lejos de
comprender la inevitabilidad de la lucha revolucionaria. En la
teoria del proceso histdrico vistumbré con clarividencia hasta
entonces desconocida la significaciéon de las contradicciones
como fuerza propulsora de la sociedad. Precisamente por ello
Engels nomina a Rousseau (como a Diderot) representante de
la dialéctica en la filosofia de la Ilustracién francesa.

5. La Ilustracion alemana

En el siglo XVIII, Alemania avanza por las vias capitalistas,
pero al lado de Inglaterra y Francia su desarrollo es lento,
retrasado y tiene que vencer graves dificultades.

La Ilustracién se presenta también en Alemania. Al
principio, los ilustrados alemanes son poco auténomos. En la
filosofia, en la critica de la Biblia, en la ciencia se nutren de
ideas elaboradas en Inglaterra, Holanda y Francia. Pero al
absorberlas, la Ilustracion alemana las acoplaba a las circuns-
tancias de la vida social de Alemania, por lo que hay
importantes rasgos que diferencian a los ilustrados alemanes
de sus precursores ingleses y franceses.

La Ilustracién alemana también combate por la razén y por
una filosofia apoyada en la razén; intenta también resolver el
conflicto entre fe y razén en favor de esta tltima y defiende el
derecho a la critica cientifica de cuestiones juzgadas hasta
entonces de la exclusiva competencia de la religion. Pero carece
de la combatividad de que hizo gala la Ilustracién francesa. La
alemana, mas que arrancar a la religién derechos en favor de la
razén busca la avenencia entre el saber y la fe, entre la cienciay
la religién.

La escuela mis influyente de la filosofia alemana del siglo
XVIII es la de Christian Wolff (1679—1754), seguidor y
divulgador de la filosofia idealista de Leibniz. Wolff y sus
alumnos que, con el paso del tiempo, ocuparon gran niimero
de citedras de universidades alemanas, trataron de elaborar
una filosofia en forma de ciencia, recurrieron al “método
geométrico” de Descartes y Spinoza, desarrollaron la doctrina


http://www.filosofia.org

262 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

de la condicionalidad causal de todos los fenémenos de la
naturaleza. En el conocimiento subrayaron el papel de la
razén, de las leyes y formas légicas del pensamiento. Esta
tendencia se manifestd hasta en los titulos de las obras
wolffianas en alemin (escribié también en latin), que todos
comienzan con estas palabras: “Pensamientos racionales so-
bre...” Bien que apoyandose en el racionalismo de Leibniz y en
su idea acerca de la ciencia filoséfica universal o Enciclopedia,
Wolff y sus seguidores restaron vuelo al pensamiento leibnizia-
no, acentuaron el espiritu de avenencia que preside esta
filosofia y menguaron el alcance de su monadologia.

Lessing

Sobre todos los hombres de la Ilustracion alemana descuella
la titanica figura de Gotthold Ephraim Lessing (1729—1781), que
ademas de ocuparse especialmente de cuestiones de filosofia y
estética, es autor de eminentes obras literarias. En denodada
lucha contra la reaccion, la ideologia feudal, el oscurantismo y
la intolerancia religiosa, se ahogaba en el ambiente de la Prusia
de sus tiempos.

En los articulos sobre teatro (Dramaturgia de Hamburgo)
batalla por un arte teatral progresista. En sus meditaciones del
Laecoonta, que aclara las diferencias entre artes plasticas y
poesia, preconiza un arte que no imite los modelos estaticos de
la pintura y la escultura de los clasicistas, sino que reproduzca,
con los medios especificos de la poesia, la vida y las luchas de
los hombres. :

La mayoria de las obras de Lessing son polémicas. Su
alcance filoséfico reside en que su autor combate a los teSlogos
ortodoxos. En toda Alemania tuvo eco su contienda contra el
pastor principal de Hamburgo. En pos de Spinoza introduce el
punto de vista histérico en el estudio de las Sagradas
Escrituras. Lessing rechaza todo concepto ortodoxo de la
divinidad, niega la fe en un Dios personal que existe fuera del
mundo, admite la idea de Dios s6lo como “alma del mundo”. A
la postre, el significado de la religién no es para Lessing sino
ético.


http://www.filosofia.org

FL DESARROLLO DE LA FILOSOFfA EUROOCCIDENTAL... 263

Un eminente papel en el despliegue de la Ilustracién
alemana cumple el genial poeta y pensador Johann Wolfgang
Goethe (1749—1832). Enemigo decidido del clericalismo y la
escolastica, Goethe es ajeno al idealismo especulativo y al
agnosticismo. Estima sobre todo la filosofia de Spinoza, si bien
no capta las deducciones ateas de ella. Las opiniones filosoficas
de Goethe son, en lo fundamental, materialistas: senala la
universalidad del movimiento, del cambio y la evolucién en la
naturaleza que, a su juicio, no es una acumulacion caética de
Cuerpos muertos, sino una concatenacion organica y plural de
fenémenos de un gran Todo viviente.

Figuras destacadas de la Ilustracién alemana son también
Friedrich Schiller, Johann Gottfried Herder, y los demécratas
revolucionarios Georg Forster, Christian Schubart y Johann
Seume.

6. El ma_teﬁalismo francés del siglo XVIII

Aproximadamente desde mediado el siglo XVIII aparece
en Francia una pléyade de pensadores, muchos de los cuales
son asimismo figuras notables del materialismo filoséfico. El
materialismo francés del siglo XVIII es una nueva fase
histérica en el avance de la filosofia materialista, que difiere
esencialmente de las doctrinas materialistas precedentes.

El materialismo inglés del siglo XVII es, en grado
considerable, de indole aristocratica, una doctrina para elegi-
dos. En Holanda, Spinoza escribe en latin, que sélo conocen los
menos. Por el contrario, los materialistas franceses del siglo
_XVIII —La Mettrie, Helvecio, Diderot, Holbach— llevan sus
ideas al conocimiento del publico mas amplio, no se dirigen a
los monarcas de Europa (aunque, si se presenta, no desperdi-
C1an la ocasién de interesarles) ni a los lectores de la Corte, sino
2 los nutridos niicleos de la burguesia. Mas que en tratados y
articulos especiales exponen sus ideas filosoficas preferente-
Mmente en ediciones asequibles de diccionarios, enciclopedias,
articulos polémicos, etc. En todas ellas, escritas en francés, se
une a la maestria literaria la fuerza de las convicciones morales
Y del publicismo combativo.

(On


http://www.filosofia.org

264 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Para el surgimiento del materialismo francés tuvo gran
alcance el desarrollo filosofico inglés del siglo anterior. Los
materialistas franceses se basan en el libre pensamiento de
Inglaterra. Tras las relevantes figuras del.a Metirie, Helvecio,
Diderot y Holbach, vemos las no menos relevantes y significati-
vas por su influencia de los ilustrados ingleses Toland, Tindal y
Shaftesbury.

Mais considerable atn es la influencia de Locke. Su Ensayo
sobre el entendimiento humano es para los materialistas franceses
del siglo XVIII uno de los manantiales teéricos mas caudalo-
sos. Particular alcance tiene la doctrina lockiana sobre el origen
experimental del conocer, la critica del innatismo cartesiano,
asi como la comprension, materialista en conjunto, de la propia
experiencia. No menos importantes son sus ideas pedagdgicas
y politicas. Si, como afirma Locke, es el alma del hombre al
nacer una tabla rasa en la cual la experiencia va escribiendo, de
ahi se sigue que la educacién y el régimen politico de la
sociedad condicionan el perfeccionamiento de la personalidad
humana. Los materialistas franceses absorben la teoria lockiana
del sensualismo y el empirismo materialistas y la podan de
decantaciones hacia el agnosticismo y el racionalismo.

Ahora bien, el materialismo inglés no constituye la dnica
cantera tebrica para La Mettrie, Helvecio, Holbach y Diderot.
Otro importante filén de ideas materialistas es también para
ellos el materialismo mecanicista de la fisica cartesiana y la
doctrina materialista spinoziana acerca de la naturaleza, la
substancia y sus atributos, el hombre y el alma y su relacién con
el cuerpo.

El materialismo francés del siglo XVIII no se limita a
proseguir las tradiciones materialistas alumbradas por el
desarrollo histérico-social de Inglaterra, Francia y Holanda,
sino que las lleva adelante y presenta nuevas ideas. La mecanica
y la astronomia son la base cientifica principal de los grandes
materialistas del siglo XVII. La de los materialistas franceses,
ademds de la mecanica, es la medicina, la fisiologia y la biologia.
Los descubrimientos y las ideas de Newton, de Euler, Laplace,
Lavoisier, Buffon y otros hombres de ciencia son el basamento
cientifico-natural de las generalizaciones filos6ficas de los
materialistas franceses del siglo XVIII.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA EUROOCCIDENTAL... 265

Mas originales son aiin sus concepciones éticas y politico-
sociales. También en esta parcela son continuadores de los
grandes pensadores del siglo XVII: Hobbes, Spinoza, Locke.
En la filosofia de los materialistas franceses, estas doctrinas
pierden, empero, buena parte del caricter abstracto-
naturalista que tienen en los autores del siglo XVII. Si en
Hobbes la apetencia de subsistir que guia al hombre se deduce
aun analégicamente de la inercia mecéinica del cuerpo fisico,
Helvecio y Holbach consideran lo que ellos llaman “interés”
como mévil de conducta especificamente humano.

Los pensadores del siglo XVII consideran que la cienciay la
filosofia son patrimonio y quehacer de unos pocos que se
hallan muy por encima de los restantes. Los materialistas
franceses entienden, por el contrario, que es quehacer social.
Las ideas de Helvecio, Holbach y Diderot no maduran en el
silencio de los despachos, sino que surgen, se perfilan,
encuentran forma literaria en los salones politicos de Helvecio
y Holbach, en la polémica y las colisiones entre ideas parecidas,
pero no idénticas. Es mas, los autores de estas ideas forman
una sociedad que expresa el modo de pensar de todo un grupo
de filésofos. La propia palabra de “filésofo” se torna en boca
de los enemigos de la Ilustracién francesa remoquete de un
partido o grupo filos6fico determinado. Se nomina “filésofos”
a los hombres de la llustracion. Esta palabra despierta la
admiracién en unos y el odio en otros.

La doctrina de la naturaleza

Componentes del materialismo francés son la teoria mate-
rialista de la naturaleza y la doctrina del hombre y la sociedad.

El iniciador del materialismo francés del siglo XVIII es
Julien Offroy de La Mettrie (1709-1751), que en forma general
expuso casi todas las ideas que mis adelante serian enriqueci-
das y concretadas por Helvecio, Diderot, Holbach y algunos
cientificos naturalistas como Buffon, Maupertuis y otros.

La Mettrie sostiene que toda forma es inseparable de la
Materia y que toda materia esta relacionada con el movimiento.
La materia despojada de la facultad de movimiento es pura
abstraccién. En ultimo término, la substancia no es sino
Mmateria, en cuya naturaleza radica la aptitud de movimiento y


http://www.filosofia.org

=

266 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

la facultad potencial universal de sensibilidad o percepcién. No
obstante la doctrina de Descartes, La Mettrie no sélo afirma
que los animales estin dotados de alma, sino que indica el
caricter material de esa animacion en los brutos y en el
hombre. Aunque en la actualidad —dice este autor— no
comprendemos todavia el mecanismo por el que se dota a la
materia de la propiedad perceptiva, no cabe duda que todas
nuestras aprehensiones obedecen al nexo de los sentidos —a
través de los nervios— con la substancia material del cerebro.
Por ello no pueden surgir ninguna sensacién ni cambio en laya
imprimida sin producir un cambio especifico en el correspon-
diente 6rgano de la percepcion sensorial.

-La Mettrie no hace mis que apuntar las ideas fundamenta-
les, sin un desarrollo sistematico y circunstanciado de las
mismas. El divulgador mas sistematico de las doctrinas
filosdficas del materialismo francés es Paul Henri Holbach
(1723—1789). Fruto de un intercambio de ideas con sus
amigos es El sistema de la Naturaleza (1770), obra en la que

.participan con él Diderot, Naigeon y otros, y que es la mas

importante de las suyas sobre la teoria del materialismo.

La idea principal de este tratado consiste en la reductibili-
dad de los fendmenos todos de la naturaleza a formas diversas
del movimiento de particulas materiales que, en su conjunto,
forman la naturaleza eterna e increada. Holbach rechaza
consecuentemente todos los prejuicios teoldgicos e idealistas
respecto al caracter de las fuerzas que operan en la naturaleza y
Sus causas.

La materia y su propiedad de movimiento es la base de
todos los procesos de la naturaleza. En El sistema de la
Naturaleza se distinguen dos clases de movimiento: 1) el
movimiento de las masas materiales gracias al cual cambian su
posicién los cuerpos, y 2) el movimiento interior y oculto
dependiente de la energia propia del cuerpo, esto es, de la
acciébn y reaccién de invisibles moléculas de la materia
constitutivas de ese cuerpo. Holbach se remite a Toland para
sostener la universalidad del movimiento en la naturaleza. En

. el Universo se encuentra todo en movimtento. La esencia de la

naturaleza consiste en actuar; si reparamos con atencion en sus
partes veremos que ninguna de ellas se encuentra en estado de


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFfA EUROOCCIDENTAL.... 267

reposo absoluto. Las que nos parecen privadas de movimiento
se hallan en reposo relativo. En contra de Descartes, para quien
el movimiento lo ha imprimido Dios a la materia, Holbach
sostiene que la naturaleza es poseedora por si misma, y sin
ninguna causa extra-material, de movimiento, pues la natura-
leza es el gran todo fuera del cual nada puede existir. La
materia se mueve eternamente, el movimiento es el modo ne-
cesario de su existencia y fuente de todas sus propiedades pri-
migenias, como extension, peso, impenetrabilidad, figura, etc.

La inteleccién materialista de la naturaleza es incompatible
con la admisién de cualquier causa sobrenatural. Para Hol-
bach, en la naturaleza no puede haber sino causasy efectos
naturales. Todos los movimientos que surgen en ella cumplen
leyes constantes y necesarias. Las leyes que escapan a nuestra
observacién pueden deducirse analdégicamente, cuando menos.
Las leyes de la concatenacién causal son tan universales como
universal es la propiedad del movimiento en la naturaleza. Por
ello, si conocemos las leyes generales del movimiento de las
cosas o de los seres nos bastara recurrir ala descomposicién o al
anilisis para descubrir los movimientos que operaban combi-
nados, en tanto que la experiencia nos mostrari los efectos que
cabe esperar de ellos. Sobre todos los nexos de causa y efecto
impera una rigurosisima necesidad: la naturaleza procede en
todos sus fenémenos en virtud de la necesidad, conforme a su
esencia. Merced al movimiento, el todo entra en relacién con
sus partes y éstas con el todo. El Universo no es mas que una
cadena interminable de causas y efectos que dimanan conti-
Nuamente unos de otros. Los procesos materiales descartan
toda casualidad y finalismo. Holbach hace extensiva la idea de
la necesidad al comportamiento del hombre y al surgimiento
de todas sus sensaciones y representaciones, doctrina ésta de
indudable factura del materialismo mecanicista que reduce la
conducta del hombre -en la sociedad y sus acciones a una
necesidad mecanica. El materialismo francés no sospecha que
existan una ley y una necesidad particularés engendradas por
el surgimiento de la sociedad.

Como en la naturaleza todo es necesario y como nada de lo
que en ella se encuentra puede actuar de modo distinto a como
actda, la casualidad no existe. En un remolino de polvo, dice

(On


http://www.filosofia.org

268 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Holbach, por muy cadtico que nos parezca, no hay una séla
molécula casualmente situada; cada una tiene su causa, en
virtud de la cual ocupa en cada momento justamente el lugar
en que se encuentra. De esta teoria del determinismo universal
deduce la negacién del orden y el desorden en la naturaleza.
Las ideas del orden y el desorden son subjetivas, no son mas
que nuestra apreciacion de una situacién necesaria y objetiva.
La doctrina holbachiana de la naturaleza es desarrollada
por el mas destacado materialista francés, Denis Diderot
(1713--1784), que del idealismo ético y el deismo llega al
materialismo en la doctrina del ser, en psicologia y en
gnoseologia, y al ateismo en materia religiosa. Las obras de
Diderot de los afios 40—50 expresan netamente esta evolucion.
En El sobrino de Rameau, Conversacion entre D’Alembert y Diderot

'y El suefio de D’Alembert, escritas mas tarde, la exposiciéon del

materialismo alcanza el entusiasmo maximo, la forma literaria
mas cabal, el ingenio y la agudeza mas ilustres. Ademas de estas
obras filoséficas, Diderot es un autor fecundo en los problemas
del arte, de la estética y la critica. En Salons en su
correspondencia con el escultor Falconet, en Paradoxe sur le
Comédien puntualiza una nueva estética del realismo frente a
las teorias de los epigonos del clasicismo y a la interpretacién
naturalista de la verdad. En sus escritos literarios —novelas y
dramas—, Diderot aplica sus propios principios estéticos.

Como los demds representantes del materialismo francés,
este autor parte de la eternidad y la infinitud de la naturaleza,
que no hasido creada por nadie y fuera de la cual no hay nada.

Diderot introduce en la doctrina materialista de la naturale-
za ciertos rasgos e ideas de la dialéctica. A través de sus
concepciones sobre la naturaleza organica se trasluce la idea
del desarrollo, del nexo entre los procesos naturales. En
algunas cuestiones, la doctrina de Diderot desborda los
estrechos marcos de la metafisica mecanicista. Para Diderot
todo cambia y desaparece, sélo subsiste la totalidad. El mundo
nace y muere incesantemente, cada instante se haya en estado
de nacimiento y muerte. Jamas hubo ni habra otro mundo. Fue
Engels quien destacé algunos rasgos de la dialéctica que se
encuentran en Diderot.

En particular atrae la atenciéon de Diderot el problema de la


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFiA EUROOCCIDENTAL... 269

interpretacién materialista de las sensaciones. ¢De qué modo el
movimiento mecanico de las particulas materiales puede
engendrar el contenido especifico de las sensaciones? Cabe
contestar de dos maneras: o bien la sensacién aparece en un
grado determinado del desarrollo de la materia como algo
cualitativamente nuevo, o bien hay que admifir que toda
materia, independientemente de la forma del cuerpo material
y del grado de su organizacion, posee una facultad analogaala
facultad de percibir sensaciones. Segiin este dltimo punto de
vista, la organizacion la determina mas que la clase de vida,
pero no la propia cualidad de vida, que pertenece a la materia
en cuanto tal.

Diderot es partidario de la idea de la sensibilidad universal
de la materia, opinién hacia la que, como hemos visto, se
inclina ya La Mettrie. Mas tarde, el materialista inconsecuente
Robinet (1735-—1820), autor del tratado De la Naturaleza,
también defiende la idea de la sensibilidad universal de la
naturaleza y de los gérmenes organicos como elementos
primarios materiales de la misma.

Diderot elabora una férmula precisa de esta doctrina y
refuta los argumentos que contra ella habitualmente se
esgrimen. En Conversacion entre D’Alembert y Diderot
sostiene que reconocer que la diferencia entre la psiquis del
hombre y del bruto obedece a las diferencias de su organiza-
cién corpdrea y no contradice la idea de que la facultad
sensorial es propiedad universal de la materia.

Desarrollando esta proposicion traza la teoria materialista
de las funciones psiquicas, que en muchos aspectos se adelanta
a la moderna teoria de los reflejos. Segiin Diderot, en los
modos de comunicacién de las bestias y los hombres no hay
mas que acciones y sonidos. La bestia es un instrumento dotado
de la facultad de percibir sensaciones. El hombre es asimismo
un instrumento dotado de facultad sensorial y memoria.
Nuestros sentidos son “teclados” que la naturaleza pulsa y que
2 menudo percuten entre si mismos. De ideas anilogas habia
deducido Descartes que las bestias son maquinas sencillas. La
deduccién de Diderot es distinta. El hombre, como las bestias,
tontiene en su organizacion algo automaitico, y el automatismo
de las formas orgénicas lejos de estar privado de vida


http://www.filosofia.org

270 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

presupone la posibilidad de la sensacion como propiedad
universal de la materia. De la materia inerte organizada de un
modo determinado y sometida a la acciéon de otra materia, asi
como del calor y el movimiento, surge la facultad de la
sensacién, la vida, la memoria, la conciencia, la emocién, el
pensamiento. Esta tesis es incompatible con la concepcion
idealista de la espontaneidad del pensamiento. Segtin Diderot
no somos nosotros los que hacemos deducciones: todas ellas
provienen de la naturaleza, nosotros sélo registramos los
fenémenos tangenciales que conocemos por experiencia y
entre los cuales existe una conexion necesaria o condicionada.
Reconocer la existencia de un mundo exterior independiente
de la conciencia y la aptitud en las sensaciones de reflejar las
propiedades de las cosas externas no significa, empero, que las
sensaciones sean copia rigurosamente exacta de los objetos. Ya
Francisco Bacon decia que la mente del hombre no semejaba
un espejo liso, sino rugoso, en el que las cosas no se reflejan de
un modo totalmente exacto. Diderot estima que entre la
mayoria de las sensaciones y sus causas no hay mis parecido
que entre estas mismas representaciones y sus nombres. Con
Locke y los demis materialistas mecanicistas de los siglos X VII
y XVIII distingue en las cosas cualidades “primarias”, esto es,
que existen en las propias cosas y no dependen de la relacién
en que con ellas esté nuestra conciencia, y las cualidades
“secundarias”, que consisten en las relaciones del objeto con
las demas cosas o consigo mismo. Estas ultimas cualidades se
llaman sensoriales. Diderot explica que las cualidades sensoria-
les desemejan de las representaciones que acerca de ellas se
forman. Pero, a diferencia de Locke, subraya que las
cualidades “secundarias” tienen también caracter objetivo, en
otros términos, existen con independencia de la conciencia del
sujeto perceptor.

La doctrina del conocimiento

Partiendo de la doctrina materialista de la naturaleza, el
materialismo francés formula la doctrina segin la cual todas las
formas del conocimiento dependen de la experiencia, de las
sensaciones que, a un grado de desarrollo mas elevado, se


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA EUROOCCIDENTAL... 271

convierten en formas del pensar y el razonar. El conocimiento,
de origen experimental, no tiene por fin una comprensién
abstracta de la verdad, sino lograr la aptitud de perfeccionar y
aumentar el poderio del hombre. Esta concepcién, que los
materialistas franceses toman de Bacon, la desarrolla Diderot
teniendo en cuenta el papel de la técnica y la industria en Ja
evolucién del pensamiento y el conocimiento. Para que surja
cualquier conocimiento hay que despertar el alma, tener una
percepcion del exterior. El trabajo de la memoria, que
conserva el conocimiento logrado, se limita a procesos
organicos materiales. ‘

Para Diderot y los demis materialistas franceses, el
experimento y la observacion son los métodos del conocimien-
to. En su lucha contra el idealismo de Leibniz, el dualismo de
Descartes y la teologia, los materialistas franceses, empezando
por La Mettrie, arguyen que el valor cognoscitivo de la razén
no mengua porque se apoye en los datos ofrecidos por los
sentidos, en la experiencia y la observacion. Justamente sobre
esa base puede adquirir el conocimiento si no certidumbre
absoluta si, cuando menos, un alto grado de verosimilitud.

El hecho de que el conocimiento esté condicionado por las
percepciones y por causas fisicas no merma la significacion del
lenguaje en el desarrollo del intelecto. La Mettrie habia visto en
el lenguaje un sistema de signos ideados por unas u otras
personas y comunicados por medio de un entrenamiento
mecanico. El materialismo francés ve en el proceso de
comprensiéon de un lenguaje ajeno, un reflejo del cerebro
excitado por palabras, algo semejante a como vibra la cuerda a
la percusién del teclado.

Con la formacién gradual de los signos adaptados a las
distintas cosas, el cerebro comienza a comparar estos signosy a
examinar las relaciones entre ellos. El cerebro hace esto con la
misma necesidad que, por ejemplo, el ojo ve los objetos cuando
la accién de éstos se transmite por los nervios de la periferia del
aparato visual al cerebro. Todas las ideas de la mente humana
estan condicionadas por la presencia de palabras y signos. A su
vez, todo lo que acontece en el alma consiste en la actividad de
la imaginacion. Las diferentes dotes mentales no son sino
modos diferentes de empleo de la fuerza de la imaginacién.’

(On


file:///isto
http://www.filosofia.org

=

272 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

La doctrina del hombre y la sociedad

En la doctrina de la sociedad, los materialistas franceses,
como todos los filésofos premarxistas, son idealistas. Pero
combaten la interpretacién idealista-teoldgica de la historia de
la humanidad y sostienen que la fuerza motriz de la historia es
la razdn, el progreso de la instruccién. En la doctrina de la
naturaleza del hombre, la educacién, la sociedad y el Estado
son deterministas. Si bien es producto de fuerzas exteriores y
condiciones fisicas, el hombre no puede ser libre de la
responsabilidad de sus actos sociales. Como incriminar a un
individuo significa sélo atribuirle el cometimiento de un acto,
la necesidad de los que realiza el hombre no descarta en
absoluto la legitimidad del castigo. La sociedad penaliza los
delitos porque son nocivos para ella, y no dejan de serlo
porque se cometan en razon de leyes de la necesidad. El propio
castigo es el medio mas fuerte de prevencién de los delitos.

A juicio de los materialistas franceses, la ética debe basarse
en la experiencia. Como todos los seres dotados de sentidos, al
hombre le mueve s6lo la apetencia de placer y la repugnancia
al dolor. El hombre es capaz de comparar los diversos tipos de
placer y elegir el mayor, asi como de proponerse fines y buscar
los medios. Por ello son para él posibles las reglas y las nociones
de los actos en que descansa la moral.

Los placeres fisicos son los mis fuertes, pero inconstantes y
perjudiciales si se abusa de ellos. Son preferibles, por ello, los
placeres del intelecto: tienen mas firmeza, duracién y depen-
den mas del propio individuo. En rigor, el punto de partida de
la sabiduria no debe ser el placer, sino el conocimiento de la
naturaleza humana guiado por la razén.

Como los hombres no pueden vivir en soledad, forman la
sociedad y de esta agrupacién surgen nuevas relaciones y
nuevos deberes. La necesidad de ayuda ajena obliga a hacer el
bien a los demais y de tal suerte se forma el interés comtin, del
que depende el particular. Segiin Holbach y Helvecio, el
interés personal bien entendido conduce necesariamente a la
observancia de la moral.

Claude-Adrien Helvecio (1715-1771) juzga que la misién
principal de la ética es determinar las condiciones en las que el


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOF{A EUROOCCIDENTAL... 273

interés individual como estimulo necesario de la conducta
puede combinarse con el interés colectivo. A la fundamenta-
cién de esta idea dedica su obra Del espiritu. El individuo no
sélo es parte de un todo mayor, sino que la sociedad en que
vive es un eslabon de una comunidad mas amplia o sociedad
unica de los pueblos ligada por vinculos morales. Esta vision de
la sociedad debe ser, a juicio de los materialistas franceses, la
causa incitadora para una transformacién completa de toda la
vida social. Para Holbach y Helvecio, la sociedad en que vivian
estaba muy lejos de ser laideal. Este no era el “estado natural”,
pues la naturaleza ha hecho para el hombre imposible la
existencia aislada y le ha indicado el provecho reciproco como
base de la convivencia en la razén. Sin provecho mutuo es
imposible la felicidad. En virtud del contrato social debemos
hacer para los demis lo que deseamos que ellos hagan para
nosotros. Los deberes dimanantes del contrato social lo son
para todos los hombres, no importa a qué sector de la sociedad
pertenezcan. De esto deducen los materialistas franceses,
Holbach por ejemplo, preceptos para todos los hombres: amor
al préjimo, compasion, etc.

No existe un modo de administracién que satisfaga todas las
demandas de la razén: un poder excesivo desemboca en el
despotismo; una libertad excesiva, en el libertinaje, es decir,
una situacion en la que cada uno sera un déspota; un poder
concentrado es peligroso y un poder dividido, débil. El medio
Para suprimir los defectos en los modos de administracién no
€s para los materialistas franceses la revolucién, sino la
educacién de la sociedad. La educacién dirigida por un buen
gobierno es el medio mas seguro de proporcionar a los.pueblos
!OS sentimientos, las aptitudes, las ideas y las virtudes
indispensables para el esplendor de la sociedad. Los materialis-
tas franceses divergen en el modo de entender el papel de la
educacién. Para Holbach, ésta ha de rehacer la textura inicial
del individuo. Helvecio ve en el hombre un ser del que,
mediante la educacién, se puede hacer lo que se quiera. El
Impulso natural no es ébice para su modificacién en cualquier
sentido. El proceso de educacién ejerce unainfluencia decisiva
sobre las aptitudes fisicas, intelectuales y morales.

Si para Rousseau el estado natural del hombre vale mas que

=


http://www.filosofia.org

274 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

la civilizacién, Helvecio, por el contrario, juzga ventaja
incuestionable la influencia que ejercen sobre el hombre la
cultura, la instruccién, las disposiciones promulgadas por el
Estado. La desigualdad intelectual es producto de las desigua-
les condiciones de educacién y del dispar concurso de las
circunstancias. En condiciones determinadas, cualquier hom-
bre puede escalar las cimas de cualquier quehacer cientifico o
artistico. La educacion lo puede todo: ni siquiera el genio es un
don innato, sino fruto de una cultura y una instruccién
adecuadas. La ensefianza no debe ser privada ni a domicilio,
que de tal modo siempre son posibles las evasiones de lo que la
sociedad necesita, sino publica o estatal: sdlo este caracter de la
educacién asegura el consecuente desarrollo del individuo en
la direcciéon necesaria.

Entre las ideas de los materialistas franceses destacaban la
demostracién de que la ética no depende de la religién y de que
es posible una sociedad altamente moral compuesta de ateos.
Esta doctrina y la demostracion de la inconsistencia de todas las
religiones y sus dogmas producian estupor en los contempora-
neos, y no ya Voltaire, que juzgaba peligrosos para una
sociedad de propietarios los ataques directos al principio
mismo de las creencias religiosas, sino incluso hombres como
D’Alembert, compafiero de Diderot en la Enciclopedia,
condenaron el ateismo y la ética de Holbach, que les parecia
doctrina elevada, pero sin fundamentos en los principios
filosoficos.

Segun los materialistas franceses, la verdadera fuerza
propulsora de las actuaciones humanas es el egoismo o interés
personal, esto es, la apetencia de placer y la aversién al dolor.
La base de la moral es la experiencia, no existe ningin
sentimiento moral especifico. Incluso cuando parece que la
gente se guia por apetencia de verdad y bondad, la base de tal
tendencia es también el interés personal correctamente com-
prendido.

Como lo inico que guia al hombre es el interés individual,
no puede haber para él otro criterio de moralidad e
inteligencia que el del provecho obtenido. Esto concierne tanto
al individuo como a la sociedad, al pueblo en su conjunto. La
sociedad juzga honrado, justo y virtuoso al que reporta


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA EUROOCCIDENTAL... 275

provecho. En el sentido social, la virtud es el deseo de bien
comun y el vicio, todo lo daiiino para la sociedad. El bien social
debe ser el rasero de todas las conductas. A tono con esto, la
tarea fundamental de la legislacién consiste en hacer que los
miembros de la sociedad procedan conforme a este criterioy le
sacrifiquen todos sus sentimientos, incluso el del amor al
préjimo. El legislador no debe condenar las pasiones como un
mal, sino tener presente que son el inico moévil y, por lo tanto,
infundir pasiones que concurran al bien comin.

Dado que la influencia de la legislacién sobre la sociedad es
grande, el problema institucional tiene enorme alcance. Las
diferencias entre las naciones no vienen dadas por las
cualidades naturales de las razas ni por las circunstancias
fisicas, sino ante todo por el régimen politico. Helvecio
compara las formas de administracién y concluye que, a
diferencia de la monarquia absoluta y del régimen aristocriti-
co, la democracia tiene en cuenta el provecho de toda la
sociedad y en ella cada ciudadano sirve con su actividad fines
comunes. En este tipo de administracion, el interés personal se
combina con el colectivo y esta combinacion es el Ginico mévil
de las virtudes. Ademas de la libertad, Helvecio juzga la
moderacidén en las demandas y las apetencias la condicion del
esplendor de la sociedad. Esta.idea la expone en Del hombre, de
sus facultades intelectuales y de su educacion.

La Enciclopedia

El pensador mis destacado entre los materialistas franceses
del siglo XVIII es Diderot. Supera a La Mettrie, Holbach y
Helvecio por la diversidad de su pensamiento y por la
influencia que sus actividades y sus ideas ejercieron sobre la
sociedad. Diderot fue un verdadero guia de la orientacion
Materialista, combatié con voluntad y energia indoblegables,
Nunca perdid la conviccion en el triunfo final de la verdad y la
ilustracién. Todas estas cualidades se manifestaron plenamen-
te en su trabajo de direccién de la Enciclopedia. Editores
Interesados le propusieron que trazara el plan de una versién
francesa de la Enciclopedia de Ephraim Chambers, famosa en

(On


http://www.filosofia.org

276 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Inglaterra. Diderot presentd un proyecto grandioso, segun el
cual los articulos se organizaban mas que por orden alfabético
siguiendo un nuevo punto de vista que determinaba la eleccién
del material y su interpretacion filoséfica, social y cientifica. La
Enciclopedia debia ser un instrumento de divulgacion del
materialismo filoséfico y de la ilustracion. Al propio tiempo
debia reunir los resultados positivos obtenidos por la humani-
dad no sélo en el campo de la literatura, las artes, las ciencias y
la filosofia, sino también en la técnica, la industria, la
produccién fabril y artesana. A la par que se propagaban las
ideas avanzadas, se debia demoler y criticar las opiniones
rutinarias, los prejuicios, las supersticiones, las creencias
religiosas, etc.

Diderot compartié la direccién de la Enciclopedia con.
D’Alambert, matematico, filésofo y literato. En manos de este
ultimo qued¢ la parte fisico-matematica, si bien Diderot fue el
auténtico director de toda la obra.

La edicién de la Enciclopedia estuvo sembrada de crecien-
tes dificultades, persecuciones y obstaculos. Poco a poco se
fueron apartando de Diderot incluso los colaboradores que,
como al principio D’Alembert, rebosaban de entusiasmo y no
se arredraban ante los peligros. Con el paso del tiempo
abandonaron la Enciclopedia Voltaire, Rousseau y el propio
D’Alembert. Sélo Diderot permanecié impasible en la brecha.
Ni las prohibiciones, ni los intervalos entre la publicacién de los
tomos, ni la perfidia de los editores que, con pleno desconoci-
miento de Diderot, adulteraron los articulos mas peligrosos de
los tultimos tomos y suprimieron de ellos cuanto pudiera ser
causa de nuevas prohibiciones, fueron capaces de quebrantar
Ia decision de Diderot de llevar hasta el fin la obra, cosa que
efectivamente hizo.

* kX

El materialismo francés es la forma superior del pensa-
miento materialista del siglo XVIII. Las circunstancias peculia-
res del movimiento social y de las luchas de este periodo, que
preparé la revoluciéon burguesa en Francia, le confirieron
eficacia politica e influencia sobre la elaboracién de los


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFfA EUROOCCIDENTAL... 277

problemas mas importantes de la época. Tuvo un gran alcance
la generalizacién tedrica hecha por los materialistas franceses
de los logros de la ciencia y la filosofia en los siglos XVII y
XVIII en Francia, Inglaterra y Holanda. _

Los clasicos del marxismo-leninismo juzgaron altamente
positivos los frutos del materialismo francés. En La Sagrada
familia hace Marx un estudio resumido, pero extraordinaria-
mente rico en ideas, de la historia del materialismo francés, un
andlisis del origen de sus ideas y una caracterizacién de su
alcance histdrico. Marx sefala gue las doctrinas del materialis-
mo francés tienen sus raices tedricas, primero, en las ideas
materialistas de Locke y sus seguidores, segundo, en las ideas
materialistas de la fisica de Descartes y todas las ciencias
naturales en conjunto. Marx explica que el materialismo
francés del siglo XVIII no sélo combatié las instituciones

- politicas existentes y, con ellas, la religién y la teologia
imperantes, sino que sostuvo una lucha abierta y marcada
contra la metafisica del siglo XVII, esto es, contra las doctrinas
de Descartes, Spinoza y Leibniz que admitian la existencia de
una realidad supersensorial 16,

En Materialismo y empiriocriticismo, Lenin muestra la gran
significacién del materialismo francés para la elaboracién de
unas bases filos6ficas comunes a todo materialismo. Estas bases
son: 1) la solucién consecuentemente materialista del problema
filos6fico cardinal de la relacién del pensar con el ser, con la
naturaleza; 2) la explicacion materialista de la naturaleza; 3) la
fundamentacién materialista de la teoria de las sensaciones,
€tc. Lenin sefiala que no es menor el alcance del materialismo
francés en la historia de la ilustracién europea, del ateismo y el
libre pensamiento, y subraya que “las publicaciones agudas y
amenas de los viejos ateos del siglo XV1II, escritas con talento,
que atacan ingeniosa y abiertamente el oscurantismo clerical
dominante”, pueden ser en nuestros tiempos una buena
Propaganda antirreligiosa!7.

Todos estos méritos no quitan para que el materialismo

—_———

16 Véase C.Marx y F.Engels. Obras, t. 2, pag..139.
17 Véase V.1.Lenin. Sobre el significado del materialismo militante. O.C., t.
45, pag. 26.

=


http://www.filosofia.org

=

278 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

francés del siglo XVIII estuviera limitado por el marco
historico de su época. A pesar de sus estrechas vinculaciones
con las ideas avanzadas en biologia y medicina, su contenido
tedrico sigue en el terreno del materialismo mecanicista. Su
doctrina del hombre es atin préxima al mecanicismo del siglo
XVILI. En la teoria del conocimiento hace aportaciones valiosas.
Asi, Diderot resucita la idea baconiana respecto al saber como
fuerza y desarrolla proposiciones acertadas sobre el papel de la
técnica y la produccion en la vida de la humanidad civilizada.
Los materialistas franceses no llegaron, empero, a una
interpretacion dialéctica del proceso del conocimiento.

En las teorias sociales es donde mas se pone de relieve la
limitacion del materialismo francés. Consecuente en puntoala
base natural de la vida del hombre, falla en sus intentos de
dilucidar cuéles son las fuerzas motrices del proceso histérico.
Las representaciones materialistas respecto al significado del
medio que configura al hombre, su moral y sus convicciones se
combinan en los materialistas franceses con una comprension
idealista del proceso histérico. Y a la postre entienden que es
un progreso intelectual, el progreso de la instruccion, del
saber, el que determina la marcha de la historia. Los
materialistas franceses no llegan a conocer las causas del propio
progreso intelectual, causas que residen en el desarrollo de la
produccién material.

La ausencia de un punto de vista histérico correcto acerca
de los fenémenos de la vida espiritual de la sociedad limita la
critica “ilustrada” de la religion llevada a cabo por los
materialistas franceses. Derrochan talento e ingenio a la hora
de desbancar las ilusiones religiosas, pero no son capaces de ver
que el origen de esas ilusiones esti en la base material de las
relaciones sociales. Entienden, si, que a la religién hay que
combatirla principalmente en la esfera tedrica, mas no
sospechan que para ganar esa batalla es preciso acabar
definitivamente con las relaciones y las contradicciones sociales

que hacen posible la propia existencia de los extravios
religiosos.

No obsta todo lo dicho para que el estudio de la filosofia
materialista del periodo de las revoluciones burguesas de los
siglos XVII y XVIII confirme palmariamente esta conclusién


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA EURQCOCCIDENTAL... 279

de Lenin: “A lo largo de toda la historia moderna de Europa, y
especialmente a fines del siglo XVIII, en Francia, donde se
libré la batalla decisiva contra toda la basura medieval, contra
el feudalismo en las instituciones y en las ideas, el materialismo
demostré ser la tnica filosofia consecuente, fiel a todas las
teorias de las ciencias naturales, hostil a la supersticién, a la
beateria, etc. Por eso, los enemigos de la democracia trataban
con todas sus fuerzas de “refutar”, de minar, de calumniar el
materialismo, y defendian las diversas formas del idealismo
filoséfico, que se reduce siempre, de un modo o de otro, a la
defensa o al apoyo de la religion.” 18

La eminente significacion histdrica del materialismo francés
del siglo XVIII consiste en su lucha contra la religion y el
idealismo, en la defensa, la fundamentacién y el desarrollo de
la interpetacion materialista del mundo, que en las obras de los
representantes de esta corriente filoséfica adquiere una forma
histérica nueva, mas precisa.

—_—

_ '8 V.1 Lenin. Tres fuentes y tres partes integrantes del marxisme. O.C., t. 283,
pag. 43,

~

(Pn Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978



http://www.filosofia.org

CAPITULO VII

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO
FILOSOFICO DE RUSIA EN EL PERIODO
DE DOMINIO DEL REGIMEN

DE SERVIDUMBRE Y NACIMIENTO

DE LAS RELACIONES BURGUESAS

(desde finales del siglo XVII hasta comienzos del
segundo tercio del siglo XIX)

1. El pensamiento filosofico de Rusia
en las postrimerias del siglo XVII
y la primera mitad del siglo XVIII

En el seno del régimen feudal dominante y sobre la base del
incremento de la produccién mercantil, a partir del siglo XVII
comienza en Rusia el proceso de formacién de las relaciones
econdmicas nuevas, burguesas. a la par se asiste a la fusioén de
todas las tierras, de todos los principados en una totalidad
tnica y de los pequenos mercados en un solo mercado de toda
Rusia. Los cambios econdémicos graduales dentro del modo de
produccién feudal basado en la servidumbre son acompanados
por la formacién del Estado multinacional de Rusia y, al propio
tiempo, por el fortalecimiento de la monarquia absoluta. Como
seflala Lenin, “... la formacién de esos vinculos nacionales no
podia ser otra cosa que la formacién de los vinculos
burgueses” I. El fortalecimiento del absolutismo, del poder de
los latifundistas y los mercaderes acentud el sojuzgamientoy la
explotacién de las masas populares y endurecié la lucha de
clases. Esta, que adquiri6 su expresién mas aguda en las
sublevaciones campesinas de las regiones del Volga y el Don,
capitaneadas por Bulavin (1707-1708), y de Astrajan (1705-
1706), y en las revueltas de los labriegos de 1705 a 1711 en
Bashkiria y en otros lugares, tenia caracter antifeudal.

La expansién de las relaciones dinerario-mercantiles suscité
la necesidad de emprender algunas reformas, de multiplicar
los contactos econdémicos, politicos y culturales con Europa
Occidental y los paises de Asia. Expresién de esta necesidad

1 V.I.Lenin. Quiénes son los “amigos del pueblo” y como luchan contra los
socialdemdcratas. O.C., t. 1, pag. 154.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 281

histérica fueron las reformas de Pedro I comenzadas a finales
del siglo XVII y terminadas en el XVIII y que, si bien
progresistas en su conjunto, su fin era fortalecer el Estado
nacional ruso de latifundistas y mercaderes y comportaron una
despiadada explotacién de los campesinos siervos y otros
sectores laboriosos.

El “batallén de los sabios”

Los idedlogos que fundamentaron las reformas de Pedro el
Grande fueron el notable historiador y politico Vasili Nikitich
Tatischev (1686-1750), el sacerdote y escritor Feofdn Prokopdvich
(1681-1736), el escritor satirico, diplomatico y pensador Antioj
Dmitrievich Kantemir (1708-1744) y el original pensador Ivin
Tijonovich Pososhkov (1652-1726).

Prokopévich, Tatischev, Péostnikov, primer doctor ruso en
filosofia y medicina, y Kantemir fueron exponentes de la parte
mas avanzada y culta de la nobleza rusa.

Tatischev, Kantemir y, en cierto grado, Prokopdvich
—representantes del llamado batallén de los sabios— oponian
en sus obras las “verdades vivientes de la razén” al dogmatismo
eclesiastico-escolastico, defendian el estudio cientifico-natural y
filoséfico independiente de la Iglesia y sostenian que era
preciso en Rusia propagar la instruccién y levar a cabo
reformas progresistas. Con estas ideas abrian camino a la
ciencia y la filosofia y fueron los precursores de Lomondsov.
Combatian a los boyardos reaccionarios cuyos idedlogos eran el
vicario del patriarca S.Yavorski y el arzobispo F.Lopatinski,
rector de la Academia Eclesiastica.

Las concepciones filosoficas del “batalléon de los sabios”

Los hombres del “batallén de los sabios” permanecieron,
bédsicamente, en el terreno idealista y consideraban a Dios
Creador del Universo. No obstante, en una serie de problemas
sus concepciones filosoficas desbordaron los marcos religiosos
Y, en ocasiones (en Kantemir y Tatischev sobre todo) atacaban
Indirectamente la doctrina teoldgica.

(On


http://www.filosofia.org

282 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

Kantemir y Tatischev insistian en que la Iglesia no se
inmiscuyera en los asuntos de la ciencia, la inica que puede
juzgar las verdades procedentes de la “razén natural”, es decir,
proponian la teoria de la doble verdad, que era en aquella
época progresista por cuanto defendia la independencia de la
ciencia respecto de la religion y contribuia a emanciparla de la
dictadura espiritual de la Iglesia.

Para Prokopévich, la filosofia, como ciencia auténoma,
debia tratar de la “verdad natural”, esto es, extraida de la
naturaleza y no de los libros teoldgicos. En El didlogo de dos
amigos sobre el provecho de las ciencias y las escuelas, Tatischev
sostiene que la filosofia debe ser independiente de la teologia y
estd llamada a estudiar los cuerpos fisicos, entre ellos el
organismo humano, y se opone a incluir en ella la cabalistica, la
magia, la quiromancia, la nigromancia y otras falsas ciencias.
Segun Kantemir, la filosofia se compone de la metafisica, la
fisica, la logica y la ética y debe proporcionar “conocimientos
de las cosas naturales”. Un mérito de Kantemir fue el dar
comienzo a la elaboracién de una terminologia filoséfica rusa
con la introduccion de vocablos como “observacion”, “concep-
to”, “principio”, “confluencia”, etc.

A diferencia de los eclesiasticos, el “batallén de los sabios”
defendia la teoria heliocéntrica, la doctrina de la infinitud del
Universo, la idea de la posibilidad de la vida en otros planetas.
No en vano tradujo Kantemir al ruso el famoso libro de
Fontenelle Conversaciones sobre la pluralidad de los mundos en el
que, ademads de la idea expuesta en el titulo, se explicaba la
teoria heliocéntrica, la infinitud del Universo y la hipétesis
cartesiana del torbellino. Kantemir escribi6é el prélogo y las
anotaciones al libro que, editado en 1740, fue retirado de todas
las bibliotecas por demanda del Santo Sinodo, como “enemigo
de la santa fe y disconforme con la recta moral”.

Los representantes del “batallén de los sabios” invocan en
sus obras los postulados cientifico-naturales y filoséficos
expuestos en los escritos de Copérnico, Descartes, Bayle,
Newton, Bacon, Galileo, Gassendi, Spinoza, Leibniz y otros
pensadores. Aunque critican la escoldstica medieval, por
juzgarla estéril y falsa, no rechazan la existencia de Dios ni
dudan de su realidad. Prokopévich considera a Dios *“como


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICOU... 283

entendimiento perfectisimo” en el que existen como “prototi-
pos” “todos los seres”, es decir, todos los objetos y fenéomenos
materiales. Dos substancias integran el hombre: la espiritual y
la material. La primera es inmortal, la segunda esta sometida a
la destruccién. Los objetos de la naturaleza son por si mismos
inertes, pasivos; la forma les comunica la actividad o movimien-
to; los objetos no son eternos, eterna es sélo la forma.

En Cartas sobre la naturaleza y el hombre, escritas en los
dltimos afios de su vida, Kantemir critica el preformismo como
doctrina “incomprensible” e “ininteligible”, encomia los
descubrimientos cientificos de Descartes y Harvey en la
fisiologia humana y afirma que el cerebro es el substrato en el
que reside “toda la sutilidad y el arte de la inexcrutable
mente”, que “del cerebro proceden todas las venas y los
espiritus, tan sutiles que no se puede ver a ningunoy tan sanos
y fuertes que poseen al cuerpo humano”2. Pero a renglén
seguido rechaza el atomismo de los antiguos, abraza la idea del
libre albedrio, de “la mano del Creador” que construye el
mundo a partir de la nada y lo gobierna y la suposicion
teleolégica del finalismo en la naturaleza.

En la teoria del conocimiento, Kantemir, Tatischev y, sobre
todo, Prokopévich oscilan entre el sensualismo materialista y el
racionalismo idealista. Para Prokopévich, “la verdad es la
concordancia del juicio con su objeto; la falsedad es la
discordancia con el objeto” 3. El criterio de la “verdad natural”
es la razé6n humana, “la investigaciéon y la interpretacién
personales”, los argumentos fisicos y matemadticos. Las “verda-
des” teoldgicas se toman como articulo de fe de las Sagradas
Escrituras, que no deben ser entendidas al pie de la letra, sino
en un sentido alegérico. Kantemir explica el surgimiento de las
Ideas por la accién de objetos exteriores sobre nuestros
sentidos y por la asociacién de ideas.

Tatischev es uno de los primeros pensadores de Rusia en
clasificar las ciencias que, segin su destino social, divide en
“necesarias” (lenguaje, economia, medicina, légica, Derecho,
teologia), “ttiles” (gramatica, retdrica, aritmética, geometria,
e ——————

2 1{ D. Kantemir. Obras. San Petersburgo, 1868, t. 11, pig. 51.
3 Cita tomada de Y.F.Samarin. Obras. Moscti, 1880, t. 5, pag. 85.

~

(On


http://www.filosofia.org

284 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

mecénica, arquitectura, fisica, quimica, anatomia, botinica,
astronomia, geografia, Optica, historia, cronografia, estudio de
idiomas extranjeros), “bellas” (poesia, pintura, musica, equita-
cién), “curiosas” o inttiles (alquimia, astrologia, quiromancia,
fisiognomia), “nocivas” (aeromancia, piromancia, nigroman-
cia, hidromancia y geomancia). Con todas sus limitaciones, esta
clasificacion tuvo cierto valor positivo para la divulgacién de los
conocimientos cientificos y la lucha contra las supersticiones y
las pseudociencias.

2. El materialismo de Lomondsov

Mijail Vasilievich Lomonésov (1711-1765) —eminente cienti-
fico naturalista y pensador materialista— naci6 en Jolmogory
(provincia de Arjanguelsk) en la familia de un pescador de la
poblacién eslava del Mar Blanco. En 1730 lleg6 a pie a Mosc,
donde ingres6 en la Academia Eslavo-greco-latina. En 1735
fue trasladado para continuar los estudios a la Academia de
Ciencias de San Petersburgo y luego a la Universidad de
Marburgo (Alemania), donde estudié mecénica, fisica, quimi-
ca, mineria, metalurgia y otras disciplinas. Simultineamente se
entregé a la lectura asidua de los pensadores de la antigiiedad,
de Descartes, Leibniz, Christian Wolff y otros filésofos. En
1741 regres6 a Rusia y comenzd atrabajar en la Academia de
San Petersburgo, donde hizo importantes descubrimientos. A
su pluma pertenecen proyectos sobre la explotacion del
subsuelo de Rusia y el fomento de la agricultura, la industria, el
comercio y la navegacién. Es el fundador de la Universidad de
Moscil.

Partidario de la monarquia ilustrada, no podia ver con
resignacidn el atraso de Rusia, donde subsistia el régimen de
servidumbre, y puso al servicio de su patria todo su saber para
situarla a la altura de los paises avanzados.

La doctrina de la natuxjaleza

Lomondsov echd los cimientos de la tradicién materialista
en la ciencia y la filosofia rusas, combati6 resueltamente el
misticismo y el idealismo, conjugd la biisqueda y los experi-
mentos audaces con profundas generalizaciones tedricas.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 285

La preportencia de la Iglesia en Rusia le impide negar
explicitamente la doctrina de las Sagradas Escrituras, pero
insiste en que la ciencia se guie por sus propios principios y
elabore sus métodos de investigacion y en que la teologia no se
interfiera en los problemas de la ciencia y la filosofia. La ciencia
debe basarse en hechos, en la observacion y la experiencia y no
en los textos de las Sagradas Escrituras; la filosofia ha de actuar
a la par de las ciencias naturales y no invocar leyendas biblicas,
las cuales deben ser entendidas en sentido metaférico. Los
naturalistas no deben desdefar las generalizaciones tedricas y
las deducciones filoséficas. No se puede considerar filos6fico
sino aquel conocimiento que concierna a la naturaleza y ponga
al descubierto los cambios que en ella acontecen. La filosofia
demuestra que “nada ocurre sin razén suficiente”.

Lomonoésov entiende de forma materialista la naturaleza y
sus leyes, destaca a primer plano en la ciencia “el método de
filosofar que se asienta en los dtomos” y fundamenta la ley de
la conservacién de la materia y el movimiento, elabora la teoria
corpuscular de la estructura de la materia y la teoria mecanica
del calor. Ya en sus primeras obras formula concepciones
materialistas acerca de la naturaleza. “La naturaleza es muy
sencilla —escribe— y cuanto contradiga a esto debe ser
rechazado.” Define la materia como “extensién impenetrable,
divisible en partes insensibles”; “la materia es aquello de que se
compone el cuerpo y de lo que depende su esencia” 4. La accién
y la reaccién, la atraccion y la inercia, asi como otras
manifestaciones de los cuerpos dependen por entero de la
materia y no de fuerzas sobrenaturales.

Aunque Lomonésov, como los fisicos y los filésofos
materialistas del siglo XVIII, considera propiedades insepara-
bles de la materia la masa y la impenetrabilidad, ante él se
perfila ya una representacion mas amplia y mas rica de la
Mmateria, que envuelve, como €l dice, “todos los cambios que en
la naturaleza acontecen”. Esta amplia comprensién de la
Mmateria distingue sus razonamientos a propoésito de la “natura-
leza de los cuerpos”.

——

4 M.V.Lomondsov. Obras Completas. Mosci-Leningrado, 1950, ed. en
ruso, t. 1, pags. 107, 135, 173,

~

(On


http://www.filosofia.org

286 HISTORIA DE 1.A FILOSOFIA

Las leyes de la naturaleza tienen en ella su origen, dice el
pensador ruso. Se subordinan a ellas los cuerpos universales y
las mintsculas particulas que los forman. Todo lo que existe o
se realiza en los cuerpos esta condicionado por la esencia de los
propios cuerpos, por las leyes naturales. Lomonésov juzga
material la luz, Ia electricidad, el magnetismo, el calor, el frio,
las llamadas cualidades primarias y secundarias y establece que
no hay entre unas y otras diferencia cardinal, puesto que unas
y otras son inherentes a la propia naturaleza de las cosas y
existen objetivamente. Son los elementos constitutivos del
Universo unas diminutas particulas que Lomonésov llama
moénadas y, a veces, atomos. Pero, a diferencia de Leibniz, no
habla de ménadas espirituales, sino de corpusculos (moléculas)
materiales, de ménadas fisicas indivisibles, de Atomos materia-
les que integran todos los cuerpos. Aunque estas ménadas
fisicas son infimas particulas materiales indivisibles ocupan
determinado espacio, pues poseen extension, fuerza de inercia,
movimiento o reposo y determinada gravedad o pesos.

Todos los cambios que ocurren en los cuerpos se explican
por el estado de las propias moénadas fisicas o itomos
indivisibles, por el caricter de su movimiento. Si bien las
moénadas fisicas, por si mismas, son insensibles e inaccesibles a
la vision y, por ello, no se les puede ver en su movimiento,
tienen movimiento de rotacion, traslacion y oscilacion. La idea
lomonosoviana referente a la estructura atomica de los
cuerpos, la explicacidn de las cualidades primarias (extension,
peso, inercia, figura) y de las cualidades secundarias (calor,
frio, color, olor, gusto, elasticidad, etc.) por las particularidades
y el caracter del movimiento de las ménadas fisicas da razén de
que el cientifico ruso parte, en rigor, del reconocimiento de la
unidad material del mundo expresada en la estructura
atémico-molecular de la materia.

A Lomonésov pertenece el mérito de haber fundamentado
tedrica y experimentalmente la ley de la conservacién de la
materia y el movimiento en la naturaleza (cuarenta y un aios
antes que Lavoisier). Mediante la combustién de metal en
matraces cerrados llega a la conclusién de que la cantidad de

5 Véase obra citada, pigs. 195, 197 y 219.


http://www.filosofia.org

L. DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 287

materia no aumenta ni disminuye. Esta ley la extiende también
al movimiento. Sus primeras formulaciones se encuentran en
Disertacion sobre las causas del calor y del frio, obra que escribe ya
en 1747. En 1748, estas ideas adquieren expresién cabal y
precisa en una carta a Leonardo Euler en la que, tras exponer
detalladamente sus indagaciones en la “filosofia corpuscular”,
formula Ia ley de la conservacién de la materia y el movimiento
como una “ley universal de la naturaleza”: Mas todos los
cambios que se dan en la naturaleza —escribe Lomonoésov—
acaecen de tal modo que cuanto se afiade a algo se resta de
otro. Asi, la materia que se agrega a un cuerpo se pierde de
otro, las horas que yo invierto en dormir las quito de velar, etc.
Como es ésta una ley universal de la naturaleza se extiende
también a las reglas del movimiento: un cuerpo que con su
impulso pone a otro en movimiento pierde tanto movimiento
como imprime al otro.” 6

Con la ley de la conservacion de la materia y el movimiento
como principal “base de las ciencias naturales”, Lomonésov
plantea el problema de la fuente del movimiento y considera a
éste inseparable de la materia, inherente a ella, como una
suerte de actividad interior de la misma. Este importante
postulado materialista lo formula en Consideraciones sobre el peso
de los cuerpos y la eternidad del primer movimiento (1748), en el que
demuestra que “el primer movimiento no puede tener
principio; debe existir desde toda la eternidad” 7, con lo que
rechaza la doctrina del “impulso inicial” divino a que recurrian
muchos cientificos en los siglos XVII y XVIII.

“La gravidez —insiste resueltamente Lomonésov— es un
movimiento derivado y, consiguiente, depende de otro [cuer-
po] propulsor”, razén por la cual “no podemos atribuir esta
propiedad fisica de los cuerpos a la voluntad divina ni a
cualquier otra fuerza milagrosa...” 8

Lomondsov fundamenta la teorfa mecanica del calor, con lo
que refuta la doctrina mistica del “caldrico”. “La razdn

6 M.V.Lomonésov. Obras Completas. Mosci-Leningrado, 1951, t. 2, pags.
183 y 185.

7 M.V.Lomonésov. Ibidem, pag. 203.

8 Ibidem, pag. 197.


http://www.filosofia.org

288 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

suficiente del calor —escribe— consiste en el movimiento
giratorio de las particulas de la propia materia.”¢ Junto a la
teoria mecanica del calor elabora la teoria cinética de los gases,
crea la teoria de la naturaleza de los fenémenos eléctricos de
origen tormentoso y de la aurora boreal y hace una importante
contribucién a la teoria del movimiento ondulatorio de la luz.

En la concepciéon lomonosoviana del mundo encontramos
asimismo elementos de dialéctica, que se expresan en su
doctrina de la evolucién de la naturaleza. Estas ideas las expone
del modo mas completo en su obra Primeros fundamentos de la
metalurgia, o de la mineria (1763), en la cual nos dice que la
naturaleza, su reino vegetal y animal y todo el mundo visible
estin someudos a cambios y mutaciones permanentes que
ocurrieron “en nimero incalculable” en el pasado, ocurren en
la actualidad y ocurriran en el futuro. El cientifico ruso expone
ideas originales sobre la formacién de las montafias, los
minerales, el carbon, la turba, el petrdleo, el suelo y el ambary
deduce que nuestro planeta es mucho mas viejo de lo que la
Iglesia ensena. Al hablar de la infinitud de los mundos emite la
audaz hipétesis de una posible vida en otros planetas. Le
corresponde el mérito cientifico de haber descubierto en 1761
una “excelente atmésfera” alrededor de Venus.

Teoria del conocimiento

En gnoseologia, Lomonésov se atiene a los principios
materialistas. El punto de partida del saber son las percepcio-
nes sensoriales, que luego reelabora la razén en conceptos e
ideas. La accion de los objetos que rodean al hombre explica
todos los cambios en los 6rganos de los sentidos. Los conceptos,
las ideas son abstracciones de la realidad. “Se laman ideas las
representaciones de las cosas o de las acciones en nuestro
intelecto; por ejemplo, tenemos idea del reloj cuando con él a
la vista o sin él nos lo representamos en el intelecto; también
nos formamos idea del movimiento cuando vemos una cosa, o

9 Ibidem, pag. 79.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 289

la imaginamos mentalmente, que cambia sin cesar de sitio.” 10
Las propias ideas las divide, a su vez, en “simples” vy
“compuestas”. Las primeras consisten “en una sola representa-
cién” (por ejemplo, “noche’”). Las segundas, “de dos o muchas
entrelazadas entre si” (por ejemplo, la gente descansa por la
noche después del trabajo). Las ideas abstraidas de la realidad
no deben ser confundidas con las ideas misticas extraidas de las
doctrinas cabalisticas y otras semejantes.

Lomonésov no niega el papel que la imaginacién cumple en
el conocimiento, pero aconseja no dejarse arrastrar por ella,
sino coordinarla con la realidad, con la experiencia. “Para mi
una sola experiencia vale mas que mil opiniones nacidas sélo de
la imaginacién.” Al propio tiempo ve que el conocimiento
experimental es limitado cuando no lo respaldan una generali-
zacion racional, unas deducciones teéricas. “Aquellos que a la
hora de extraer verdades por la via experimental no apelan
mis que a sus propios sentidos, la mayor de las veces no
obtendrin nada, pues no veran lo mejor y mas necesario o no
sabran utilizar lo que vean o logren con ayuda de los demas
sentidos.” ' Lomonésov atribuye gran significado a las hipéte-
sis cientificas, en las que ve uno de los medios de conocimiento
de las leyes del Universo. Las hip6tesis “son permisibles en los
asuntos filosoficos e incluso representan el tinico camino por
donde los grandes hombres llegaron a descubrir las verdades
m3s importantes” 12,

La filosofia materialista de Lomondsov, asentada en las
adquisiciones de las ciencias naturales, bien que fuera todavia
en su base mecanicista, contiene la idea del desarrollo, es un
eminente logro del pensamiento filoséfico del siglo XVIII y
ejercié una fecunda influencia sobre el desarrollo posterior de
la filosofia y las ciencias naturales.

—

10 M.V.Lomonésov. Obras Completas. Moscii-Leningrado, 1952, t. 7, pdg.
100.
11 M. V. Lomondsov. Obras filosdficas escogidas. Mosci, 1950, pag. 93.

9 12 M. V. Lomonésov. Obras Completas. Mosci-Leningrado, 1952, t. 3, pig.
31.


http://www.filosofia.org

290 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

3. Las opiniones filoséficas y sociolégicas
de los ilustrados rusos
de la segunda mitad del siglo XVIII

Las opiniones sociopoliticas de los ilustrados rusos de la
segunda mitad del siglo XVIII Dmitri Serguéievich Anichkov
(1733-1788), Semién Efimovich Desnitski (muerto en 1789), Ivan
Andréievich Tretiakov (muerto en 1776), Alexéi Yakovlevich
Polénov (1738-1816), Ydkov Pdviovich Kozelski (ca. 1728-ca
1794), Denis Ivdnovich Fonvizin (1745-1792), Pafnuti Serguéie-
vich Baturin (ca. 1740-1803), Nikold: Ivanovich Névikov (1744-
1818) se forman bajo la influencia de la sublevacién campesina
de Pugachov. También influyen notablemente sobre ellos los
pensadores avanzados de Occidente.

En sus obras critican asperamente muchos aspectos del
régimen de servidumbre feudal que les rodeaba: la arbitrarie-
dad y la crueldad de los latifundistas propietarios de siervos, la
venalidad de los funcionarios y jueces del zar, la ignorancia y el
parasitismo del clero. Pero de estos hechos no infieren
conclusiones revolucionarias y sus aspiraciones se reducen a
reformas sociales, sus principales esperanzas las ponen en la
instruccién, en el humanismo de la nobleza y en el “filésofo
sentado en el trono”. Hacen llamamientos al sentido comin de
las clases dominantes, quieren convencer a la autocracia y la
nobleza de que acepten los principios de la ilustracion y
promulguen una “buena legislacién”, instauren una “adminis-
tracion racional” y sean virtuosos, humanos, justos, etc. Su
sueno es el “monarca ilustrado” que haga realidad estas ideas.

Névikov, Fonvizin y Desnitski propendian hacia la instaura-
cién de una monarquia constitucional, Vistas las cosas de un
modo objetivo, los ilustrados eran exponentes de las embriona-
rias tendencias burguesas opuestas a la servidumbre que
comenzaban a brotar en las entrafas de este régimen.

Las opiniones filoséficas de los ilustrados

En el problema de la misién de la filosofia, Kozelski,
Anichkov, Baturin, Desnitski y Tretiakov aspiran a liberar a


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 291

esta disciplina de la tutela teoldgica, la conciben como ciencia
totalmente auténoma, la “ciencia de las ciencias”, que segun
Kozelski proporciona “exclusivamente conocimientos genera-
les acerca de las cosas y los asuntos humanos” 13. Los ilustrados
incluyen en la ciencia filos6fica la légica, la metafisica, la
psicologia, la ética y las ideas juridicas y excluyen la teologia, la
astrologia y la cabalistica.

Las concepciones filos6ficas de Kozelski, Baturin, Anichkov
y algunos otros ilustrados respecto a la naturaleza y sus leyes, el
hombre y el caricter del saber humano son en lo fundamental
materialistas. Cierto, su materialismo es inconsecuente, a
menudo se envuelve en ropaje deista, puesto que no rechazan
la idea de Dios como primer creador. Algunos ilustrados
(Anichkov, por ejemplo) retroceden del materialismo a la
religién admitiendo la inmortalidad del alma y tratando de
conciliar esta admisién con las concepciones materialistas
acerca de la naturaleza que, tras salir de las manos del Creador,
se desarrolla conforme a sus propias leyes. Cada cosa tiene su
base natural y su causa natural, la cual se oculta en la propia
cosa o en otras cosas. En la naturaleza, las cosas o los objetos se
hallan en interaccién e interconexién. En materia cosmolégica,
los ilustrados rusos son partidarios de la teoria heliocéntrica, de
la infinitad del Universo y de la multiplicidad de los mundos.
Kozelski y Baturin comparten la teoria atomista de la
estructura de la materia, defienden la ley de la conservacién de
la materia considerando inmutable y eterna esta ley y afirman
que el espacio mundial esta lleno de tenue materia. Anichkov,
Kozelski y Baturin estin en desacuerdo con la doctrina
teleoldgica leibniziana respecto a la armonia preestablecida y
segtn la cual en el mundo todo est predeterminado por Dios y
todo acontece por voluntad de Dios. Para estos autores, en el
mundo todo ocurre conforme a leyes naturales dimanantes de
la relacién mutua de las cosas.

Algunos ilustrados materialistas impugnan la doctrina
idealista wolffiana de la “perfeccion del mundo” y los
principios de la “filosofia moral” wolffiana. Asi, en sus

13 Obras selectas de pensadores rusos de la segunda mitad del siglo XVIII.
Moscd, 1952, t. I, pag. 428.


http://www.filosofia.org

292 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Proposiciones filosoficas, Kozelski, al considerar los problemas de
la moral, critica los estratos teleolégicos en la ética leibniziano-
wolffiana, en particular la célebre teoria de la “no resistencia al
mal”. Aunque utilizan unas u otras definiciones de la l6gica de
los wolffianos, Kozelski, Anichkov y otros pensadores rusos las
limpian de la pitina religioso-mistica; por entender que no
guarda relacién con la filosofia cierran la puerta a la lamada
teologia natural, que pretende determinar los atributos
divinos.

En la obra Investigacién del libro de los errores y de la verdad
(1790), Baturin critica con todo rigor las ideas misticas de los
masones, su aficion por la alquimia, la cabalistica, la quiroman-
cia y la astrologia, la bisqueda de la “piedra filosofal” y del
“elexir de la vida”.

Anichkov, Kozelski y Baturin también enfocan con la éptica
del sensualismo materialista los problemas de la gnoseologia.
Solidarios de Locke, afirman que nada hay en el entendimiento
que no estuviera antes en los sentidos. “Nuestros sentidos
—escribe Anichkov— son considerados justamente como las
puertas a través de las cuales los aspectos abstraidos de las cosas
exteriores llegan a nuestra alma, de la que procede después
todo conocimiento.” 14 Si el hombre no tuviera sentidos no
podria elaborar conceptos, ideas, juicios.

Para Anichkov, la teoria innatista de Descartes y Leibniz
carece de consistencia. Los recién nacidos no tienen conceptos
y representaciones, que el hombre va adquiriendo con el
devenir de la vida, en el proceso de comunicacion con otros
hombres. En cierta medida estin dotados de “sentidos”,
“imaginacién” y “memoria” no soélo las personas, sino también
muchos animales, mientras que el “raciocinio”, la “atencién”,
la facultad de “abstraccion” son propios exclusivamente del
hombre y faltan a los animales. Anichkov y Kozelski sefialan
tres grados del conocimiento humano: a) la percepcién
sensorial, b) la elaboraci6én por el alma del concepto relativo al
objeto aprehendido y c) los razonamientos. Los sentidos, la
imaginacion, las abstracciones pueden a veces inducir a error.

14 Obras selectas de pensadores rusos de la segunda mitad del siglo XVIII.
Mosci, 1952, t. 1, pag. 143.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 293

Para evitarlo debemos recurrir a la experiencia, a las observa-
ciones y a los experimentos, y discriminar la fantasia y la ficcion
de la realidad. '

En una época en la que dominaba la ideologia religioso-
feudal tuvieron gran significacion las obras Razonamientos de la
teologia natural sobre el principio y el origen de la adoracién divina
natural, de Anichkov (1769), Razonamiento juridico de las cosas
sagradas, santas y veneradas e indicacion de los derechos con que cada
pueblo las defiende, de Desnitski (1772), los trabajos anénimos
Espejo de la impiedad y Del mundo, su principio y antigiiedad, que
desarrollan ideas ateas o anticlericales. Para sus autores, la
aparicion de las creencias religiosas obedece a la ignorancia del
hombre primitivo, a su temor a los fenémenos de la naturaleza,
amenazadores e incomprensibles.

Tretiakov hace suya la idea ilustrada del origen natural de
las creencias religiosas y entiende que “la ignorancia, el temor y
el asombro constituyen la causa de toda supersticién”. Los
ilustrados rusos combaten la injerencia de la Iglesia en los
asuntos de la ciencia, de la escuela y del poder secular, y
condenan las persecuciones religiosas.

En Espejo de la impiedad!s y en Del mundo, su principio y
antigiiedad6 se rechaza sin circunloquios la doctrina religiosa
de la creacién del mundo por Dios y la Divina Providencia, se
satiriza la doctrina teoldgica de los atributos divinos, se niega la
existencia de Dios y se afirma que el mundo existe desde toda
la eternidad, por si mismo, y que se desarrolla conforme a sus
leyes.

Opiniones sociolégicas

Los ilustrados rusos plantean en sus obras el problema del
derecho natural y del contrato social. Polénov, Fonvizin,
Névikov y otros autores, extraian deducciones antifeudales de
la teoria del derecho natural, defendian a los siervos, pedian
instruccién para el pueblo y una legislacién racional. Igual

15 Véase Obras selectas de pensadores rusos de la segunda mitad del siglo X111
Mosci, 1952, t. 11, pags. 533-545.

16 Véase Los ilustrados rusos desde Radischev hasta los decembristas. Obras e
dos tomoes. Moscu, 1966, t. 2, pags. 414-443.

=


http://www.filosofia.org

=

294 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

mente examinaron el problema de los grados de desarrollo de
la humanidad. Asi, Desnitski considera que la humanidad ha
pasado por cuatro fases. En la primera, los hombres se
dedicaban a la caza y a recoger los frutos que ofrecia la
naturaleza; en la segunda se ocuparon de la ganaderia; en la
tercera, de la agricultura, y en la cuarta, pasaron al estado del
comercio. Este autor expone la idea de que la propiedad
privada no ha existido siempre y que no se encuentra en las
primeras fases de desarrollo. Al principio surgi6 la propiedad
mobiliaria y, mas tarde, la propiedad inmueble. Los que
acapararon las riquezas se convirtieron luego en gobernantes.
Primero se aduefiaron del poder en la familia o la tribu, luego
en la comunidad o el Estado. Para los ilustrados, la propiedad
privada era sagrada e inviolable, tesis ésta que expresa el
caricter burgués de sus concepciones.

En la investigacion del origen de la familia, Desnitski
sostiene que la monogamia no ha existido siempre y que en las
épocas primitivas habia imperado el matrimonio por grupos,
pasiandose después a la poligamia y, finalmente, a la monoga-
mia. La aparicién del ‘“‘matrimonio monogamico” no tiene
para este autor una causa fisiolégica, sino que obedece al
crecimiento de las exigencias econdmicas y las necesidades, a
las “ventajas econdmicas”.

Tretiakov explica la existencia de ricos y pobres por la
presencia de la propiedad privada y la divisién del trabajo y se
manifiesta en favor de una equitativa distribucion del trabajo y
de la riqueza entre los miembros de la sociedad.

Los escritos de los ilustrados contra el régimen de
servidumbre y la ideologia religioso-mistica de éste prueban
que en la segunda mitad del siglo XVIII comenzé en Rusia la
lucha ideolégica de la orientacién antifeudal, de la que eran
exponentes los ilustrados, contra la orientacién defensora de la
servidumbre.

Los ilustrados ucranianos del siglo XVIII.
Grigori Skovoroda

Grigori Savvich Skovorodd (1722-1794) es un eminente
pensador ucraniano del siglo XVIII, autor de diversos tratados


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 295

filosoficos, como Narciso, Conversacion amistosa sobre el mundo
espiritual y La serpiente de Israel. Las concepciones filosoficas de
este autor se distinguen por el dualismo, a veces con cierto
halito mistico. Reconoce el caricter objetivo de la naturaleza y
sus leyes, la multiplicidad de los mundos en el Universo y es
partidario de la teoria heliocéntrica de Copérnico. Skovoroda
cree en la posibilidad infinita del conocimiento del mundo,
critica la escoldstica medieval y ciertos aspectos de la religion
oficial. Al propio tiempo admite la existencia de Dios como
creador del mundo, a veces lo identifica con la naturaleza y
entiende la “naturaleza espiritual” como exteriorizacion de la
esencia divina. Este autor ucraniano divide el mundo circun-
dante en “mundo habitable” —el mundo del hombre— y el
“mundo simbdlico” (“misterioso” o biblico). Su divulgacién de
las ideas de la ilustracion y su defensa del pueblo oprimido
tuvieron un alcance progresivo.

Ivan Petrévich Kotliarevski (1769-1838) desempeiia un papel
no desdefiable en la propagacion en Ucrania de las ideas
ilustradas y en la critica del régimen de servidumbre y la moral
de las clases dominantes.

4. Las concepciones filosoficas y sociolégicas
de Alexandr Radischev

Alexandr Nikolgevich Radischev (1749-1802), con el que
comienza el pensamiento revolucionario en Rusia, es un
prominente materialista y denodado luchador contra el
régimen de la servidumbre y la autocracia.

Nace en el seno de una familia noble. Estudia primero en la
Universidad de Mosc, luego en el Cuerpo de Pajes y en la
Universidad de Leipzig y, al regresar a Rusia, trabaja durante
algin tiempo en el Senado, en el Colegio de Comercio y en
Aduanas. En los afios 80 escribe la Oda a la Libertady, en 1790,
el libro Viaje de San Petersburgo a Moscii, obras revolucionarias
que le valen ser encarcelado en la Fortaleza de Pedro y Pabloy
condenado por el Senado a la pena capital, que le es
conmutada por diez anos de destierro en Ilimsk. En el

(On


http://www.filosofia.org

=

296 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

confinamiento sibertano, que dura hasta 1796, escribe el
tratado filoséfico El hombre, su mortalidad y su inmortalidad. De
vuelta del destierro trabaja en la Comision de Codificacién de
Leyes y redacta diversos proyectos de ley encaminados a aliviar
la situacion de los siervos y del pueblo en general. Estos
proyectos son acogidos furiosamente por los latifundistas
propietarios de siervos y de nuevo pende sobre su autor el
peligro de ser deportado a Siberia. Llevado por la desespera-
cién se suicida en 1802.

En el libro Viaje de San Petersburgo a Mosci sale en defensa
del pueblo oprimido y, ante todo, de los siervos. Ya con
anterioridad ha escrito que el régimen de servidumbre y la
autocracia son el “estado mas opuesto a la naturaleza
humana”. Radischev tiene la seguridad de que tarde o
temprano el pueblo se rebelara contra los opresores, derrocara
por la fuerza el poder de los zares y los latifundistas, impondra
la igualdad ante la ley y en la posesion de bienes de fortuna,
instaurara la libertad, abolird la divisién en estamentos y la
gran propiedad privada y acabara con la holgazaneria y el
parasitismo de la alta sociedad. La sociedad del futuro se
basara en el contrato social, en una legislacion racional, en el
poder del pueblo y en la igualdad de fortuna.

Aunque era partidario de la via revolucionaria de transfor-
macién de Rusia, Radischev no descarta la posibilidad de
valerse también de reformas para aliviar con ellas la suerte del
pueblo. En algunos lugares del Vigje..., en los proyectos de ley
redactados en el periodo en que escribe este libro y después de
volver de Siberia, hace llamamientos al buen juicio de la
nobleza instruida, exhorta a los latifundistas a renunciar
voluntariamente a los siervos y darles la libertad. Por esta
razén, los idedlogos de la burguesia y de los latifundistas
presentaron a Radischev como un liberal. Lo mismo hacen hoy
los historiadores burgueses. En realidad, Radischev pertenece
al grupo de nobles revolucionarios y en sus concepciones
encontramos atisbos de ideas democratico-revolucionarias.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 297

El materialismo de Radischev

Las ideas materialistas de Radischev se basan en las
conquistas de las ciencias naturales del siglo XVIII, las
doctrinas de los enciclopedistas franceses y la tradicién
materialista rusa que arranca de Lomondsov. En su raiz es un
materialismo mecanicista y metafisico combinado con concep-
ciones idealistas acerca de la vida social y no estd enteramente
libre de elementos deistas.

La filosofia de Radischev apunta contra la ideologia
idealista y religioso-mistica de la reaccién latifundista. Radis-
chev critica la doctrina mistica de los masones y las corrientes
idealistas reaccionarias en filosofia y ciencias naturales. Conde-
na a la Iglesia por situarse al lado del poder zarista contra el
pueblo, por “empefiarse en aherrojar la razén” y porque los
servidores del culto han sido siempre los inventores de los
grilletes de la razén humana.

En pos de Lomonésov y de los materialistas franceses del
siglo XVIII, para Radischev la naturaleza es manifestacién de
las diversas formas de la “corporeidad” (la materia). Son
exteriorizaciones de esa “corporeidad” la luz, el magnetismo,
la electricidad, el éter, asi como el surgimiento de la vida. El
pensador ruso sostiene que no hay nada en el mundo “fuerade
la corporeidad”. Constituyen la naturaleza objetos materiales
que tienen extension, figura (forma), divisibilidad, dureza,
movimiento, atraccién y repulsién. Los objetos, los cuerpos se
hallan siempre en el espacio. El movimiento es una propiedad
permanente de la materia, es inconcebible sin la materia.
Radischev admite la ley de la conservacion de la materia y el
movimiento en la naturaleza, considera que los elementos
constitutivos del mundo material son dtomos, ninguno de los
cuales desaparece, y rechaza la doctrina idealista de la causa
primigenia identificada con un “ser indeterminado e infinito”
que “no puede ser comprendido”.

Convencido de la materialidad de la naturaleza, sostiene
que “el ser de las cosas es independiente de la fuerza del
conocimiento de las mismas y existe por si mismo”!7. El

17 A.N.Radischev. Obras filoséficas y politico-sociales escogidas. Moscii, 1952,
pdag. 315.

(On


http://www.filosofia.org

298 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

hombre es la manifestacién mas alta de la corporeidad, “la
criatura mas perfecta”, es evidente su semejanza con la
naturaleza viva y la humanidad se desarrolla conforme a las
mismas leyes que toda la naturaleza. “No rebajamos al hombre
—escribe-— porque descubramos que por su constitucién se
asemeja a otras criaturas o porque mostremos que, en lo
esencial, se rige por las mismas leyes que ellas. ;:Cémo podria
ser de otro modo? ¢Acaso no es un ser material?” 18 No
significa esto que se pueda comparar al hombre con una
planta. “No diremos, como algunos filésofos, que el hombre es
un vegetal, pues si bien es cierto que hay grandes semejanzas
entre uno y otro, la diferencia entre ambos es inmensa.” 19 E]
hombre se distingue del mundo vegetal y animal por su “andar
erecto”, la facultad de hablar, la posesion de sentidos mis finos
y perfectos, de principios morales, inventiva, razén y tendencia
a la vida social. Radischev encomia la idea de Helvecio sobre la
importancia de las manos en la formacién del hombre. El
lenguaje del hombre estd vinculado a su pensamiento, es “el
medio para unir las ideas”, desarrolla y amplia la facultad
pensante del hombre. En fin, propia del hombre es la
“coparticipacién”, o sea, es un ser social inconcebible fuera de
la sociedad. Pero lo que principalmente distingue al hombre
del animal es su actividad intelectiva. Como el hombre estd
dotado de razén “posee fuerza para percatarse de las cosas”,
esto es, tiene capacidad cognoscitiva. El conocimiento se
cumple a través de la experiencia y el razonamiento. La
“experiencia sensible” aparece cuando las cosas que existen
objetivamente acttian sobre la “fuerza del conocer” o sentidos;
la “experiencia racional” hace ver las relaciones entre las cosas,
estas relaciones engendran los conceptos o ideas; las fuerzas
del conocer son determinadas por el intelecto o la razén, la
experiencia da cuenta del ser de las cosas. En el proceso del
conocer, la sensibilidad, el intelecto, la memoria, la representa-
cién, el concepto y el razonamiento no actitan por separado,
sino como un algo unido.

En la interpretacion del desarrollo del mundo animal,

18 Ibidem, pag. 298.
19 Ibidem.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 299

incluido el hombre, Radischev se atiene a la teoria de la
epigénesis y rechaza, por no considerarla cientifica, la doctrina
del preformismo de Haller y Bonnet, a la que llama “filosofia
seminal”. Contra la doctrina idealista de las ideas y conceptos
innatos establece que, al principio, el nifio no piensa, sino
siente, su cerebro no es aun érgano del pensar, sino del sentir.
La facultad intelectiva del nifio se forma poco a poco, bajo la
accién de los objetos exteriores y el clima, los ejercicios y la
educacion, los usos y las costumbres. Al morir el cuerpo muere
el 6rgano del pensar y se destruye la capacidad pensante. Tras
sefialar que el hombre abriga la esperanza de la inmortalidad y
la eternidad, pregunta si es legitima tal esperanza puesto que
en la naturaleza todo nace, se desarrolla y estd sometido a la
muerte o la destruccion. Por supuesto —dice—, la muerte es
algo horrible para el hombre, pero el alma no puede ser
separada del cuerpo, perece con el cuerpo; el alma es mortal.

Asi pues, Radischev somete a critica la doctrina de la
inmortalidad del alma y sostiene que la idea de tal inmortalidad
tiene por origen las calamidades y los sufrimientos humanos.
Al propio tiempo expone los razonamientos de Mendelson,
Herder y otros pensadores y no rechaza explicitamente sus
doctrinas acerca de la inmortalidad del alma, aunque sefiala
una y otra vez que no son mis que “conjeturas” y ‘“‘ensue-
Nnos” que no pueden ser admitidas sino por via de la fe, ya
que no pueden ser confirmadas practicamente. El hombre
puede inmortalizar su nombre con grandes obras en bien de
la sociedad.

Las concepciones sociolégicas

Para Radischev, la fuerza propulsora basica del progreso
social es la razon, la ensenanza. Esto no empece para que
atribuya al trabajo gran significaciéon en el desarrollo de la
sociedad y lamente que esté desigualmente distribuido. En la
sociedad futura debera ser eliminada esa desigualdad, dice.
También el medio geografico, las “necesidades vitales”, la
forma institucional tienen influjo considerable sobre el proceso
histérico.


http://www.filosofia.org

300 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

El pensador ruso se muestra en desacuerdo con los que
juzgan que unos pueblos estan mejor dotados intelectualmente
que otros, que unos estan llamados a desarrollar las ciencias y
perfeccionar los conocimientos, a impulsar el progreso, mien-
tras otros han de permanecer siempre en un estado infantil.
“El despliegue del intelecto del pueblo —afirma— depende del
grado de circunstancias favorables”. Radischev reconoce tanto
el papel activo del pueblo en la historia como el de las insignes
personalidades, pero a diferencia de muchos ilustrados del
siglo XVIII considera que los grandes hombres no aparecen
fortuitamente sino al calor de las necesidades historicas, pues
“las circunstancias sirven de ocasién para que se desenvuelvan
los grandes talentos; pero en la creacion de ellos, la naturaleza
no es avara...” 20

Si bien tiene un alto concepto de Rousseau y Montesquieu,
Radischev no esta de acuerdo ni con la idea del primero, acerca
de que el régimen republicano-democratico es vilido s6lo para
los paises pequefos, mientras que para los grandes la mejor
forma institucional es la monarquia, ni con el postulado del
segundo, acerca de la obligatoria “division de los poderes”. A
juicio de Radischev, el régimen republicano-democritico, la
mejor forma institucional, es apto para cualquier pais,
independientemente de sus dimensiones. De otro lado, critica
airadamente el colonialismo y la trata de esclavos en Inglaterra,
los Estados Unidos y otros paises capitalistas y condena el
régimen de Norteamérica, donde “cien altivos ciudadanos
nadan en la opulencia, mientras otros millares de ellos carecen
de un sustento seguro y de un techo propio que les proteja del
calor y del frio extremos”.

Radischev desempei6 un eminente papel en la lucha
emancipadora y el desarrollo del pensamiento social progresis-
ta de Rusia. Lenin tuvo en gran aprecio la batalla patridtica
librada por este pensador, su lucha contra la violencia y el yugo
de los sicarios zaristas, los grandes terratenientes y los
capitalistas. “Tenemos el orgullo —escribe Lenin— de que esas
violencias hayan originado resistencia en nuestro medio, entre

20 A_N.Radischev. Obras filoséficas y politico-sociales escogidas. Mosci, 1952,
pag. 402.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 301

los rusos, de que ese medio haya destacado a un Radischev, alos
decembristas, a los revolucionarios plebeyos de los aiios del
70...7 21

'Los ilustrados y materialistas de finales
del siglo XVIII y comienzos del XIX

Bajo la influericia de Radischev, a finales del siglo XVIII y
principios del XIX, en Rusia divulgan las ideas antifeudales
Vadim Passek, Fiédor Kréchetov, Ivan Pnin, Alexandr Bestu-
zhev, Vasili Popugaev, A. Kaisarov, Vasili Malinovski, Alexandr
Kunitsin y otros ilustrados rusos, que desarrollando la teoria
del Derecho Natural y el contrato social extraen de ella
deducciones antifeudales y finalmente democratico-burguesas
y se orientan hacia un régimen constitucional o republicano.
Estos autores recaban instruccion para el pueblo y una
legislacién racional, preconizan el humanismo y la reeducacién
moral, por lo que dedican gran atencién a los problemas de la
ética. En el desarrollo de la filosofia social rusa tienen gran
importancia las siguientes obras: Consideraciones sobre la
prosperidad de los cuerpos populares y Consideraciones sobre el
bienestar de las sociedades populares, de Popugaev; Derecho Natural
y Enciclopedia del Derecho, de Kunitsin; Consideraciones sobre la
emancipacion de los siervos en Rusia, de Kaisarov; Experiencia de la
instruccion concerniente a Rusia, de Pnin; Consideraciones sobre la
educacion, de Bestiizhev, la poesia librepensadora de Passek y
Discurso sobre la paz y la guerra, de Malinovski.

En la filosofia rusa de este periodo es un gran aconteci-
miento la publicacién de las obras de Alexandr Lubkin Cartas
sobre la filosofia critica (1805) y Esbozo de Logica (1807) y las de
Timoféi Osipovski Consideraciones sobre el espacio y el tiempo
(1807), asi como el Discurso sobre el sistema dindmico de Kant
(1818). Estos autores sustentan la teoria materialista del
conocimiento y las ideas cientifico-naturales acerca de la
naturaleza y critican la doctrina idealista subjetiva de Kant
referente al espacio y el tiempo, el agnosticismo y el apriorismo
del filésofo alemén

Lubkin y Osipovski consideran imposible una representa-

21 V.1.Lenin. El orgullo nacional de los rusos. O.C., t. 26, pag. 107.


http://www.filosofia.org

302 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

cién del tiempo y el espacio divorciada del “ser de las cosas”,
del mundo material, ya que éste existe Gnicamente en el tiempo
y el espacio. Por ello, el tiempo y el espacio no son mas que
formas, cuyo contenido es el ser material independiente de la
conciencia del hombre. Los conceptos de extension y divisibili-
dad, de movimiento y reposo, de finito e infinito, asi como
todos los demas, incluidos los matematicos, el hombre no los
extrae al principio de la facultad intelectiva pura, bien que el
significado de ésta sea inmenso, sino de la realidad misma en
que vive y que cotidianamente opera sobre sus sentidos.

Osipovski es partidario de la teoria atomista de la estructura
de la materia, pero entiende que los dtomos no son la frontera
de la divisibilidad de la materia y que, merced al progreso de la
ciencia, posiblemente se descubriran particulas mas pequefas
aun.

Lubkin se opone a la division kantiana de los objetos en las
incognoscibles “cosas en si” y los fenémenos cognoscibles y ve
en ella una manifestacién de subjetivismo. Al hilo de la
tradicién que parte de los ilustrados del siglo XVIII considera
que el conocimiento pasé por tres fases, a saber: histérica o
sensible, matematica y, por iltimo, filos6fica. El conocimiento
filoséfico o superior es el conocimiento del ser de las cosas, de
sus nexos, relaciones y miiltiples causas, estados y cualidades.
De todo ello trata la filosofia tedrica. La filosofia practica se
ocupa de los problemas de la moral. En gnoseologia, Lubkin y
Osipovski reservan un lugar considerable a la actividad de la
razéon, a la asociacién de ideas, a las observaciones y la
experiencia. Lubkin critica la teoria subjetivista de las nomina-
das cualidades secundarias y sienta que éstas son inherentes a
los propios objetos y no sdlo a nuestras percepciones subjetivas.

Osipovski se distingue en la difusiéon de las conquistas de la
astronomia y las matematicas de su época.

5. Las ideas filosoficas y sociologicas
de los decembristas

Un importante jalén en la historia del movimiento emanci-
pador, del pensamiento socio-politico y filos6fico de la Rusia


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 303

del primer cuarto del siglo XIX lo constituye la actividad de los
revolucionarios nobles conocidos como los decembristas. Lenin
sefiala que el movimiento liberador de Rusia “ha recorrido tres
etapas principales, correspondientes a las tres clases principales
de la sociedad rusa que imprimieron en él su sello: 1) periodo
de los revolucionarios de la nobleza, aproximadamente de
1825 a 1861; 2) periodo de los revolucionarios del estado llano,
o periodo democratico-burgués, aproximadamente de 1861 a
1895; 3) periodo proletario, desde 1895 hasta los momentos
presentes” %,

La aparicién de los revolucionarios nobles estuvo condicio-
nada, en ultitna instancia, por la descomposicién del régimen
feudal en Rusia y la gestacion en sus entranas del sistema
capitalista, asi como por el endurecimiento de la lucha de clases
entre los campesinos y los terratenientes en el primer cuarto
del siglo XIX. En la formacién de la ideologia de los
decembristas ejercieron gran influencia la Guerra Patria de
1812 contra los invasores franceses, los acontecimientos
revolucionarios en Europa Occidental a partir de la Revolucién
Francesa de 1789, las obras de los ilustrados franceses del siglo
XVIII y las ideas revolucionarias de Radischev, cuya obra Viaje
de San Petersburgo a Moscii era leida en secreto en los medios
progresistas de la nobleza.

Poco después de la Guerra Patria de 1812 aparecen en
Rusia sociedades politicas secretas, formadas por jovenes
nobles, sobre todo militares. Los revolucionarios de la nobleza
querian abolir la servidumbre y el despotismo absolutista, el
sistema de estamentos, el sistema de reclutamiento y los
poblados castrenses e instaurar un ordenamiento republicano,
conceder . tierras a los labriegos, etc. Estos objetivos se -
alcanzarian por medio de una insurreccion militar. Cierto,
algunos de ellos (Nikita Muraviov, por ejemplo) eran mas
moderados y preconizaban una monarquia constitucional
limitada.

El levantamiento militar iniciado en diciembre de 1825 en
San Petersburgo y, en el Sur, en Vasilkovo, fue dominado por
el gobierno zansta. Pavel Ivanovich Péstel, Kondrati Fiédoro-

22 V.1. Lenin. Del pasado de la prensa obrera en Rusia. O. C., t. 25, pdg. 93.

~

(On


http://www.filosofia.org

304 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

vich Riléiev, Mijail Pavlovich Bestiizhev-Riumin, Serguéi Iva-
novich Muraviov-Apéstol, Piotr Grigérievich Kajovski, todos
ellos, dirigentes de la insurreccién, fueron ejecutados en la
horca; mas de cien decembristas, deportados a Siberia, y los
soldados que participaron en el levantamiento, sometidos a
baqueteo y condenados a presidio y a otras penas rigurosas.

Ideas filosoficas de los decembristas

En punto a ideas filos6ficas, entre los decembristas hay
diversidad de opiniones. La mayoria son ateos y librepensado-
res, materialistas en su visidén de la naturaleza. Los decembris-
tas Ivin Dmitrievich Yakushkin, Piort Ivdnovich Borisov,
Nikolai Alexandrovich Kritkov (hasta 1825), Vladimir Fedo-
séievich Raevski, Ivan Ivéanovich Gorbachevski, Alexandr
Petrévich Bariatinski y otros interpretan y explican de forma
materialista la naturaleza y sus leyes y el origen y el caracter de
los conocimientos humanos. Como testimonia Pushkin, Péstel
exponia ideas ateas. Los decembristas Riléiev, Alexandr
Alexandrovich Bestiizhev y Nikolai Ivanovich Turguéniev
eran librepensadores: ponian en tela de juicio los dogmas
religiosos y se mofaban del clero, aunque no divulgaban en
publico su ateismo y materialismo.

Los decembristas materialistas consideran que la filosofia
debe ser una ciencia auténoma, independiente de las doctrinas
religiosas y libre de la inanime escolastica. A juicio de
Yakushkin, el quehacer filos6fico consiste en explicar qué es la
vida y cudl es el origen del hombre. Krigkov sostiene que la
filosofia debe buscar un régimen social racional, instruir y
educar a gobernantes y gobernados y ensefiar la justicia, la
verdad y las virtudes.

Las ideas filosoficas de los decembristas materialistas estan
expuestas en las obras de Borisov El surgimiento de los planetasy
de Yakushkin Qué es la vida, en las notas de Kritkov (escritas
antes del levantamiento), en la oda El Supremo Hacedor de
Bariatinski y en las elegias filos6ficas de Raevski.

Las cosas estan formadas por infimas particulas materiales
que Borisov llama atomos y Yakushkin unidades. Estas
particulas poseen extension y fuerza de movimiento y condicio-


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 305

nan la aparicién del calor, la luz, la electricidad, el magnetismo,
la trabazén y la atraccién. En la naturaleza —organica e
inorganica— no hay reposo, todo se halla en movimiento y
desarrollo. “En todas sus manifestaciones —escribe Yakush-
kin—, desde el hongo hasta el hombre, la vida muestra diversos
grados de desarrollo, y exactamente de la misma manera que la
luz aparece en un alto grado de calor, asi también surge el
pensamiento cuando la vida alcanza un desarrollo superior.” 2
Borisov establece que los planetas no existen desde siempre,
sino que se van formando poco a poco de diminutos atomos
diseminados en el espacio?4.

Los decembristas materialistas desarrollan las ideas ateas.
Raevski sostiene que la fe en la existencia de Dios no se basa
mas que en la prueba especulativa y condena la doctrina
idealista de la inmortalidad del alma, ya que

Nadie nos ha probado qué nos espera mis alld de la tumba;
ni los miles de magos ni los libros de Moisés,

ni los admirables varones que hablan a la escandalosa chusma,
ni el genio de Leibniz en las paginas de su Teodicea.?>

Raevski habla con admiracion de la doctrina atea de
Lucrecio. En la poesia El poeta en la mazmorra, llama a la
religion “brida para la chusma supersticiosa ante el sefor
ungido”; y a la fe, “escudo de acero de los zares” que ha de
contener las “aventuras de la razén”.

En su oda E!l Supremo Hacedor, Bariatinski presenta a un
Dios malvado, cruel y sanguinario que abate sobre los hombres
padecimientos y tristezas incontables. “Alla el sabio si en ese
amasijo ve a Dios, mas por esa crueldad mi corazén lo
rechaza.” La idea de Dios —dice el poeta— esta engendrada
por el miedo del hombre a los incomprensibles y sobrecogedo-
res fenémenos de la naturaleza, pues el temor es “la cuna de
los extravios del mundo”. Bariatinski termina su oda con
incitaciones a derribar el altar erigido a Dios como ser
omnipotente e infinito en su bondad, pues no es ni una cosa ni
otra.

28 Obras politico-sociales y filoséficas escogidas de los decembristas. Mosc,
1951, 1. I, pag. 166.

24 Véase ibidem, t. I11, pag. 79.

25 Ibidem, t. 11, pag. 358.

~

(On


http://www.filosofia.org

306 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

Los decembristas materialistas consideran que ciencia y
religiéon son incompatibles, ya que la primera descansa en
hechos y observaciones, en experimentos y experiencias que
proporcionan un conocimiento cierto del mundo que nos
rodea, mientras la segunda tiene por base la fe ciega en las
Sagradas Escrituras, en la revelacién mistica.

Refiriéndose al origen de los conocimientos humanos,
Yakushkin y Kritikov sostienen que las representaciones del
mundo exterior nos las proporcionan inicialmente los sentidos
afectados por la accién de los objetos.

Fl hombre ha salido del mundo animal, dice Yakushkin.
Impotente al nacer, poco a poco adquiere en la sociedad
habitos, experiencia, aptitudes conquistadas por las generacio-
nes anteriores y que, por su parte, completa. E]l hombre es
inconcebible fuera de la sociedad. Toda su fuerza, todas sus
facultades se desarrollan en la sociedad; ella es la que le
permite ocupar una posicion dominante en la naturaleza.

A.Bestuizhev, K. Riléiev, V.Raevski, V. Kiujelbéker y otros
exponen en articulos literarios criticos y obras de bellas letras
las ideas estéticas de los decembristas. Bajo su intluencia
escribe el gran poeta ruso Pushkin. Los decembristas y Pushkin
quieren un arte al servicio de la lucha emancipadora, un arte
en el que vibre la nota civil, el acento revolucionario. Para
Riléiev, la obra literaria debe inspirarse en la poesia épica
nacional, en las leyendas que expresan el pasado heroico, el
mundo psicolégico, los altos y bellos sentimientos. Los
decembristas quieren que este arte alentado por ideales civiles
despierte “en el corazén de los ciudadanos el amor a la patria,
el anhelo de concurrir al bien de la sociedad y de preservar el
honor nacional y otros nobles sentimientos’ 26,

Parte de los decembristas son creyentes, admiten la doctrina
eclesiastica acerca de los designios divinos y la Providencia.
P. Bobrischev-Pushkin, que en el exilio encabezaba la llamada
congregacién religiosa, sostiene que Dios ha creado el mundo,
que el hombre ha recibido del espiritu divino el don de la
palabra con el de la razén y la inmortalidad del alma.

26 QObras politico-sociales y filosoficas escogidas de los decembristas. Mosci,
1951, t. I, pag. 547.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 307

E. P.Obolenski se siente atraido por la doctrina idealista de
Schelling. Por las anotaciones de M.S.Lunin vemos que
reconoce la inmortalidad del alma y la Providencia divina,
aunque la considera incomprensible.

Envoltura religiosa arropa las ideas republicanas del
Llamamiento de Bestizhev-Riumin, del Catecismo ortodoxo de
Muraviév-Apéstol, de la Curiosa conversacion de Nikita Mura-
viov, donde, invocando las Sagradas Escrituras, se afirma que
Dios cre6 al hombre “a su imagen y semejanza” “sin instituir el
mal”, razén por la cual “el poder erigido en la maldad no
procede de Dios” 27, y debe ser aniquilado.

Concepciones sociologicas

Las opiniones de los decembristas relativas al proceso
histérico-social llevan el sello de la Ilustracién. Consideran que
el “espiritu de los tiempos” es la fuerza principal y determinan-
te del progreso social. “La instruccién —escribe P. Borisov— es
el remedio mas eficaz de todos los males morales. La
ignorancia nunca ha hecho feliz a nadie y ha sido siempre la
causa de las desdichas mas atroces del género humano.” 28

A juicio de Riléiev, la ignorancia, contraria a la naturaleza
del hombre, es el origen del despotismo. Por ello, el hombre no
puede resignarse a la tirania y “anhela liberarse del despotis-
mo; la causa de ello es la instruccién” 29, El libre pensamiento
en materia religiosa y en politica, el régimen republicano
basado en el contrato social tienen como tramite previo, segin
Riléiev, la instruccién, la lucha contra la ignorancia y las
supersticiones.

Las ideas politicas —nos dicen los decembristas— tienen
gran significado para el desarrollo de la sociedad. Lunin
sostiene que, al principio, las ideas politicas “anidan en algunas
mentes y en los libros; después se convierten en pensamiento
Popular y fluyen en las conversaciones; por ultimo se
transforman en un sentimiento popular, exigen ser satisfechas

sin falta y, al encontrar resistencia, son resueltas por medio de
——

27 QObras politico-sociales y filosoficas escogidas de los decembristas. Mosci,
1951, 1. 1, pags. 330 y 331.

28 Ibidem, t. 111, pag. 75.

29 bidem, t. I, pag. 558.

~

(On


http://www.filosofia.org

308 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

una revolucién”™ 30, Pero consideran las ideas politicas divorcia-
das del desarrollo socioeconémico, del caracter de las clases y
de la lucha de clases, esto es, de un modo abstracto, ahistérico.

Los decembristas son partidarios de la teoria del Derecho
Natural y del contrato social que, en su raiz, es idealista. Los
hombres son por naturaleza iguales y libres; en la antigiiedad
no se conocia la esclavitud ni la opresién del hombre por el
hombre e imperaba una democracia “espontanea”: la comuni-
dad. La soberania residia en el pueblo, que resolvia los asuntos
importantes en sus asambleas.

Segin Péstel, el hombre se agrupa en la sociedad incitado
por “la satisfaccién de necesidades comunes” y entonces cada
individuo “debe ceder parte de su opinién y de sus propias
ideas para lograr una opinién Unica con arreglo a la cual se
puedan elegir los medios para actuar” 31. Por consenso general
se procede en la sociedad civil a la divisién de sus miembros en
dirigentes y dirigidos. Con el paso del tiempo se convierte la
sociedad civil en Estado, los dirigentes forman el gobiernoy los
dirigidos, el pueblo. “Pueblo” y “Gobierno” constituyen el
Estado.

La esclavitud —afirma Péstel— contradice la naturaleza
humana, es resultado de la infraccién violenta del Derecho
Natural y del contrato social, consecuencia de “circunstancias
desafortunadas” y de la arbitrariedad de unos contra otros, de
los gobernantes contra los gobernados. Como todos los
hombres deben gozar de los mismos derechos y ventajas, la
servidumbre y la autocracia deben ser aniquiladas.

Los decembristas entrevieron la lucha de clases y estimaban
que es engendrada por la desigualdad patrimonial, estamental
y politica. Pero no comprenden que la lucha de clases surge a
consecuencia de la propiedad privada sobre los medios de
produccidn, cualquiera que sea su forma. Los revolucionarios
nobles temian la revolucién popular y afirmaban que mante-
niendo la propiedad privada sobre los medios de produccién
era posible evitar las colisiones sociales mediante la instrucciéon
y una buena legislacién.

30 M.S.Lunin. Obras y cartas. Petrogrado, 1923, pag. 14.
31 Obras politico-sociales y filosdficas escogidas de los decembristas, t. 11, pag. 75.


http://www.filosofia.org

EL DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFICO... 309

Muchos decembristas comprenden el papel de las masas
populares en la historia. Kritkov escribe que “con el pueblo
todo es posible y sin él nada lo es”. Polemizando con el
historiador oficial Karamzin, que reduce la historia a la
actuacion de los zares y los principes, Nikita Muraviov sostiene
que “la historia la hacen los pueblos”, que no es “el poder
saludable de la razén” el que gobierna la historia, sino la
“opinién comun”; que en la historia del pueblo se rifie una
batalla constante entre el mal y el bien, el vicio y la virtud.
Bestizhev sefiala que no se puede reducir la historia a la
actuacion de los reyes, los zares y los héroes, ya que la fuerza de
cada nacién reside en el bienestar de todo el pueblo, en la
expansién del comercio y la ciencia. No obstante, los decem-
bristas estaban muy alejados del pueblo, al que marginaron del
alzamiento por temor a que su participacién lo transformara
en un movimiento al estilo de Pugachov.

* ok ok

La presencia de los decembristas en la palestra social dej6é
huella profunda tanto en la lucha emancipadora del pueblo
ruso como en el pensamiento social de Rusia. En pos de
Radischev desarrollaron las tradiciones materialistas y republi-
canas en Rusia.

Lenin encomia las concepciones librepensadoras de los
decembristas, su valiente lucha contra la autocracia y la
reaccion y sefiala que, si bien el circulo de los revolucionarios
nobles era reducido y por lo demas se hallaban tremendamente
alejados del pueblo, su insurreccién y sus ideas revolucionarias
despertaron para la actividad social a una nueva generacion, la
generacién de los democratas revolucionarios.

De esta suerte, en Rusia, ya a mediados del siglo XVIII nace
Y, en los primeros decenios del siglo XIX sigue desarrollando-
Se, la tradicién materialista en la filosofia, tradicién apoyada en
las conquistas de las ciencias naturales y vinculada al movimien-
to emancipador contra el zarismo y la servidumbre. Los
Pensadores materialistas rusos combatieron la ideologia idealis-
ta y religiosa reaccionaria de las clases dominantes. El
Pensamiento filoséfico de Radischev y los decembristas se
funde con las ideas republicanas revolucionarias liberadoras.

~

(On


http://www.filosofia.org

CAPITULO VIII

LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA.
LAS DOCTRINAS IDEALISTAS DE KANT,

FICHTE, SCHELLING Y HEGEL

1. Las raices histéricas de la filosofia
clasica alemana

El afianzamiento del modo capitalista de produccién y la

“transformaciéon de la burguesia en la clase que domina

econémicamente en Europa Occidental condicionan en la
segunda mitad del siglo XVIII nuevos cambios socioeconémi-
cos. Las primeras revoluciones burguesas de los siglos XVI1 y
XVIII han desbrozado el camino al desarrollo capitalista no
s6lo en los paises donde han impuesto la demolicion del
régimen feudal, sino también en todo el Occidente europeo.
Esto concierne en mayor grado todavia a la revolucién francesa
de 1789-1794, que ejerce inmensa influencia liberadora sobre
los paises de Europa, despertando en ellos un movimiento
revolucionario que apunta contra el feudalismo y coadyuvando
a la expansion de una nueva ideologia, la ideologia burguesa,
histéricamente progresiva, que proclama el derecho de cada
ciudadano a la libertad, a la felicidad y a la propiedad privada,
derecho que negaba la ideologia feudal y que ahora se juzga
“natural” e inalienable. Los idedlogos de la burguesia, a la
sazén avanzada, revolucionaria, proclaman al hombre ser
supremo y soberano de la naturaleza y afirman que el género
humano ha emprendido un progreso social acelerado que
conducira al bienestar universal y al reino de la razén y la
libertad. En su lucha contra las caducas relaciones sociales del
feudalismo, los idedlogos burgueses, que no ven ain los
antagonismos inherentes al régimen capitalista, contraponen a
aquellas relaciones el ordenamiento burgués “racional” vy,
como a ellos les parecia, “natural”.

El desarrollo de la economia capitalista va desmantelando
mas y mas las relaciones econdémicas feudales, estancadas en
grado considerable, y engendra nuevos sectores de la produc-


http://www.filosofia.org

(On

LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 311

cién, nuevas clases y grupos sociales y nuevas necesidades
sociales y personales. La revolucién industrial de Inglaterra, el
formidable incremento de la productividad del trabajo, de la
cuantia y el ritmo de la produccién social y las conquistas de la
ciencia de la naturaleza parecen abrir al progreso social
perspectivas ilimitadas y multilaterales.

Pero el feudalismo no ha sido aiin totalmente aniquilado en
el ambito politico. Sus fuerzas sociales desempeian todavia un
papel relevante incluso en los paises donde la burguesia ha
conquistado el poder politico; y en aquéllos (que son la
mayoria) donde el desarrollo de la economia capitalista no ha
dado lugar ain a la transformacién revolucionaria burguesa se
encuentran en el poder y se niegan a compartirlo con la clase
nueva, la burguesia. La restauracion de la monarquia semifeu-
dal de los Borbones en Francia y el Congreso de Viena, que
agrupa a todas las fuerzas monarquicas feudales de Europa,
son pruebas fehacientes de que la reaccion tiene todavia
empuje y de que trata de pasar a la contraofensiva.

Ahora bien, la burguesia barrunta peligros no sélo desde la
derecha, sino también desde la izquierda, por parte de las
masas oprimidas y explotadas, sobre las que el afianzamiento
del capitalismo y del progreso con él relacionado abaten nuevas
privaciones, mas miseria y mas explotacion. Las contradiccio-
nes dentro del “tercer estado”, que ya se habian dejado sentir
en las primeras revoluciones burguesas, se vuelven abierto
antagonismo de clase tan pronto la burguesia se instala en el
poder. Asi las cosas se acentiia en la ideologia burguesa —que
nunca ha brillado por su consecuencia revolucionaria— la
proclividad a la avenencia con las fuerzas viejas, feudales, tanto
mis cuanto que, a su vez, estas ultimas se adaptan al
ordenamiento capitalista y, en cierta medida, se aburguesan.
Estas contradicciones y tendencias se advierten con particular
realce en Alemania, donde infinidad de escollos econémicos y
politicos obstaculizan el desarrollo del capitalismo.

Mientras la revolucién burguesa y la expansion industrial
han hecho de Inglaterra una gran potencia capitalista y
mientras Francia ha desguazado el feudalismo en la revolucién
de 1789-1794 y avanza con rapidez por la via capitalista,
Alemania sigue siendo un pais semifeudal desmembrado y


http://www.filosofia.org

312 HISTORIA DE LA FILOSOFIiA

atrasado econémicamente y politicamente. El latifundismo, los
muiltiples vestigios de la servidumbre, la estructura gremial y Ia
existencia de infinidad de Estados alemanes independientes
entre si de un modo formal, diminutos y con un régimen
absolutista reaccionario son factores que no sélo frenan el
desarrollo capitalista del pais, sino que aumentan el rezago
econémico de esos Estados respecto a paises mas desarrollados
en el aspecto capitalista. “Nadie se sentia bien —dice Engels de
este periodo de la historia alemana-—. Los oficios, el comercio,
la industria y la agricultura del pais habian llegado a su nivel
mas bajo. Los campesinos, los artesanos y los patronos sufrian
doblemente: a causa del gobierno parasitario y a causa del mal
estado de cosas. Los nobles y los principes se encontraban con
que sus ingresos no podian cubrir sus gastos, cada vez mayores,
pese a que sacaban todo el jugo posible a sus stibditos. Todo
andaba mal y en el pais entero reinaba el descontento
general.”!

Tras esta elocuente definicion de la Alemania de finales del
siglo XVIII y comienzos del XIX, Engels senala que aquella
“época oprobiosa en el sentido politico y social” es al propio
tiempo un gran periodo en la historia de la literatura y la
filosofia alemanas. “En cada eminente obra de esta época
alienta el espiritu de reto, de indignacién contra toda la
sociedad alemana de entonces.” 2 Y esto se refiere no sélo a las
obras de Schiller y Goethe, sino también a las de Kant, Fichte y
Hegel, insignes representantes de la filosofia clasica alemana.

Engels sefiala que en Alemania, como sucediera en Francia,
la revolucién filosofica precedid a la revolucion burguesa y fue
su preparacién ideolégica. Los clasicos de la filosofia alemana
son los protagonistas de la revolucién filoséfica de su pais, pero
a diferencia de Holbach, Helvecio, Diderot y otros ilustrados
franceses, son idealistas, hecho éste que refleja el atraso
econ6émico de Alemania, la debilidad de la burguesia alemana,
su ineptitud para combatir abiertamente, con espiritu revolu-
cionario, el ordenamiento feudal y su tendencia al compromi-
so. No obstante, sus doctrinas idealistas fundamentan la

! C.Marx y F.Engels. Obras, t. 2, pag. 561.'
2 Ibidem, pag. 562.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... » 313

necesidad de la transformacién burguesa de Alemania, que
interpretan como reajuste de la vida social sobre la base de la
razén y la libertad, juzgada esta esencia del espiritu por la
filosofia clasica alemana.

Marx nomina la filosofia de Kant —fundador de la filosofia
clasica alemana— teoria alemana de la revolucion francesa,
definicion plenamente aplicable también a la filosofia de Fichte
y Hegel. La teoria del desarrollo creada por los idealistas
alemanes apunta de modo directo contra las fuerzas feudales
reaccionarias que frenan el avance burgués de Alemania.
Lenin sefiala: “La fe de Hegel en la razéon humana y en los
derechos de ésta y la tesis fundamental de la filosofia
hegeliana, segiin la cual en el mundo transcurre un proceso
constante de cambio y desarrollo, indujeron alos discipulos del
profesor berlinés, que no querian resignarse a la realidad, a la
idea de que también la lucha contra la realidad, la lucha contra
la injusticia existente y el mal reinante tiene sus raices en la ley
universal del desarrollo perpetuo.”3

Sin embargo, los filésofos alemanes comprenden el desa-
rrollo, en rigor, como un proceso espiritual condicionado por
el autodesarrollo de la razén, supuesto que escamotea el
alcance de la transformacién revolucionaria de las relaciones
sociales materiales y justifica en el orden tedrico la avenencia
politica con las fuerzas feudales que la burguesia alemana
buscaba.

La magna conquista de la filosofia clasica alemana es la
elaboracién, desde falsas posiciones idealistas, ciertamente, del
método dialéctico, de la légica dialéctica, de la doctrina de las
leyes del desarrollo. Y, de un modo coherente, cabe preguntar
qué permitié a los idedlogos de la débil burguesia alemana
hacer tan eminente contribucién al progreso de la dialéctica.

La historia de la filosofia da razén de que, a menudo, las
doctrinas filos6ficas avanzadas tienen por cuna paises relativa-
mente atrasados en el sentido econémico, siempre y cuando
Puedan, gracias a las condiciones objetivas de su evolucién,
valerse de la experiencia de paises mas avanzados. La Francia
del siglo XVIII iba econémicamente detris de Inglaterra, pero

3 V.I.Lenin. Federico Engels. O.C., t. 2, pag. 7.


http://www.filosofia.org

314 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

justamente en ella se formé el materialismo de Holbach,
Diderot y Helvecio: la forma mas desarrollada de la filosofia
materialista de aquel siglo. Por supuesto, el materialismo
francés del siglo XVIII se respaldé en las conquistas del
materialismo inglés del siglo XVII, asi como en el materialismo
de Spinoza. Bien entendido que la premisa socioeconémica del
materialismo francés fue la crisis de las relaciones sociales del
feudalismo en Francia, la maduraciéon de la revolucién
burguesa. En Alemania sucedié algo semejante. La filosofia
clisica alemana se apoya en las adquisiciones del pensamiento
filos6fico de paises europeos mais avanzados donde ya se han
realizado las revoluciones burguesas. Los materialistas france-
ses son los precursores (e inspiradores ideologicos) de la
revolucién de 1789-1794. Los clasicos de la filosofia alemana
experimentaron directamente su influencia liberadora. Una
revolucidn socioecondmica que hace época, la ruptura revolu-
cionaria de unas relaciones sociales con existencia de siglos,
constituye, entre otras, la premisa de la concepcién dialéctica
de la historia de la humanidad elaborada por los exponentes
del idealismo clasico aleman. Importa también sefialar que
estos pensadores se apoyan asimismo en las tradiciones
dialécticas de la filosofia alemana (Nikolds de Cusa, Leibniz) e
intentan generalizar teéricamente la historia de la dialéctica.

Las concepciones filoséfico-naturales de Kant, Schelling y
Hegel nos dicen que estos pensadores tienen en cuenta las
conquistas de las ciencias naturales de sus tiempos, que en
algunas esferas de la investigacion conducen a veces a un
planteamiento dialéctico de los problemas. Justamente en las
postrimerias del siglo XVIII y albores del XIX comienzan los
naturalistas mas notables a tener conciencia de cuin insuficien-
te es la aclaracién mecanicista, metafisica de los fenémenos de
la naturaleza y abordan el problema de la existencia de formas
del movimiento no mecanicas (quimica, biologia, etc.). Estos
naturalistas combaten la doctrina acerca de una materia
combustible particular, “imponderable” (el flogisto o calérico)
y de otras “materias” escolasticas —la de la luz, la del sonido,
etc.— y emiten la hipétesis de que el fuego, el calor, la luz, el
sonido, la electricidad son formas diversas del movimiento de
la materia.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 315

Como seiiala Engels, ya a comienzos del siglo XIX los
adelantos de la geologna la embrlologla, la fisiologia vegetal y
animal y de la quimica orgénica consentian colegir la existencia
del desarrollo tanto en la naturaleza inorganica como en la
orgénicat. Mas la experiencia de las revoluciones burguesas y
el .nivel de las ciencias naturales no proporcionaban todavia
base para elaborar una dialéctica cientifica, materialista. Otro
impedimento para cllo era la limitaciéon clasista de los
pensadores burgueses. Todo ello (con las particularidades ya
indicadas del desarrollo de Alemania) predetermina el caracter
idealista de la dialéctica que elaboran los clasicos de la filosofia
alemana.

El gran significado historico de la filosofia clasica alemana
reside en que, como grado superior del desarrollo del
pensamiento filoséfico premarxista, es una de las fuentes
tedricas del materialismo dialéctico e histérico. “... Marx —ha
escrito Lenin— no se detuvo en el materialismo del siglo
XVIII, sino que llevé mas lejos la filosofia. La enriquecid con
adquisiciones de la filosofia clasica alemana, especialmente del
sistema de Hegel, que, a su vez, habia conducido al materialis-
mo de Feuerbach. La principal de estas adquisiciones es la
dialéctica...” 5

Tales son las circunstancias histéricas del surgimiento de la
filosofia clasica alemana.

2. La “filosofia critica” de Kant

Manuel Kant nace en 1724 en la familia de un artesano de
Kénigsberg, en cuya Universidad estudia, es mdis tarde
profesor titular y, por altimo, rector. En Konigsberg escribe
todas sus obras y alli muere en 1804.

Es no sélo fil6sofo, sino gran autoridad en diversas ciencias
——cosmogonia, geografia fisica, antropologia— por lo que,
ademas de filosofia, explica en la Universidad varias ciencias
naturales.

4 Véase C.Marx y F.Engels. Obras, t. 21, pag. 287.
5 V.1.Lenin. Las tres fuentes y las tres partes integrantes del marxismo. O.C., t.
23, pag. 43.


http://www.filosofia.org

=

316 HISTORIA DE LA FILOSOFIiA

. El quehacer filoséfico de Kant se divide en dos periodos. En
el primero (que se extiende aproximadamente hasta 1770)
intenta resolver los problemas filoséficos —las cuestiones del
ser, de la filosofia de la naturaleza, de la filosofia de la religién,
de la ética y la 16gica— partiendo de que la filosofia puede ser
elaborada y fundamentada como ciencia especulativa teérica,
esto es, sin recurrir a los datos experimentales. En el segundo
periodo (desde 1770) intenta establecer una rigurosa separa-
cién entre los fendmenos y las cosas tal y como existen por si
mismas, las “cosas en si”, que, a su juicio, no pueden ser dadas
por la experiencia. Ahora trata de demostrar que las cosas en
cuanto tal son incognoscibles, que nosotros conocemos sélo los
“fenémenos” o el modo en que estas “cosas en si” actian sobre
nuestra sensibilidad. En este periodo estudia la composicion, el
origen y los limites de las diversas funciones del conocimiento.
La doctrina que articula en este periodo es la doctrina del
agnosticismo, que Kant Hama “critica de la razén”.

El filésofo alemin comprende que su doctrina limita la
razén por cuanto le niega la facultad de conocer la esencia de
las cosas y no le deja mis que el conocimiento de los
fenémenos, pero entiende que ello es necesario para el
desarrollo de la ciencia, toda vez que priva de fundamentacién
a todo género de “pruebas” logicas de la existencia de Dios, del
mundo ultraterreno, etc. No obstante considera que no sélo se
puede, sino que es necesario creer en Dios, pues sin fe no cabe
conciliar 1a demanda de conciencia moral con la existencia del
mal.

En la meditacién filos6fica de Kant se refleja la debilidad de
la burguesia alemana de su época. Kant no cree que se pueda
suprimir el mal existente en la vida social y se consuela en la fe:
la armonia y el orden moral no son posibles en la vida empirica
real, sino en el mundo “inteligible”. El mundo “inteligible” es
pensable, pero incognoscible. La comprensién cientifica o
conocimiento es intelectiva y no racional. La fe en Dios es la
garantia del orden moral que no puede ser encontrado en el
mundo empirico.

Ahora bien, si el resultado al que Kant llega en el segundo
periodo de su evolucién filosdfica beneficia a la fe, el camino
que conduce a ese resultado, los motivos que le hacen


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 317

emprender su “critica” de la razén tienen profundas raices
gnoseoldgicas y con frecuencia se hallan en contradiccién con
el afan de encontrar la fuente de la fe en los postulados de la
razén practica. En este camino intenta: 1) averiguar las fuentes
de los distintos tipos de saber: el cientifico y el filoséfico; 2)
averiguar en qué se basa la certidumbre del saber en
matematicas y ciencias naturales; 3) investigar las formas y
categorias del pensamiento cientifico, etc.

La filosofia kantiana del segundo periodo y el propio
periodo se conocen con el nombre de “criticos”, porque Kant
entiende que la misién principal de la filosofia es la critica de la
razén y demis medios del conocimiento. Se llama “precritica”
la filosofia kantiana anterior a 1770 porque en ella la critica no
es todavia lo preponderante.

El periodo ‘““precritico” en la filosofia de Kant
y sus obras sobre ciencias naturales

En el periodo “precritico” ocupan importante lugar las
obras sobre ciencias naturales, aparte de las filosoficas. En ellas
Kant se ocupa del desarrollo en la naturaleza. A diferencia de
Newton, el pensador aleman intenta utilizar los principios de
las ciencias naturales para explicar el sistema solar y su origen.

En la Historia natural universal y teoria del cielo (1755)
formula la genial hipétesis de que el sistema solar surgié de
una inmensa nebulosa de particulas de materia enrarecidas en
el espacio y se desarroll6 hasta adquirir la estructura actual
conforme a las leyes descubiertas en la fisica por Newton.
Ademas de esta teoria general de la formacién del sistema solar
aborda la solucién de problemas mas especiales referentes a la
historia de la Tierra. Es uno de los primeros en tratar de
aclarar el papel de las mareas en la historia de la Tierra y su
influencia sobre el retraso de la velocidad diaria de la Tierra en
su movimiento de rotacién.

En fisica fundamenta la doctrina de la relatividad del
movimiento y el reposo llevando adelante las ideas de Galileo y
Descartes. En biologia aboceta la idea de la clasificacién
genealdgica del mundo animal. En antropologia expone la idea
de la historia natural de las razas. Engels sefiala que las ideas


http://www.filosofia.org

318 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

kantianas acerca del desarrollo de la naturaleza ponen fin al
reino absoluto del modo metafisico de pensar entre los
naturalistas. “La teoria kantiana acerca del origen de todos los
mundos actuales por la rotacion de masas nebulosas —dice—
fue el progreso mas grande que la astronomia habia hecho
desde Copérnico. Por primera vez hizo retemblar la idea de
que la naturaleza no tenia historia alguna en el tiempo... Fue
Kant quien abrié las primeras brechas en esta idea que
correspondia totalmente al método metafisico de pensar, y lo
hizo de un modo tan concienzudamente cientifico, que la
mayoria de los argumentos aducidos por €l siguen en vigor
hasta hoy.” 6

Al exponer, empero, la tesis del origen y el desarrollo
naturales del sistema solar, Kant sigue prisionero de la
teleologia, doctrina a la sazén preponderante. Admite la
infinitud del proceso de evolucion del mundo, pero cree que
tal proceso tuvo un principio. Las leyes mecanicas rigen en la
materia, mas no derivan de ésta, y la causa del mundo no es la
materia, sino Dios. Subsiste, pues, la causa primera divina,
aunque un tanto debilitada: Kant separa el acto de la creacién
divina del proceso de desarrollo natural, que es independiente
de la intervencién de Dios.

Las obras filosoficas de Kant
del periodo “critico”

Las obras del periodo “precritico” estan influidas por la
filosofia racionalista de Leibniz-Wolff. Para los racionalistas
—maestros de Kant—, el nexo real entre causa y efecto no
difiere del nexo ldgico entre fundamentacién y consecuencia.
Influido por Hume, Kant abandona esta concepcién. El nexo
entre causa y efecto es factico, empirico, no cabe deducirlo por
via logica, en virtud de lo cual la légica es insuficiente para
fundamentar la ciencia natural tedrica. Al propio tiempo, Kant
conserva del racionalismo la- conviccién de que las ciencias
compuestas de afirmaciones que tienen significacién universal
y necesaria (las matematicas, las ciencias naturales) no pueden

6 C.Marx y F.Engels. Obras, 1. 20, pags. 56 y 57.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 319

tener por fuente la experiencia, la cual es siempre incompleta
y, por consiguiente, no ofrece fundamentos para tales
generalizaciones. Pero tampoco la razén puede ser esa fuente,
dice Kant. No obstante, el saber con significacién universal y
necesaria, el saber cierto, existe. Su fuente son formas de la
sensibilidad y del entendimiento independientes de la expe-
riencia y anteriores a ella (“aprioristicas”).

La “filosofia critica” de Kant se configura a comienzos de
los afios 70 y su autor la expone en los tratados Critica de la
razon pura (1781), Critica de la razén prdctica (1788) y Critica del
juicio (1790). En el primero, Kant expone su doctrina del
conocimiento; en el segundo, la ética; en el tercero, la estéticay
Ia teoria de la finalidad en la naturaleza.

La premisa de las tres obras es la doctrina kantiana de las
“cosas en si” y los “fenémenos”. Segin Kant, independiente-
mente de nuestra conciencia.(de las sensaciones, del pensa-
miento), existe el mundo de las cosas; Kant las llama “cosas en
si”. El conocimiento empieza cuando las “cosas en si” actiian
sobre nuestros sentidos y producen sensaciones. En esta tesis
de su doctrina —la tesis de la existencia de las “cosas en si”—,
Kant es materialista. Pero tan pronto pasa a indagar las formas
y los limites del conocimiento abandona el materialismo y
despliega una doctrina idealista del saber. Este idealismo
consiste en afirmar que ni las percepciones de nuestros
organos sensoriales, ni los conceptos y juicios de nuestro
entendimiento, ni los conceptos (o “ideas”) de nuestra razén
nos dan ni pueden darnos un conocimiento tedrico de las
“cosas en si”. Por muy ciertas que sean las verdades universales
y necesarias de las matematicas y de las ciencias naturales, el
conocimiento que nos ofrecen no es el de las “cosas en si”’. Este
conocimiento es sblo de los aspectos, las propiedades, las
relaciones de las cosas a las que son aplicables las formas de
nuestra conciencia: las sensaciones, los conceptos (categorias),
los juicios. Acerca de aquello a lo que estas formas no pueden
ser aplicadas no podemos tener ningiin conocimiento: las
“cosas en si” son incognoscibles. Son cognoscibles sélo los
fenémenos. En consecuencia, para Kant la incognoscibilidad
de las “cosas en si” es cardinal. Cierto, el conocimiento
empirico progresa ininterrumpidamente, y Kant nos dice que


http://www.filosofia.org

=

320 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

no se le puede poner ningin limite. Mas el progreso ilimitado
del saber empirico no nos aproxima al conocimiento de las
“cosas en si”’, que siempre se han encontrado y se encontraran,
mids alld de nuestro conocimiento.

El rasgo fundamental de la “filosofia critica” de Kant es la
conciliacion del materialismo con el idealismo, el agnosticismo.
“Cuando Kant —escribe Lenin— admite que a nuestras
representaciones corresponde algo existente fuera de nosotros,
clerta cosa en si, entonces Kant es materialista. Cuando declara
incognoscible, trascendente, ultraterrenal esta cosa en si, Kant
habla como idealista.” 7 La doctrina de la incognoscibilidad de
las “cosas en si” tiene sentido idealista porque, en ultima
instancia, para Kant las “cosas en si” son transcendentales, esto
es, ultraterrenales, existen fuera del tiempo y del espacio. El
tiempo y el espacio, la cantidad, la cualidad, 1a causalidad y
todos los nexos y relaciones que existen objetivamente son para
el filésofo alemian subjetivas, formas del conocimiento propias
de la sensibilidad y del entendimiento.

Doctrina del saber

La doctrina kantiana del saber se apoya en su teoria del
juicio. Segin Kant, el saber se expresa siempre en forma de
juicio, en el cual se concibe cierta relacién o nexo entre dos
conceptos: el sujeto y el predicado. Existen dos tipos de esa
relacién. En unos juicios, el predicado no otorga un nuevo
saber del objeto respecto del saber que ya se tiene en el sujeto.
Kant llama a estos juicios analiticos. Ejemplo de juicio analitico:
“Todos los cuerpos tienen extensién”. En este juicio, el
predicado —el concepto de “extensiéon”— no ofrece ningin
saber nuevo respecto del saber que ya se tiene en el concepto de
“cuerpo”, en el sujeto del juicio. Al examinar el concepto de
“cuerpo” encontramos entre sus demas notas la nota de
“extensiéon”. Esta nota se deduce logicamente del sujeto, del
concepto de cuerpo.

Ahora bien, hay juicios en los cuales el nexo entre el sujeto
y el predicado no se puede obtener mediante el simple analisis

7 V.1.Lenln. Materialismo y empiriocriticismo. O.C., t. 18, pag. 206.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIiA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 321

del concepto del sujeto. En ellos, el predicado no se deduce del
sujeto, sino que se liga con el sujeto. Kant llama a estos juicios
sinféticos. Ejemplo de juicio sintético: “‘Ciertos cuerpos tienen
peso.” El concepto de cuerpo no envuelve necesariamente la
nota de “peso”, éste se liga en el pensamiento con el concepto
de cuerpo; Kant llama a esta ligazon sintesis. A su vez, los juicios
sintéticos los divide en dos clases. En una clase, el nexo del
predicado con el sujeto se concibe porque ese nexo se
manifiesta en la experiencia. Por ejemplo, el juicio “algunos
cisnes son negros”. Kant llama a estos juicios sintéticos a
posteriori. Constituyen la otra clase los juicios sintéticos en los
cuales la relaciéon entre el predicado y el sujeto no puede
basarse en la experiencia. Esta relaciéon se concibe como
anterior a la experiencia e independiente de ella. Kant llama a
estos juicios sintéticos a priori. Ejemplo: “Todo lo que sucede
tiene su causa.” Segin Kant, este juicio es a priori porque el
nexo concebido en él entre el sujeto y el predicado no puede
basarse en la experiencia: en el juicio se habla de todo lo que
ocurre, pero la experiencia nos puede hacer saber s6lo partede
lo que ocurre.

Como Kant adjudica importancia primordial a los juicios
sintéticos a priori, para €l la cuestién fundamental de las
fuentes del saber, de los tipos de éste y sus limites consiste en la
posibilidad de esos juicios en cada clase de saber. De los tipos
de saber le interesan principalmente tres: las matematicas, la
ciencia natural tedrica y la “metafisica” (conocimiento especu-
lativo de todo lo existente). Por ello plantea en triple forma el
problema de los juicios sintéticos a priori: 1) como son posibles
estos juicios en las matémadticas; 2) como son posibles en la
ciencia natural tedrica, y 3) si son posibles en la “metafisica”.
Kant llama “trascendentales” las investigaciones de los proble-
mas relacionados con la posibilidad de los juicios sintéticos a
priori en el saber cientifico y filoséfico, e “idealismo trascen-
dental” a la doctrina mediante la cual trata de resolver estos
problemas.

El filésofo de Konigsberg relaciona la solucién de los tres
problemas arriba indicados con tres facultades cognoscitivas
fundamentales: 1) la sensibilidad, 2) el entendimiento, y 3) la
razén. La sensibilidad es la facultad de sensacién; el entendi-


http://www.filosofia.org

322 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

miento, la facultad de conceptos y juicios; la razén, la facultad
del pensar especulativo que se eleva hasta las “ideas”. Las
“ideas” son conceptos de la razén sobre la unidad absoluta (o
incondicionada) de la condiciéon de todos los fenémenos.

Doctrina de las formas del conocimiento sensible

Kant examina en su teoria de las formas del conocimiento
sensible la cuestién de la posibilidad de los juicios sintéticos a
priori en las matematicas. Los elementos del saber matematico
—dice— no son los conceptos, sino las “intuiciones sensibles”.
En los juicios de las matematicas, la sintesis del sujeto y el
predicado se basa bien en la intuicién sensible del espacio (en la
geometria), bien en la intuicién sensible del tiempo (en la
aritmética)®. El espacio es una forma a priori de la intuicién
sensible externa. Precisamente el apriorismo comunica, segin
Kant, a las intuiciones del espacio su universalidad y necesidad
incondicionadas. E igualmente, el tiempo es una forma a priori
de la intuicién sensible interna. El apriorismo comunica a las
intuiciones del tiempo su universalidad y necesidad incondicio-
nadas. Esta doctrina del espacio y el tiempo como formas
aprioristicas de la intuicion sensible es idealismo subjetivo. En
Kant, espacio y tiempo dejan de ser formas de existencia de las
propias cosas y se vuelven formas a priori de nuestra
sensibilidad.

Los juicios sintéticos a prieri son posibles en las matematicas
porque todas las proposiciones de las matematicas se basan,
segun el filésofo aleman, en las formas aprioristicas de nuestra
sensibilidad: el espacio y el tiempo. La universalidad y la
necesidad incondicionadas de las verdades en matematicas no
conciernen a las propias cosas: solo tienen significacion para
nuestro intelecto, con las formas a priori de la intuicién sensible
que le son inherentes. Para un intelecto organizado de modo
distinto al nuestro, las verdades de las matematicas no serian
incontrovertibles.

Las formas aprioristicas del entendimiento. Las categorias

Segun Kant, los juicios sintéticos a priori son posibles en la
ciencia natural tedrica gracias a las categorias, esto es, conceptos

8 La operacién matemitica de calculo se asienta en la consecuencia de los
momentos en el tiempo.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 323

del entendimiento independientes del material logrado por la
experiencia. La doctrina kantiana de las categorias del
entendimiento es tan idealista como la doctrina de las formas
de la sensibilidad. Las categorias kantianas no son formas del
ser, sino conceptos de nuestro entendimiento. Estos conceptos
no son reflejo del contenido hallado en la experiencia
sensorial, sino Unicamente las formas bajo las cuales el
entendimiento efectia la subsuncion del material adquirido
por la sensibilidad. Siendo asi como conceptos, las categorias
son aprioristicas, no se desarrollan; en Kant, de unas categorias
a otras casi no hay transicién.

La doctrina kantiana de la sensibilidad y el entendimiento
es la introduccién a la doctrina del conocimiento. Segiin Kant,
ni las percepciones sensoriales ni los conceptos otorgan por si
mismos el conocimiento. Las sensaciones sin conceptos son
“ciegas”; los conceptos sin percepciones son “vacios”. El saber
consiste siempre en la sintesis de las percepciones y los
conceptos. Por ello Kant se pregunta de qué modo la
diversidad de las intuiciones sensibles se convierte en unidad
mediante las formas aprioristicas del entendimiento. Para
Kant, la condicién suprema de tal unidad no consiste en la
unidad material del propio objeto sino en la unidad a prioride
la autoconciencia, es decir, en la unidad anterior a la
posibilidad de toda sintesis de las intuiciones sensibles. Esta
unidad no depende del contenido concreto de las propias
intuiciones sensibles, y por ello es formal.

Doctrina de las condiciones gnoseolégicas
de la posibilidad de las ciencias naturales

Kant elabora una teoria muy compleja de las formas
mediadoras de la sintesis (conexidn) entre las categorias como
conceptos puros del entendimiento y las formas de la intuicién
sensible. En esta estructura desempefia un gran papel la
doctrina del “esquematismo” de los conceptos puros del
entendimiento o sintesis “figurativa”, esto es, de la funcién a
priori mediante la cual se efectia la subsuncién de lo dado
sensible bajo la categoria.

Partiendo de su doctrina de las categérias responde a la

(On


http://www.filosofia.org

324 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

segunda pregunta de la “critica”, la pregunta de cémo es
posible la ciencia natural tedrica. La contestacién es al propio
tiempo respuesta a una pregunta mdas general: jcomo es
posible un conocimiento cientifico que tenga significado
objetivo? Por “objetividad” del conocimiento no entiende el
reflejo en nuestra conciencia de la realidad objetiva, sino la
universalidad y la necesidad légicas.

Todos los juicios de las ciencias naturales parten, segin
Kant, de leyes universales y necesarias. Por mucho que los
objetos de las ciencias naturales se diferencien entre si, su
conocimiento cientifico no es posible sino a condicién de que el
entendimiento piense los objetos y los fenémenos de la
naturaleza como sometidos a tres leyes: 1) la ley de la
conservacion de la substancia; 2) la ley de la causalidad; y 3) la
ley de la interaccion de las substancias. Aunque son universales
y necesarias, estas leyes no pertenecen a la propia naturaleza,
sino exclusivamente a nuestro entendimiento, para el que son
las leyes a priori superiores de todo lo que puede pensar.
Nuestra conciencia construye el objeto, no en el sentido de que
lo engendra o le da ser, sino en el sentido de que comunica al
objeto indagado la forma en la que tnicamente puede ser
conocido, la forma de saber universal y necesario. Por ello Kant
hace la deduccion de que no son las formas de nuestro
entendimiento las que se corresponden con las cosas de la
naturaleza, sino al revés, las cosas de la naturaleza son las que
se corresponden a las formas del entendimiento. Nuestro
entendimiento encuentra y puede encontrar en la naturaleza
solo lo que él mismo deposita en ella antes e independiente-
mente de la experiencia mediante sus propias formas.

De esto infiere Kant que las cosas, en cuanto tales, son
incognoscibles. Ni las formas de la sensibilidad —espacio y
tiempo— ni las categorias del entendimiento, ni incluso los
principios fundamentales supremos del saber (la ley de la
conservacion de la substancia, la ley de la causalidad y la ley de
la interaccién de las substancias) constituyen las determinacio-
nes de las propias “cosas en si”. Como objeto del conocimiento
universal y necesario, la naturaleza es construida —desde el
lado de las formas del conocimiento— por nuestra propia
conciencia. La deduccién kantiana de que el objeto de la



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 325

ciencia es “constituido” por la propia conciencia es idealismo
subjetivo. La de que las cosas en cuanto tales no son
cognoscibles es agnosticismo.

La posibilidad de la “metafisica”.
La dialéctica transcendental

La tercera cuestion fundamental de la “critica” kantiana
concierne a la posibilidad de los juicios sintéticos a priorien la
“metafisica”, esto es, la filosofia tedrica. Kant examina esta
cuestion a la hora de indagar las facultades de la razén. En la
légica corriente se entiende por razén la facultad especulativa.
Kant considera la razéon como facultad especulativa que
conduce al surgimiento de “ideas”. Segun Kant, las ideas son
conceptos de lo absoluto (incondicionado) y como todo lo que
se nos da en la experiencia es condicionado, el objeto de las
ideas es lo que nunca puede ser percibido por los sentidos en la
experiencia. La razén —dice Kant— forma tres ideas: 1) laidea
del alma como unidad absoluta (incondicionada) de todos los
fenémenos psiquicos condicionados; 2) la idea del mundo
como unidad absoluta (incondicionada) de la serie infinita de
fenémenos causalmente condicionados, y 3) la idea de Dios
como causa absoluta de todos los fenémenos condicionados.

A juicio de Kant, sélo es posible la ciencia de los fenémenos
psiquicos, siempre condicionados, pero no la ciencia filos6fica
del alma como unidad absoluta de estos fenémenos. Y del
mismo modo son posibles sélo las ciencias naturales concer-
nientes a unos u otros fenémenos que suceden en el mundo y
estin siempre condicionados, pero no la ciencia filoséfica
acerca de qué es el mundo como unidad absoluta (incondicio-
nada). Y, en fin, también es imposible la ciencia filoséfica
acerca de Dios como causa absoluta de todo lo existente, o de
todos los fenémenos.

Kant rechaza todas las pruebas “tedricas” de la existencia
de Dios y evidencia que todas se fundan en un error légico: la
existencia de Dios se deduce del propio concepto de Dios.
‘Ahora bien, no hay concepto del que pueda ser deducida la
existencia de lo que se concibe en ese mismo concepto. La
existencia s6lo puede ser descubierta en la experiencia. En la
existencia de Dios hay que creer, ya que esa fe es recabada por

(On


http://www.filosofia.org

326 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

nuestra razén “practica”, esto es, nuestra conciencia moral. Sin
fe en Dios, a juicio del fil6sofo alemin, no podemos tener
ninguna seguridad de que en el mundo exista un orden moral.

Kant contrapone los resultados de su examen de las “ideas”
de la razén a las convicciones de los filosofos y tedlogos
preponderantes a la sazén en Alemania. En las universidades
alemanas se explicaban todas las ciencias filosoficas “tedricas”
rechazadas por Kant: la “ciencia del alma”, la “ciencia del
mundo” y la “ciencia de Dios”. Estas “ciencias” constituian lo
que entonces se llamaba “metafisica”. Kant rechaza esa
“metafisica” como ciencia tedrica, pero sostiene que sigue
siendo la parte principal de la filosofia, aunque ya no como
ciencia tedrica, sino como “critica” de la razén que establece los
limites de la razén “teérica” y la necesidad de pasar de ellaala
razén “practica”, es decir, la ética.

De las investigaciones kantianas sobre la critica de las
“ideas” de la razén es la doctrina de las antinomias de la razén
pura la que mas influye sobre el desarrollo de la filosofia del
idealismo clasico alemin. Segin Kant, si la razén pretende dar
una respuesta teérica a la pregunta de qué es el mundo como
unidad absoluta surgen contestaciones contradictorias, a saber:
se puede demostrar irrefutablemente que el mundo no tiene
comienzo en el tiempo ni limites en el espacio y también se
puede demostrar irrefutablemente que el mundo tiene un
comienzo en el tiempo y limites en el espacio. Se puede
demostrar irrefutablemente que las particulas materiales
constitutivas del mundo son divisibles hasta el infinito y se
puede demostrar que son indivisibles. Se puede demostrar que
todo acontece en el mundo inicamente en virtud de condicio-
nes necesarias, y se puede demostrar que son posibles las
conductas y los actos libres, etc.

Estas contradicciones —subraya Kant— surgen en la razén
inevitablemente; en consecuencia, la razén es contradictoria
por naturaleza. Esta conclusion referente a la necesidad de las
contradicciones dialécticas en la razén es un mérito de Kant.
Mas el propio Kant afirma que estas contradicciones descubier-
tas por €l en la razén son ficticias. Todas ellas surgen
exclusivamente porque parten de la falsa idea de que el
mundo, como unidad incondicionada, puede ser objeto de un


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 327

conocimiento tedrico especulativo. Por ello, en cuanto los
filésofos renuncien a la infundada pretension de responder a
la pregunta de qué es el mundo como unidad absoluta
desapareceran los juicios contradictorios acerca del mundo.
Referente al mundo como unidad incondicionada no se puede
afirmar que es ilimitado ni que es limitado, ni que las particulas
en él son divisibles ni que son indivisibles. Todas estas
afirmaciones estan de sobra porque el mundo como unidad
incondicionada es una “cosa en si” incognoscible.

La ética kantiana

En cuanto a la antinomia de la necesidad y la libertad, dice
Kant que no lo es verdaderamente: el hombre procede por
necesidad en un caso y por libre voluntad, en otro. En el
primero, porque con sus ideas, sentidos y apetencias es un
“fenémeno” entre los demds “fenémenos” de la naturaleza vy,
en este sentido, esta subordinado a la necesidad imperante en
el mundo fenoménico. Pero ese mismo hombre es también un
ser moral: el sujeto de la conciencia moral. Como ser moral
pertenece ya al mundo de las “cosas en si” inteligibles. Y en
este sentido, el hombre es libre. Kant entiende la ley moral
como prescripcién absoluta o, como él dice, como “imperativo
categérico”. Esta ley exige que cada individuo proceda de
modo que la mixima de su conducta pueda valer de maxima
universal. Si una conducta coincidente con el dictado de la ley
moral es producto de los sentimientos, no por ello puede ser
llamada moral. La conducta es moral exclusivamente cuando
nace del respeto a la ley moral. La experiencia muestra que en
la vida empirica no existe la necesaria correspondencia entre la
conducta moral (o amoral) del hombre y su felicidad (o
desdicha). Aunque la ética no debe tener por base el calculo en
la felicidad empirica, la contradicciéon entre la conducta moral
del hombre y el fruto de esa conducta en la vida empirica no se
concilia con nuestra conciencia moral. Esta dltima recaba una
correspondencia justa. Al no encontrarla en el mundo de los
fenémenos, la conciencia moral ha de creer que se efectiia en el
mundo “inteligible”. Segiin Kant, la existencia de conceptos
como “libertad”, “inmortalidad” y “Dios” se explica por la fe

(On


http://www.filosofia.org

328 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

en el mundo “inteligible” (como hemos sefialado, a juicio de
Kant, “inteligible” es pensable por el entendimiento, pero
incognoscible para el entendimiento). El ser de estos conceptos
no es una verdad demostrable tedricamente, es un postulado
necesario, o exigencia, de la razén “practica”.

Aunque Kant restringe el saber en favor de la fe, al propio
tiempo trata de debilitar la dependencia de la ética respecto de
la fe. Contrariamente a las doctrinas de los tedlogos protestan-
tes y catdlicos, el filosofo de Konigsberg sostiene que la moral
no se basa en la religién, sino al revés, la religion en la moral.

La estética de Kant

El conocimiento tedrico no basta en la doctrina kantiana
para pasar de la esfera del mundo de la naturaleza sensorial-
mente percibible a la esfera del mundo inteligible de la
libertad. Ahora bien, existe en nuestra razon la demanda de
pensar la naturaleza como si en ella fuera posible la realizacién
de los fines conforme a las leyes de la libertad. Al servicio de
esa demanda se encuentra la “facultad de juicio”, la facultad
de concebir lo singular como envuelto en lo general. Aplicamos
esta facultad en la valoracion de las obras de arte y al examinar
los organismos de la naturaleza con su constitucion finalista. En
uno y otro caso, nuestro pensamiento no nos da un conoci-
miento tedérico. La finalidad no es un concepto de la razén
tedrica, como tampoco es un concepto de la ciencia de la
naturaleza. Es tnicamente el punto de vista necesario de
nuestra facultad “reflexiva” de juicio, es decir, aquella que atin
ha de senalar o encontrar lo general para lo singular ya dado.

Dice Kant que la particularidad de la valoracién estética de
las obras de arte consiste en que el juicio estético no se funda en
conceptos, sino tinicamente en el placer proporcionado por la
contemplacion de la forma del objeto estético. En este sentido,
el juicio estético es subjetivo y su valoracién no puede ser
demostrada. Sin embargo, emitimos el juicio estético comossi la
valoracién expresada en él tuviera también significado necesa-
rio general para todos. En este sentido, el juicio estético es algo
mis que una mera declaracién de gusto subjetivo. En el juicio
estético, la obra de arte es considerada como provista de una


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS. .. 329

finalidad, pero esta finalidad suya no es prescrita al artista
desde fuera. Es una “finalidad sin fin”. De esta concepcién
deriva que el tipo mas alto de arte debe ser un arte sin objeto,
abstracto (semejante a los arabescos). Esta concepcién subraya
el significado de la forma en demérito del contenido. Pero
contrariamente a esta concepcion, para Kant, pese a todo, el
tipo mas alto de arte es la poesia como arte que se eleva a las
“ideas estéticas”, a la facultad de presentar el “ideal”.

La segunda esfera de objetos a los que se aplica el juicio
reflexivo la forman los organismos de la naturaleza. Como
fenémenos del mundo sensible y como objetos del conocimien-
to intelectivo deben ser subsumidos sélo bajo el concepto de la
regularidad mecanica de la naturaleza. Pero como objetos de la
razén deben ser subsumidos bajo el concepto de la finalidad.
Estos dos modos de examinar existen no sélo por separado,
para el conocimiento es necesaria su unidad. Pero el intelecto
humano no percibe esa unidad.

Esta doctrina correspondia al nivel de desarrollo de las
ciencias naturales en que la finalidad de la constitucién de los
organismos estaba ya aclarada, pero cuando las ciencias no
tenian aun suficientes premisas para esclarecer las leyes del
desarrollo del mundo organico que, operando en el transcurso
de periodos inmensos, pudieron engendrar en los organismos
la estructura racional que se observa en la actualidad.

Las concepciones sociopoliticas e historicas de Kant

Las concepciones sociopoliticas e histéricas de Kant se
forman bajo la influencia de la Ilustracién francesa e inglesa,
en particular de Rousseau. En pos de éste desarrolla Kant la
idea de la soberania del pueblo. Pero siendo como es
un tedrico de la burguesia alemana, Kant adolece de inconse-
cuencia. Asi, afirma que en realidad la soberania del pueblo es
impracticable y que la voluntad del pueblo debe subordinarse
por completo al poder existente. Al ideal democritico de la
soberania del pueblo propuesto por Rousseau contrapone el
ideal de Hobbes, el principio de las prerrogativas ilimitadas del
poder existente. Kant considera inadmisible no ya una
revolucién del pueblo, sino toda disquisicién de los ciudadanos

(On


http://www.filosofia.org

=

330 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

acerca del origen del poder supremo. Todo eso, a su juicio,
pone al Estado en peligro de destruccién.

Aunque limitaba drasticamente toda esperanza en el
progreso politico-social, Kant no creia que el estado de cosas
existente no recabara mejoramiento y no pudiera ser cambia-
do. Por ejemplo, rechazaba la afirmacién de los reaccionarios
alemanes de que el pueblo “no habia madurado para la
libertad” y explicaba que, con tal premisa, la libertad nunca
podria ser implantada.

El basamento real de las concepciones juridicas
kantianas y su tendencia progresista consiste en oponer el
“ordenamiento juridico” burgués, emanado de la propiedad
privada, a la opresiéon y la arbitrariedad feudales. En estas
concepciones impera la interpretacién burguesa de la propie-
dad, sobre todo en lo referente a la reglamentacién juridica de
las relaciones en la familia. Kant entiende la libertad civil como
el derecho del individuo a acatar sdlo aquellas leyes con las que
se declara conforme. Esta libertad debe ser patrimonio
inalienable de cada ciudadano. Kant es partidario de la
igualdad de todos ante las leyes.

El estado ideal de la sociedad es la paz entre los ciudadanos
y entre los paises. Esa paz es, empero, un fin sumamente
lejano, perdido en un futuro inescrutable. La realidad de la
vida histérica no es el estado de paz, sino un antagonismo
ininterrumpido entre las personas. Aunque la filosofia de la
historia no es parcela que cultivara asiduamente, Kant llegé a la
idea de que la contrariedad del proceso historico es condicion
imprescindible del perfeccionamiento del género humano. La
esencia de la contrariedad del proceso histérico reside en que
los hombres, propensos a vivir en sociedad, son a la par, en
virtud de la malevolencia que les es propia, proclives a
enfrentamientos reciprocos que ponen a la sociedad en peligro
de disgregacion. Sin ese antagonismo y sin los infortunios y
padecimientos que comporta no habria progreso ni desarrollo,
dice Kant.

Las contradicciones que contiene la filosofia kantiana
dieron lugar a que fuera criticada por otras corrientes
filos6ficas mas rigurosas en sus principios, mientras que Kant
propendia al dualismo. Como dice Lenin, unos criticaron a


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 331

Kant desde la izquierda, otros desde la derecha. Desde la
izquierda, los materialistas, pero no por haber admitido la
existencia de los objetos independientes de nosotros, no por
haber admitido la existencia de las “cosas en si” (en este sentido
todos los materialistas coincidieron con Kant), sino por el
agnosticismo y el subjetivismo, por su incapacidad para
deducir el conocimiento de fuentes objetivas? Desde la
derecha, le criticaron los escépticos y los idealistas, pero no por
el agnosticismo; éstos preconizaron “suprimir la admisién
kantiana, contraria al agnosticismo, de que existe la cosa en
si, aunque sea incognoscible, inteligible, ultraterrena, de que
existe la necesidad y la causalidad, aunque sean apriéricas...” '
La critica de la filosofia kantiana desde la izquierda es
desarrollada detalladamente en el siglo XIX por la doctrina
materialista de Feuerbach, Chernishevski y otros pensadores.
La critica del kantianismo desde la derecha se produjo ya en
vida de Kant, en el dltimo decenio del siglo XVIII. El
exponente mis destacado de esta critica es Fichte.

3. El idealismo subjetivo de Fichte

Johann Gottlieb Fichte, nace en 1762 en el seno de una
familia campesina, destaca precozmente por sus aptitudes vy,
gracias a circunstancias casuales, puede cursar estudios. En
1794 ocupa la citedra de filosofia de la Universidad de Jena,
donde despliega una intensa labor hasta 1799, afio en que es
acusado de propagar el ateismo y cesado en sus funciones
docentes. Se traslada a Berlin y, en esta época, se entibia su
entusiasmo por la revolucion francesa. Expone concepciones
nacionalistas burguesas y se convierte en uno de los idedlogos
del movimiento burgués de liberacién. Durante la ocupacién
de Alemania por el ejército napolednico pronuncia en Berlin
sus Discursos a la nacién alemana, en los que recaba el
renacimiento de ésta, su unidad, asi como una reforma del
sistema educacional. En estos discursos formula la tesis de la

9 Véase V.1. Lenin. Materialismo y empiriocriticismo. O. C., t. 18, pags. 206y
207.
10 Ibidem, pag. 205.


http://www.filosofia.org

332 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

prioridad del pueblo sobre el Estado. En 1813 combate como
voluntario contra el ejército napolednico y muere en 1814 de
infeccién de tifus contraida en un hospital militar.

Correlacion de los problemas de
Ia filosofia teérica y la practica

Fichte, que comienza sus actividades criticando las relacio-
nes feudales en Alemania y preconizando la unificacién de su
pais, destaca a primer plano los problemas de la filosofia
“practica”: la investigacion de la moral y del Estado. Al igual
que Kant parte de que en la correlacién entre la razén teéricay
la razén “practica” pertenece la primacia a esta altima.

La endeblez de las relaciones capitalistas en Alemania, la
debilidad y el atraso politicos de la burguesia alemana daban
lugar a que incluso mentes tan insignes como Fichte tergiversa-
ran la nocién de “practica” y adquiriera ésta caracter idealista.
Fichte reducia la practica a la actividad de la conciencia moral.
Sus demandas politicas las desarrolla bajo el aspecto de
demandas de la razdn abstracta, de la conciencia moral.

La premisa de la filosofia ‘“practica” fichteana es la
conviccién de que los principios de la moral deben asentarse en
firmes bases tedricas articuladas en un riguroso sistema
cientifico. Para ello se hace necesario aclarar qué es la filosofia
como ciencia o —dicho de modo mas general— qué hace a la
ciencia ciencia. A tono con ello, Fichte expone su meditacion
filoséfica como teoria de la ciencia o doctrina de la ciencia
(Wissenschaftslehre). Como “ciencia de las ciencias” tedrica, la
filosofia ha de sefialar el fundamento de todo saber. Este
fundamento es lo supremo, lo absoluto de todas las ciencias y
debe expresar la accién. Las ciencias no parten de ésta
directamente, pero en ella se basan todas, de ella se pueden
deducir los principios fundamentales de todas las ciencias
especiales.

La obra basica de Fichte, La doctrina de la ciencta (1794), no
es un tratado del ser, sino un tratado de la ciencia. Firmemente
convencido de la cognoscibilidad del ser, Fichte, a diferencia de
Kant, asienta en La doctrina de la ciencia su teoria del
conocimiento en una teoria idealista subjetiva del ser. Este


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 333

autor echa por la borda la incognoscibilidad kantiana de la
“cosa en si”. Sin embargo critica a Kant no desde el punto de
vista del materialismo, sino desde un idealismo subjetivo mas
coherente que el kantiano. Para él, la realidad primaria,
universal y determinadora es el Yo absoluto. Este sujeto
entendido al modo idealista es “... el espiritu metafisicamente
disfrazado en la separacion de la naturaleza...” 1!

Segin Fichte, en filosofia no son posibles mas que dos
puntos de vista fundamentales: el materialismo (que denomina
dogmatismo) y el idealismo. No es la investigacién tedrica, sino
la propension practica lo que hace al filésofo partidario de un
punto de vista o de otro. El materialista va del ser a la
conciencia. Pero es imposible explicar —dice Fichte— de qué
modo el ser material es capaz de convertirse en conciencia, en
representacion. Por el contrario, el idealista va de la conciencia
al ser. Este paso es completamente realizable, puesto que yo
puedo encauzar mi conciencia hacia la actividad de mi
pensamiento. En tal caso, el pensamiento se torna ser respecto
de mi conciencia. Por lo tanto, el idealismo, que parte de la
conciencia, en este sentido tiene ventaja sobre el materialismo.

Fichte comienza su doctrina examinando el hecho dado
directamente: la intuicién del sujeto activo o Yo, que abarca en
si cuanto puede ser pensado. Fichte entiende la actividad del
Yo como movimiento que parte del primer principio para
llegar al opuesto y pasar de éste al tercero, que es la unidad o
sintesis de ambos. Segin Fichte, ademas del Yo inicial hay un
no-Yo, vale decir, ademas de la “conciencia” debe existir la
“naturaleza”, ademas del “sujeto”, el “objeto”. Fichte admite
que este no-Yo, esta “‘naturaleza”, este “objeto” no sélo deben
ser admitidos como existentes, sino que actiian sobre el Yoy en
cierto sentido determinan su actividad. Es preciso que el
propio Yo experimente cierto “impulso” por parte del no-Yo
opuesto.

Fichte subraya que, por medio de los conceptos, no
podemos conocer de qué modo el “impulso” del “objeto”, del
no-Yo determina la accién de nuestro Yo, de la “conciencia”.
Esta accion determinada por el “impulso” del no-Yo la

11 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 2, pag. 154.


http://www.filosofia.org

334 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

percibimos directamente, pero no es susceptible de conocimien-
to. De esta suerte, la actividad teédrica se basa en una actividad
inconsciente. Fichte entiende, ante todo, por actividad del Yo
la conducta moral del sujeto. El fin de la actividad del hombre es
cumplir la ley de la moral, cumplir el deber. A ello se oponen
las propensiones naturales del hombre. Estas emanan de la
naturaleza fisica del hombre concatenada con todo el mundo.
Esto es precisamente el no-Yo contrapuesto al Yo e incitador
de su actividad. La condicién del cumplimiento del deber
moral no puede ser sino la victoria sobre las propensiones
sensoriales. Cuanto mas fuerte es la accién de la naturaleza
sensorial sobre el hombre mas alta significacién tiene la victoria
de la ley moral sobre las propensiones.

Fichte explica que su no-Yo no es en modo alguno la “cosa
en si” kantiana. La “cosa en si” de Kant estd mds alldo fuerade
la conciencia. El no-Yo de Fichte (contrariamente a lo que
sostiene mas arriba) no puede existir como “cosa en si”
independiente de la conciencia. Es la produccion necesaria de
la actividad particular de la conciencia. Esta actividad es de tal
indole que cuando se efectia no tenemos conciencia de ella.
Por eso, el pensamiento habitual no sabe nada de la existencia
de esa actividad, debe aceptar por necesidad su produccién
como cosas que existen por si mismas, independientemente de
la conciencia y que actiian sobre ella.

Ahora bien, el pensamiento filosofico —afirma Fichte—
supera esa ilusidon inevitable del pensamiento habitual que
supone que el contenido de nuestras sensaciones nos es dado
desde el exterior. En realidad, a juicio de Fichte, esa “dadidad”
no es mas que representaciéon necesaria dimanante de la
actividad productiva del Yo. Lo primario resulta ser justamen-
te esa actividad del Yo, que debe ser considerada como el
postulado fundamental de la doctrina de la ciencia. Fichte
llama esta actividad “realizacion-actuaciéon” (Tat-Handlung).

Segiin este autor, para llegar a la conciencia de la necesidad
absoluta de ese postulado es menester una facultad especial del
intelecto. Es una facultad para la que ya no existe la
contraposiciéon habitual entre el acto y su resultado, entre
el sujeto y el objeto. Contempla directamente o “ve” su unidad
indivisible. Fichte llama a esa facultad superior contemplacién


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 335

intelectual (o intuicién intelectual). S6lo cuando empezamos a
considerar el pensamiento como principio actuante, practico
surge la posibilidad de eliminar la contradiccién entre sujeto y
objeto. Asi pues, no es la facultad tedrica la que hace posible Ia
practica, sino al contrario, la facultad practica la que hace
posible la teérica.

Fichte desarrolla en el marco del idealismo subjetivo su
interpretacién dialéctica del proceso de la actividad. El Yo
activo siempre es puesto en movimiento e incitado a actuar por
algo opuesto. La actividad incondicionada del Yo es un proceso
de contradicciones ininterrumpidamente reproducidas entre
la actividad y sus fines: tan pronto es superado un obstaculo
aparece otro, y esta superacion y desplazamiento de los limites
nunca puede tener fin, en rigor. Fichte nomina a este método
no “dialéctico”, sino “antitético” 12,

La exposicion y formulacién de las proposiciones basicas de
la filosofia tedrica se combina en Fichte con la deduccién
sistematica de las categorias logicas. Siguiendo su método
“antitético”, Fichte se mueve de las proposiciones tedricas
fundamentales —a traves del examen de la sensacidon, la
contemplacién y la imaginacion, asi como del pensamiento (el
entendimiento, la facultad de juicio y la razén)— hacia las
proposiciones fundamentales de la razén practica con sus
facultades y aspiraciones.

En su exposicién del orden de desarrollo de las categorias,
el filosofo aleman muestra que el sujeto se va elevando
consecuentemente del grado inferior de la actividad teérica al
superior, llegado al cual alcanza a ver que el propio objeto del
pensamiento es resultado de la propia actividad del pensa-
miento. De esta suerte, segtin Fichte, el método de la “doctrina
de la ciencia” coincide con la marcha natural del desarrollo del
intelecto humano y la “doctrina de la ciencia” es una peculiar
historia coherente del espiritu humano.

12 Fl método fichteano difiere del hegeliano. En Fichte, la antitesis no se
deduce de la tesis, sino que aparece al lado de la tesis como su opuesto.
Justamente por ello lo llama Fichte método antitético.

(On


http://www.filosofia.org

336 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

La ética de Fichte. Doctrina de la libertad

En la “filosofia practica” fichteana —en su ética, doctrina
del derecho y el Estado, de la educacién— el concepto central
es el de la libertad. Se forma en Fichte bajo la impresion
inmediata que producen los acontecimientos de la revoluciéon
francesa de 1789-1794, el desmoronamiento del sistema feudal
en Alemania, la derrota militar y politica de Alemania y el
movimiento nacional burgués que le sigue. Tedricamente, este
concepto lo han preparado la ética de Kant y las ideas sociales
de Rousseau.

El problema principal de la ética es para Fichte la oposicion
entre la necesidad y la libertad. Bajo la influencia de Spinoza
reconoce que la voluntad del hombre y toda su actividad
espiritual, asi como su naturaleza fisica, estan determinadas. El
hombre esta sometido a la ley del condicionamiento causal no
s6lo como parte o fenémeno de la naturaleza, sino también
como sujeto de la historia civil. Este condicionamiento es tan
necesario que cuanto llamamos casual no es mas que apariencia
de casualidad y se explica por un conocimiento insuficiente.
Sin embargo, el caricter universal de la necesidad que opera en
la historia no descarta la posibilidad de la libertad, segin
Fichte. La libertad no consiste en la cancelacién de la necesidad
natural e histérica, sino en la subordinacién voluntaria del
individuo a las leyes y los fines del desarrollo del género
humano. Esta sobordinacién se funda en el conocimiento de la
propia necesidad.

No era nueva esta idea de que la condicién de la libertad no
puede ser la abolicién de la necesidad, sino tinicamente la
accion basada en el conocimiento de la necesidad. Los
precursores de Fichte son los estoicos en la antigiiedad y
Spinoza en la filosofia del siglo XVII. Pero Spinoza plantea el
problema de las condiciones de la libertad en dependencia
exclusiva del conocimienio de la necesidad, debido a lo cual la
libertad se juzga patrimonio unicamente del sabio. Fichte
plantea el problema de la libertad histéricamente; supone que
existen diversos grados de libertad condicionados por las
distintas épocas histéricas.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... | 337

La doctrina del derecho

Segin Fichte, la ciencia del derecho, determinada por las
relaciones externas entre los hombres, debe ser separada
rigurosamente de la ética, cuya materia es la libertad interna
del hombre. A juicio de Fichte, el derecho no se funda en la ley
moral, sino en las relaciones de reciprocidad. La garantia del

' consenso mutuo es el sometimiento voluntario de cada cual a la
ley instaurada en la sociedad, sometimiento que presupone el
contrato de la convivencia civil. :

Fichte 'rechaza la teoria de la division del poder en
legislativo, ejecutivo y judicial y excluye de la esfera del
derecho publico la cuestién de los principios del régimen
institucional por ser un problema de la politica practica. El
Estado puede recabar de cada ciudadano el reconocimiento de
los derechos del otro dnicamente si la propia organizacion del
Estado se halla en condiciones de lograr que cada ciudadano
tenga su propiedad. El mundo social de Fichte es el mundo de
la propiedad privada burguesa. La humanidad se divide en
propietarios y no propietarios, y el Estado es la organizacion de
los propietarios. Esta proposicion envuelve un profundo atisbo
del caricter econdémico, clasista del Estado. Fichte no ve,
empero, qué esta organizacion de propietarios es en rigor el
dominio politico de una clase sobre otra. La teoria fichteana del
derecho se funda en Ila idealizacién burguesa de Ias relaciones

. de la propiedad privada. La clarividencia de Fichte reside en
comprender el alcance de fa propiedad privada, que es
determinante para la sociedad burguesa y para el Estado
burgués. La limitacion de Fichte reside en idealizar esta
propiedad privada.

El proyecto fichteano de estructuracién de la sociedad
alemana y del Estado aleman contiene diversos rasgos reaccio-
narios. Fichte combate a veces la tendencia del desarrollo
histérico de la sociedad capitalista. Asi, suefia con la subsisten-
cia de las separaciones medievales entre los gremios artesanos,
entre los estamentos de la sociedad alemana feudal, sin
comprender que el desarrollo capitalista acaba ineluctablemen-
te con el aislamiento econémico de los Estados feudales y crea
el mercado capitalista internacional. Suefia con un Estado

(On


http://www.filosofia.org

338 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

aleman nacional “cerrado”, aislado econémicamente del resto
del mundo, idea que expone en E! Estado comercial cerrado
(1800).

En sus ultimos escritos examina al Estado y el derecho sélo
como fase previa, aunque necesaria, a la existencia moral de la
humanidad. A su juicio, la sola organizacion estatal es
insuficiente para la sociedad: debe ser completada con un
sistema a tados accesible de instituciones educacionales y

- docentes encaminadas al desarrollo del espiritu moral. Logra-

do que se haya el dominio pleno de laley moral, el derecho y el
Estado son abolidos por superfluos.

Las ideas filoséficas de Fichte alentaron el desarrollo de la
conciencia politica de la parte radical de la burguesia alemana.
En la esfera de la “filosofia teérica”, Fichte influy6 fuertemen-
te sobre el desarrollo del idealismo clasico alemin. Ejercieron
especial influencia su doctrina del desarrollo de la conciencia,
el intento de deducir sistemiticamente las categorias, el
método antitético de su deduccién, la afirmacién de los
derechos de la razén al conocimiento teérico y la doctrina de la
libertad como sometimiento voluntario a la necesidad histérica
fundado en el conocimiento de esa necesidad.

4. El idealismo objetivo de Schelling

Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775-1854) cursé estudios
en un seminario teoldgico y en la Universidad de Tubinga. Sus
primeros escritos sobre filosofia de la naturaleza atraen la
atencion de naturalistas y fildsofos. Desde 1798 es profesor de
filosofia en la Universidad de Jena, ciudad donde escribe sus
obras fundamentales sobre filosofia de la naturaleza. Refirién-
dose a este periodo de Schelling, Engels escribe: “Su mente en
estado de efervescencia engendraba entonces ideas luminosas
como imagenes de Palas, y algunas de ellas prestaron buen
servicio en las luchas posteriores.” 13 Pero Schelling no
cumpliria las esperanzas de la joven generacién progresista de
Alemania. Se suma al campo de la reaccién politica, y de la

13 C.Marx y F.Engels. Primeros escritos. Moscii, 1956, pag. 442.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 339

filosofia de la naturaleza y la doctrina de la libertad, que trata
con el método dialéctico, pasa a la filosofia de la revelacién, al
restablecimiento de la mistica neoplaténica.

La fase mas importante en la evolucién de Schelling
corresponde a la de la filosofia de la naturaleza. En las obras de
este perfodo son importantes el objeto y el método de los
estudios. Fichte examina la naturaleza no por si misma, sino
s6lo desde el punto de vista de la ética. La significacion de la
naturaleza reside en que se opone a la actividad moral,
mientras esta Gltima vence en el hombre sus inclinaciones
naturales. Para Schelling, por el contrario, la naturaleza es
objeto independiente de indagacién. Siguiendo su interés
filosofico y el interés por el conocimiento en el terreno de las
ciencias naturales, Schelling trata de hacer de la naturaleza el
eje de la atencién.

No es un interés meramente personal lo que lleva a
Schelling a la investigacion de la naturaleza. La vida de este
pensador coincide con un periodo de importantes descubri-
mientos en fisica, quimica y fisiologia. Los trabajos de Galvani
dan principio a la electrodinamica. Los descubrimientos de los
fisicos influyen sobre la elaboracion por Schelling de la
doctrina del proceso dinamico. Las obras de Lomonésov,
Priestley y Lavoisier refutan la teoria del flogisto, que es
desplazada por la teoria de la oxidacion. Se alcanzan notables
éxitos en el estudio de la naturaleza organica. Haller y Brown
introducen los importantes conceptos de irritacién y excita-
cién. Kielmeyer relaciona estos conceptos con la sensibilidad y
la facultad reproductora. Schelling introduce estas ideas en su
filosofia de la naturaleza. Su visién de ésta es idealista: la
propia materia es espiritual. Pero al mismo tiempo aporta la
idea del desarrollo: la naturaleza privada de conciencia es
anterior al surgimiento de la conciencia en el hombre. El acceso
a la conciencia pasa por una serie de grados de desarrollo cada
vez mas elevados.

La filosofia natural de Schelling contradice a menudo los
resultados de las investigaciones de las ciencias naturales. De
ahi que los adelantos de éstas le hicieran perder prontamente
su significacion. Pero la concepcién schellingiana de la
naturaleza, idealista en su raiz, desempefi6é un papel positivo:


http://www.filosofia.org

340 . HISTORIA DE LA FILOSOFfA

puso coto al mecanismo imperante en las ciencias naturales del
siglo XVIII e introdujo el concepto de la concatenacién
universal de las cosas y los fenémenos de la naturaleza.

La adquisicibn méas valiosa de la filosofia natural de
Schelling es el empleo de la dialéctica para el estudio de la
naturaleza y sus fenémenos. Antes de Schelling habia sélo
atisbos de dialéctica en la comprensién de la naturaleza; los
filosofos se limitaban al concepto general del desarrollo
natural, mas la propia marcha del desarrollo de la naturaleza se
entendia de un modo mecanicista. Para Schelling, condicién
imprescindible del estudio de la naturaleza es la bisqueda-en
ella de los opuestos dinamicos reales. Por consiguiente, la
filosofia natural de Schelling se torna dialéctica idealista de la
naturaleza.

Schelling completa la doctrina referente a los contrarios
dialécticos en la naturaleza con la teoria de la dialéctica de las
formas del pensamiento en la gnoseologia. Seguin Schelling, el
pensamiento légico habitual es el pensar del entendimiento, el
cual nos proporciona un conocimiento inferior al que otorgala
razén. Las formas del conocimiento racional no son las
especulaciones y demostraciones, sino la contemplacién inme-
diata (intuitiva) del objeto. La razén contempla de modo
directo en las cosas la unidad de los opuestos. Ahora bien, sélo
un genio filoséfico o artistico y nunca un intelecto corriente,
puede ser el sujeto de ese conocimiento.

La critica schellingiana del entendimiento envuelve a la vez
un sentido racional y el peligro de convertirla en negacién del
entendimiento y la légica. Su sentido racional reside en
preparar la doctrina dialéctica de la unidad de los opuestos.

En las postrimerias del siglo XVIII, Schelling concluye que -
su filosofia de la naturaleza no resuelve sino la mitad del
problema de la estructuracién de un sistema filosofico. Ademas
de la filosofia natural, que toma por lo primatio el objeto, es
menester otra doctrina: “Partiendo de lo subjetivo como lo
primario 0 absoluto” es necesario mostrar “cémo de aqui surge lo
objetivo” . En ésta la llamada filosofia trascendental. La

4 F_Schelling. Sistema del idealismo trascendental. Leningrado, 1936, pag.
14.


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOF{A CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 341

filosofia de la naturaleza y la filosofia trascendental son las dos
unicas corrientes filosoficas que a Schelling le parecen posibles.

Esta ultima la expone en el Sistema del idealismo trascendental
(1800). En ella, lo subjetivo es lo primario y fundamento inico
de toda la realidad. Bien entendido que, segin Schelling, su
idealismo trascendental no es una doctrina del idealismo
subjetivo. El hilo de engarce de todo el Sistema del idealismo
trascendental es la idea de que a la aceptacién de lo subjetivo
como punto de partida debe oponerse con el mismo derecho
en la filosofia natural la investigacién que tome lo objetivo
como primario. En el Sistema del idealismo trascendental no se
estudia el proceso subjetivo de la percepcién o el pensamiento,
sino un instrumento especial del conocer: la contemplacién
inmediata por la razén del propio objeto. Schelling nomina a
este conocimiento “intuicién intelectual”.

La premisa de la filosofia natural de Schelling y de su
“idealismo trascendental” es la idea de la identidad del espiritu
y la naturaleza. En la Exposicién de mi sistema (1801), la idea de

la indentidad se convierte en el problema bdsico de toda la

filosofia. En ella el concepto de partida es la razén absoluta.
Fuera de ella no hay nada, dice Schelling. En la razén absoluta,
sujeto y objeto estan unidos indisolublemente, forman “la
indiferencia completa de lo subjetivo y lo objetivo”. La razén
deja de ser subjetiva, y como el objeto no es posible sino en
relaciéon con el sujeto pensante, también deja de ser objetiva.
La filosofia llega a un verdadero ser “en si” que es la identidad
de lo subjetivo y lo objetiva.

‘En lo Absoluto coinciden todos los opuestos en.él reside el
principio de la separacién y diferenciacién. como base de su
actividad. La autoconciencia de la razén es la autoconciencia de
Dios, pues Dios es la razon. De esta suerte, en estas altimas
afirmaciones, el sistema deé la identidad, concebido como
extremo racionalismo, emprende el camino del irracionalismo 'y
la mistica.

Schelling considera ante todo a Dios como persona. La
diferencia entre Dios y el hombre consiste en que en Dios su
personalidad y libertad son infinitas, mientras son finitas en el
hombre. Como hemos dicho, la filosofia natural de Schelling
tuvo significacion progresista, pero su sistema en conjunto se


http://www.filosofia.org

=

342 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

convierte, a partir de 1815, aproximadamente, en doctrina
reaccionaria, en “filosofia de la mitologia y la revelacién”.

En su elaboracion de la “filosofia de la revelacion”
arremete no solo contra su propia filosofia natural, sino
también contra sus primeras concepciones acerca de la
religién. En 1803, en Las lecciones sobre el método del estudio
académico, fundamenta la necesidad del método histérico-
critico para el estudio de la Biblia. Ahora se opone resuelta-
mente a ese método y rechaza como racionalismo nocivo y
erréneo toda critica de las Sagradas Escrituras.

La postura del Schelling de este periodo es tan reaccionaria
y opuesta a las tendencias de la ciencia avanzada, que la
propaganda de la nueva “filosofia de la revelacién” comenzada
en 1841 con gran pompa y solemnidad en la Universidad de
Berlin fracasé estrepitosamente. Sobre no hallar seguidores, se
dio a Schelling digna respuesta. En articulos brillantemente
escritos, el joven Engels explicé la esencia del viraje de
Schelling hacia la religion y la mistica, el contenido reacciona-
rio de la “filosofia de la mitologia y la revelacién”, su plena
inconsistencia cientifica y su irrelevancia para oscurecer el
contenido racional de la filosofia de Hegel.

5. El idealismo dialéctico de Hegel

 Relevante representante de la filosofia clasica alemana es

Hegel.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel nace en 1770 en Stuttgart; su
padre es un alto funcionario del pequeiio Estado aleman de
Wiirttemberg. De 1788 a 1793, estudia filosofia y teologia en la
Universidad de Tubinga. Terminados estos estudios es duran-
te algin tiempo preceptor privado en Bernay en Francfort del
Meno. En 1801 se doctora y se traslada a Jena, en cuya
Universidad ejerce de profesor. Durante este periodo sustenta
las concepciones de la “filosofia de la identidad” de Schelling y
edita con éste la Revista Critica de Filosofia. Su primera obra
importante y ya enteramente original es la Fenomenologia del
espiritu (1806), de la que Marx dice que es el “verdadero
hontanar” de la filosofia hegeliana. Cuando a. causa de la



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... o x

ocupacién de Jena por el ejército napolednico quedan
suspendidas las clases en esta Universidad, se traslada a
Bamberg, de cuyo periédico local es redactor. En 1808, Hegel
Hega a Nuremberg, donde desempefia la rectoria del gimnasio
y escribe su gran tratado La ciencia de la logica. Nombrado en
1816 profesor de la Universidad de Heidelberg, se traslada dos
afios después a la de Berlin, en la que es profesor y durante
algiin dempo rector. Fallece en Berlin en 1831. :

La filosofia de Hegel, remate del idealismo clisico aleman

El lugar histdrico de Hegel en la filosofia es definido por
Engels con estas palabras: “Esta filosofia alemana moderna
encontré su remate en el sistema de Hegel, en el que por vez
primera —y ése es su gran mérito— se concibe todo el mundo
de la naturaleza, de la historia y del espiritu como un proceso,
es decir, en constante movimiento, cambio, transformacién y
desarrollo, intentando ademds poner de relieve la conexiéon
interna de este movimiento y desarrollo... No importa que
Hegel no resolviese el problema. Su mérito, que sienta época,
consistid en haberlo planteado.” 1* Consiste, pues, la eminente
significacion de la filosofia hegeliana en exponer una concep-
cién dialéctica del mundo y el correspondiente método
dialéctico de investigacién. Hegel elabora la dialéctica como
ciencia filoséfica que generaliza toda la historia del conoci-
miento y las leyes mas generales del desarrollo de la realidad
objetiva. Empefio particular de Hegel es indagar y fundamen-
tar en sus multiples aspectos los principios esenciales del modo
dialéctico de pensar, que es radicalmente opuesto a la
metafisica. Tras someter a profunda y argumentada critica el
método metafisico, Hegel formula, bien que en tergiversada
forma idealista, las leyes y las categorias de la dialéctica.

Su punto de apoyo son las ideas dialécticas de Kant, Fichte y
Schelling, que desarrolla al tiempo que rechaza una serie de
proposiciones erréneas de estos pensadores. De acuerdo con
Kant en cuanto a la necesidad de investigar filoséficamente las
premisas de la actividad cognoscitiva del hombre, juzga estéril

15 C.Marx y F.Engels. Obras, 1. 20, pag. 23.


http://www.filosofia.org

344 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

y escolastico el intento kantiano de investigarla fuera de la
historia del conocimiento y de su aplicacién real, y afirma que
“la investigacién del conocimiento no es posible si no en el
proceso del conocimiento, y examinar el llamado instrumento del
saber no es mas que conocerlo. Ahora bien, querer conocer
antes de conocer es cosa tan disparatada como el sabio
propoésito de aquel escolastico que queria aprender a nadar
antes de tirarse al agua.” 16

Con no menos determinacién se pronuncia contra el
subjetivismo de Kant y Fichte. Para Hegel, la naturaleza existe
independientemente del hombre, y el conocimiento humano
tiene un contenido objetivo. Contra la subjetiva contraposicion
kantiana entre esencia y fenémeno establece que el fenémeno
es tan objetivo como la esencia y que la esencia se aparece, esto
es, se denota en el fenémeno, por cuya razén el fenémeno
también es esencial. Al conocer el fenémeno conocemos la
esencia, en la cual no hay nada que no aparezca directa o
indirectamente, dicho en otros térmirnos, que no exista sin
relacién con lo otro, aisladamente. Tamp|oco la apariencia es
nada subjetivo, sino aparicién especifica de la esencia.

Partiendo de la proposicion dialéctica de la unidad de
esencia y fenémeno rechaza la doctrina kantiana de la
incognoscibilidad de las “cosas en si”; en la naturaleza de las
cosas no hay ninguna muralla inexpugnable al conocimiento.
“La esencia oculta del Universo no posee fuerza capaz de
oponer resistencia a la intrepidez del conocimiento y ha de
descubrirse ante él y desplegar ante su vista las riquezas y
profundidades de su naturaleza y consentir que se deleite con
ellas.” 17

En oposiciéon a Fichte, Hegel afirma que la naturaleza y la
sociedad no pueden ser extraidas del Yo, de la autoconciencia,
como tampoco pueden ser subsumidas bajo él. El propio Yo
debe ser entendido como aparicién suprema, como expresién
de la esencia interna, como primer principio de todo lo
existente. Y con no menos aspereza critica a Schelling, sobre
todo por menoscabar el papel del pensamiento légico y de la

16 Hegel. Obras. Mostu-Leningrado. 1929, t. I, pags. 27 y 28.
17 Ibidem, pag. 16.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 345

légica en general y por el intuicionismo que, a la postre, le
habia llevado a un franco irracionalismo. Sin embargo, siendo
idealista como era, Hegel no pudo someter a critica el vicio
idealista fundamental de sus precursores inmediatos: para él,
como para los demais idealistas, la naturaleza es derivada de un
espiritu supranatural. Justamente por ello no pudo revolver los
problemas dialécticos planteados por sus precursores y por su
propia filosofia.

La identidad del ser y el pensar,
puntg de partida de la filosofia hegeliana

Hegel, lo mismo que Schelling, entiende que ni la materia
ni la conciencia del hombre pueden considerarse como lo
primario, pues es imposible deducir légicamente la conciencia
de la materia, como ésta es indeducible de la conciencia, que
debe ser comprendida como resultado de todo el desarrollo
anterior dé¢ un principio primario substancial absoluto.

Hegel rechaza el aserto de Schelling acerca de que el
principio primario debe ser concebido como una identidad
absoluta de lo subjetivo y lo objetivo que descarta toda
diferencia entre ellos. Identidad y diferencia- son opuestos
dialécticos inseparables. Por ello sostiene Hegel que “la
filosofia no es un sistema de indentidad; eso seria afiloséfico...
La filosofia es actuacion, movimiento, repulsion...; es en la
diferenciacién simultaneamente idéntica consigo misma.” 18

La identidad originaria que forma la base substancial del
mundo es, segiin Hegel, la identidad del ser y del pensamiento,
en la cual, sin embargo, esta presente desde el comienzo la
diferencia entre lo objetivo y lo subjetivo, aunque esta misma
diferencia existe s6lo en el pensamiento. El pensamiento no es
solo actividad subjetiva, humana, sino también esencia objetiva
independiente del hombre, la primera base, la primera fuente
de todo lo que existe. Congruentemente, la unidad (y la
diferencia) entre el ser y el pensar, entre el objeto del
pensamiento y el propio pensamiento es la expresion necesaria
de la esencia del pensamiento que se piensa a si mismo, se hace

18 [hidem, t. X, pag. 252.


http://www.filosofia.org

=

346 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

objeto del pensamiento, y de esta suerte “se divide”, se escinde
en lo subjetivo y lo objetivo.

El pensamiento “enajena” su ser bajo la forma de la
materia, la naturaleza, que es el “ser otro” de ese pensamiento
que existe objetivamente y que Hegel llama Idea Absoluta.
Desde este punto de vista, la razoén no es una particularidad
especifica del hombre, sino la base primaria del mundo, de lo
que se sigue que el mundo es basicamente légico, existe y se
desarrolla conforme a leyes inmanentes del pensamiento, de la
razén. Por lo tanto, Hegel juzga la razén, el pensamiento
esencia absoluta de la naturaleza, del hombre, de la historia
universal, esencia independiente del hombre y de la humani-
dad. El pensamiento, como esencia substancial, no se encuen-
tra fuera del mundo, sino en él mismo como su contenido
interno y se manifiesta en toda la multiplicidad de los
fenémenos de la realidad. Estas ideas hacen que Hegel se
considere a si mismo como continuador de la tradiciéon
filosofica panteista y sostenga que toda verdadera filosofia es
panteista.

En su consecuente despliegue del principio de la identidad
del ser y el pensamiento, Hegel ve en el pensamiento (la Idea
Absoluta) no una esencia primaria inmévil e inmutable, sino un
proceso ininterrumpido de conocimiento que pasa de un
peldaiio a otro mas elevado. En virtud de ello, la Idea Absoluta
es no sélo principio, sino también contenido en desarrollo de
todo el proceso mundial. En esto consiste la conocida
proposicién hegeliana de que lo Absoluto debe ser comprendi-
do no sélo como premisa de todo lo existente, sino también
como su resultado, es decir, como grado superior de su
devenir. Este grado superior de la Idea Absoluta es el Espiritu
Absoluto: la humanidad, la historia humana.

Hegel expone y trata de arguinentar por primera vez estas
proposiciones en la Fenomenologia del espiritu. En la primera
parte de esta obra examina la relacién de la conciencia con el
objeto, el cual se opone a aquélla desde el exterior como objeto
de conocimiento. El fil6sofo alemin analiza esta relacién y
concluye que el objeto es cognoscible toda vez que su esencia es
de caracter espiritual, légico, La conciencia descubre en el
objeto su propia esencia y gracias a ello se eleva a autoconcien-


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 347

cia. La autoconciencia se correlaciona ya no con los objetos
exteriores, sino con otras autoconciencias, de lo cual surgen las
diferentes relaciones sociales (la relacién del esclavo y el sefior,
por ejemplo), que considera ya como forma del desarrollo, del
enriquecimiento de la autoconciencia de la humanidad en el
camino hacia la verdad absoluta y un régimen social racional,
en el que se realiza y se realizara de modo cabal la riqueza
infinita de contenido inmanente de la Idea Absoluta.
Comparado con las percepciones sensoriales, el pensamien-
to es una forma superior del conocimiento del mundo exterior.
No podemos percibir sensorialmente lo que no existe ya (el
pasado), lo que no existe aun (el futuro). Las percepciones
sensoriales guardan conexién inmediata con los objetos, con las
cosas que operan sobre nuestros sentidos; la ciencia, por su
parte, pone al descubierto, revela los fenémenos que no vemos,
no oimos, no palpamos. Mas por grande que sea el significado
del pensamiento, por infinitas que sean las posibilidades del
conocimiento tedrico, el pensamiento se funda en los datos de
la experiencia sensorial y no se puede prescindir de ésta. En
virtud de la subvaloraciéon idealista de los datos sensoriales,
Hegel no ve la profunda unidad dialéctica de lo racional y lo
empirico, no comprende cémo el pensamiento extrae su
contenido de las percepciones sensoriales del mundo exterior.
Para Hegel, el contenido del pensamiento (el contenido de la
ciencia) es inherente sélo a él (js6lo al pensamiento!); no es
recibido del exterior, sino engendrado por el pensamiento.
Desde este punto de vista, el conocimiento no es la averigua-
cién de lo que existe fuera de nosotros, fuera del pensamiento;
es la averiguacién, la toma de conciencia del contenido del
pensamiento, de la ciencia. Por consiguiente, el pensamiento,
la ciencia conocen su propio contenido, y el conocimiento
resulta autoconciencia del espiritu. A la postre, Hegel llegaala
conclusién fantastica de que el pensamiento humano no es mas
que una de las manifestaciones (cierto, la mds elevada en la
Tierra) de un pensamiento absoluto que existe fuera del
hombre: la Idea Absoluta, es decir, Dios. Segin la doctrina
hegeliana, lo racional, lo divino, lo real, lo necesario coinciden.
De aqui deriva una de las tesis mas importantes de la filosofia
hegeliana: lo que es real es racional, y lo que es racional es real.


http://www.filosofia.org

348 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Hegel llama real no a todo lo que existe, sino inicamente a
lo mas importante, esencial, histéricamente necesario. Por ello
es erréneo considerar la proposicién hegeliana acerca de la
racionalidad de lo real como apologia de todo lo existente. Sélo
la realidad (la necesidad) es racional, y eso mientras subsistan
las circunstancias condicionantes de su necesidad. La otra
mitad de la tesis hegeliana —lo que es racional es real—
significa que lo racional no es infundado: los ideales humanos
racionales no son ensonaciones gratuitas, sino algo que se
cumple en la realidad.

El pensamiento refleja la realidad objetiva, y en cuanto la
refleja con exactitud puede hablarse de una vision racional del
mundo. Pero Hegel identifica el reflejo de la realidad (la
razén) y lo que se refleja, la realidad objetiva. Esta identidad de
la razén mundial y el mundo multiforme de los fenémenos,
este proceso del pensamiento que contiene en si toda la
multiplicidad de lo real es lo que Hegel llama Idea Absoluta.
Asi pues, el concepto de Idea Absoluta, de una parte se rellena
con un contenido completamente real natural e histdrico, pero,
de otra, resulta ser una representacién refinada de Dios,
aunque, eso si, exento de los rasgos humanos que de ordinario
le adjudican las religiones.

La forma basica del pensamiento es el concepto. Por cuanto
Hegel absolutiza el pensamiento, inevitablemente diviniza el
concepto. Este, segiin su doctrina, “es mas bien el principio de
todo lo viviente”, representa “la forma creadora, infinita que
encierra en si la plenitud de contenido y a la par lo libera” 19.
En su oposicién a la doctrina materialista del concepto como
forma superior del reflejo de la realidad objetiva, Hegel pone
cabeza abajo la relacién entre pensamiento y ser: no es el
pensamiento el que refleja el ser, sino el ser la encarnacién del
pensamiento, del concepto, de la idea. Por eso escribe: “El
concepto corresponde propiamente a lo que vive en el interior
de las cosas, gracias a lo cual son lo que son, y comprender un
objeto quiere decir ser consciente de su concepto.” 20 Asercién
realmente fantastica, pero que envuelve la profunday acertada

19 Tbidem, t. I, pags. 264 y 265.
20 Jbidem, pag. 274.


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 349

idea del inmenso significado que el concepto tiene en el
pensamiento, de su relativa independencia respecto de los
datos sensoriales de los que parte y a los que, al propio tiempo,
desborda ampliamente. .

En la ciencia de la época hegeliana reinaba un estrecho
empirismo, la desconfianza en el pensamiento tedrico, la
tendencia a restringir la investigaci()n a los hechos sensorial-
mente observados. Para los empiricos, los conceptos no eran
mas que simples nombres, denominaciones de las totalidades
de hechos sensorialmente percibidos. Hegel combate esta
subvaloracién del pensamiento teérico. Pero no opone al
empirismo una comprension cientifica (que atiin no estaba
elaborada entonces) del papel del pensamiento tedrico, sino la
nocién idealista de la omnipotencia del concepto, del pensa-
miento, de la idea. De esta suerte, en la doctrina idealista de
Hegel, la importante proposicion de que el concepto es la
forma superior del reflejo de la realidad adquiere una
interpretacion tergiversada: el concepto se opone a la realidad
sensorialmente percibida. El hecho de que en los conceptos se
reelaboren los datos sensoriales, en virtud de lo cual aparecen
deducciones tedricas inaccesibles a la observacién sensorial
inmediata es interpretado por Hegel en el sentido de que el
concepto (el conocimiento) engendra en su seno los fenémenos
sensibles, los nexos, lds leyes. Desde este punto de vista, cada
adquisiciéon de la ciencia no es un reflejo mis profundo del
mundo, sino autoconocimiento por la Idea Absoluta (manifes-
tacién de la cual es la ciencia) de su contenido inmanente.

. Tenemos, pues, que el punto de partida del sistema
filosofico hegeliano es la identificacion idealista del ser y
el pensamlento, la reduccién de todos los procesos al proceso
del pensamiento. La historia real es reducida a la historia
del conocimiento, mientras el crecimiento y la profundizacién
de lo que del mundo se sabe es considerado como desarrollo de
la propia realidad. Hegel diviniza el proceso del conocimiento
realizado por la humanidad, lo presenta como autoconoci-
miento divino y como conocimiento de Dios por la humanidad
y, de tal suerte, de si misma. La actividad practica, material del
hombre también es reducida a conocimiento, a autoconoci-
miento.


http://www.filosofia.org

350 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Engels caracteriza del siguiente modo este punto de partida
del sistema hegeliano: “Hegel era idealista, es decir, que para
él las ideas de su cabeza no eran imigenes mas o menos
abstractas de los objetos y fenémenos de la realidad, sino que
estas cosas y su desarrollo se le antojaban, por el contrario,
imagenes realizadas de una “Idea” existente, no se sabe
dénde, ya antes de que existiese el mundo. Con esto todo ha
sido puesto sobre la cabeza, y la concatenaciéon real del
universo, completamente al revés.” 21

I: La doctrina del proceso légico.
Los rasgos fundamentales de la dialéctica hegeliana

Las partes fundamentales del sistema filosético hegeliano
son la légica, l1a filosofia de la naturaleza y la filosofia del
espiritu en cuya inmediata contigiiidad se hallan la filosofia del
derecho, la filosofia de la historia, la estética, la filosofia de la
religién y la historia de la filosofia. La logica, como dimana del
punto de partida de la filosofia hegeliana, es cardinal dentro de
su sistema, ya que la identidad del pensamiento y el ser
significa que las leyes del pensamiento —materia de que se
ocupa la l6gica— son auténticas leyes del ser: de la naturaleza,
de la historia humana, del conocimiento. Antes de Hegel se
consideraba la légica ciencia de las formas subjetivas (huma-
nas) del pensamiento. Sin negar la necesidad de esta disciplina
cientifica, es decir, de la légica formal en tanto que ciencia de
las formas elementales y de las leyes del pensamiento correcto,
Hegel asigna a la ciencia logica la misién de indagar las leyes
mas generales del desarrollo del conocimiento.

A tono con su modo de entender el pensamiento como base
primaria de todo lo existente, Hegel nos dice que lalogica es la
doctrina de la esencia de todas las cosas. Por ello, La ciencia de
la logica hegeliana examina, ademas de los problemas habitua-
les de la légica —conceptos, juicios, deducciones—, otros de los
que nunca se ocupd la logica formal: las leyes de la propia
realidad, la transformaciéon de los cambios cuantitativos en
cualitativos, las correlaciones de las categorias filosoficas, la
naturaleza de los procesos mecanicos, quimicos, vitales, etc.

21 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 20, pag. 24.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 351

Este enriquecimiento de la problematica de la ciencia l6gica,
el plantear la necesidad de una légica nueva, dialéctica, es un
notable mérito histérico de Hegel. Pero no hay que olvidar que
la l6gica dialéctica hegeliana tiene caricter idealista, puesto que
su autor identifica las leyes de la naturaleza con las leyes de la
légica, del pensamiento. No podemos aceptar la comprension
hegeliana de la objetividad de las formas del pensamiento, si
bien contiene un clarividente atisbo de que, por su propia
estructura, las diversas formas del pensamiento son analogas a
las relaciones y procesos que acontecen en la realidad objetiva.
Por eso Lenin subraya: “Hegel demostré realmente que las
formas y leyes légicas no son una céascara vacia, sino el reflejodel
mundo objetivo. Dicho en forma mas correcta, no demostré,
sino que hizo una genial conjetura.”*

Hegel examina en La ciencia de la légica conceptos generales
histéricamente elaborados en el proceso de desarrollo del
conocimiento humano —ser, nada, devenir, cualidad, canti-
dad, medida, esencia, identidad, diferencia, contradiccién,
necesidad y casualidad, posibilidad y realidad, etc,— y muestra
que se hallan reciprocamente vinculados y expresan fases
diversas del conocimiento que penetra cada vez mas profunda-
mente la esencia de todo lo existente.

Los conceptos hegelianos se hallan en movimiento conti-
nuo, en transicién, “trascienden” el uno en el otro, cambian, se
desarrollan, se convierten en su opuesto, manifestando contra-
dicciones que les son inherentes y que constituyen la fuerza
propulsora de su desarrollo. El desarrollo de los conceptos, de
las ideas va de lo abstracto a lo concreto, del concepto
unilateral, pobre de contenido, al concepto mads rico de
contenide que abarca en la unidad aspectos diversos y aun
contradictorios. Asi, cuando analiza los conceptos de cantidad y
cualidad, Hegel muestra que los cambios cuantitativos condu-
cen a cambios cualitativos, los cuales ocurren mediante un
salto, mediante la discontinuidad de la continuidad, la
transicion de un estado cualitativo a otro. Hegel invoca como
ejemplos la transicion del agua al estado sélido y gaseoso bajo

22 V.. Lenin. Resumen del libro de Hegel “Ciencia de la légica™. O.C., 1. 29,
pag. 162.


http://www.filosofia.org

=

352 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

la influencia de los cambios térmicos cuantitativos, y otros
hechos. ’

De esta suerte, La ciencia de la logica nos habla de las
interconexiones, de las intertransiciones de los conceptos o
categorias fundamentales, mas generales, del pensamiento
cientifico-tedrico. Hegel somete a una profunda critica la
contraposicion metafisica de la identidad y la diferencia, la
esencia y el fenémeno, la libertad y la necesidad, etc., y subraya
que los opuestos no son absolutos, sino relativos. No hay entre
ellos limites insuperables, todo es relativo, es decir, todo existe
en conexion con lo demas, en movimiento, cambio y desarrollo.

La doctrina hegeliana de la dialéctica del pensamiento, de la
concatenaciéon y el movimiento de los conceptos sefiala
implicitamente el contenido y las regularidades del desarrollo
de los procesos materiales reales que, pese a esa doctrina,
existen con independencia del conocimiento, del pensamiento.
Por supuesto, Hegel no podia sacarse de la cabeza una
dialéctica de los conceptos: su verdadera fuente es la dialéctica
real de las cosas en la naturaleza y en la sociedad. A este
respecto Lenin dice: “... en la alternaciéon, la dependencia
reciproca de todos los conceptos, en la identidad de sus
contrarios, en las transiciones de un concepto a otro, en el
eterno cambio, en el eterno movimiento de los conceptos,
Hegel adiviné de modo genial PRECISAMENTE ESTA
RELACION DE LAS COSAS, DE LA NATURALEZA “2

A la hora de caracterizar la esencia en tanto que categoria
filosofica, Hegel senala que hay que asignarle lo que diferencia
un fenémeno de otro y lo que hay de idéntico en ellos. Mas en
oposicién a la metafisica sostiene que identidad y diferencia no
existen por separado, sino que representan momentos opues-
tos, interconexos, de la esencia. Cuando hablamos de identidad
tenemos en cuenta siempre la diferencia; cuando hablamos de
diferencia suponemos la existencia de la identidad.

Hegel opone a la representacion metafisica de la identidad
abstracta, que excluye la diferencia, la representacién dialéctica
de la identidad concreta que envuelve la diferencia. El

23 V.1.Lenin. Resumen del libro de Hegel “Ciencia de la légica”. O.C., t. 29,
pag. 179.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 353

concepto de identidad abstracta presupone la existencia de
cosas inalterables. Por el contrario, el concepto de la identidad
concreta seiiala que todo fendomeno cambia, esto es, no
permanece inalterado, sino que se convierte en otro, contiene
en si ese otro como su opuesto, su negacion, germen del
futuro, etc.

Segun Hegel, mediante el conocimiento de la relacién de
identidad y diferencia se discrimina la contradiccién que existe
en su base. La proposiciéon de la contradiccién como fuente
interior del movimiento, del desarrollo es lo principal en la
doctrina hegeliana de la esencia. Hegel combate resueltamente
la metafisica, para la cual es imposible la contradiccion en las
propias cosas y peculiar sélo de los razonamientos erréneos.
“La contradiccién es lo que realmente mueve al mundo
—sostiene Hegel— y es ridiculo decir que la contradiccién no
se puede concebir.” 24

Hegel subraya que no se debe entender la contradiccién
como una anomalia, un defecto de tal o cual cosa; la
contradiccidn es la interconexion, el intercondicionamiento de
los aspectos o determinaciones opuestos, “el principio de todo
automovimiento”. La existencia de contradicciones en cual-
quier fenémeno da razén de su desarrollo. “Por lo tanto
—escribe Hegel—, algo es viviente solo cuando encierra una
contradicciéon; y lo que le da fuerza es, justamente, la
contradiccién que encierra y sustenta.” 2

Con la doctrina hegeliana de la contradiccion guarda
relaciéon organica su modo de entender la negacién y la
negacién de la negacion. El desarrollo conduce necesariamente
a la negacién de la forma dada de un fenémeno, bien
entendido que esa negacién no procede del exterior sino que es
consecuencia del desarrollo y se halla insita en él. De ello se
sigue que la negacién es una fase regular del proceso de
desarrollo, fase inseparable del contenido interior de ese
proceso.

Hegel distingue la negaciéon abstracta y la concreta: la

24 Hegel. Obras. t. 1, pig. 206.
25 bidem, t. V, pag. 521.


http://www.filosofia.org

354 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

primera tiene caracter nihilista; la segunda no es la simple
cancelacién de lo viejo, sino también la conservacion de sus
elementos validos. Hegel lama “superacion” (Aufhebung) a esa
negacién concreta, caracterizando de tal modo la esencia de la
sucesividad histérica en el proceso del desarrollo progresivo.
Por cuanto la negacién es una fase necesaria del desarrollo,
también estd ella sometida a la negacion en la marcha del
desarrollo ulterior. Esto es justamente la negacion de la
negacién, como resultado de la cual se “supera” en cierta
medida la anterior negacion y se restaura sobre una nueva base
y bajo una nueva forma lo que anteriormente fuera objeto de
negacion, bien entendido que no se trata de una repeticiéon de
lo viejo, de un retorno al punto de partida, sino de una fase
nteva, mas elevada del desarrollo.

Esta doctrina de la negacién de la negacién es expuesta por
Hegel en forma de triada: tesis-antitesis (negacién)— sintesis
(negacion de la negacién). En este aspecto, es decir, como
triada, Hegel se vale frecuentemente de ella como clisé en el
que enmarca artificialmente los procesos que examina, dando
lugar a que le critiquen Marx, Engels y Lenin, que mis tarde
elaboraron sobre la base de datos concretos esta ley general del
desarrollo descubierta por Hegel.

Con la investigacion de las leyes mais generales de los
cambios, del desarrollo de todo lo existente, Hegel descarga un
rudo golpe a la representacion metafisica de la esencia
inalterable. Cambia no sélo lo exterior, sino también lo
interior, no sélo el fenémeno, sino también la esencia, con
todas las determinaciones que le son propias (causalidad,
necesidad, ley, etc.). No obstante, Hegel interpreta de modo
idealista el cambio de la esencia entendiéndolo como movi-
miento del pensamiento, de la Idea Absoluta, como metamor-
fosis de la esencia en concepto.

En su caracterizacion del concepto, Hegel sefiala correcta-
mente que éste es no solo lo universal. Lo universal, tomado en
si mismo, fuera de la conexién con lo singular, esto es, de lo
que distingue a un fenémeno de otro, carece de contenido. En
la realidad y, por lo tanto, en el concepto lo universal, lo
particular y lo tinico son tan inseparables como la identidad y la
diferencia en la esencia de los fenémenos. Al descubrir las


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 355

miiltiples facetas del concepto, la unidad de los diversos
aspectos de la propia realidad, Hegel llega a Ia conclusién de
que la verdad es verdad en tanto en cuanto contiene en unidad
aspectos diferentes e, incluso, contradictorios, de lo real. En
este sentido afirma: no existe la verdad abstracta, la verdad es
siempre concreta. El concepto, en tanto que unidad de lo
universal, lo particitdar y lo dnico recibe su expresion necesaria
en los diferentes tipos de juicios y raciocinios que Hegel
presenta como exteriorizacion y realizacion de la potencia
creadora inherente al “concepto” en tanto que base interior de
todos los procesos que se dan en la naturaleza y en la sociedad a
lo largo de toda la historia.

El concepto hegeliano es el proceso del pensamiento tedrico
elevado al absoluto. La actividad del pensamiento y de todo el
quehacer prictico, consciente, orientada a un fin, y que
transforma al mundo, es interpretado por Hegel de modo
idealista como creacion, autoconocimiento de la Idea Absoluta
que descubre en si todo lo que con inmediatez, en la superficie,
aparece como desarrollo de la naturaleza y la sociedad. Asi
pues, Hegel reconoce el desarrollo e intenta describirlo, pero lo
presenta como proceso de conocimiento que se realiza en el
seno de Ia Idea Absoluta.

Este proceso se efectiia fuera del tiempo y del espacio y
consiste en el autodesarrollo del concepto de ser, que al
principio es abstracto, desprovisto de todo contenido, para
convertirse luego en mds enjundioso, multilateral y concreto.
En efecto, el desarrollo de los conocimientos teéricos va de las
representaciones abstractas a otras mas concretas correspon-
dientes a una penetracién mas profunda del conocimiento en
la esencia de los objetos. Asi lo confirma toda la historia de la
ciencia; basta, por ejemplo, comparar las representaciones que
de los dtomos y el vacio tenia el materialista Demécrito en la
antigiiedad griega con las modernas representaciones cientifi-
cas del atomo y su estructura, de la materia y del campo
electromagnético. El mérito de Hegel reside en descubrir esta
importante particularidad del movimiento del pensar teérico
que va del saber abstracto hacia el saber concreto. Pero, al
propio tiempo, Hegel tergiversa de modo idealista este proceso
real y lo convierte en proceso de formacién, de desarrollo de


http://www.filosofia.org

356 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

las cosas naturales, que en el caso dado sélo teorlcameme se
reproducen, se conocen.

En su teoria del conocimiento, Hegel aborda también la
relacién del conocimiento tedrico con la actividad practica
intentando descubrir la unidad y la interaccién entre la teoria y
la practica. En su desarrollo de la proposicion de Kant y Fichte
acerca de la actividad del pensamiento cognoscitivo, Hegel
muestra que la transformacion de la realidad y su conocimien-
to constituyen, en rigor, un proceso unico. En este sentido va
mas alla que los materialistas de los siglos XVII y XVIII, que
consideraban el proceso de conocer de modo contemplativo,
esto es, preferentemente como accion del objeto sobre el sujeto
cognoscente y, por lo tanto, como percepcion de esta accién
por el sujeto. “Por consiguiente —sefiala Lenin—, Marx se
sitiia claramente al lado de Hegel cuando introduce el criterio
de la practlca en la teoria del conocimiento.”26 Pero la
.comprensién marxista de la practica es polarmente distinta de
la hegeliana, puesto que para el materialismo dialéctico es el
empleo de los medios materiales a fin de cambiar y conocer la
realidad material, mientras que para Hegel consiste en una
determinada actividad del pensamiento, a la postre, en una
actividad césmica de la Idea Absoluta que crea al mundo
conociéndose a si misma.

En la meditacion hegeliana, el proceso légico del desarrollo
culmina con el concepto dé la Idea Absoluta, que al principio
“enajena” su ser, le imprime movimiento, en virtud del cual
adquiere contenido. Luego se manifiesta como esencia, como
concepto y, por tltimo, gracias al desarrollo del concepto,
como Idea Absoluta: unidad sistematica, multiforme de todos
los aspectos, de todas las determinaciones logicas que caracteri-
zan al mundo en tanto que totalidad y su cognicién. “Hemos
retornado ahora —dice Hegel— al concepto de idea, del que
partimos. Y, al propio tiempo, este retorno es un progreso.
Partimos del ser, del ser abstracto. Ahora tenemos ya la idea
como. ser: esta idea de ser, es la naturaleza.”? Refiriéndose a

26 V_1.Lenin. Resumen del libro de Hegel “Ciencia de la légica”. O.C,, t. 29,
pag. 193.
27 Hegel. Obras, t. 1, pag. 344.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 357

esta ultima frase de Hegel, Lenin la llama “archiadmirable”:
“La transicion de la idea l6gica a la naturaleza. Le pone a uno el
materialismo al alcance de la mano. Engels tenia razén cuando
decia que el sistema de Hegel era materialismo puesto al
revés.”’ 28 Esta observacion de Lenin tiene inmenso significado
para comprender las ideas racionales, los atisbos, los plantea-
mientos de La ciencia de la légica: subraya que el contenido real
de todas las determinaciones de la Idea Absoluta especulativa-
mente desarrolladas por Hegel es la naturaleza, por lo que la
l6gica hegeliana sefiala indirectamente la inconsistencia de Ia
interpretacion idealista de la realidad.

En La ciencia de la logica ocupa un importante lugar la
elabaoracién de los problemas de la logica dialéctica, punto de
partida de la cual es el genial atisbo acerca de la unidad de las
leyes del pensamiento y las leyes de la realidad objetiva.
Aunque inherentes sélo al sujeto, las leyes del pensamiento
tienen también significacion objetiva; como sefiala Lenin,
reflejan las relaciones reales de las cosas, hecho que no vieron
los materialistas anteriores a Marx, los cuales se limitaron a
sGStener que el pensamiento es solo por su contenido reflejo
del mundo exterior. Al discriminar el meollo racional de la
interpretacion idealista hegeliana de la légica como esencia de
todos los procesos naturales, Lenin escribe: “Lalégicanoes la
ciencia de las formas exteriores del pensamiento, sino de las
leyes del desarrollo “de todas las cosas materiales, naturales y
espirituales”, es decir, del desarrollo de todo el contenido
concreto del mundo y de su cognicién, o sea, la suma total, la
conclusion de la historia del conocimiento®del mundo.”?

La filosofia de la naturaleza

Si para Hegel la l6gica es “la ciencia de la idea en su ser en si
y para si misma”, la filosofia de la naturaleza es “la ciencia de la
idea en su ser otro”. Hegel no explica como se efectiia la
transicion de la idea logica “pura” a la naturaleza, y se limita a

28 V.1.Lenin. Resumen del libro de  Hegel “Ciencia de la légica”™. O.C., t. 29,
pag. 215.
29 Ibidem, pag. 84.


http://www.filosofia.org

358 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

proclamar que, tras conocer su propio contenido, la Idea
Absoluta “se resuelve a evadirse libremente de si misma como
naturaleza” %. ¢Significa esto que hubo un tiempo en que no
existia la naturaleza y en que la Idea Absoluta existia por si
misma, en forma pura por decirlo asi? Hegel no contesta a esta
pregunta de modo convincente. La Idea Absoluta es intempo-
ral, la naturaleza tampoco tiene comienzo en el tiempo. ¢Cémo
se puede afirmar, pues, que la Idea Absoluta es anterior a la
naturaleza? Considérese que el propio Hegel ha de reconocer
que “el espiritu empero no es mis que espiritu mediatizado
por la naturaleza”$1. Y, pese a ello, Hegel se solidariza con el
dogma cristiano de la creacién del mundo por Dios a partir de
la nada. Lo tnico que hace es matizarlo para ponerlo de
acuerdo con las proposiciones fundamentales de su sistema
idealista. Por eso dice: “El mundo esta creado, se esta creando
ahora y sera eternamente creado; lo cual se manifiesta en la
forma de conservacion del mundo.” 32

Las formas principales del ser natural (enajenado) de la
Idea Absoluta son la mecanica, la fisica y lo organico. Al
caracterizar la mecinica, Hegel examina el espacio, el tiempo,
la materia, el movimiento, la gravidez. En su interpretacién
idealista de estos conceptos basicos de la mecanica intenta
inferir logicamente la materia del tiempo y el espacio. Pero se
ve obligado a reconocer que no hay tiempo ni espacio vacio, de
lo que se sigue, pese a su asercion idealista, que tiempo y
espacio son formas de existencia de la materia.

Hegel reconoce también que materia y movimiento son
inseparables. “Asi como no hay movimiento sin materia
—escribe— no hay materia sin movimiento.”*® Aunque la
materia sigue siendo para Hegel s6lo manifestacién exterior de
la Idea Absoluta, manifestacién accesible a la percepcion
sensorial. Y el propio movimiento de la materia lo representa
no como cambio que conduce al desarrollo, sino como simple
desplazamiento en el espacio, rotaciéon, repeticién de lo
existente con anterioridad.

30 Hegel. Obras. t. 1, pag. 344.
31 Ibidem, pag. 295.

32 Ibidem, t. 11, pag. 22.

33 Ibidem, pag. 60.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 359

En la fisica examina los cuerpos celestes, la luz, el calor, el
quimismo, etc., e intenta hallar el nexo entre estos fenémenos y
mostrar que todos ellos forman una jerarquia de manifestacio-
nes que engendra su esencia espiritual. En esta parte de la
filosofia de la naturaleza abundan las admisiones arbitrarias,
afirmaciones infundadas, prueba palmaria de la incapacidad
del idealismo para generalizar cientificamente los datos de las
ciencias naturales. Por ejemplo, rechaza la idea, en lo
fundamental ya formada entonces, del proceso quimico en
tanto que interaccién de los dtomos y el hecho de que el agua
esté compuesta de hidrogeno y oxigeno. Junto a estas
afirmaciones privadas de significacion cientifica emite profun-
das conjeturas. Asi, se aproxima a la comprension de la
electricidad como forma particular del movimiento de Ila
materia y sefnala la accién de la ley de la transformacién de los
cambios cuantitativos en cualificativos en el proceso quimico.

En la tercera parte de la filosofia de la naturaleza —lo
organico—, aborda los problemas de la geologia, la botanica y
la zoologia. Hegel trata de mostrar que la transicién de la
naturaleza inorganica a la organica es la culminacién de un
proceso natural: “De este modo el espiritu se ha desprendido
de la propia naturaleza.”* Esto significa que la naturaleza no
es mas que el grado inferior de la manifestacién y el
autoconocimiento de la Idea Absoluta; ésta obtiene su
encarnacion superior y adecuada sélo en el hombre, en el
desarrollo de la sociedad. Sin embargo, Hegel no admite el
proceso real de desarrollo de la materia orgénica y de los seres
vivos; segiin €, estas formas naturales no surgen unas de otras,
cada una de ellas es engendrada por la Idea Absoluta.

De esta suerte, la concepcion idealista de que la materia es
un algo inerte derivado del espiritu conduce a Hegel a negar el
desarrollo dentro de la naturaleza, a pesar de la dialéctica que
le sitla por encima de los materialistas metafisicos. Ahora bien,
estos materialistas, en todo caso los mas destacados de ellos,
establecen la posibilidad de la transformacién mutua de las
especies, del surgimiento de lo viviente de lo no viviente,
mientras que Hegel es decidido adversario de las ideas

34 Ibidem, pag. 548.


http://www.filosofia.org

360 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

evolucionistas (en su base materialistas) que los naturalistas y
filésofos avanzados de su tiempo formulaban. Para Hegel es
pura trivialidad carente de interés la doctrina evolucionista
segun la cual los organismos vivos mas desarrollados proceden
de otros inferiores. En la naturaleza “no sucede nada nuevo
bajo el Sol, y en este sentido el multiple juego de sus formas
suscita tedio, y tan s6lo en los cambios que ocurren en la esfera
de lo espiritual aparece lo nuevo” *. Sin negar la diversidad de
los cambios que suceden en la naturaleza sostiene que
acontecen a modo de un circulo en eterna repeticiéon, de una
rotacion establecida de una vez para siempre. ¢A qué obedece,
pues, la existencia de esa multiplicidad cualitativa de’ los
fenémenos de la naturaleza? A juicio de Hegel, esa multiplici—
dad refleja la marcha de la Idea Absoluta a través de la
naturaleza, su gradual liberacién de la forma material inade-
cuada para su espiritualidad pura, cosa que explica la jerarquia
de las formas inferiores y superiores de existencia de la
materia. Sin embargo, esta jerarquia no es un producto del
desarrollo de la materia. “La metamorfosis es un concepto como
tal metamorfosis, puesto que sus transformaciones suponen ya
desarrollo.” %

En consecuencia, la filosofia hegeliana de la naturaleza,
pese a los profundos atisbos dialécticos que contiene, dista
mucho de la verdadera interpretacién dialéctica de la naturale-
za como totalidad nica interconexa que cambia y se desarrolla
en virtud de sus contradicciones inmanentes. La naturaleza
hy‘gehana como dice Engels, es incapaz de desarrollo en el
tiempo: “... exhibe conjunta y simultaneamente todas las fases
del dcsarrollo que guarda en su seno y se halla condenada a la
repeticion perpetua de los mismos procesos. Y este contrasenti-
do de una evolucién en el espacio, pero al margen del tiempo
—factor fundamental de toda evolucién—, se lo cuelga Hegel a
la naturaleza precisamente en el momento en que se habian
formado la geologia, la embriologia, la fisiologia vegetal y
animal y la quimica organica, y cuando por todas partes
surgian, sobre la base de estas nuevas ciencias, atisbos geniales

35 Ibidem, t. VIII, pags. 51 y 52.
36 Ibidem, t. 11, pag. 28.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 361

(por ejemplo, los de Goethe y Lamarck) de la que mis tarde
habia de ser teoria de la evolucién.”s?

Ese caracter idealista de la filosofia hegeliana de Ia
naturaleza hace de ella la parte mas débil del sistema que
estudiamos. En ella se expresa con particular realce la
contradiccién entre el idealismo y las ciencias de la naturaleza,
la imposibilidad de conciliar una interpretacién idealista de la
naturaleza con la investigacién cientifica de la misma. Dadas las
premisas idealistas de su filosofia, Hegel tiene que considerar
la naturaleza como reino “final” de la existencia de la Idea
Absoluta y adjudicar a la naturaleza la limitacién que era
propia sélo a las representaciones cientifico-naturales de su
époea. Por ello no pudo superar la comprension metafisica,
mecanicista de la naturaleza, si bien en una serie de problemas
estuvo por encima de los naturalistas contemporaneos suyos y
criticb su angosto empirismo y el enfoque metafisico-
mecanicista de los fenémenos de la naturaleza.

La filosofia del espiritu

La tercera parte del sistema filoséfico hegeliano —la
filosofia del espiritu— estd dedicada al examen de la Idea
Absoluta en la fase terminal de su desarrollo, cuando
abandona la naturaleza y “retorna” a si misma como Espiritu
Absoluto, esto es, como Idea Absoluta que ha superado su
“enajenacién”, ha eliminado su negacién (la naturaleza) y se
desarrolla como autoconciencia de la humanidad a todo lo
largo de la historia universal. Segin Hegel, en la naturaleza, el
contenido espiritual se halla en conflicto permanente con la
forma material limitada e inerte. No es asi en la historia de la
humanidad: aqui “esta misma idea es ser para si misma y
deviene en si misma y para si misma”. De tal modo, la filosofia
hegeliana del espiritu es la doctrina idealistd del desarrollo de
la conciencia individual y social, del desarrollo mental de la
humanidad en general. Por ello, la historia de la humanidad,
-reducida a historia de su desarrollo espiritual, resulta en dltima
instancia historia del conocimiento'y el autoconocimiento.

Forman la filosofia del espiritu la doctrina del espiritu

37 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 21, pig. 287.


http://www.filosofia.org

362 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

subjetivo (antropologia, fenomenologia y psicologia), la doctri-
na del espiritu objetivo (el derecho, la moralidad y el Estado) y
la doctrina del Espiritu Absoluto como fase superior del
autoconocimiento de la Idea Absoluta (el arte, la religion y la
filosofia).

La antropologia trata del desarrollo individual de la
personalidad humana, de la relacién del alma y el cuerpo, de
las diferencias raciales, de las diferencias entre las edades
humanas, de la salud y las enfermedades del organismo
humano, del caricter, el temperamento, etc. Hegel sigue a los
ilustrados franceses en punto a la diferencia entre el hombre y
el animal y sefiala la significacion primordial del andar erecto,
aunque su explicacién de este hecho es puramente idealista3s.
Tras indicar acertadamente que las diferencias raciales no
otorgan fundamento alguno para el racismo?, entiende que las
razas y las naciones forman etapas distintas de la autodetermi-
nacién del Espiritu Absoluto, en virtud de lo cual las
diferencias entre ellas en la esfera del desarrollo cultural son
insuperables en principio. Cuando investiga las edades del
hombre llega a la errénea conclusion de que la actuacién del
individuo contra el orden social existente es una propensién
juvenil que desaparece con la madurez. A juicio de Hegel, el
hombre adulto “trabaja por y no contra la causa, esta
interesado por conservar el régimen existente y no destruir-
lo...” % Estos razonamientos filisteos de Hegel como idedlogo
de la débil burguesia alemana fundamentan la necesidad del
progreso social en el marco del “orden existente”, esto es, del
régimen feudal. :

Hegel rastrea en la fenomenologia y la psicologia el
desarrollo ulterior de la conciencia individual y concluye que
ésta se basa en el “espiritu objetivo”. Este concepto abarca las
relaciones juridicas y morales, en las que el idealista aleman

38 . El hombre estd de pie porque lo quiere y en cuanto lo quiere y
mientras lo quiere de modo inconsciente.” (Hegel. Obras, t. 111, pig. 189.)
39 “Por si mismo, el hombre es racional; en esto consiste la posibilidad de
la igualdad de derechos de todos los hombres; de ahi deriva la inconsistencia
de esa diferenciacion obstinada de las razas humanas en unas que disfrutan de
derechos y otras que carecen de derechos.” (Hegel, Obras, t. 111, pig. 70.)
40 Hegel. Obras, t. 111, pig. 89.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 363

incluye también la familia, lasociedad civil (relaciones econé-
micas) y el Estado. De esta suerte, la moralidad es interpretada
de modo idealista como interioridad y fuerza propulsora no
s6lo de las relaciones juridicas, sino también de las materiales y
politicas, cuyas formas diversas son interpretadas como fases
necesarias del desarrollo del espiritu moral objetivo. De nuevo
vemos que Hegel pone las relaciones cabeza abajo. Pese a ello,
en la comprensién hegeliana de la moralidad hay sin duda un
profundo atisbo del caricter objetivo de su desarrollo, del
vinculo de este proceso con el desarrollo de todo el conjunto de
las relaciones sociales.

Como, segiun Hegel, la esencia del espiritu es la libertad,
para él el derecho es la realizacién, el ser inmediato de la
libertad. Desde este punto de vista, el derecho se contrapone a
la arbitrariedad feudal. Pero Hegel no ve el caricter clasista de
las relaciones juridicas, que son reflejo de la voluntad de la
clase dominante. La expresién mas importante del derecho es,
segun Hegel, la propiedad privada, la cual no es para él una
determinada forma histérica de las relaciones sociales, sino una
encarnacién necesaria, substancial de la libertad.

Por esta misma via especulativa deduce del concepto de
derecho los rasgos fundamentales de la ‘“sociedad civil”
poniendo cabeza abajo las verdaderas relaciones entre el
sistema_econémico y la superestructura. El Estado es el
desarrollo superlor del espiritu moral objetivo y auténtica base
de las relaciones econémicas, en lo que también se manifiesta
la interpretacién idealista hegeliana de la vida social. En el
.marco de esa construccidn idealista, Hegel emite frecuente-
mente conjeturas profundas concernientes a la verdadera
esencia de las relaciones sociales. Asi, al hablar del nacimiento
del Estado antiguo griego sefiala la creciente contraposicion
entre los propietarios y no propietarios en la sociedad antigua.

Hegel presenta la historia de la humanidad como progreso
en la conciencia de la libertad, que constituye la naturaleza
interna del hombre, pero de la que éste tiene conciencia
gradualmente, alo largo de la secular historia y gracias a lo cual
se torna realmente libre. El significado histéricamente progre-


http://www.filosofia.org

364 : HISTORIA DE LA FILOSOFIiA

sivo de esta proposicion hegeliana consiste en que fundamenta
la lucha por la democracia, contra la arbitrariedad feudal.
Ahora bien, Hegel entendia la libertad preferentemente como
libertad del espiritu, del pensamiento, la libertad intelectual del
individuo. ,

Hegel divide la historia universal en tres épocas fundamen-
tales: la oriental, la greco-romana y la germana. En el mundo
oriental, el hombre no tenia aiin conciencia de que la libertad
constituia su esencia y de ahi que todos fueran esclavos. En el
mundo clasico (Grecia y Roma), algunos tenian ya conciencia
de que la libertad constituia su esencia; estos hombres eran
libres, a diferencia de los que no tenian aiin conciencia de ello,
por cuya razén seguian siendo esclavos. Como idealista, Hegel
desconoce de hecho el vinculo de la esclavitud con determina-
das condiciones economicas y la deduce de la conciencia al
afirmar que “la autoconciencia que prefiere la vida a la libertad se
manifiesta en la esclavitud”4!. En consecuencia, la esclavitud se
basa en la conciencia esclava; la verdadera relacion es puesta al
revés, el ser se infiere de la conciencia. Sélo en el mundo
germano, o cristiano, tienen. todos conciencia de su esencia
espiritual y, por ello, todos son libres.

Al proclamar que los pueblos germanos y, ante todo, el
aleman, habian logrado ya la libertad, Hegel, ademis de
tergiversar el concepto de libertad, limitaba al extremo la tarea
de la transformacidon democritico-burguesa de la sociedad.
Segin él, hasta el logro de la libertad universal, no habia
necesidad de abolir la propiedad feudal, los estamentos, la
monarquia; bastaba con liquidar la servidumbre, implantar la
libertad de conciencia y algunas libertades civiles y limitar ja
monarquia mediante una constitucién. La instauracién de la
monarquia constitucional prusiana le parecia la cumbre del
progreso social, lo que es indicativo para el ideSlogo de la
burguesia alemana que se adapta a la reaccién feudal.

Un rasgo reaceionario de la filosofia hegeliana de la historia
es el encumbramiento de los pueblos germarios, en particular
del alemin, con desprecio a los pueblos de Oriente, que para
Hegel se habian detenido en su desarrollo y no tenian futuro..

41 Hegel. Introduccién a la filosofia. Mosct, 1927, pag. 92.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 365

Traicionando a la dialéctica, que niega el reposo absoluto y la
inmutabilidad, Hegel trata de demostrar que *“la historia
universal va de Oriente a Occidente, Europa es absolutamente
el término de la historia universal, y Asia es el principio” 2.
Estas ideas reaccionarias serian tomadas mas tarde por los
idedlogos del imperialismo.

Para Hegel, el Estado es la encarnacién suprema de la

- libertad, la marcha de Dios (de la Idea Absoluta) por la Tierra.

Aunque apuntaba contra la arbitrartedad feudal, el separatis-
mo v el particularismo, esta concepcién era también hostil a la
lucha revolucionaria contra los Estados feudales que existian
en Alemania. Si el Estado era la fuerza racional suprema del
desarrollo social, de antemano se condenaba la iniciativa
revolucionaria de las masas pupulares en la historia. Ademas,
esta interpretacion idealista de la esencia del Estado velaba su
indole clasista. Hegel idealizaba la maquina de la dominacién
clasista, la dictadura de las clases explotadoras.

Segun la doctrina hegeliana, el arte, la religi6n y la filosofia
son las formas superiores de la autoconciencia de la qusa
Absoluta: en ellas culmina la historia universal, y la razén
mundial tiene plena conciencia de si misma y se autosatisface.
Hegel considera la filosofia (y, en cierta medida, la ciencia en
general) como la expresién mas profunda de la verdad, y en
este sentido la opone a la religién. Pero entiende que también
ésta contiene la verdad absoluta, aunque bajo la forma de
representaciéon sensorial, ingenua, imaginativa, por decirlo asi.
Por ello, si bien la filosofia es superior a la religién, su
contenido coincide en tltima instancia con el de Ia doctrina
religiosa por cuanto en unay otra el objeto del conocimiento es
la Idea Absoluta, que en el sistema hegeliano expresa a Dios y
al Universo en su totalidad. En consecuencia, Hegel no ve la
contraposicién entre ciencias naturales y religion ni el gran
significado progresivo de la lucha que sostenian las ciencias
naturales y la filosofia materialista progresiva contra la
concepcion religiosa del mundo. De esta suerte, la cosmovisién
idealista hegeliana, junto a elementos de critica de la religion,
en el fondo justifica a esta tltima.

42 Hegel. Obras, t. VIII, pag. 98.


http://www.filosofia.org

366 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

En la filosofia hegeliana del espiritu adquieren particular
relieve las opiniones conservadoras y a veces reaccionarias sin
paliativos propias de este pensador y de la burguesia alemana
de aquellos tiempos. No obstante seria equivocado negar por
ello alcance positivo a esta parte del sistema filosofico de Hegel
y de obras como Filosofia de la historia, Filosofia del Derecho,
Lecciones sobre estética, etc. También en ellas se encuentran ideas
progresistas, fundamentacién tedrica de la necesidad del
desarrollo burgués en Alemania, geniales proposiciones dialéc-
ticas. Refiriéndose a la filosofia de la historia, la filosofia del
derecho, la historia de la filosofia y la estética hegelianas,
Engels dice que “... en todos estos variados campos historicos
trabajé Hegel por descubrir y poner de relieve el hilo de
engarce del desarrollo” .

El sistema y el método en la filosofia de Hegel.
El meollo racional de su dialéctica

En la filosofia de Hegel es menester un deslinde riguroso
entre el método dialéctico (la parte progresiva de su quehacer)
y el sistema, esto es, su doctrina de la naturaleza y la sociedad
como formas de existencia de la Idea Absoluta (la parte
conservadora de su filosofia). Aunque orgéanicamente vincula-
dos, entre uno y otro hay una contradiccién insoluble, por
cuanto el sistema de Hegel, a pesar de su dialéctica, pone un
limite al desarrollo de la sociedad, al desarrollo del conocimien-
to y tergiversa la comprensién dialéctica de la naturaleza, la
sociedad y el pensamiento.

Como la mayoria de los filosofos premarxistas, Hegel
entiende que la filosofia se distingue de las demas ciencias en
que esta llamada a proporcionar un conocimiento cabal,
absoluto de la realidad. Las proposiciones de las demis ciencias
se basan en observaciones, experimentos y pruebas que
siempre pueden ser completados, modificados e incluso
refutados. Por su parte, la filosofia no maneja hechos, sino
conceptos (que constituyen, a tono con esta doctrina, la esencia
universal de todo lo existente); de ahi que sélo la filosofia sea la

43 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 21, pag. 278.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 367

ciencia de lo absoluto, otorgue un sistema de conocimiento
absoluto. Hegel construye su filosofia como “ciencia de las
ciencias”, esto es, como sistema de las verdades absolutas,
contraponiendo la filosofia de la naturaleza a las ciencias
naturales, la filosofia de la historia a la historia en cuanto
historia, la filosofia del derecho a la ciencia del derecho, etc.
No dimana de esto que Hegel niegue en general el
contenido de las ciencias positivas ni entienda que la filosofia
deba volverles la espalda. Hegel subraya una y otra vez que la
generalizacion filos6fica de la realidad “no es una arbitrarie-
dad, el capricho de caminar cabeza abajo tras mucho andar con
los pies...” # Ahora bien, el contraponer la filosofia idealista a
la ciencia materialista de la naturaleza debia comportar
inevitablemente la tergiversacién de los conocimientos cientifi-
cos naturales en favor de un sistema idealista preconcebido.
La pretensién hegeliana de crear un sistema filoséfico
omnimodo de conocimientos absolutos que no sélo resumiera
los datos de las demas ciencias, sino que se adelantara a todo
desarrollo posible del conocimiento cientifico carecia de todo
fundamento. No es un defecto de las ciencias de la naturalezay
la sociedad el que no proporcxonen un sistema de conocimiento
absoluto. Por el contrario, es un aspecto positivo de la ciencia,
que no se detiene en lo conseguido y tiene conciencia de la
posibilidad y necesidad de seguir adelante para hacer nuevos
descubrimientos y conocer nuevas leyes. Tampoco la filosofia
en tanto que ciencia debe absolutizar los resultados obtenidos y
presentarlos como verdades completas e inapelables.
Cuando Hegel habla de los sistemas filos6ficos anteriores a
él sefiala su limitacién histérica y establece que el saber
filoséfico, como el saber por lo demas, se desarrolla, se
enriquece; pero excluye su propio sistema filos6fico entendien-
do que es la coronacién del proceso de conocimiento por la
Idea Absoluta de su propio contenido, el grado superior del
desarrollo de la razén universal. En virtud de ello, el sistema
filosofico hegeliano adquiere una indole conservadora cuando
no reaccionaria. Todo esto no le impide, como dice Engels,
*“abarcar un campo incomparablemente mayor que cualquiera

44 Hegel. Obras, 1. 11, pag. 16.


http://www.filosofia.org

=

368 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

de los que le habian precedido, y desplegar dentro de este
campo una riqueza de pensamiento que todavia hoy causa
asombro” .

Asi pues, si la dialéctica hegeliana ensefia que el desarrollo
es universal, el sistema filos6fico hegeliano niega la universali-
dad del desarrollo, ya que, segin Hegel, la naturaleza no
evoluciona en el tiempo, sino que se diversifica en el espacio.
Esta comprensiéon de la naturaleza —metafisica en buena
parte— dimana de las proposiciones idealistas hegelianas de
partida, de su sistema filoséfico. '

Esta misma contradicciéon entre el contenido, la estructura,
las deducciones fundamentales del sistema y el método
dialéctico comparece en la filosofia del espiritu, asi como en la
logica —especialmente dedicada a exponer el método dialécti-
co—, por cuanto Hegel proclama verdad absoluta todo el
contenido dogmatico de su sistema. Si la dialéctica afirma que
el desarrollo no tiene limites, el sistema filoséfico hegeliano
pone limites al desarrollo del pensamiento (cuyas formas,
segin Hegel, se agotan en La ciencia de la logica), al desarrollo
del conocimiento en general (que culmina con la creacién de su
filosofia), al desarrollo de la sociedad. Para Hegel, el progreso
social termina con el establecimiento de la monarquia constitu-
cional y la subsiguiente transformacién limitada de la sociedad,
en particular de sus instituciones politicas, en un sentido
burgués. :

En esto reside la profunda contradiccién entre el sistema
filosofico de Hegel y su método dialéctico, entre los aspectos
conservador y progresista de su meditacién filoséfica. Esta
contradiccién es, ante todo, contradiccién entre las deduccio-
nes dogmiticas y, substancialmente, metafisicas de la filosofia
hegeliana y los principios dialécticos del método hegeliano.
Pero no es esto todo. La propia dialéctica de Hegel es
inconsecuente en grado sumo a causa de su caricter idealista.
Engels sefiala que en dialéctica, como en el sistema, se falsean
las verdaderas relaciones de la realidad. Como idedlogo de la
burguesia alemana no revolucionaria, Hegel tenia que limitar
inevitablemente y, en grado considerable, neutralizar las

45 C.Marx y F.Engels, Obras, t. 21, pag. 278.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 369

demandas y deducciones revolucionarias que dimanan logica-
mente de un enfoque dialéctico consecuente de lo que existe.

Los clasicos del marxismo-leninismo sefialan que Hegel
adapto su dialéctica a las necesidades de un sistema conserva-
dor desmesuradamente: copioso. Es resultado de ello el que la
dialéctica hegeliana contenga ciertos rasgos metafisicos y no sea
consecuentemente inconciliable con la metafisica. Para la
dialéctica hegeliana, el inico medio de solucionar las contradic-
ciones es el pensamiento, el conocimiento, por lo que
menoscaba la significacién de la lucha de los opuestos.

La dialéctica idealista de Hegel interpreta de modo
unilateral la unidad de los opuestos, principalmente como su
transformacién reciproca, identidad, correlatividad. Esto vela
la lucha de los contrarios y la legalidad interna de la negacién
revolucionaria. Si indica correctamente que la negacién de lo
viejo no excluye, sino por el contrario, incluye la sucesividad,
Hegel desestima el caracter revolucionario de la negacidn, su
nexo indisoluble con la lucha de los contrarios.

¢Qué constituye el meollo racional de la dialéctica idealista
de Hegel? Ante todo, los geniales atisbos de la interconexion, el
movimiento, el desarrollo de los fendmenos, la contradiccién
como fuente del movimiento, del desarrollo, la transformacién
de los cambios cuantitativos en cualitativos, la naturaleza del
pensamiento tedrico y de las figuras y categorias logicas
mediante las cuales se realiza éste. Lenin dice: “Hegel
adiviné genialmente la dialéctica de las cosas- (de los
fenémenos, del mundo, de la naturaleza) en la dialéctica de
los conceptos.” Y afiade: “justamente adivind, pero nada
mas” *.

‘Es sumamente valiosa la comprensién hegeliana del método
de la ciencia. Hegel combate la representacion metafisica del
método como conjunto de procedimientos artificiales ideados
por el hombre. Desde el punto de vista hegeliano, el método no
es cosa que dependa de nuestro arbitrio, puesto que el caracter
de nuestro enfoque del fenémeno estudiado depende de la

forma de ese fenémeno. Significa esto que el método de

\
A

46 V.1.Lenin. Resumen del libro de Hegel “Ciencia de la logica”. O.C., 1. 29,
pags. 178 y 179.

(On


http://www.filosofia.org

870 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

investigacion no es algo independiente del objeto indagado,
pura subjetividad relacionada sé6lo con la razén humana. El
método debe ser reflejo del nexo real, del movimiento, del
desarrolio de los fenémenos del mundo objetivo: tal es la
importante deduccién materialista que deriva de estas proposi-
ciones. Pesde luego, Hegel no hace esta inferencia, ya que la
proposicion del contenido objetivo del método tiene en él una
expresion mistica: el conocimiento es la actividad de la Idea
Absoluta, en virtud de lo cual define al propio método como
automovimiento del contenido inherente a ese proceso l6gico.

A despecho de sus pretensiones dogmaticas a la verdad
absoluta e inapelable, Hegel muestra, cierto que en forma
idealisticamente falseada, que el conocimiento es un proceso
histérico, en virtud de lo cual la verdad no es un resultado del
conocimiento dado de una vez para siempre, sino que también
se desarrolla, cambia. “En Hegel —escribe Engels—, la verdad
que debia conocer la filosofia no era ya una coleccion de tesis
dogmaticas fijas que, una vez encontradas, sélo haya que
aprenderse de memoria; ahora, la verdad residia en el proceso
mismo del conocer, en la larga trayectoria de la ciencia, que,
desde las etapas inferiores, se remonta a fases cada vez mas
altas de conocimiento...”47 Si bien interpretando de modo
idealista el proceso logico del conocimiento como autodesarro-
llo de la realidad objetiva, Hegel plantea la cuestién de la
objetividad de las figuras logicas. Interpretando al modo
materialista a Hegel podemos decir que las formas logicas
inherentes solo al hombre son objetivas en el sentido de que
reflejan las relaciones de las cosas que ocurren en la propia
realidad objetiva. Como sefala Lenin, lo que Hegel “exige es
una légica cuyas formas sean gehaltvolle Formen (formas plenas
de contenido —Red.), formas de contenido vivo, real, insepara-
blemente unidas al contenido” 4.

Asi pues, el “meollo racional” de la dialéctica idealista
hegeliana lo forman muchas de sus ideas concernientes a la
comprension de las leyes mas generales del desarrollo de la
naturaleza, la sociedad y el conocimiento, especialmente a la

47 C.Marx y F.Engels. Obras, . 21, pag. 275.

. 4§4V. L. Lenin. Resumen del libro de Hegel “Ciencia de la légica”. O.C., 1. 29,
pag. 84.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA. LAS DOCTRINAS... 371

teoria del conocimiento y la légica. Ahora bien, estos proble-
mas que Hegel enfoca con éptica idealista, no hallaron solucion
cientifica sino sobre la base de la filosofia materialista, que
emplea de modo materialista el método dialéctico.

Con su elaboracién materialista de las ideas racionales de la
dialéctica idealista hegeliana, los clasicos del marxismo reem-
plazaron el principio idealista de la identidad del ser y el
pensar por el principio materialista del reflejo en la conciencia
del hombre de la realidad objetiva que existe fuera e
independientemente de la conciencia del hombre. Al aplicar la
dialéctica al estudio del proceso del reflejo, los clasicos del
marxismo crearon la teoria del conocimiento y la légica
materialistas dialécticas que sefalan los verdaderos caminos y
medios del conocimiento de la dialéctica objetiva que impera
en la naturaleza y la sociedad. Esto significé la creacion de un
método nuevo de conocimiento de la realidad radicalmente
opuesto al método hegeliano.

Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978


http://www.filosofia.org

CAPITULO IX

LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA.
EL MATERIALISMO ANTROPOLOGICO
DE LUDWIG FEUERBACH

El relevante mérito historico de Ludwig Feuerbach consis-
ti6 en su profunda critica del idealismo de Kant, Hegel y otros
filésofos y en haber resucitado y continuado las tradiciones
progresistas del materialismo del siglo XVIII. A diferencia de
otras figuras de la filosofia clasica alemana, Feuerbach no es
idealista, sino que milita en el materialismo. Ahora bien, el
materialismo feuerbachiano no se puede entender sino en
trabazén con la trayectoria anterior de la filosofia clasica
alemana, de la que este autor es también representante.

La situacion revolucionaria, que maduraba ya en Alemania
en la década del 30 al 40 del siglo XIX, tenia que endurecer
inevitablemente las luchas ideolégicas entre la burguesia y la
reaccién feudal.-Y si bien es cierto que Alemania seguia siendo
un pais desmembrado econémica y politicamente y que la
burguesia alemana no se hallaba aun unida en plano nacional,
la agravacién de las contradicciones entre el ascendente

* capitalismo y las claudicantes relaciones sociales del feudalismo

encendia la oposicién burguesa al régimen feudal, al absolutis-
mo. A ello concurria asimismo la influencia que proyectaban
sobre Alemania los paises vecinos, mas avanzados que ella en el
sentido econémico y politico, en particular Francia, la Ilustra-
cion francesa. Para.el desarrollo burgues de Alemania se
precisaba suprimir el enjambre de reinos y principados e
instituir un Estado aleman tnico. Los idedlogos de la burguesia
alemana, en tanto que heraldos de la unificacién del pais, eran
de tal suerte exponentes de los intereses nacionales. Pero, de
ordinario, no se atrevian a impugnar ostensiblemente el Estado
feudal y sus instituciones reaccionarias. La oposicién al
absolutismo se expresaba principalmente como critica filos6fi-


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA. EL MATERIALISMO... 373

ca al cristianismo ortodoxo. No obstante Ia critica al cristianis-
mo significaba, en rigor, critica a la reaccién politica, puesto
que la religién era la ideologia imperante y el Estado feudal se
nominaba oficialmente cristiano.

Desintegracién de la escuela filoséfica hegeliana

La profundizacion de las contradicciones entre la burguesia
y los estamentos feudales dominantes se manifestd en la
desintegracion de la escuela filosofica hegeliana. El antagonis-
mo entre el método y el sistema de la filosofia de Hegel tenia
profundas raices socioeconémicas. No puede sorprender por
ello que, poco después de morir Hegel, estallara un conflicto
entre los hegelianos conservadores y los radicales.

Los hegelianos de derecha, los viejos hegelianos (Gabler,
Hinrichs, Goschel, Daub) defendian el consérvador sistema de .
Hegel. Los hegelianos de izquierda, los jévenes hegelianos
(David Strauss, Bruno Bauer, Max Stirner y otros), adoptaban
principalmente el método dialéctico.

Los jovenes hegelianos extraian de la filosofia de Hegel
deducciones ateas y revolucionarias. Partiendo de la proposi-
cién hegeliana de que la filosofia, a diferencia de la religion,
expresa la verdad en forma de conceptos, es decir, cientifica-
mente, y constituye por ello la forma suprema de la
autoconciencia del Espiritu Absoluto, los jovenes hegelianos
sometian la doctrina cristiana a una critica sistematica.
Diferenciandose de Hegel, los jovenes hegelianos destacaban a
primer plano la idea fichteana —presente en la filosofia de
Hegel— referente a la omnipotencia de la autoconciencia
transformadora de la realidad. En este sentido llamaron a su
doctrina “filosofia de la acci6bn”. Mas no tardaria en verse que
la incitacién a actuar no estaba dirigida a las masas populares,
que para ellos constituian el elemento pasivo de la historia, sino
a las autoridades publicas, de las que esperaban la iniciativa
historica de cara a las transformaciones democritico-
burguesas. , '

Dio comienzo a la escision de la escuela hegeliana la
publicacion del libro de David Strauss Vida de Jesis (1835-

'1836), en el que su autor investiga con sentido critico el origen


http://www.filosofia.org

374 HISTORIA DE LA FILOSOF{fA

de las leyendas evangélicas y rechaza el dogma de su fuente
sobrenatural: la revelacién divina. Sin embargo, Strauss no
considera las leyendas cristianas como simples ficciones
desvinculadas de la necesidad histérica y de las verdaderas
demandas de la sociedad. Desde su punto de vista, los milagros
evangélicos son mitos, folklore popular inconsciente de las
primeras comunidades cristianas aparecidas en los momentos
de honda crisis y disgregacion de la sociedad esclavista. Estos
mitos, escribe Strauss, no son una invenciéon consciente e
intencionada de un individuo, sino el producto de una
conciencia colectiva, la obra de todo un pueblo o comunidad
religiosa.

En la explicacién de la mitologia religiosa, Strauss parte de
la interpretacién hegeliana de la substancia que se desarrolla
histéricamente y se manifiesta en el espiritu popular-nacional.
Una u otra forma de la conciencia religiosa esta relacionada
con una fase determinada del desarrollo del espiritu nacional
del pueblo y, en consecuencia, esta condicionada objetivamen-
te. A pesar de que Strauss no niega la existencia histérica de
Jesuis y considera que, por su sentido interno, el cristianismo es
idéntico a la verdad filoséfica suprema, su libro contribuyé a
activar la batalla ideolégica en la Alemania prerrevolucionaria.

Bastante mas lejos que Strauss en la critica de la religion
cristiana va Bruno Bauer, quien no tardd en ser reconocido
lider de los jovenes hegelianos. El punto de partida de Bauer
no es la substancia del espiritu popular-nacional, sino la
doctrina de la autoconciencia. La autoconciencia es omnipoten-
te, afirma Bauer, la historia toda de la humanidad es
manifestacion de su actividad creadora y los obstaculos que la
humanidad encuentra en su camino no existen por si mismos,
sino en cuanto que la autoconciencia no ha adquirido todavia
conciencia de su fuerza infinita. La autoconciencia crea la
realidad espiritual correspondiente al nivel de su propio
desarrollo y luego la destruye al elevarse a un peldafno mas alto.
Esta concepcién fichteana idealista subjetiva la aplica Bauer en
su critica de la religion.

En sus libros Critica de la historia evangélica de San Juan
(1840) y Critica de los Evangelios sindpticos (1841-1842), Bauer
niega la existencia histérica de Jesis y estima que el


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A CLASICA ALEMANA. EL MATERIALISMO... 375

cristianismo es una forma caduca histéricamente de la
“enajenacién” de la autoconciencia. Igual que Strauss, entien-
de que el cristianismo (y la religion en general) es un producto
necesario del desarrollo espiritual de la humanidad. Pero las
leyendas cristianas, dice, no son mitos inconscientes, sino
ficciones concientes, cuya necesidad, en una fase determinada
del desarrollo de la autoconciencia, dimana de esta misma.

Para Bauer y sus adeptos, la religion era la fuerza principal
que oprimia al hombre. El yugo religioso era la causa de la
esclavizacién econémica y politica, del derecho y la moralidad
feudales. Los jovenes hegelianos reducian todas las transfor-
maciones sociales a la emancipacion religiosa, a la separacion
de la Iglesia del Estado, a la superacién de la conciencia
religiosa, a la critica de la religion y de los prejuicios religiosos.
El movimiento de los jévenes hegelianos, que en la década del
30 cumplié un papel progresista, comenz6 a venir a menos en
los comienzos de la década siguiente.

El materialismo de Feuerbach, el resuitado mis importante
de la disgregacion de la escuela hegeliana

Ludwig Feuerbach (1804-1872) era hijo de un conocido
abogado aleman. En 1823 ingresé en la facultad de teologia de
la Universidad de Heidelberg. Se sentia atraido por esta
materia, pero un afio mas tarde se trasladé a Berlin, en cuya
Universidad escuché las lecciones de Hegel. En 1827-1828
comienza a dudar de la doctrina hegeliana concerniente a la
base lgica de la naturaleza. No obstante, en su De ratione una,
universali, infinita (1828) es todavia un idealista objetivo. En
1828 ejerce en la Universidad de Erlangen, de la que es
despedido dos afios después por la publicaciéon de Pensamientos
sobre la muerte y la inmortalidad, libro en el que niega la
inmortalidad del hombre y afirma que inmortales son unica-
mente las grandes obras de la razén humana. Desde 1830 vive
apartado (en una aldea, principalmente) y va publicando sus
obras filoséficas, en las que poco a poco se aleja de la filosofia
hegeliana. Lo mismo que Strauss y Bruno Bauer se dedica a la
critica de la religion, a emancipar al hombre de la conciencia
religiosa que lo esclaviza. En 1839 rompe definitivamente con


http://www.filosofia.org

376 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

el idealismo. En su Contribuciin a la critica de la filosofia de Hegel
enfoca ya como materialista el problema capital de la filosofia y
considera la naturaleza, el ser, la materia como realidad que
engendra por necesidad la razén pensante. En 1841 aparece su
obra fundamental, La esencia del cristianismo, que produce una
impresiéon enorme. En los afos siguientes publica Tesis
provisionales para la reforma de la filosofia (1842) y Principios de la
filosofia del porvenir (1843).

En la revolucién de 1848 se abstiene de toda lucha politica y
se opone a la presentacion de su candidatura para las
elecciones a la Asamblea Nacional (de Francfort). En este
periodo publica varias obras, que llaman poca atencién. La
burguesia ha abandonado a su eminente pensador. El proleta-
riado, en la medida de su conciencia y sentido de organizacién,
se encuadra ya bajo la bandera ideolégica de Marx y Engels.

En los dltimos afios de su vida, Feuerbach muestra interés
por el socialismo cientifico. Estudia El capital de Marx y en
1870 ingresa en el Partido Socialdemocrata de Alemania, pero
no puede llegar a las posiciones del materialismo dialéctico e
histérico. Hasta el final de sus dias es una prominente figura
dél materialismo y ateismo premarxistas.

Las tareas y el objeto de la
“nueva filosofia”, segiin Feuerbach

Feuerbach considera su filosofia como culminacién y al
mismo tiempo superacion de la doctrina hegeliana y de sus
precursores. Si Hegel establece un divorcio entre la razén, el
pensamiento y el hombre, su actividad sensorial y sus
necesidades, la “nueva filosofia” o “filosofia del futuro” —asi
llama Feuerbach a su doctrina— parte de que el hombre y sélo
el hombre es el sujeto real de la razén.

Este autor rechaza la contraposicion de la filosofia especula-
tiva a las ciencias empiricas e insiste en que la filosofia parta
también de los datos sensibles. Los 6rganos de los sentidos son
los organos de la filosofia. La filosofia debe pactar con las
ciencias naturales, y este enlace por amor serd mas fecundo que
el contubernio entre la filosofia y la teologia que ha existido
durante siglos.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A CLASICA ALEMANA. EL MATERIALISMO... 377

La religion promete al hombre la salvacién después de la
muerte. Incumbe a la filosofia hacer en la tierra lo que la
religiébn promete para el mundo ultraterreno, mundo que, por
otra parte, no existe. La filosofia sustituye a la religion, y en vez
de consuelos ficticios, proporciona al hombre la conciencia de
sus posibilidades reales de lograr la felicidad.

Feuerbach reprueba la interpretacién idealista del pensa-
miento como esencia extranatural y suprahumana y sostiene
que la relacién del pensamiento con el ser concierne a la
esencia del hombre, puesto que sélo éste piensa. En consecuen-
cia, la filosofia, por cuanto aborda el problema de la relacién
del pensamiento con el ser, debe ser antropologia, es decir,
ciencia del hombre, en cuya existencia y actividad encuentra
este problema su solucién real. “La unidad del ser y del
pensamiento —escribe Feuerbach— no tiene verdadero sentido
sino cuando se toma al hombre como base, como sujeto de esa
unidad.” !

Las ciencias que estudian la actividad del hombre permiten
descubrir cuén inconsistente es la representacién especulativo-
idealista del pensamiento y de lo espiritual en general. Estas
ciencias, en particular la fisiologia, revelan el nexo indisoluble
del pensamiento con los procesos materiales que ocurren en el
organismo humano, con la percepcién sensorial del mundo
exterior, etc. El hombre es inseparable de la naturaleza, de lo
que se sigue que lo espiritual no debe ser contrapuesto a la
naturaleza como una realidad por encima de aquélla. “La
nueva filosofia —escribe Feuerbach— convierte al hombre y a la
naturaleza, como base de éste, en el objeto tinico, universal y
supremo de la filosofia, haciendo asi de la antropologia, sin excluir
la fisiologia, una ciencia universal”?

Significa esto que Feuerbach quiere elaborar un sistema
materialista erigido en la fisiologia y la psicologia cientificas del
hombre. Esta comprensién del objeto de la filosofia materialis-
ta es, por supuesto, unilateral, pero cumpli6 un papel
progresista en la lucha contra la idealista doctrina hegeliana de
la divinidad del pensamiento. ‘

! L. Feuerbach. Obras filoséficas escogidas. Mosct, 1955, ¢. I, pag. 199.
2 Ibidem, pig. 202.


http://www.filosofia.org

378 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Feuerbach se opuso a que se caracterizara su filosofia de
materialista, especialmente porque en los aftos 50-60 del siglo
XIX se movian en la filosofia burguesa alemana los materialis-
tas vulgares (Biichner, Vogt y Moleschott), para quienes el
pensamiento era una suerte de sustancia segregada por el
cerebro. En su propésito de disociarse de estos vulgarizadores
de la filosofia materialista, Feuerbach renuncia al propio
nombre de “materialismo”, lo que revela inconsecuencia en la
lucha contra el idealismo. Ahora bien, subraya que su doctrina
descansa en la filosofia materialista anterior.

Particularidad caracteristica del materialismo antropolégico
de Feuerbach es la negacion del dualismo (cuerpo y alma), la
admision y fundamentacién de la tesis materialista sobre la
unidad de lo espiritual y lo corpdreo, de lo subjetivo y lo
objetivo, de lo psiquico y lo fisico, del pensamiento y del ser.

El antropologismo de Feuerbach no se limita a un
planteamiento y una solucion determinados del problema
cardinal de la filosofia. Esencial contenido y destino del
‘principio antropolégico es, a juicio de Feuerbach, la interpreta-
cion cientifica de la conciencia social, en la que ve el reflejo de
la esencia del hombre.- Ahora bien, ¢qué es esa esencia? Para
Feuerbach es, ante todo, la sensibilidad, la vida del intelecto y el
corazén, la multiplicidad de las vivencias del individuo, que
ama, sufre, aspira a ser feliz, etc. Se trata, en consecuencia, de
enfocar las diversas formas de la conciencia social, la religion
en primer término, desde el dngulo del contenido vital que
envuelven. En este sentido, Feuerbach va mas alla que los
materialistas anteriores, para quienes la religién, como conjun-
to de representaciones fantasticas, carece de todo contenido
real. Feuerbach reduce lo supranatural a lo natural, lo
fantastico a lo real, lo suprasensible a lo sensible; este es el
rasgo basico de su método antropolégico.

El antropologismo feuerbachiano contiene embrionaria-
mente una comprensiéon materialista de la historia, un intento
de interpretacién materialista de la religién como reflejo de la
vida real de los hombres. Pero Feuerbach comprende la vida
real de los hombres, la esencia del hombre de modo abstracto,
sin conexién con las relaciones sociales histéricas, con la
division de la sociedad en clases, etc. Por ello se limita de


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA. EL MATERIALISMO... 379

ordinario a sefalar la naturaleza sensorial del hombre, el
caracter sensorial de la actividad humana, la unidad antropolé-
gica de todos los hombres.

Critica de la filosofia idealista

Feuerbach es un brillante critico de la filosofia idealista, un
pensador que rechaza con fuerza persuasiva la acusacién al
materialismo de admitir de modo “acritico”, dogmatico los
datos de los sentidos. Contra esta acusacion que los represen-
tantes de la filosofia idealista lanzaban y trataban de funda-
mentar, Feuerbach muestra que la exigencia, por estos autores,
de deducir l6gicamente del pensamiento, de la conciencia, etc.,
la existencia del mundo exterior, de la naturaleza denotaba en
ellos una representacién acritica religioso-idealista de la
existencia de un principio primario supranatural. Esto es, por
cuanto superpone el espiritu supranatural a la naturaleza, el
idealismo especulativo niega la existencia de ésta independien-
temente de la conciencia y, por lo tanto, no es la admisién"
materialista del mundo exterior lo dogmatico, sino la solucién
idealista del problema cardinal de la filosofia que, con
argumentos teéricos, endosa al mundo las concepciones
religiosas. '

Feuerbach establece que el idealismo no parte de la
realidad, sino que se abstrae infundadamente de los datos
sensoriales y, en consecuencia, de los objetos reales percibidos
por los sentidos. No se opone a la abstraccién en general, sino
al abuso idealista de la abstraccién.

Al criticar la proposicién kantiana de las “cosas en si”
incognoscibles sefiala que esta deduccién agndstica tiene por
base dicha abstraccién idealista, o sea, la abstraccién especulati-
va de todo lo sensible. ‘

De su critica del idealismo deduce que la filosofia idealista
es una teologia racionalizada o especulativa. El filésofo que
divaga a propésito de una razén absoluta que forma la base
oculta de todo lo existente no hace sino exponer de modo
refinado representaciones religiosas de Dios y la creacién del
mundo. Con todo, Feuerbach no equipara la filosofia idealista
especulativa y la religion. La interpretacién racionalista de ésta


http://www.filosofia.org

380  HISTORIA DE LA FILOSOFIA

por el idealismo, afirma acertadamente, contradice los dogmas
religiosos que, por su propia esencia, son incompatibles con la
ciencia, la razon y la logica. El teismo entiende a Dios como ser
sensible, como persona que se halla fuera del mundo,
mientras la filosofia especulativa convierte a Dios en un
espiritu impersonal, esencia interna de la propia realidad.
De este modo, la filosofia especulativa desbroza el camino al
panteismo, a la identificaciéon de Dios con la naturaleza y, por
consiguiente, a la negaciéon del teismo. En este sentido, la
filosofia de Hegel es panteismo idealista, y la de Spinoza,
panteismo materialista.

Los clasicos del marxismo-leninismo elogian la critica
feuerbachiana de la filosofia idealista, especialmente la critica
del idealismo, clasico alemdn, aunque sefialan el grave defecto
de partir principalmente del materialismo metafisico, por lo
que, al rechazar el idealismo hegeliano rechaza la dialéctica
hegeliana. Feuerbach no pudo distinguit: el “meollo racional”
de la dialéctica de Hegel, no comprendi6é la necesidad de
elaborar una dialéctica nueva, materialista.

Yerdad es que en .la meditacion feuerbachiana hay
elementos de dialéctica. Feuerbach admite el caracter objetivo
de la negacién, habla de la lucha entre lo nuevoy lo viejo, de la
negacién de la negacién en el sentido en que Hegel compren-
dia este proceso. Pero todo esto no va mas alla de tales o cuales
observaciones, ya que el problema del desarrollo y de la
concatenacion universal de los fenémenos no le interesa, en
rigor. Mis lejos todavia esta Feuerbach de.comprender la
dialéctica en tanto que logica y método auténticamente
cientifico de investigacién. Para Feuerbach, la dialéctica no es
mas que un medio, conocido ya en la antigiiedad clasica, de
entablar una discusidn filoséfica, un modo para discriminar las
contradicciones en los juicios del interlocutor. En este sentido,
Feuerbach dice: “La dialéctica verdadera no es un mondélogo del
pensador solitario, sino un didlogo entre el Yo y el TiL.”3
~ De esta suerte, Feuerbach denuncia el misterio del idealis-
mo —la religibn—, pero no puede oponer al idealismo
dialéctico una cosmovisidén materialista nueva, mas elevada: el

3 L.Feuerbach. Obras filosoficas escogidas, t. 1, pag. 208. -


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA CLASICA ALEMANA. EL MATERIALISMO... 381

materialismo dialéctico. La magna tarea de crear esta forma

superior del materialismo fue cumplida por Marx y Engels. -
Critica de la religién

Feuerbach consideraba que la critica de la religién era lo
mas importante de su quehacer. Su.comprensiéon antropologi-
ca de la esencia de la religion es el desarrollo y la profundiza-
cién del ateismo burgués. Ya los materialistas de los siglos XVII
y XVIII establecen que el sentimiento religioso nace del temor
a las fuerzas ciegas de la naturaleza. Feuerbach se muestra
conforme con esta proposicién, pero va mis alld: ademas del
miedo, en la religion se reflejan las dificultades, los padeci-
mientos, asi como las aspiraciones, las esperanzas, los ideales
del hombre. -Dios, sostiene Feuerbach, nace sélo entre los
dolores del hombre. Dios toma del hombre todas sus
determinaciones: Dios es lo que el hombre quiere ser. Por eso
justamente tiene la religién un 'contenido real y no es una
simple ilusién ni un absurdo.

La religién, dice Feuerbach, nace en la remota fase da la
historia humana en que el hombr& no podia tener ain una
representacion correcta de los fenémenos de la naturaleza, de
cuanto dependia inmediatamente su existencia. La adoracién
religiosa de los fenémenos de la naturaleza (la “religion
natural”), lo mismo que el culto religioso del hombre en los
nuevos tiempos (la “religién espiritual”) demuestra que el
hombre diviniza todo aquello de lo que depende realmente o
cree depender. Pero la religion no es innata en el hombre, pues
si no habria que admitir que el hombre nace dotado de un
drgano de la supersticion.

Cierto, los animales dependen del medio todavia mis que el
hombre. Pero carecen de vida espiritual, de pensamiento, de
imaginacién. Mientras, la existencia de la religién presupone la
facultad del pensamiento abstracto, si bien la religién extrae
principalmente su contenido de los sentidos, de las emociones
humanas. La esencia de la religion, dice Feuerbach, es el
corazén del hombre, cuya diferencia de la razén serena y fria
consiste en que desea creer, amar. Pero la esencia de la religion
no puede ser reducida a una u otra facultad del hombre: en la


http://www.filosofia.org

382 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

religién se expresa torcidamente todo el hombre. Tal es la base
del ateismo antropolégico. “El hombre —dice Feuerbach—
cree en los dioses no sélo por estar dotado de fantasia y
sentimiento, sino también porque abriga el deseo de ser feliz.
Cree en el ser bienaventurado no sélo porque tiene una
representacion de la bienaventuranza, sino también porque
quiere ser bienaventurado; cree en el ser perfecto porque
quiere serlo él mismo; cree en el ser inmortal porque no quiere
morir.” 4

Tales son los principios fundamentales de la explicacion
antropolégica feuerbachiana de la religién, principios que
aplica a los diversos dogmas cristianos. Asi, el misterio de la
trinidad es, para Feuerbach, el misterio de la vida familiar
habitual del hombre; la representacién religiosa de la Provi-
dencia es la representacién mistica del hombre acerca de su
diferencia de los animales y de la naturaleza en general. Pero
Feuerbach entiende la esencia del hombre de modo abstracto,
antropolégicamente. La esencia del hombre, dice, es la razén,
la voluntad, el corazén, o sea, una naturaleza del individuo que
no cambia a lo largo de toda la historia. Consecuencia de esa
representacion limitada, metafisica y naturalista del hombre es
la comprensién ahistérica de la religién, a pesar de que
Feuerbach intenta rastrear su evolucién histérica y sus formas
histéricas. Lo que basicamente queda fuera del campo visual
del pensador alemin es el reflejo en la religion de las
contradicciones antagdnicas de la sociedad clasista, la esclaviza-
cién del hombre por las fuerzas espontineas del desarrollo
social.

La inteleccién ahistérica de la vida humana impide a
Feuerbach entender a fondo el caracter histéricamente transi-
torio de la religi6n, asi como las maneras efectivas de superarla.
Habla a menudo de que inevitablemente desaparecerd la
representacién religiosa fantistica del mundo, de que el
hombre rechazara la idea mistica de su esencia y lograra en la
Tierra lo que le promete la religién en el ultramundo. Pero
como, seguin Feuerbach, la religion refleja, bien que de modo
falseado, algo inherente al hombre desde toda la eternidad, el

4 Ibidem, t. II, pag. 713.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA CLASICA ALEMANA. EL MATERIALISMO... 383

sentimiento religioso es inextinguible, y Feuerbach proclama
que el amor, especialmente el amor entre los sexos, es un
sentimiento religioso. Y dado que el amor resulta ser la
verdadera esencia de la religién, el ateismo se torna en la
verdadera religién, una religién sin Dios. Este concepto tan
lato de la religion, el punto mas débil del antropologismo
feuerbachiano, vela el papel de la religién como medio de
esclavizacion espiritual de las masas, viene a ser una peculiar
justificacion del sentimiento religioso y sobrevalora el paper
histérico de la religién, que en las obras de Feuerbach es poco
menos que la forma principal de la vida espiritual del hombre.
De esta suerte, €l ateo Feuerbach se proclama reformador de la
religion; en el transito de la conciencia fantastico-religiosa a la
religién sin Dios que diviniza las potencias humanas superio-
res, ve el camino para renovar, para democratizar la sociedad,
para suprimir la miseria de las masas, etc.

Si al analizar el contenido real de la religién da un paso
adelante respecto de los materialistas franceses, a la hora de
calificar el papel social de la religion y en el intento de crear
una nueva religién, Feuerbach queda por detris de sus ilustres
precursores. No comprende que la critica cientifica de la
religion es algo mas que reducir las representaciones religiosas
a su contenido terrenal. Lo importante en la critica cientifica de
la religion consiste en analizar las causas materiales de la
duplicacién religiosa del mundo, pues es éste el anilisis que
puede descubrir la esencia social de la religion y los verdaderos
caminos histéricos para superarla.

La interpretacion materialista de
la naturaleza

La base de la antropologia filoséfica de Feuerbach es la
doctrina materialista de la naturaleza. Frente al idealismo y'la
religion, Feuerbach dice que la naturaleza es la tnica realidad, -
y el hombre, su producto superior, su expresion, su culmina-
cién. En el hombre y gracias a él se percibe, se contempla, se
piensa la naturaleza. Oponiéndose a la posposicién religioso-
idealista de la naturaleza, afirma que no hay nada superior a la
naturaleza, como no hay nada inferior a ella. “;Contemplad la


http://www.filosofia.org

384 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

naturaleza, contemplad al hombre! Ahi, ante vuestros ojos,
tenéis los misterios de la filosofia.” s

Desde el punto de.vista feuerbachiano, los conceptos de ser,’
naturaleza, materia, realidad son designaciones idénticas. La
multiplicidad de las apariciones de la naturaleza no puede ser
reducida a una materia primaria homogénea. La esencia es tan
multiforme como la existencia. La naturaleza existe désde toda
la eternidad: son los fenémenos singulares los que surgen en el
tiempo. La naturaleza es infinita también. en el espaciO' es la
limitacién humana la que pone hmltes a su extension. Kl
espacio y el tiempo, dice Feuerbach, “son las condiciones
fundamentales de todo ser y esencia, de todo pensamiento y
actividad, de todo florecimiento y éxito™6. No hay realidad
alguna fuera del tiempo-y el espacio, pero tampoco hay tiempo
a espacio fuera de la naturaleza. Por eso carecen de
fundamento las concepciones religioso-idealistas del comienzo
del mundo. '

La vida humana y el conocimiento demuestran la universa-
lidad del espacio y del tiempo, dice Feuerbach. No hay nada
ultraterreno, ya que los fendémenos de la naturaleza, como lo
demuestra la experiencia, no tienen una doble existencia. La
representacion cientifica de la universalidad ' del espacio
presupone la percepcién sensible del lugar que ocupa el
cuerpo. La desmembracidn légica de los conceptos es imposible
sin la delimitacion de las cosas en el espacio; este tltimo es
inseparable de la sucesion de las cosas en el tiempo. Todo esto
refuta la doctrina kantiana del apriorismo de tiempo'y espacio
y toda universalidad en general. “En la naturaleza —dice
Feuerbach— no hay comienzo ni fin. Todo en ella se encuentra
sujeto a una accién mutua, todo es relativo, todo es a la vez
efecto y causa, todo es multilateral y reciproco.”’ Es éste un
profundo destello de dialéctica, pero el materialista aleman no
lo lleva adelante, no examina las diversas formas de intercone-
xién e interdependencia de los fenémenos, no alude a las
categorias, que tanto lugar ocupan en La ciencia de la ligica

5 Ibidem, t. I, pag 129.
’ ® Ibidem, t. II, pag. 492.
Ibidem, pag. 602.


http://www.filosofia.org

o>

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. EL MATERIALISMO... 385

hegeliana, a causa de lo cual, la unidad universal de los
fenémenos de la naturaleza tiene un caricter muy general y
abstracto en Feuerbach.

Basandose en las adquisiciones del materialismo anterior,
Feuerbach hace suya la proposicién del nexo indisoluble entre
materia y movimiento. Pero no tiene una idea clara de la
multiplicidad cualitativa de las formas del movimiento de la
materia, de su transicién reciproca, en virtud de lo cual la tesis
del automovimiento de la materia, que Feuerbach subraya en
pos de los materialistas franceses, no es mas que algo deducido
de la negacién del principio primigenio divino. Si este
planteamiento era inevitable en el siglo XVIII, cuando las
ciencias naturales no proporcionaban todavia los datos sufi-
cientes acerca de las formas no mecénicas del movimiento de la
materia, a mediados del siglo XIX, esta proposicién tan general
no hacia progresar a la teoria materialista.

Cierto, Feuerbach no se limita a admitir 1a universalidad del
movimiento y habla asimismo del desarrollo. “La Tierra
—dice— no fue siempre como es hoy; mas bien llegd a su
aspecto actual como resultado del desarrollo y de una serie de
revoluciones.”8 Feuerbach considera que todo lo viviente
surgi6 de lo no viviente, y si hoy no asistimos al nacimiento de
los seres vivos primitivos de las entranas de la materia no
viviente, esto significa que ahora no existen en la Tierra las
condiciones objetivas que existian hace millones de afios. Pese a
ello, Feuerbach persiste en la interpretacion metafisica del
proceso de desarroflo, ya que rechaza la objetividad de las
contradicciones dialécticas, la unidad y la lucha de los
contrarios como fuente interna del desarrollo.

A diferencia de los materialistas del siglo XVIII, la
comprensién mecanicista de la naturaleza, no satisface ya a
Feuerbach e intenta superarla. Asi, combate la reduccién de las
formas superiores de existencia de la materia a las inferiores.
La vista y el oido no pueden ser reducidos a leyes épticas y
acusticas, los actos psiquicos se diferencian esencialmente de su
base fisiolégica. La unidad de lo subjetivo y lo objetivo, de lo
psiquico y lo fisico no elimina la diferencia interna entre ellos.

8 Ibidem, pag. 435.


http://www.filosofia.org

386 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

Aunque, en su aspecto originario, lo viviente no puede surgir
sino de lo no viviente, esto no es razén para negar la
peculiaridad cualitativa de la vida.

Al rechazar la comprensién mecanicista de la vida, Feuer-
bach rechaza resueltamente el vitalismo. Su interpretacion de
la vida como forma superior de ser de la naturaleza apunta
principalmente contra el materialismo vulgar .que, practica-
mente, niega la conciencia. Para Feuerbach, la conciencia, en
todas sus formas, es la expresién inmediata de la unidad de
sujeto y objeto.

La multiplicidad de las sensaciones humanas, dice Feuer-
bach, se corresponde con la multiformidad de las cualidades
de la naturaleza, estd condicionada por esta multiformidad y
es imposible sin ella. De ahi que no se pueda contraponer el
contenido de las sensaciones humanas a la determinacién
cualitativa de los fenémenos sensorialmente percibidos. No
obstante, la comprensién feuerbachiana de la unidad de sujeto
y objeto, del hombre y la naturaleza tiene un caricter
limitadamente naturalista, antropol6gico, ya que Feuerbach no
ve la base real ni la forma mas importante de esta unidad: la
produccién social.

En la solucién materialista de la correlacion entre la materia
organica e inorganica, Feuerbach critica la concepcién teologi-
ca idealista, segiin la cual, la naturaleza en conjunto constituye
una armonia preestablecida (instaurada por Dios). El materia-
lista aleman explica que el finalismo en el mundo animal y
vegetal no es resultado de la realizacién de un fin inmanente a
los fenémenas, sino una consecuencia sujeta a ley de la unidad
del mundo material. A diferencia de los materialistas del siglo
XVI11 y del XVIII, Feuerbach no niega el finalismo objetivo del
mundo orgénico; sefiala correctamente la relatividad de ese
finalismo, pero no puede aclararlo porque casi no apela a los
datos de las ciencias naturales, especialmente a la doctrina de
Darwin.

De esta suerte, pese a algunos destellos dialécticos y a un
mayor ahondamiento que el de los anteriores materialistas en
el problema de la unidad y la diversidad de la naturaleza, la
doctrina feuerbachiana se inserta en el materialismo metafisi-
co. Lo denota, por ejemplo, la definicién de la naturaleza:


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. EL MATERIALISMO... 387

“Entiendo por naturaleza el conjunto de todas las fuerzas,
cosas y seres sensibles que el hombre diferencia de él como lo
no humano... O, interpretando la palabra pricticamente:
naturaleza es todo aquello que —prescindiendo de las insinua-
ciones sobrenaturales de la fe teista— se ofrece al hombre
inmediata y sensiblemente como fundamento y objeto de su
vida. Naturaleza es luz, electricidad, magnetismo, aire, agua,
fuego, tierra, animal, vegetal, hombre en cuanto ser que obra
involuntaria e inconscientemente. Por “naturaleza” no entien-
do nada mas, no entiendo nada mistico, nada nebuloso, nada
teolégice. " ? Tras citar estas palabras de Feuerbach, Lenin dice
en su resumen de las Lecciones sobre la esencia de la religion: “De
donde naturaleza = todo excepto lo sobrenatural. Feuerbach es
brillante, pero no profundo. Engels define con mayor
profundidad la diferencia entre materialismo e idealismo.” 10

La teoria del conocimiento. Desarrollo del sensualismo

En la linea de las tradiciones materialistas del siglo XVIII,
Feuerbach hace una aportacién considerable a la elaboracién
de la teoria del conocimiento materialista sensualista. Por de
pronto combate resueltamente el maltrato idealista de la
contemplacion sensorial como algo bajo, superficial, lejano de
la verdad. El mundo es la realidad percibida por los sentidos y,
en consecuencia, no se puede conocer sino a través de éstos.

Feuerbach niega categéricamente la existencia de objetos
que no puedan ser aprehendidos por los sentidos. La
percepcién sensorial, inmediata por su naturaleza, puede ser
también mediata, es decir, proporcionar indirectamente datos
de lo que no vemos, no oimos, no palpamos. “Asi pues, no sélo
lo exterior, sino también lo interior, no sélo el cuerpo, sino
también el espirity, no solo la cosa, sino también el Yoson objetos
de los sentidos. Por ello todo es perceptible a través de los
sentidos, si no inmediata, si mediatamente, si no por unos
sentidos habituales, toscos, si por unos refinados, si no por los

9 Ibidem, pags. 590 y 591.
10 V. I. Lenin. Resumen del libro de Feuerbach “Lecciones sobre la esencia de la
religion”. O.C., 1. 29, pag. 47. ‘


http://www.filosofia.org

388 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

ojos del anatomo o del quimico, si por los ojos del filésofo; por
ello el empirismo sostiene con toda razén que la fuente de
nuestras ideas son los sentidos.” I! Feuerbach combate también
la critica escéptica, agnostica de las percepciones sensibles y
sostiene que estas ultimas, por su vinculo inmediato con las
.cosas, nunca nos engafian.

Lenin aplaude la conocida proposncxon feuerbachiana de
que el hombre tiene los sentidos necesarios para conocer
cualquier fenémeno!2. Pero Feuerbach no supo fundamentar
esta proposicién suya porque ignoraba que la facultad en los
sentidos humanos de reflejar con exactitud y diversidad la
realidad es fruto de su desarrollo a lo largo de milenios. Por
ello, la citada proposicion es mas un profundo atisbo que una
deduccion extraida de la teoria del desarrollo aplicada al
hombre. El defecto de la interpretacion feuerbachiana del
reflejo sensorial consiste también en que este autor no liga la
representacion sensorial con la realidad practica, material.
Acerca de esta proposicion dice Marx: “Feuerbach, no
contento con el pensamiento abstracto, apela a la contemplacion
sensorial; pero no concibe la sensoriedad como una actividad
sensorial humana prdctica.”

Ademais del papel que la vista, el oido y otros sentidos
desempenan en el conocimiento del mundo exterior, Feuer-
bach senala el significado cognoscitivo de la vida y la_ activi-
dad emocional del hombre. Pero en su modo de enten-
der la actividad sensorial no incluye Jo mas importante: los
cambios de la naturaleza, de la produccién material a ma-
nos del hombre.

Las sensaciones del hombre difieren cualitativamente de las
del animal, van mucho maés alld de las necesidades fisiolégicas
inmediatas del hombre y tienen una muiltiple significacién
espiritual, especialmente estética. El animal posee algunos
sentidos mas finos que el hombre, pero esto no contradice la
proposicién de la universalidad de los sentidos humanos, ya

11 1. Feuebrach. Obras filoséficas escogidas, t. 1, pag. 190.
12 yéase V. 1. Lenin. Resumen del libro de Feuerbach “Lecciones sobre la esencia
de la religién”. O.C., 1. 29, pag. b2.
18 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 3, pag. 2.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIiA CLASICA ALEMANA. EL. MATERIALISMO... 389

que los sentidos del animal estdn estrechamente especializados,
mientras que los del hombre se elevan al nivel de acto espiritual
y, como dice Feuerbach, cientifico. Seria erréneo ver, afirma, la
causa de la diferencia entre los sentidos del hombre y los del
animal en que el hombre es un ser racional. No, si €l hombre
no se diferenciara del animal en la sensacién tampoco se
diferenciaria de él en el pensamiento! “La percepcién del
animal es animal; la del hombre, humana.” 14 Esta proposicién
no explica la diferencia cualitativa de la percepciéon humana
del mundo respecto de la del animal, pues Feuerbach no
comprende las verdaderas causas por las que el simio
antropomorfo se convirti6 -.en hombre. Pese a ello, su
indicacion de la particularidad cualitativa del reflejo humano
del mundo exterior tiene gran significacién para fundamentar
la teoria sensualista del conocimiento.

La importancia que otorga al conocimiento sensorial y la
critica a que somete el entendimiénto especulativo que desdefia

‘los datos sensoriales, no significan que Feuerbach no admita la

especial funcion cognoscitiva del pensamiento teérico y su
capacidad para lograr un conocimiento mas profundo de la
realidad. La misién del pensamiento es reunir, comparar,
diferenciar, clasificar los datos sensoriales, tomar conciencia,
comprender, descubrir su contenido oculto que no comparece
de modo inmediato. “El libro de la naturaleza lo leemos con los
sentidos —dice—, pero no lo comprendemos con ellos.” 15 El
pensamiento enjuicia los hechos sensibles, los sopesa, los
analiza y explica. Feuerbach comprende que, a diferencia del
reflejo sensorial del mundo exterior, el pensamiento es de
caracter mediato, en virtud de lo cual no siempre lo que
pensamos puede ser objeto de percepcion inmediata. ¢Como se
puede establecer la certidumbre de nuestros conceptos, su
correspondencia con la realidad objetiva? Mediante la confron-

-tacién de los conceptos, de las deducciones tedricas con los

datos sensoriales. Por lo que vemos que en Feuerbach la
contemplacion sensorial es el criterio de la veracidad del
pensamiento. Significa esto que el pensamiento debe concor-

14 1 Feuerbach. Obras filosdficas escogidas, t. 1, pag. 231.
15 Ibidem, pag. 271.


http://www.filosofia.org

390 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

dar con las percepciones de los sentidos. Pero esta concordan-
cia dista mucho de ser siempre posible, por cuanto el hombre,
gracias al pensamiento, conoce lo que ya no existe (el pasado) y
lo que todavia no existe (el futuro). La relacién pensamiento-
reflejo sensorial del mundo tiene un caricter dialécticamente
contradictorio, cosa que Feuerbach no advierte. Subraya
correctamente la unidad de las sensaciones y el pensamlento en
el proceso del conocer, pero no ve que el trinsito del reflejo
sensorial del mundo exterior al reflejo de éste en el
pensamiento tedrico abstracto, en conceptos y categorias de la
ciencia tiene un complejo caracter, se produce a saltos. A este
filésofo en rigor no le interesa el problema de las categorias,
que tanto espacio ocupa en la filosofia de Kant y de Hegel.
También le atraen poco los problemas de la légica. Permanece
ajeno a la profunda idea hegeliana relativa al movimiento del
pensamiento teérico de lo abstracto a lo concreto y, en
consecuencia, de la posibilidad de lo concreto en el pensamien-
to, que es abstracto por su propia naturaleza.

Al criticar el pensamiento divorciado de su base sensorial,
Feuerbach no ve el nexo del conocimiento tedrico con la
practica. Es verdad que en ocasiones habla de ésta e incluso
intenta insertarla en el proceso del conocimiento afirmando,
por ejemplo, que resuelve problemas que la teoria no puede
resolver. Pero no hay en él una comprensién cientifica de la
practica. Le parece que es algo ajeno cuando no hostil a la
filosofia y al pensamiento teérico por lo demas. Pese a todo, el
planteamiento feuerbachiano del papel decisivo de la actividad
sensorial en el proceso del conocimiento envuelve embriona-
riamente la posibilidad de una soluciéon correcta de este
problema gnoseolégico capital.

Las concepciones sociologicas y éticas de Feuerbach

Las concepciones sociologicas y éticas de Feuerbach consti-
tuyen la parte menos elaborada y original de su meditacién.
Como todos los materialistas anteriores a Marx, no pudo
comprender de modo materialista la vida social, la conciencia
social y, en consecuencia, la moralidad. Cierto, combate la
interpretacién religioso-idealista de la vida social, pero esto no


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. EL. MATERIALISMO... 391

le lleva a una comprensién materialista de la historia porque
reemplaza las fuerzas motrices misticas de la historia por los
sentimientos y las pasiones humanas, esto es, por algo que, aun
siendo muy real, no es material. A la interpretacion religioso-
idealista de la historia universal opone una concepcion
naturalista, cuyo punto de arranque es la caracterizaciéon
antropoldgica de la sensibilidad humana como fuerza principal
y determinante de la conducta del individuo y de la sociedad.

Feuerbach rechaza la idea kantiana del imperativo categéri-
co aprioristico, anterior a la sensibilidad e independiente de
ésta, y sostiene que el hombre actiia por emperativo de-la
sensibilidad, cuyas formas son multiples: el amor a la vida, el
deseo de felicidad, el egoismo, el interés, la necesidad de
satisfacer la sensible naturaleza humana, el placer en el
sentido mas amplio de esta palabra, etc. En pos de su natural
deseo de felicidad, el hombre actia necesaria y, al propio
tiempo, libremente. La verdadera libertad es imposible fuera
del tiempo y el espacio, fuera de la relacion de las cosas
aprehendidas a través de los sentidos. Por ello es infundada la
idea hegeliana de la libertad como esencia del pensamiento:
“Solo la libertad sensorial es la verdadera libertad espiritual,
sélo el deseo de felicidad enlaza la libertad con la necesidad, es
decir, hace los actos necesarios deseables, libres. ¢Cuando actiia
el hombre libremente? Sdlo cuando actiia por necesidad.” 16
Esta definiciéon feuerbachiana de la libertad coincide en sus
rasgos fundamentales con el punto de vista de Spinoza. Pero, a
diferencia de éste, Feuerbach subraya la significacién intelec-
tual de la vida sensorial del individuo, en tanto que para
Spinoza la libertad es en grado considerable el imperio de la
razén sobre los sentidos.

Cuando repudia la comprensién idealista hegeliana de la
libertad, Feuerbach no advierte lo racional en el planteamiento
hegeliano del desarrollo histérico de la libertad. Para Feuerba-
ch, la libertad es la unidad del hombre con las circunstancias en
que aparece su esencia. El ave es libre en el aire, €l pez en el
agua, el hombre es libre alli y cuando las circunstancias de la
vida le consienten satisfacer su natural deseo de felicidad, de

16 1. Feuerbach. Simtliche Werke, Bd. V, S. 227.


http://www.filosofia.org

=

392 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

realizar sus aptitudes. La abstracta y naturalista concepcién
feuerbachiana de la libertad del hombre es aniloga a la
demanda de los ilustrados burgueses de poner las circunstan-
cias de la vida humana en consonancia con la naturaleza del
hombre, de hacer humanas estas circunstancias.

La concepcién antropoldgica en la sociologia reviste un
caricter marcadamente burgués-democratico; lo principal en
ella es la admisién de la unidad antropolédgica de todos los
hombres. Si todos los hombres son iguales por naturaleza, los
privilegios estamentales y todos los demas contradicen la
naturaleza humana y deben ser abolidos. Esta comprensién de
la igualdad es tan limitada como la comprensiéon democritico-
burguesa de la libertad. A Feuerbach casi no le interesa la
verdadera estructura socioeconoémica de la sociedad que
permite a una clase dominar a otra, no ve el nexo entre la
opresion y la explotacioén por una parte, y la propiedad privada
por otra.

Al considerar al hombre como ser natural, Feuerbach trata
de aclarar, en el marco de la sociedad burguesa, las condiciones
naturales de la existencia humana, esto es, las circunstancias
que permiten al individuo realizar con mas o menos dificulta-
des su deseo de felicidad. Y Hega a la conclusién de que “todas
las cosas —salvo los actos contranaturales— se hallan de buen
grado alli donde estan, son de buen grado lo que son”. Como

- senala Engels, esta deducciéon feuerbachiana implica una

apologia de la sociedad burguesa, pensara lo que pensara el
propio filésofo.

Desde luego, Feuerbach, en su fuero interno, no pretendia
justificar la miseria y la explotacion de los trabajadores, era
profunda su fe en la posibilidad de poner fin ala pobreza y la
opresion, incluso se llamaba comunista, aunque sin depositar
en esta palabra un sentido sociopolitico. Y pese a todo,
objetivamente no puede elevarse sobre las concepciones
democritico-burguesas de la sociedad. Como subrayan Marx y
Engels, “no nos ofrece critica alguna de las condiciones de vida
actuales. No consigue nunca, por tanto, concebir el mundo
sensible como la actividad sensible y viva total de los individuos
que lo forman, razén por la cual se ve obligado, al ver, por
ejemplo, en vez de hombres sanos, un tropel de seres


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFfA CLASICA ALEMANA. EL MATERIALISMO... 393

hambrientos, escrofulosos, agotados por la fatiga y la tubercu-
losis, a recurrir a una “concepcidén mas alta” y a la ideal
“comprensaciéon dentro del género”; es decir, a reincidir en el
idealismo precisamente alli donde el materialista comunista ve
la necesidad y, al mismo tiempo, la condicién de una
transformacién radical tanto de la industria como de la
organizacién social.” 17

El idealismo de Feuerbach en la comprensién de la vida
social resalta particularmente en su intento de erigir sus
concepciones sociolégicas humanistas sobre un basamento
puramente ético. Al igual que los materialistas franceses del
siglo XVIII entiende que el egoismo racional, en otros
términos, el interés individual bien entendido coincide en
ultima instancia con el interés social y, en consecuencia, no hay
ni debe haber entre ellos conflicto alguno. Pero si el egoismo y
el altruismo forman una unidad antropoldgica (sin egoismo,
dice Feuerbach, no tienes cabeza y sin altruismo no tienes
corazén), el amor se torna medio de realizacién de la sociedad
arménica. El hombre que ama no puede ser feliz en la soledad,
su felicidad estd indisolublemente trabada con la felicidad del
ser amado. .

De esta suerte, la naturaleza de la verdadera felicidad es tal
que hace feliz a todos y no recaba ninguna renuncia o
contraposicién del deber al sentimiento. Las dificultades que,
segiin Kant y Hegel se alzan ante el cumplimiento de las
demandas morales, son inexistentes desde el punto de vista
feuerbachiano. “Si, el amor —escribe Engels a este propdsito—
es, en Feuerbach, el hada maravillosa... y esto en una sociedad
dividida en clases, con intereses diametralmente opuestos. Con
esto, desaparece de su filosofia hasta el dltimo residuo de su
caricter revolucionario, y volvemos a la vieja cancién: amaos
los unos a los otros, abrazaos sin distincién de sexos ni de
posicién social. jEs el sueio de la reconciliacion universal!™ 18

Como para él es el amor la esencia y el objetivo de la vida

17 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 3, pag. 44.
18 Ibidem, t. 21, pag. 298.


http://www.filosofia.org

394 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

humana, Feuerbach ve en el amor la fuerza decisiva del
progreso social y, especialmente, del moral. El optimismo ético
de Feuerbach colisiona de modo inevitable con los hechos de la
historia y de la vida cotidiana. Y Feuerbach intenta elevarse
sobre estos hechos mediante su representacion idealizada de la
identidad de la esencia del individuo y la esencia de laestirpe.
En el periodo de la revolucion de 1848, Feuerbach decia a
sus oyentes, estudiantes y obreros: “¢Dénde comienza una
nueva época historica? Sélo alli donde, frente al egoismo
exclusivo de una nacién o casta, una masa o mayoria oprimidas
hacen valer su egoismo justificado, donde las clases humanas o
las naciones enteras, triunfando sobre las arrogantes pretensio-
nes de una minoria patricia, salen de la sombra miserable del
proletariado a la luz de la gloria histérica. Asi debe abrirse y se
abrird paso también el egoismo de la mayoria actualmente
oprimida de la humanidad, hasta afirmar su derecho y fundar
con ella una nueva época histérica.” Lenin reproduce esta
proposicion de Feuerbach y sefiala: “Un germen de materialis-
mo historico, cf. Chernishevski.”19 En otro lugar de su
resumen del libro de Feuerbach Lecciones sobre la esencia de la
religion, Lenin cita la siguiente afirmaciéon del pensador
alemin: “No existe s6lo un egoismo singular e individual, sino
también un egoismo social, un egoismo familiar, un egoismo de
corporacion, un egoismo de comunidad, un egoismo patriéti-
co.” Y la apostilla: “;Un germen de materialismo historico!” 20
Desde luego, Feuerbach hubiera podido superar su concepcién
antropolégica si hubiese comprendido que la unidad antropo-
logica del género humano no descarta la significacion esencial
de las diferencias sociales histéricamente surgidas, si hubiera
investigado estas diferencias y, por lo tanto, el “egoismo
social”, los intereses de las clases opuestas. Pero, anclado en el
antropologismo y la democracia burguesa, Feuerbach no pudo
desarrollar algunas de sus ideas préximas a la interpretacion
materialista de la historia. Peor atn, traté de fundamentar
antropolégicamente estas proposiciones suyas, lo que no

19 V. 1. Lenin. Resumen del libro de Feuerbach “Lecciones sobre la esencia de la
religion”. O.C,, t. 29, pig. 58.
20 Ibidem, pag. 57.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA CLASICA ALEMANA. EL MATERIALISMO... 395

contribuyé a ahondarlas. Por ejemplo: “En el palacio se piensa
de modo distinto que en la cabaiia, cuyo techo bajo presiona el
cerebro; al aire libre somos otros: la estrechez de la habitacion
nos oprime, el espacio dilata el corazén y la cabeza.” 2! Esta
“aclaracidon” antropolégica, naturalista de la contraposicién
radical entre los explotadores y los explotados vela en el fondo
€s2a contrap051c10n

La significacién histéricamente progresista-que en con Junto
tienen las opiniones socioldgicas y éticas de Feuerbach
consisten en haber negado la concepcion religioso-idealista de
la sociedad y la moral. La critica de Feuerbach no deja piedra
sobre piedra de los intentos por parte de idealistas y te6logos
de “fundamentar” con materiales religiosos los principios del
derecho y de la moral burgueses. Como los materialistas
franceses del siglo XVIII, considera que la religiéon no puede
ser la base ni del derecho ni de la moral: “Alla donde la moral
se asienta en la teologia y el derecho en disposiciones divinas se
puede justificar y fundamentar las cosas mas inmorales, injustas
y oprobiosas.” 22 Con la “fundamentacién” religiosa del derecho
y la moralidad, Feuerbach repudia el hipdcrita rigorismo ético
que contrapone lo moral, lo justo a las necesidades reales,
naturales del hombre. La moral es impotente contra la
naturaleza humana, dice Feuerbach al sefialar la relatividad de
los preceptos morales y ridiculizar la confrontacién absoluta de
la virtud y el vicio. No hay apetencias, necesidades sensoriales
que sean viciosas por si mismas, por su naturaleza, como no hay
un pecado original; nuestros vicios son virtudes frustradas;
serian virtudes si las circunstancias de la vida humana
correspondieran mas a las demandas de la naturaleza del
hombre.

Las concepciones sociopoliticas de Feuerbach son una
fundamentacién teérica de la democracia burguesa y no
estan desprovistas evidentemente de ilusiones democratico-
burguesas. El hombre “natural”, “normal” del que constante-
mente habla viendo en él al hombre del futuro libre de todo lo
que deforma la individualidad humana, este hombre abstracto,

21 1.. Feuerbach. Obras filosificas escogidas, t. I, pag. 224.
22 Ibidem. t. I, pag.-312.


http://www.filosofia.org

396 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

extraclasista, puramente antropologico es a la postre el hombre
idealizado de la sociedad burguesa. “Para pasar del hombre
abstracto de Feuerbach —dice Engels— a los hombres reales y
vivientes, no hay mis que un camino: verlos actuar en la
historia. Pero Feuerbach se resistia a esto; por ello el afio 1848,
que no logré comprender, no represent6 para él mas que la
ruptura definitiva con el mundo real, €l retiro a la soledad. Y la
culpa de esto vuelven a tenerla, principalmente, las condiciones
de Alemania, que le dejaron decaer miserablemente.

“Pero el paso que Feuerbach no dio, habia que darlo; habia
que sustituir el culto del hombre abstracto, médula de la nueva
religién feuerbachiana, por la ciencia del hombre real y de su
desenvolvimiento histdrico.”? La solucién de este problema
que, como pensador burgués no pudo dar Feuerbach, fue
posible gracias al marxismo. No obstante, Feuerbach ejercio
considerable influencia sobre Marx y Engels en el periodo de
formaci6én de sus concepciones filoséficas.

La filosofia de Feuerbach corona la trayectoria de la
filosofia clasica burguesa alemana, cuya significacién histérica
consiste en haber elaborado, ciertamente sobre una base
idealista, un sistema de cosmovision y de método dialécticos.
Justamente por ello es la filosofia clasica alemana una de las
fuentes teéricas del marxismo y de su filosofia, el materialismo
dialéctico e histérico.

28 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 21, pag. 299.


http://www.filosofia.org

CAPITULO X

LA FILOSOFIA DE LOS DEMOCRATAS
REVOLUCIONARIOS EN RUSIA
Y OTROS PAISES (siglo XIX)

1. El pensamiento filoséfico y sociologico
en Rusia de 1840 a 1870. El materialismo.
de los demécratas revolucionarios

y su lucha contra el idealismo

Aplastada con bestial ensahamiento la insurreccién decem-
brista de 1825, se instaura en Rusia para largos afios una
reaccibn politica que realiza esfuerzos desesperados para
sofocar los brotes del movimiento emancipador y desarraigar
de la conciencia de la sociedad el recuerdo de los decembristas
y de los sucesos que tuvieran por escenario la Plaza del Senado.
Pero el sistema social basado en la servidumbre feudal estaba
inmerso en una profunda crisis, y la inevitabilidad de su caida
era una cuestién cada vez mas palpitante. Afio tras afo, sobre
todo de 1840 a 1860, se multiplicaban los levantamientos de
campesinos. A la contienda liberadora se unian los mejores
representantes de la intelectualidad noble y del estado llano. La

. burguesia rusa, contrariamente a la francesa de finales del siglo
- XVIII, no era una clase revolucionaria. Atemorizada por el

movimiento revolucionario de Rusia y Occidente, se agarraba a
los faldones de la autocracia, temia la lucha liberadora de las
masas.

El problema en torno al cual giraba la batalla politica e
ideoldgica era el de la servidumbre.

Los idedlogos
de la reaccién

Los idedlogos de la reacciéon defensora del sisterna de
servidumbre eran Serguéi Uvarov, Mijail Pogodin, Stepan
Sheviriov y otros autores que preconizaban ideas politicas


http://www.filosofia.org

398 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

reaccionarias y religioso-misticas lamadas a justificar y fortale-
cer el régimen de servidumbre.

A comienzos de los aftos 30, Serguéi Uvarov, ministro de
Instruccién Publica, promovié los principios reaccionarios de
“Iglesia, Autocracia y Pueblo”, cuyo propésito era demostrar
que el pueblo ruso era de indole religioso-mistica, sumiso, fiel
al zar, a la Iglesia ortodoxa y a los latifundistas. En pos de
Uvdrov, estas ideas fueron difundidas por Pogodin, Sheviriov,
Bulgarin, Grech y otros autores. Los idedlogos de la reaccion
proclamaban que la autocracia era la mejor fé6rmula institucio-
nal para Rusia y desplegaron una retrégrada concepcion segun
la cual el pueblo ruso seguia un camino histérico peculiar,
Rusia era impermeable a los antagonismos clasistas y a las
transformaciones revolucionarias y la mansedumbre y lealtad
infinitas a la autocracia eran sentimientos inmanentes del
pueblo ruso.

Los fil6sofos de esta corriente —Kirpov, Novitski y
Yurkévich entre otros— propagaban atrasadas teorias idealis-
tas y teoldgicas, combatian el materialismo y el ateismo,
entendian la filosofia como servidora de la teologia, predicaban
la doctrina de la inmortalidad del alma, del libre albedrio, de la
sabiduria divina y de la inescrutabilidad de los designios de
Dios. Su propésito era subordinar la ciencia a los dogmas
religiosos y sembrar la desconfianza en la razén humana.

Los eslavéfilos

Junto a esta ideologia oficial, a partir de los aflos 40 existe
en el pensamiento social ruso la corriente de los eslavdfilos,
cuyos representantes maximos son Alexéi Jomiakov (1804-
1860), Konstantin Aksdkov (1817-1860), Ivdin Kireieuski (1806-
1856), Yuri Samarin (1819-1876) y otros autores. Los eslavofi-
los criticaban algunos aspectos del sistema feudal de servidum-
bre, proponian la férmula de “la fuerza del poder, al zar; la
fuerza de la opinion, al pueblo”, se manifestaban en favor de la
libertad de palabray el tribunal publico, la convocatoria de un
Zemski Sobor con voz consultiva y la emancipacion de los
siervos “desde arriba” con rescate y concesion de una pequeia


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOF{A DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 399

parcela. En conjunto veian en la autocracia la forma de
gobierno ancestral del pueblo ruso que, basada en el consenso
reciproco, excluia las contradicciones y la hostilidad, la lucha
de clases y la revolucién. Los eslavéfilos juzgaban peculiarida-
des del pueblo ruso la religiosidad, el misticismo y el ascetismo,
la resignacién y la sumision al zarismo, idealizaban la Rusia
anterior a Pedro I, la comunidad campesina patriarcal y
contraponian de modo metafisico el desarrollo social de Rusia
al camino histérico seguido por Europa Occidental en los
tiempos modernos. Afirmaban que el primero se basaba en el
consenso voluntario y el amor, mientras el segundo se asentaba
en las contradicciones y la hostilidad; el primero excluia la
lucha de clases y la revolucion; el segundo conducia l6gicamen-
te a éstas; el primero emanaba de la verdadera doctrina
cristiana; el segundo, del libre pensamiento y el ateismo.

En el terreno filosofico, los eslavofilos eran mistico-
idealistas, adeptos de la Iglesia ortodoxa, predicaban la
filosofia “cristiana” y la conciliacién de Ia filosofia y la religi6n,
de la razén y la fe. Como para ellos la revelacién era la forma
suprema del conocimiento, algunos encomiaban la filosofia
religioso-mistica de Schelling y criticaban desde la derecha a
Hegel y el positivismo. A su juicio, el creador del mundo era
Dios y su voluntad racional, el hombre habia sido creado a
imagen y semejanza de Dios y estaba dotado de razén divina y
alma inmortal. Estos autores combatian el materialismo y el
ateismo. La corriente eslavofila expresaba la ideologia del
liberalismo moderado de la nobleza que despuntaba en Rusia.

Los ilustrados de Ia nobleza

En las batallas ideologicas de 1830 a 1850 destacan los
ilustrados de la nobleza Piotr Chaaddev (1794-1856), Nikoldi
Stankévich (1813-1840) y Timoféi Granovski (1813-1855).

Chaadaev estaba relacionado con los decembristas antes de
1825, compartia sus ideas opuestas a la servidumbre, cosa que
se manifestd en su primera Carta filoséfica. Sigui6 fiel a las ideas
de los decembristas después de la derrota que éstos sufrieron.

En filosofia, Chaadiev es idealista. Para él, la base del


http://www.filosofia.org

400 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Universo es la razén del mundo, considera el ser real como una
especie de emanaciéon de la ‘“esencia espiritual”, como
“irradiacién” de la razén divina. El ser se manifiesta bajo la
forma material (naturaleza), historica (sociedad) y espiritual (la
razén absoluta). Chaadéev intenta unir la ciencia y la filosofia
con una religién racional, con la fe en Dios. En esta unién de
filosofia y fe se encuentra “el interés principal de la
humanidad”, el sentido filos6fico principal de su época, el
objetivo principal de su vida. En la filosofia de Chaadiev hay
elementos de misticismo, sobre todo en la teoria del conoci-
miento y en la sociologia.

Sin negar la significacion del saber expenmenta] y rac1onal
en el conocimiento de la realidad, Chaadiev estima que ese
saber es insuficiente, pues no proporciona la representacién de
la fuerza suprema, de la razon absoluta, de Dios. De éstos da
cuenta la revelacion, que para Chaadaev es la forma suprema
del conocer. La divina providencia, la razén absoluta son la
base de la historia del género humano.

Stankévich forma en la Universidad de Moscq, de la que es
estudiante, un circulo para el estudio de la filosofia de
Schelling, Fichte y Hegel. Integran este circulo Belinski,
Botkin, Bakunin y otros. Sus componentes condenan la
existencia de la servidumbre en Rusia, combaten la ideologia
oficial y postulan la instruccibn y el humanismo y el
perfeccionamiento moral del individuo. Pero creen que el
problema de liberar al pueblo de la servidumbre depende de la
ilustracién, del perfeccionamiento intelectual y moral de los
nobles.

Por sus opiniones filosoficas, Stankévich y sus camaradas
del circulo son idealistas objetivos. El mundo, para ellos, es
resultado de la actividad del espiritu absoluto; consideran la
filosofia como “marcha de lo finito a lo absoluto”, como la
ciencia “suprema” que elabora para las demas el método que
indica a la humanidad “el objetivo de la vida”.

El circulo de Stankévich cumplié un papel no desdenable
en la difusién de la filosofia idealista alemana en la sociedad
rusa y contribuyé en cierta medida a divulgar la concepcioén
dialéctica del mundo. En los ultimos afios de su vida atrae a
Stankévich la filosofia de Feuerbach, en el que ve una


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 401

“vigorosa naturaleza” ajena a las fantasias de Schelling. Con
todo, no se convierte en materialista.

El profesor de la Universidad de Moscii, Granovski,
critica la concepcidn filos6fico-historica eslavéfila, sostiene que
el proceso histérico lo determina el espiritu universal en
desarrollo y que cada pueblo puede insertarse en la ‘“vida
histérico-mundial”. Granovski juzga importante el medio
geografico en la historia de la sociedad y admite la influencia
de las grandes individualidades capaces de intuir las necesida-
des histéricas de su época. En la sociedad, dice el profesor ruso,
asistimos a una lucha continua y regular entre las fuerzas del
progreso y las de la reaccion. Granovski se manifiesta
partidario de un progreso gradual, de la instrucciéon y de las
reformas.

El liberalismo de los terratenientes
y burgueses

De 1840 a 1870 se forma en Rusia la ideologia del
liberalismo de los terratenientes y burgueses. En esta vertiente
actiian Vasili Botkin (1811-1869), Pavel Annenkov (1812-1887),
Konstantin Kavelin (1818-1885), Alexandr Druzhinin (1824-
1864), Mijail Katkov (1818-1887) y otros autores. En los afios
40, los liberales aun no se habian distanciado definitivamente
de los demdcratas revolucionarios y, en muchos aspectos,
criticaban la servidumbre y la reaccién, por ejemplo, la
ausencia de libertad de expresion, de prensa, etc. La lucha de
los liberales contra los terratenientes era, empero, una lucha en
el seno de una misma clase dominante. Como sefiala Lenin, los
liberales discutian con los propietarios de siervos unicamente
las medidas y las formas de concesiones a los campesinos, pero
juzgaban inmutable la propiedad y el poder de los terratenien-
tes. Atemorizados por las revoluciones de 1848-1849 en
Occidente y el ascenso del movimiento emancipador de Rusia
en los afios 50 y 60, condenaban con indignacion toda idea de
abolir el latifundismo, toda innovacién democritico-
revolucionaria. :

Los liberales apoyaron la reforma de 1861 que, en beneficio
de los terratenientes y en perjuicio de los labriegos, abolié en


http://www.filosofia.org

=

402 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Rusia la servidumbre y elogiaron al zar y a los latifundistas por

a “sabiduria” mostrada en la solucién del problema campesi-
no. “Los liberales —dice Lenin— querian “emancipar” a Rusia
“desde arriba”, sin destruir la monarquia del zar ni la
propiedad de la tierra y el poder de los terratenientes,
impulsando a éstos a hacer tan s6lo “concesiones” en el espiritu
de la época.”!

Botkin, Annenkov y Katkov eran en su juventud amigos de
Belinski, Herzen y Bakunin, pero luego se apartaron de ellos.
Paralelamente a su evolucién politica cambiaron sus opiniones
filosoficas y estéticas. Postulaban doctrinas idealistas, atacaban
las teorias socialistas, arremetian contra la estética materialista
de los demécratas revolucionarios, contra el “realismo-social”,
y defendian la teoria idealista reaccionaria del “arte puro”.
Katkov difundia las ideas religioso-misticas de la “filosofia de la
revelacién” de Schelling y, con Kavelin, detractaba el materia-
lismo y el ateismo, hostigaba a Herzen, Chernishevski y
Dobrolitibov y, a comienzos de los afios 60, viré, como dice
Lenin, hacia “el nacionalismo, el chovinismo y el oscurantismo
furioso™?.

En sociologia, los liberales seguian de ordinario las
concepciones positivistas de Comte, Buckle y Mill viendo en sus
doctrinas la Gltima palabra de la ciencia social.

El desarrollio del democratismo
revolucionario en Rusia

La formacién y el desarrollo de la ideologia democritico-
revolucionaria en Rusia es obra de Belinski, Herzen, Ogariov,
Chernishevski, Dobrolitibov, Pisarev y otras figuras eminentes
del movimiento emancipador de Rusia, defensores de los
siervos y de otras capas trabajadoras y adeptos y propagadores
de las ideas del socialismo campesino utépico.

! V.1.Lenin. La “Reforma campesina” y la revolucién proletario-campesina.
0.C, t. 20, pig. 175.
2 V.1. Lenin. Una carrera. O.C,, t. 22, pag. 44.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 403

Desde el punto de vista de Herzen, Ogariov, Chernishevski
y Dobrolitbov, el socialismo debia brotar en el pais inmediata-
mente después de haber sido convertidas revolucionariamente
las comunidades campesinas en “cooperativas obreras”. Estos
autores conocian bien las doctrinas de los socialistas utépicos de
Occidente y, tras reelaborarlas con sentido critico, llegaron a la
conclusién de que el socialismo recababa transformaciones
sociales a fondo y podia ser llevado a cabo por via revoluciona-
ria. De esta suerte, las ideas del socialismo utépico se fundian
en ellos con el democratismo revolucionario. Fueron los
socialistas utdpicos que mas se aproximaron a la concepcion del
socialismo cientifico, por lo que se les tiene por precursores de
la socialdemocracia rusa.

Los demécratas revolucionarios cumplieron un notable
papel en la historia del pensamiento social, de las teorias
materialistas y ateas y preconizaron ideas progresistas en
sociologia, estética y ética. Se mantuvieron en unas posiciones
de materialismo filos6fico integro, desarrollaron las tradiciones
materialista, atea y dialéctica de Rusia. Apoyandose en el
pensamiento filosofico y cientifico-natural de los periodos
anteriores y de su época abogaron por la alianza de la filosofia
materialista con las ciencias naturales, con el arte avanzado y
con el movimiento revolucionario. Contribuyeron eficazmente
al desarrollo de la dialéctica y de la critica de las teorias
metafisicas de los idedlogos oficiales, los eslavofilos y los
liberales del campo burgués-terrateniente. Su dialéctica funda-
mentaba la necesidad de emprender transformaciones revolu-
cionarias. Los demécratas revolucionarios llegaron a la conti-
giidad del materialismo dialéctico y se detuvieron ante el
materialismo histérico. En ellos encontramos atisbos materialis-
tas en una serie de cuestiones de la sociologia, pero su enfoque
de la historia no es materialista. En estética son ardorosos
preconizadores de un arte entranado en el ser nacional, un arte
actuante y alentado por altos ideales. En su combate por un
arte veraz, realista, someten a una critica rigurosa la teoria del
“arte por el arte” y el naturalismo.


http://www.filosofia.org

404 HISTORIA DE LA FILOSO}A

Vissarion Belinski.
Formacion de su concepcién
del mundo

Vissarion Belinski (1811-1848) procede del estado llano,
hace sus primeros estudios en Chembar y Penza y pasa luego a
la Universidad de Moscu, de la que es expulsado como autor
del drama Dmitri Kalinin, que apunta contra el régimen de
servidumbre. Se dedica a la critica literaria.

En Ia trayectoria ideolégica de Belinski se observan cambios
profundos.

En 1837-1839, un periodo de reaccién safiuda instaurada
tras la derrota de los decembristas y de retroceso del
movimiento campesino, admite durante algin tiempo la
necesidad de “aceptar la oprobiosa realidad”. El origen de esta
- “aceptacion forzosa” es la influencia de las ideas conservadoras
sociopoliticas de Hegel. La conocida proposicion del pensador
aleman “lo que es real es racional y lo que es racional es real” es
interpretada por Belinski en aquel entonces de modo suma-
mente unilateral, en el sentido de justificar la autocracia en
Rusia como régimen que histéricamente atin no se ha agotado
y es capaz de cumplir todavia funciones de ilustracién. Belinski
llama “forzosa” su aceptacién de la realidad, pues permanece
fiel a la idea dialéctica de la negacion de lo viejo por lo nuevo;
considera la negacién como momento necesario del desarrollo,
pero entiende que esta negacién debe ser preparada histérica-
mente. La “aceptacién forzosa” de la realidad no le conduce,
empero, a justificar la servidumbre y la divisién estamental de
la sociedad rusa; en principio no rechaza, incluso en este
periodo, la posibilidad de instaurar una republica en Rusia,
aunque piensa su realizacién para un futuro lejano.

Prolongadas discusiones con sus amigos en torno a temas
filosoficos y al destino histérico de Rusia, un estudio ma4s
detallado y profundo del ordenamiento sociopolitico del pais y
del creciente movimiento emancipador, el conocimiento de las
luchas politicas e ideolégicas en Europa Occidental le llevan a
revisar ya a finales de los afios 30 y comienzos de los 40 su
aceptaciéon de la realidad. A principios de 1840 critica los
aspectos conservadores de la filosofia de Hegel y combate la



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 405

concepcion hegeliana de la monarquia constitucional, que
califica de ideal “mezquino” impropio de un gran pensador.

Con no menos crudeza arremete contra sus propios errores
y condena sin reservas su “aceptacion de la oprobiosa
realidad”. Desde este momento considera que la autocracia se
habia agotado historicamente ya en tiempos de Pedro 1, tras lo
cual opera como una fuerza reaccionaria que frena el progreso
histérico. Situado en el punto de vista del democratismo
revolucionario destaca a primer plano la supresion de la
servidumbre y de la autocracia. Estas ideas las expone en su
correspondencia con sus amigos y en la Carta a Gégol.

En los afnos 40, bajo la influencia de los acontecimientos
revolucionarios que se suceden en Occidente y en Rusia y de las
ideas del socialismo utépico francés, comienza a preconizar
ideas socialistas. A diferencia de .los socialistas utopicos
Saint-Simon, Fourier y Owen entiende que el socialismo serd
instaurado mediante una insurreccién popular.

Sin embargo, también su socialismo es utdpico, pues
nuestro autor no ve los verdaderos caminos que conducen a él,
ignora qué fuerzas histérico-sociales pueden llevarlo a cabo, no
comprende el papel histérico del proletariado, aunque mues-
tra simpatia por él. v

Belinski, la “naturaleza mas revolucionaria” de los afos 40
de Rusia, no sélo combate a los partidarios de la servidumbre,
sino también a los liberales, fustiga con dureza el cruel poder
del capital en Occidente, aprueba ardorosamente las acciones
revolucionarias de los proletarios de Francia en los afios 30 y
aplaude las revoluciones de 1848. Como dialéctico destaca la
idea del desarrollo progresivo a través de la negacion de lo
viejo por lo nuevo. “La negacién —dice— es mi Dios”, la
negacién “es la ley del desarrollo histérico”, pues sin ella no
hay vida, no hay desarrollo ni progreso, no hay cambio de lo
viejo por lo nuevo. “En la historia, mis héroes son los
destructores de lo viejo.”?® En Belinski, la dialéctica esta al
servicio de la democracia revolucionaria en su lucha contra el
caduco absolutismo y la servidumbre en Rusia.

3 V.G.Belinski. Obras Completas, 1. X11, pag. 70.


http://www.filosofia.org

406 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Las ideas filoséficas
y sociologicas de Belinski
en los afos 40

La l6gica de la lucha contrala autocracia, la servidumbre y
su ideologia religioso-mistica conduce a Belinski en los
comienzos de los afios 40 a las filas del materialismo y el
ateismo. En ello desempenia cierto papel el libro de Feuerbach
La esencia del cristianismo, que le da a conocer Ogariov.

La aceptacion por Belinski de la dialéctica hegeliana
simultanea su critica de la doctrina de la Idea Absoluta. En el
idealismo de Hegel, escribe, “abunda lo castrado, esto es, lo
contemplativo o filosifico, lo opuesto y hostil a la realidad
viviente” *. Hegel sacrifica al individuo y hasta pueblos enteros
a la Idea Absoluta. En ello ve Belinski no sin fundamento cierta
analogia entre la filosofia idealista de Hegel y la religion.

Belinski defiende audazmente al individuo y su libertad, su
integral desarrollo intelectual y fisico. La emancipacién del
individuo, escribe, depende directamente de la conquista de la
libertad y del establecimiento de una sociedad auténticamente
democritica. El pensador ruso no concibe la libertad, el
bienestar y la felicidad del individuo fuera de la libertad, el
bienestar y la felicidad de la sociedad, critica el punto de vista
subjetivo que adjudica a los zares, los reyes y los caudillos el
protagonismo en la historia y, sin negar la significaciéon de las
grandes personalidades, que toman conciencia de las deman-
das de su época y desean cumplirlas, considera que es el
pueblo, al que no se puede gobernar como una “fragil
barquichuela”, el propulsor principal del progreso histérico
social, 1a fuerza motriz basica de las magnas transformaciones
sociales. Belinski crefa en el sano entendimiento del pueblo, en
su fuerza creativa, pero veia, ademas, que el pueblo, sometido a
una terrible opresién, estaba sumido en las tinieblas y no
manifestaba todavia la debida actividad.

La burguesia que ha reemplazado a los elementos feudales,
dice, ha dado un paso adelante, pero utiliza el poder con fines
egoistas y contra el pueblo. “No es bueno para el Estado

4 Ibidem, pag. 38.

(i [


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF‘A DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 407

—escribe— hallarse en manos de los capitalistas, y ahora
anado: jay del Estado que cae en manos de los capitalistas! Son
gentes sin patriotismo y sin ningin sentimiento elevado. Para
ellos la guerra o la paz sélo significan el alza o la baja de los
valores y, mas alla de esto, no ven nada.”® Al mismo tiempo
vislumbra con clarividencia el papel determinante de las
“demandas materiales” y de las “necesidades materiales” en el
desarrollo de la sociedad. Si no necesitara alimentos, vestido,
vivienda, comodidades, el hombre hubiera permanecido para '
siempre en estado animal.

Como los demas demécratas revolucionarios era propio de
Belinski el optimismo histérico, dimanante, por un lado, de la
fe en las fuerzas creativas del pueblo y, por otro, de la
concepcién dialéctica de la vida. En él es persistente la idea del
desarrollo continuo e infinito y del perfeccionamiento de la
humanidad. “La vida es sélo movimiento; el sosiego es la
muerte.”® La humanidad no puede detenerse en su movimien-
to ascensional, nunca agotara la fuerza del desarrollo ni darji
cima a su progreso. El desarrollo de la sociedad no es
rectilineo, sino en espiral, de las formas inferiores y primitivas
a otras mas complejas y enjundiosas.

Rebosante de fe en la fuerza y la facultad creacional de la
razén, Belinski condena el escepticismo filoséfico de su época.
Pero en su enfoque histérico de esta orientacién filosofica,
encomia y justifica el escepticismo que apunta contra la
escolastica y la teologia medievales. “El escepticismo de estos
hombres —escribe— no niega la verdad: niega sélo lo falso y
limitado que la gente puede mezclar con la verdad.”” La duda
en la veracidad del conocimiento humano es para él un
extravio y le satisface que el escepticismo de este cariz no tenga
éxito ni goce de confianza entre los verdaderos hombres de
ciencia.

Si en los afios 30 trata en ocasiones con espiritu negativo la
teoria sensualista del conocimiento y prefiere el saber especula-

5 Ibidem, pag. 449.
6 Ibidem, t. VIII, pag. 284.
7 Ibidem, t. VI, pag. 333.


http://www.filosofia.org

408 HISTORIA DE LA FILOSOFTA

tivo, en los afios 40, revisa estos juicios y se manifiesta en favor
de conjugar el conocimiento empirico y el racional.

La vida espiritual del hombre, dice Belinski, no es
significante por si misma, algo primario respecto del mundo
fisico. Por el contrario, la actividad de la razén es hija de la
materia organica en la fase superior de su desarrollo. Hay que
buscar la fuente del saber en los datos sensoriales. Como la base
del pensar es la substancia material, el cerebro, las categorias
légicas no son de origen supranatural, sino natural-histérico.

“Las leyes del intelecto —escribe Belinski— deben ser
observadas en las actividades del mismo. De ello se ocupa la
légica, ciencia que sigue inmediatamente a la fisiologia, como la
fisiologia sigue a la anatomia. La metafisica (es decir, el
idealismo. — Autores) puede ir al diablo; es una palabra que
significa lo supranatural, esto es, el desvario, mientras la l6gica,
por su propio significado etimolégico, quiere decir pensamiento
y palabra. La 16gica debe seguir su camino, sin olvidar, empero,
ni por un instante que el objeto de su indagacién es la flor, cuya
raiz estd en la tierra, es decir, lo espiritual que no es sino la
actividad de lo fisico.”®

En 1845, Belinski conoce los Anuarios germano-franceses que
publicaban articulos de Marx y Engels.

Las concepciones democritico-revolucionarias, materialis-
tas y ateas de Belinski quedan expuestas.con particular relieve
y profundidad en la carta a Gégol (1847), en la cual propone a
las personalidades progresistas rusas importantes tareas hist6-
ricamente impostergables: la abolicion de la servidumbre, la
lucha contra los principios reaccionarios dé “Iglesia, Autocra-
cia y Pueblo”, contra el misticismo, €l pietismo y el ascetismo.

Lenin, que combatia la ideologia contrarrevolucionaria del
liberalismo terrateniente-burgués que se expresaba en el
compendio Veji (Hitos), subrayé el inmenso alcance de la carta
de Belinski a Gégol y denuncié a los “vejistas”, qué presenta-
ban este documento revolucionario como “expresién de la
mentalidad de los intelectuales”; seria un dislate suponer, dice
Lenin, que “el estado de animo de Belinski en la carta a Gégol

8 Ibidem, t. XII, pag. 331.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 409

no dependiera del estado de animo de los campesinos
siervos”°.

En el articulo Del pasado de la prensa obrera en Rusia, Lenin
llama a Belinski “precursor del desplazamiento total de los
nobles por los plebeyos en nuestro movimiento emancipador”
y escribe: “Su famosa Carta a Gogol, que coroné la actividad
literaria de Belinski, fue una de las mejores producciones de la
prensa democriatica ilegal, que ha conservado enorme y vivo
significado hasta nuestros dias.”

Las concepciones
estéticas

Un notable mérito de Belinski fue el nuevo planteamiento
dado al arte y a su significacién social. En los resimenes
anuales de la literatura rusa de 1846 y 1847, en los articulos
sobre Pushkin y Gégol y en otras obras de los afios 40, enfoca el
arte como reproduccién de la realidad en imigenes artisticas.
A la par que lucha por un arte realista y por su alta
significacién social, critica la teoria idealista del “arte por el
arte” y establece que el arte no es de origen celestial, sino
terreno, que en él se expresa la vida espiritual del pueblo en
una fase histérica determinada, sus demandas, esperanzas y
aspiraciones. “Como el arte, por el lado de su contenido,
expresa la vida historica del pueblo, esa vida ejerce sobre él
gran influencia, encontrandose respecto a él en la misma
relacién que el aceite respecto a la llama que mantiene en la
lampara o, todavia mais, la del suelo respecto a las plantas que
nutre.” !

Partiendo de que “la vida es siempre superior al arte”,
Belinski ve en éste un reflejo de la propia vida. El arte, dice,
brota al calor de demandas histéricas, y la demanda de arte es
percibida por hombres avanzados que viven la vida de su

19 V.1.Lenin. Sobre Veji. O.C., t. 19, pag. 169.

® V.1.Lenin. Del pasado de la prensa obrera en Rusia. O.C., t. 25,
pag. 94.

1 V.G.Belinski. Obras Completas, 1. VI, pag. 611.


http://www.filosofia.org

410 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

pueblo y prestan oido atento a las demandas sociales. En este
sentido hay mucho de comin entre el arte y la ciencia: uno y
otra toman impulso- de la realidad, de sus requerimientos y
demandas; pero reflejan la vida en forma especifica: la ciencia,
en conceptos y categorias; el arte, en imagenes y obras
artisticas; el cientifico habla con silogismos; el artista, con
imagenes.

El arte, como la vida, esti afectado por los cambios
constantes y el desarrollo. No hay limites para el desarrollo y el
perfeccionamiento del arte, como no las hay para el desarrollo
de la vida. Belinski rechaza la proposicién idealista de que la
belleza constituye el contenido del arte. La belleza,desde luego,
es uno de los componentes imprescindibles del arte, sin ella no
hay arte, pero el verdadero arte debe abordar los problemas
palpitantes y opinar sobre ellos, debe estar impregnado de una
profunda actualidad. Importante aspecto de la obra de arte es
la forma, pero esa forma debe tener contenido, bede estar
saturada social y emocionalmente, debe reflejar los multiples
procesos de la vida y llevar a la sociedad las ideas avanzadas de
la época y defenderlas. El “arte puro” no responde a esta
demanda. Por ello “nuestra época es tan enemiga de esa
corriente artistica y niega resueltamente el arte por el arte, la
belleza por la belleza”. Frente a los partidarios del “arte puro”,
Belinski piensa que el desarrollo del arte esta condicionado por
la vida social, que el artista, el poeta, el escritor es el eco o “el
clamor de su época”, que “las circunstancias politicas también
tienen influencia sobre el desarrollo y el caracter del arte™'2.
Las invocaciones de los partidarios del “arte puro” a Homero,
Shakespeare, Goethe, Schiller, Pushkin son inconsistentes
porque la obra de estos autores es una peculiar enciclopedia de
la vida de la sociedad en que vivieron, en ella se expresan
realzadamente las ideas, los conceptos, el mundo visto por los
hombres, por los grupos sociales de su época.

Belinski se aproxima a la comprensién del caracter clasista
del arte, del condicionamiento clasista de la obra del escritor.
Este punto de vista destaca particularmente en sus andlisis de

12 Ibidem, pag. 585.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 411

Pushkin, Walter Scott, Byron y Goethe. Por ejemplo, dice que
Pushkin lo ve todo con los ojos de un noble y terrateniente
humanista, que en la obra de Walter Scott se advierten los
rasgos del tory, conservador y aristécrata por conviccion y por
sus costumbres.

El gran critico plantea el problema de un arte enraizado en
el ser del pueblo y considera que esta cualidad es la piedra de
toque de toda obra de arte, su criterio supremo. Los conceptos
de “espiritu popular”, de veracidad y realismo en el arte se
funden organicamente en la doctrina de Belinski. Un arte
veraz es popular. Es popular la obra que expresa con los
medios del arte la vida del pueblo, sus ideas, esperanzas y
aspiraciones, su entendimiento del mundo; ese arte no copia,
sino que reproduce de modo realista la vida, podando lo
contingente y mostrando lo tipico en su formacién y desarrollo.
Belinski dedica gran atencién a los problemas de lo tipico, la
forma y el fondo. _

La raiz popular en el arte, afirma Belinski, significa al
propio tiempo la singularidad nacional de éste. Pero la forma
nacional de una obra de arte no descarta, sino que presupone
el reflejo en ella de los rasgos, de las cualidades universales del
hombre, pues el amor del escritor o el artista a su pueblo, a su
patria debe ser también amor a la humanidad.

Belinski incita a los escritores a cumplir dignamente su
deber de ciudadanos para con el pueblo, a impulsarle, a educar
en él el réchazo a lo caduco, a lo reaccionario. El arte ha de
instruir a las masas, apoyar a las fuerzas progresistas, defender
€ inculcar elevados ideales morales, luchar contra el mal y Ia
injusticia sociales.

Las ideas estéticas de Belinski tuvieron destacada influencia
sobre e! desarrollo de la literatura rusa y de la literatura de los
pueblos de la URSS y de los paises eslavos.

Belinski es un clasico de la filosofia materialista rusa del
siglo XIX, un insigne representante de la ideologia democréti-
co-revolucionaria y un precursor de la socialdemocracia rusa.


http://www.filosofia.org

=

412 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Formacion y desarrollo
del democratismo
revolucionario de Herzen y Ogariov

Alexandr Herzen (1812-1870) y Nikolai Ogariov (1813-1877)
fueron durante toda su vida continuadores de la causa de
Radischev y los decembristas, eminentes difusores de las ideas
democratico-revolucionarias y de la renovacién socialista de
Rusia.

Herzen y Ogariov son de origen noble y condiscipulos en la
Universidad de Moscii. En la formacién de sus concepciones
influyen la insurreccién decembrista, las ideas revolucionarias
del Viaje de San Petersburgo a Moscid, de Radischev, las ideas
socialistas de los utdpicos franceses y las acciones revoluciona-
rias de los afios 30 y 40 en Occidente.

Cuando atn estudian en la Universidad de Mosci, Herzen
y Ogariov organizan un circulo politico, estudian la revolucion
francesa de 1789-1794, las doctrinas de Saint-Simon, combaten
a la autocracia y a los partidarios de la servidumbre, participan
en las “algaradas” estudiantiles. Poco después de terminar los
estudios universitarios, en 1834, Herzen, Ogariov, Satin y otros

componentes del circulo son detenidos y acusados de difundir
ideas peligrosamente revolucionarias. Herzen es deportado a

Viatka; Ogariov a la provincia de Penza. El confinamiento no
les doblega y cumplida la condena regresan y se reintegran a la
lucha contra la ideologia religioso-mistica de los eslavéfilos y los
representantes del campo oficial, comienzan a colaborar
asiduamente en la revista Otéchestvennie zapiski. En 1840,
Herzen es nuevamente deportado, esta vez a Novgorod. En
1847, abandona Rusia como emigrado politico y hasta su
muerte vive en Francia, Italia, Suiza e Inglaterra.

Herzen despliega en la emigracién una intensa actividad, se
pone en relacién con los revolucionarios extranjeros, organiza
la Tipografia Libre Rusa y escribe gran niimero de libros en los
que plantea y resuelve importantisimos problemas filoséficos,
histéricos y politicos de su época.

Con Ogariov, que emigra en 1856, edita Polidrnaya Zvezdd,
Kalokol y Obscheie veche. ** Polidrnaya Zvezdd —escribe Lenin—
recogi6 la tradicion de los decembristas. Kélokol (1857-1867)


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 413

defendioé a capa y espada la liberaciéon de los campesinos. El
silencio de esclavos se habia roto.” 13

El gran mérito histdrico de Herzen y Ogariov es su
denodada batalla contra el régimen de servidumbre y la
autocracia imperantes en Rusia y en los que justamente veian el
mal social nimero uno, el primer obstaculo ante el progreso
politico, econdmico y cultural del pais. Pero hasta la reforma
campesina de 1861, ambos oscilan entre el democratismo
revolucionario y el liberalismo, lo que es la causa de las
discrepancias temporales entre ellos y Chernishevski. A veces
publicaban en Kolokol cartas abiertas a Alejandro 1I y a los
terratenientes tratando de convencerles de que liberaran a los
siervos y pusieran a su disposicion tierras, que éstos cultivarian
manteniendo la comunidad campesina. Obedecian estas fluc-
tuaciones a que, hasta la reforma campesina, Herzen y Ogariov
no habian visto aiin en Rusia al pueblo en lucha. Pero ya
entonces consideraban que la emancipacién de los siervos
debia realizarse con observancia de tres principios: el derecho
de todos a la tierra, la posesiéon comunitaria de ella y la
administraciéon comunitaria. ““‘Sobre estos principios y sélo sobre

ellos puede desarrollarse la futura Rusia” 14, escribe Herzen.
Pese a las citadas vacilaciones, ya en aquel tiempo prevalecia en

Herzen y Ogariov el democratismo revolucionario sobre las
ilusiones liberales. Asi, Herzen proclamaba en los afios 50 que
no creia en la posibilidad de ninguna revolucién en Rusia salvo
la campesina, que pondria fin al despotismo de los zares y los
terratenientes; que mas valfa morir con la revolucion que vivir
en el hospicio de la reaccién.

La indole expoliadora de la reforma campesina de 1861, la
oleada de levantamientos campesinos provocados por la
reforma, el sanudo aplastamiento del pueblo insurrecto por
parte del zar y los latifundistas, la vigorosa prédica de una
revolucion popular Hevada a cabo por Chernishevski y sus
correligionarios contribuyeron a que Herzen y Ogariov
pudieran desprenderse definitivamente de las ilusiones libera-
les y persuadirse de la necesidad de emprender una revolucién

13 V.1.Lenin. En memoria de Herzen. O.C,, t. 21, pags. 258 y 259.
14 A_1.Herzen. Obras Completas. Moscii, 1958, 1. X1V, pag. 183.


http://www.filosofia.org

414 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

en Rusia. Caracterizando la reforma campesina de 1861,
Ogariov escribe: “La vieja servidumbre ha sido reemplazada
por otra nueva. Por lo demas, no ha sido abolida. ;El zar ha
engafiado al pueblo!” > “No fue culpa de Herzen —escribe
Lenin—, sino su desgracia, el que no pudiera ver al pueblo
revolucionario en la propia Rusia en la década del 40. Cuando
lo vio en la del 60, se puso sin temor al lado de la democracia
revolucionaria contra el liberalismo. Luché por la victoria del
pueblo sobre el zarismo, y no por una componenda entre la
burguesia liberal y el zar de los terratenientes. Herzen levant6
la ensefia de la revolucion.” 16 Estas palabras de Lenin son
enteramente aplicables a Ogariov.

Herzen y Ogariov se pusieron en relacion con Chernishevs-
ki y sus partidarios, participaron activamente en la creacién de
“Zemlia y Volia”, organizacién revolucionaria clandestina. Las
reivindicaciones politicas fundamentales de este grupo las
formulé Ogariov en la proclama ¢Qué necesita el pueblo? y
consisten en lo siguiente: el pueblo necesita tierra, libertad e
instruccion; el pueblo no puede conquistar la libertad mas que
con sus propias manos. La proclama terminaba con un
llamamiento a preparar organizadamente la insurreccién.

Herzen y Ogariov no comprendieron el caricter de la
revolucion de 1848 en Europa Occidental. Todavia mas, la
derrota de la revoluciéon suscité un drama espiritual en
Herzen, en el que se vinieron abajo las esperanzas utépicas de
que esta revolucion llevara a cabo la transformacion socialista
de la sociedad. A este propésito dice Lenin que “el drama
moral de Herzen fue fruto y reflejo de una época histérico-
universal, en que el revolucionarismo de la democracia
burguesa moria ya (en Europa), mientras que el revolucionaris-
mo del proletariado socialista atin no estaba maduro” 17.

Perdida la esperanza de que las revoluciones de 1848
pudieran desembocar inmediatamente en el socialismo, Her-
zen y Ogariov ponen creciente atencién en la comunidad

15 N.P.Ogariov. Obras socioecondmicas y filoséficas escogidas. Mosct, 1952, t.
I, pag. 478.

16 V_1. Lenin. En memoria de Herzen. O.C., t. 21, pag. 261.

17 Ibidem, pag. 256.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS. .. 415

campesina buscando en ella el germen del socialismo. Refirién-
dose al socialismo comunitario campesino de Herzen y
Ogariov, Lenin muestra en su articulo En memoria de Herzen
que en esta doctrina “no hay ni un grano de socialismo”, que en
ella se expresa el revolucionarismo de la democracia campesina
burguesa, que “la idea del derecho a la tierra y del reparto
igualitario de la tierra no es otra cosa que la formulacién de las
aspiraciones revolucionarias a la igualdad de los campesinos,
que luchan por el pleno derrocamiento del poder de los
terratenientes, por la plena liquidacién de la propiedad agraria
de los terratenientes” 8. Los lados débiles de la doctrina de
Herzen y Ogariov acerca del socialismo comunitario ruso
fueron adoptados mas tarde por los populistas revolucionarios.

En los ultimos afios de vida, Herzen comienza a revisar su
subvaloracién del movimiento obrero occidental. La cuestién
obrera y la actividad de la Primera Internacional atraen cada
vez mas su atencion, lo que se refleja en la carta A un viejo
amigo (1869). Al romper con Bakunin y condenar su tactica
anarquista no renuncia a la idea de utilizar el Estado en bien de
la revolucion y el pueblo. Aunque dice que es necesario
desplegar una “propaganda dirigida por igual al obrero y al
patrono, al labrador y al pequefioburgués” hace hincapié no en
esta propaganda, sino en la revolucién social que pondra fin al
imperio del capital. Herzen saluda la version al ruso de las
obras de Marx y comunica a Ogariov que “toda mi hostilidad a
los marxistas se debe a Bakunin” 19.

El materialismo filoséfico de Herzen y Ogariov

A comienzos de los anos 40, Herzen y, mis adelante,
Ogariov pasan al materialismo filos6fico y el ateismo, empiezan
a combatir el idealismo y el misticismo en la filosofia y las
ciencias naturales. En la formacion de las ideas materialistas y
ateas de ambos influyen notablemente los progresos de las
ciencias naturales, que observan atentamente y en los que se

18 Ihidem, pag. 258.
19 A.1. Herzen. Obras Completas. Mosci, 1964, t. XXX, libro primero, pag.
201.


http://www.filosofia.org

416 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

apoyan, asi como la asuncién critica de las ideas materialistas de
los pensadores rusos y eurooccidentales, sobre todo la obra de
Feuerbach La esencia del cristianismo.

Al hilo de la tradicion materialista de Rusia, Herzen y
Ogariov buscan unir la filosofia con el socialismo considerando
que éste es el problema axil de la filosofia del siglo XIX, su idea
revolucionaria central. “El dualismo, por el contrario, nos
produce repugnancia. El socialismo nos parece el silogismo
filos6fico mas natural, la aplicacion de la légica al Estado.” 20
Partiendo de este principio plantean la cuestién del papel y la
significacion de la filosofia y la ciencia en el movimiento
ascensional de la sociedad. En este orden de cosas tiene
particular interés la obra de Herzen El diletantismo en la ciencia
(1842-1843), donde critica con rigor la filosofia idealista.

Para Herzen los idealistas son hombres que discurren
baldiamente por los campos de la ciencia. El pensador ruso
considera que en la ciencia no hay que partir de esquemas
apriéricos, sino del mundo factico, no de una “razén pura”
inventada, sino de la realidad, que es la base de las bases de
todo saber, de toda ciencia. Herzen combate también el
dogmatismo o “budismo” como hecho que comporta el
estancamiento en la ciencia y expulsa de ella el principio
creador, la biisqueda de lo nuevo.

Herzen entiende la verdad no como algo dado de una vez
para siempre, anquilosado, sino como un proceso, como
ascenso de un conocimiento incompleto a otro mas pleno y
profundo y subraya la relacién dialéctica entre esencia y
fenémeno, contenido y forma, causa y efecto.

En las Cartas sobre el estudio de la naturaleza (1844-1845), que
fueron elogiadas por Lenin, Herzen desarrolla la filosofia y la
dialéctica materialistas. En ellas plantea directamente el
problema cardinal de la filosofia (relacién entre pensar y ser,
entre conciencia y materia) y critica el idealismo por conside-
rar, contra los hechos del mundo real, “la naturaleza y la
historia como légica aplicada y no la 16gica como racionalidad
abstracta de la naturaleza y la historia”. Los idealistas deducen
el ser real del no ser o del “ser puro”, esto es, de la “razén

20 A.1.Herzen. Obras Completas. Mosct, 1956, t. VII, pag. 252.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 417

absoluta”, de la idea. Ahora bien, la doctrina del “ser puro”, de
la “razén absoluta” es una ficcién, pues “ademas de no existir
el no ser, no existe el ser puro, sino Gnicamente el ser que se
determina, que se realiza en un proceso eternamente actuan-
te” 2. No es el desarrollo légico de la idea lo que antecede al
desarrollo real de la naturaleza, como afirman los idealistas,
sino, viceversa, lo l6gico es impensable sin la naturaleza y antes
de la naturaleza, “el desarrollo logico de la idea discurre por las
mismas fases que el desarrollo de la naturaleza y la historia;
como una aberracién de las estrellas en el cielo, repite el
movimiento del planeta terrestre” 22.

A la proposicion idealista de que el mundo objetivo no es
mas que destello de la idea absoluta, de la razén pura o de Dios
eterno opone Herzen el materialismo (“realismo”), convencido
de la realidad objetiva de los objetos singulares y de la
naturaleza en conjunto, de que ésta antecede al hombre. El
hombre, con sus sentidos, emociones y conciencia, aparece
como resultado de un prolongado desarrollo de la materia
organica, que va de las formas mas simples a la superior. De lo
que se sigue que la conciencia no existe desde toda la .
eternidad, sino que es producto de la materia, del cerebro.

Herzen y Ogariov plantean la unidad del ser y el pensar y
subrayan el aspecto activo del pensar, lo que es una seria
aportacién al materialismo filoséfico.

Ogariov sostiene que €l mundo es material, infinito y se
halla en eterno e inextinguible movimiento, cambio y desarro-
llo, que la cantidad de materia y movimiento (“fuerza”) en la
naturaleza es invariable y que “la nota mas general del mundo
visible es su existencia en el espacio” 25. Este autor rechaza la
doctrina del libre albedrio y, aunque falla en la dialéctica de la
verdad absoluta y relativa, no admite el agnosticismo de Kant y
sus seguidores.

La teoria del conocimiento de Herzen y Ogariov es de
caracter materialista. Para ellos, el punto de partida del saber

21 A.1.Herzen. Obras filoséficas escogidas. Moscii, 1946, t. I, pag. 148.

22 Ibidem, pag. 126.

23 N.P.Ogariov. Obras sociopoliticas y filoséficas escogidas. Mosci, 1956, t.
11, pag. 155.


http://www.filosofia.org

418 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

son los sentidos, que se hallan en interaccién con los objetos
externos. La razén reelabora en conceptos e ideas las
impresiones recibidas de estos objetos. El hecho de que la
fuente del saber sea la experiencia, la percepcion sensible, no
quiere decir en absoluto que nuestra razén sea pasiva. En el
proceso del saber desempefian un papel activo los momentos
emirico y racional, los sentidos y la razén, el analisis y la sintesis.
“La experiencia y el pensamiento especulativo —escribe
Herzen— son dos grados necesarios, verdaderos, reales de un
mismo conocimiento; la especulacién no es mas que lo
empirico superior, desarrollado; tomados como contrapuestos,
exclusiva y abstractamente son tan infructuosos como el
anilisis sin sintesis y la sintesis sin anilisis. En un desarrollo
correcto, lo empirico debe pasar necesariamente a lo especula-
tivo, y la especulacion que no quiera ser vacuo idealismo sera la
que se base en la experiencia.” 24

Como criterio de la verdad, Herzen y Ogariov sefialan unas
veces la razén, otras el ser y el pensar. Pero propenden mas a
considerar que siendo el hombre no sélo un ser pensante, sino
también actuante, su “accion es la unidad viviente de la teoriay
la prictica” .

Herzen y Ogariov juzgan que una estrecha alianza e
interconexién entre la filosofia y las ciencias naturales son
elementos esenciales para su desarrollo. La filosofia sin ciencias
naturales, dice Herzen, se sumerge en descarnadas abstraccio-
nes; las ciencias naturales sin filosofia se pierden entre los
hechos, se tornan morfologia descriptiva.

Herzen y Ogariov desarrollan las ideas estéticas democriti-
co-revolucionarias y materialistas, en la lucha contra las teorias
idealistas del “arte puro” defienden un arte realista, de raiz
popular, inspirado por altos ideales. Al subrayar el inmenso
alcance de la literatura, Herzen escribe: “Para un pueblo
privado de la libertad social, la literatura es la tnica tribuna
desde la que obliga a oir el grito de su indignacién y de su
conciencia.” 2

24 A.1.Herzen. Obras filosificas escogidas, t. 1, pag. 95. -
25 A.1.Herzen. Obras Completas. Moscii, 1954, t. 111, pag. 71.
% [bidem, t. VII, pag. 198.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUGIONARIOS... 419

La dialéctica, “dlgebra de la revolucién”

Herzen y Ogariov son dialécticos, muestran su gran
estimacién por la dialéctica de Hericlito, Aristételes, Giordano
Brunoy, especialmente, de Hegel, enfocan la naturaleza como
un proceso eterno de renovacién. La naturaleza no tolera el
estancamiento, todo lo anquilosado esti sentenciado a perecer,
la vida de la naturaleza es un desarrollo continuo que
constituye su eje; este desarrollo se efectiia en el tiempo vy el
espacio, es inextinguible como lo es la propia materia.

En Experiencia de conversaciones con jévenes (1858), Herzen
defiende la ley de la conservacion de la materia y el
movimiento en la naturaleza. Recurriendo a algunos ejemplos
demuestra la transicién de un estado de la materia a otro, de
una forma de movimiento a otra. De esta ley dice que es la “ley
suprema de la naturaleza”, un insigne descubrimiento de la
ciencia que confirma no sélo el principio cientifico de la
indestructibilidad de la materia y el movimiento, sino también
la proposicion de que “los mundos surgen sin cesar”, de que
“unos existen ahora, otros se estan formando, los de mas alla
consumen su vida en esta forma” 27. El producto superior de la
naturaleza es el hombre, que tiene conciencia del camino
historico de la naturaleza, de su ascension gradual de las
formas mas simples a las superiores.

Herzen ve en Heraclito a un pensador genial y sostiene que
“practicamente vemos las cosas al modo de Hericlito”, ya que
todo lo viviente no es mas que “efervescencia eterna” y se halla
en interaccién continua y cambio eterno. Pero el desarrollo no
es un proceso sosegado e indoloro, pues se efectiia a través de
la lucha de los opuestos; la “lucha es lo eterno en el fin y lo
eterno en el comienzo”, es la ley de la vida, la ley del desarrollo.
La pugna de los opuestos culmina con la negacién de una de las
partes y el triunfo de la otra; sin negacién no hay vida, no hay
desarrollo ni progreso. Si en la negacién de lo viejo por lo
nuevo no se tienen en cuenta las adquisiciones y los méritos de
lo pasado y su significaciéon para el presente y el porvenir, la
historia seria un dislate, pues en la marcha del desarrollo no
pierde valor sino lo falso, lo caduco, lo inesencial.

27 Ibidem, 1958, t. XIII, pag. 53.


http://www.filosofia.org

420 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Herzen y Ogariov ven en la dialéctica el *“algebra de la
revolucion”, esto es, la consideran como basamento de la
necesidad de las transformaciones revolucionarias. “La revolu-
ci6én concilia a la teoria con la prictica en punto a la negacion.
En ella, la negacién no es individual, no es excluyente, no es a
elecciébn, no es evasién, sino abierto rechazo de lo viejo e
introduccién de lo nuevo.” 28 Estos pensadores rusos advierten
la contradiccidn que existe entre los principios dialécticos de la
filosofia hegeliana y su sistema y critican a Hegel por las
deducciones conservadoras que extrae de su dialéctica en
nombre del mantenimiento de la monarquia constitucional.
Para ellos, la dialéctica debe unir la filosofia con el socialismo,
demostrar la inevitabilidad de la aboliciéon de la autocracia y la
servidumbre en Rusia y del régimen burgués en Occidente, la
necesidad de una revolucién social que conduzca al triunfo del
socialismo. “El nuevo siglo recaba una revolucién en el mundo
real de los acontecimientos”, pues el mundo social moderno es
irracional, no responde a los intereses raigales del pueblo y por
ello necesita incondicionadamente una renovacién. Esta reno-
vacion la traerd el socialismo.

La necesidad de la revolucién fundamentada por estos
pensadores, la propaganda que realizaron en favor del
socialismo desempefiaron un gran papel en la preparacién de
la revolucién rusa. A este propésito escribe Lenin que “la
fidelidad abnegada a la revolucion y la propaganda revolucio-
naria dirigida al pueblo no se pierden ni aun cuando decenios
enteros separen la siembra de la siega” 29,

Lenin no escatima el elogio a la filosofia de Herzen. “En la
Rusia de los anos 40 del siglo XIX, cuando subsistia la
servidumbre, supo elevarse a una altura que le puso al nivel de
los pensadores mas prominentes de su época. Asimilé la
dialéctica de Hegel. Comprendi6 que constituye el “algebra de
la revolucién”. Fue mas lejos que Hegel, hacia el materialismo,
en pos de Feuerbach. La primera de las Cartas sobre el estudio de
la naturaleza —Emgpirismo e idealismo—, escrita en 1844, nos

28 Thidem, 1960, t. XX, libro segundo, pig. 603.
29 V.1.Lenin. En memoria de Herzen. O.C,, t. 21, pag. 261.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 421

muestra a un pensador que, incluso ahora, esta a cien codos
por encima de un sinfin de naturalistas empiricos contempora-
neos y de una infinidad de fildsofos, idealistas y semiidealistas
del presente. Herzen lleg6 hasta el materialismo dialéctico y se
detuvo ante el materialismo historico.” 0

Herzen y Ogariov dejaron una profunda huella en el
movimiento de emancipacién ruso, en la historia de la cultura
rusa y en el desarrollo de las ideas revolucionarias y de la
filosofia y la dialéctica materialistas. Su valioso legado ideologi-
co es una importante contribucién a la cultura mundial.

Las concepciones filoséficas y
sociales de los petrashevskistas

Un papel prominente desempeiiaron en la trayectoria del
pensamiento filos6fico y sociopolitico de Rusia Mijail Butashé-
vich-Petrashevski (1821-1866), Nikoldi Spéshnev (1821-1882),
Nikoldi Grigoriev (1822-1886), Dmitri Ajsharimov (1823-1910),
Nikoldi Kashkin (1829-1914) y otros seguidores de Belinski y
Herzen y miembros del circulo petrashevskista.

Este circulo actué en 1848 y principios de 1849. En abril de
este afio fue denunciado por un provocador y desarticulado
por el gobierno zarista; muchos de sus componentes fueron
condenados al fusilamiento que, en el iltimo minuto, fue
condonado y sustituido por la “ejecucién civil” y, luego, por el
presidio.

En el circulo de los petrashevskistas habia dos alas: la
revolucionaria y la moderada. Pertenecian a la primera
Butashévich-Petrashevski, Spéshnev, Grigériev, Filippov, Ka-
shkin y Ajshartmov; a la segunda, Beklemishev, Lamanski, los
hermanos Maikov y otros, que hacian hincapié en la instruc-
ci6én y en reformas realizadas desde arriba.

Las concepciones filosoficas y sociopoliticas de los petra-
shevskistas tienen su exposicion mas completa en el Diccionario
de bolsillo de palabras extranjeras, de Petrashevski (1845-1846), en
las Cartas a Joetski, de Spéshnev (1847), y en el Discurso sobre las
tareas de las ciencias sociales, de Kashkin (1848).

30 Ibidem, pag. 256.


http://www.filosofia.org

=

422 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

El diccionario define las doctrinas idealistas como “metafisi-
ca” que se erige sobre “hipétesis indemostrables”, donde la
esencia de los objetos “es subordinada a la logica del
pensamiento y no a sus propias leyes naturales”. Los materia-
listas “meditaron por igual acerca de la materia y del espiritu y
se persuadieron de que en el mundo no hay mas que
materia® *'. La naturaleza es un proceso material tiinico por el
contenido, pero diverso por la forma, que se cumple conforme
a sus leyes internas. La naturaleza y la sociedad se hallan en
desarrollo y cambio constantes; continuamente unas formas
son sustituidas por otras.

El conocimiento empieza por los sentidos, sin ellos no hay
conocimiento. El proceso de conocimiento de la realidad, la
averiguacion de la verdad se produce gradualmente, conforme
se perfecciona la ciencia, mediante el analisis y la sintesis; este
proceso no tiene fin. El criterio de la verdad es la experiencia y
la razén. Aunque es mucho todavia lo no conocido en el
mundo, nada hay en él sobrenatural e incognoscible. Spéshnev
y otros petrashevskistas denuncian el parentesco del idealismo
con la religiéon y afirman que “en el Universo no hay ningin
absoluto, sino inicamente fuerzas mas o menos condicionadas.
No hay dios ni dioses, hay s6lo seres no absolutos (es decir,
materiales. — Autores).” 32

Los petrashevskistas materialistas consideran que la religién
no sélo es resultado de la ignorancia del hombre: es “la
concepcion del mundo correspondiente a las diversas fases del
desarrollo intelectual de los distintos pueblos” 3. En el Discurso
sobre las tareas de las ciencias naturales, Kashkin establece la
inconsistencia de la doctrina religiosa acerca de que el mundo
fue creado vy lo dirige la divina providencia. La miseria y las
privaciones, la injusticia y los padecimientos existentes en el
mundo son pruebas contra la sabiduria, el amor y la caridad de
Dios, en el supuesto de que exista. Spéshnev, que se decia
comunista, sostiene que el Dios cristiano estd hecho a imagen y

semejanza del hombre, un ser del que ha desaparecido lo

31 Obras filosdficas y sociopoliticas de los petrashevskistas. Moscii, 1953, pag.
126.

32 Ibidem, pag. 496.

33 Ibidem, pag. 221.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 423

corpéreo y en el que quedan las cualidades, las funciones, las
actuaciones que han recibido el nombre de “alma”.

Los petrashevskistas han pasado a la historia de la filosofia y
del pensamiento social de Rusia como propagadores del
socialismo utépico y, algunos de ellos, como partidarios de la
concepcién materialista del mundo. “Los petrashevskistas
—escribié Herzen— fueron nuestros hermanos menores,
como los decembristas fueron los hermanos mayores.” 3

Chernishevski, su actividad
revolucionaria y su concepcion del mundo

Nikoldi Chernishevski (1828-1889) es la figura mixima del
movimiento democritico revolucionario de Rusia en los afios
50 y 60 de siglo XIX, filésofo materialista militante, gran
socialista utépico y notable critico literario. El y sus seguidores
inauguran una nueva fase en el desarrollo de la democracia
revolucionaria rusa y del materialismo.

La actividad social y politica de Chernishevski y sus
partidarios se despliega en el periodo de preparacién y
aplicacion de la reforma agraria de 1861, en que el régimen de
servidumbre se desencaja por todas las ensambladuras: la
Rusia zarista es derrotada en la guerra de Crimea, engrosa dia
tras dia el movimiento de las masas campesinas y se va
configurando una situaciéon revolucionaria. Comienza una
tensa lucha ideolégica entre los demécratas revolucionarios
encabezados por Chernishevski, de un lado, y los partidarios
de la servidumbre y los liberales, por otro.

Chernishevski nace en Saratov; su padre era sacerdote.
Estudia primero en el seminario eclesidstico de su ciudad y
luego en la Universidad de San Petersburgo (1846-1850). Ya
en este periodo universitario sigue atentamente la vida politica
y las contraversias ideolégicas en Rusia y el extranjero, lee a
Belinski y Herzen, estudia a Hegel, Feuerbach, Fourier y otros
pensadores occidentales. De 1851 a 1853, después de la
Universidad, ejerce el magisterio en el liceo de Saratov. En

34 A I.Herzen. Obras Completas. Moscii, 1956, t. X, pag. 318.


http://www.filosofia.org

424 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

1853 se traslada a San Petersburgo, donde colabora al
principio en la revista Otéchestvennie zapiski y dirige luego
Sovreménnik, en la que publica muchos de sus trabajos
filoséficos, sociolégicos y de critica literaria. Su activa presencia
en la batalla ideoldgica contra la autocracia y los liberales
latifundistas-burgueses, su defensa de los intereses basicos y de
los trabajadores y su condena de la expoliadora reforma de
1861, la propaganda de las ideas de la revolucién popular, del
materialismo y el ateismo, la redacciéon de proclamas revolucio-
narias ilegales dan lugar a una dura represion gubernamental
contra el movimiento democratico-revolucionario, en general,
y contra Chernishevski, en particular.

En 1862, Chernishevski es detenido vy encarcelado en la
Fortaleza de Pedro y Pablo. En 1864, es condenado a siete afios
de trabajos forzados y a confinamiento permanente en Siberia,
donde pasa diecinueve afnos. Fracasan todos los intentos del
gobierno zarista de doblegar la voluntad de Chernishevski que
se niega a pedir el indulto. Por gestiones de sus familiares, en
1883 es trasladado de Siberia a Astrajan. Pocos meses antes de
morir es autorizado a instalarse en Saritov.

En la fortaleza de Pedro y Pablo escribe ¢ Qué hacer?, que
ejerce notable influencia en la formacién ideolégica de la
juventud revolucionaria de Rusia y el extranjero. Muchas
generaciones de revolucionarios hablarian con veneracién de
esta novela, que les ayud6 a emprender la lucha revolucionaria.
Y aunque Chernishevski y sus seguidores no vieron hechos
realidad sus ideales ni pudieron llevar al pueblo a la
insurreccion, mientras que las fuerzas reaccionarias, apoyadas
por los liberales, triunfaban sobre los revolucionarios, “pero en
realidad fueron ellos justamente las grandes figuras de aquella
época, y, cuando mas nos alejamos de ella, con mayor claridad
vemos su grandeza y mas resaltan la mezquindad e insignifi-
cancia de los reformistas liberales de entonces” %,

Lenin considera a Chernishevski como eminente demdcrata
revolucionario, uno de los precursores de la socialdemocracia
rusa, el que mas se aproximé al socialismo cientifico. Fue un

35 V.1.Lenin. La “reforma campesina” y la revolucidn proletario-campesina.
0.C, t. 20, pag. 179.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 425

propagandista infatigable del materialismo filoséfico integral,
un dialéctico, un enemigo inconciliable de todas las formas del
idealismo, la mistica y la reaccion.

El materialismo filoséfico

Chernishevski defiende y desarrolla de modo consecuente
la orientacién materialista en la filosofia. En sus obras
Relaciones estéticas entre el arte y la realidad (1855), Ensayos sobre la
literatura rusa del periodo de Géigol (1855-1856), Critica de los
prejuicios filosoficos contra la propiedad comunitaria (1858), El
principio aniropologico en filosofia (1860), El cardcter del conoci-
miento humano (1885) y otras muchas son un valioso concurso a
la elaboracién de una teoria avanzada, al desarrollo de la
tradicién materialista y dialéctica de Rusia.

Tras analizar las corrientes ideolégicas, Chernishevski llega
a la conclusién de que la enconada lucha entre las diversas
orientaciones y partidos se rifie no sélo en el terreno politico,
sino también en la filosofia, la sociologia, la economia politica,
la estética, ve el nexo de éstas con la politica, la influencia de las
ideas politicas sobre el pensamiento filoséfico, econémico,
estético y ético y considera que la pertenencia a un partido u
otro deja su impronta en las obras del pensador. “Las teorias
politicas ~—escribe— y, por lo demas, todas las doctrinas
filoséficas se formaron siempre bajo la fuerte influencia de la
situacién social en que se hallaban, y cada filésofo ha sido
representante de alguna de las facciones politicas que aspira-
ban en su tiempo al predominio sobre la sociedad a que aquél
pertenecia.” 3

Chernishevski estima que la filosofia debe resolver los
problemas generales de la ciencia, de la relacion del pensa-
miento con el ser, del espiritu con la materia, del libre albedrio,
de la inmortalidad del alma, etc. Critica el idealismo de Kant,
Schelling, Hegel y Proudhon, a los positivistas Comte, Mill y
Carpenter, a los misticos-pietistas tipo Yurkévich y otros, y se
considera inserto en la corriente filos6fica representada por los

36 N.G.Chernishevski. Obras Completas. Mosci, 1950, 1. VII, pig. 223.

(On


http://www.filosofia.org

426 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

materialistas Leucipo, Demécrito, Lucrecio, Holbach, Diderot,
Feuerbach, Belinski y Herzen.

Segian Chernishevski, la naturaleza existe independiente-
mente de la conciencia y antes de toda conciencia. La
naturaleza hay que mirarla “como ordenan mirar la quimica, la
fisiologia y otras ciencias naturales. En la naturaleza no hay que
buscar ideas; en ella hay una materia heterogénea con
cualidades heterogéneas; éstas entrechocan y comienza la vida
de la naturaleza.”® Chernishevski inserta en el concepto
general de materia toda la multiplicidad de formas del mundo
fisico. Los objetos se hallan en continua interaccién.

Tiempo y espacio son las formas fundamentales de
existencia de la materia; “los conceptos de movimiento, de
materia desaparecen por si mismos de nuestro pensamiento
cuando de él desaparecen los conceptos de espacio y tiem-
po” *. Materia y movimiento son indestructibles. La materia
sOlo puede trascender de un estado a otro, pero siempre es la
misma la cantidad de materia y movimiento (“fuerza”). En el
prefacio y las anotaciones al libro de Carpenter La energia en la
naturaleza muestra la endeblez de la concepcién idealista y
metafisica acerca de la muerte térmica del Universo y afirma
que el movimiento es inseparable de la materia, que aquél pasa
de una forma a otra y que este proceso no tiene comienzo ni
fin.

Valiéndose de los datos de la fisiologia, la quimica y la
antropologia, defiende y desarrolla la idea de “la unidad del
organismo humano”, de que “no se ve en el hombre ningin
dualismo”, pues el hombre esta constituido de una substancia
material Gnica, de una “naturaleza inica”, y toda su actividad
intelectual es engendrada por el substrato material en un
determinado grado de desarrollo.

La teoria del conocimiento chernishevskiana tiene caricter
materialista. La fuente del saber radica en la experiencia, en las
sensaciones, que reflejan la accién de los objetos exteriores.
“Por su naturaleza, la sensacién presupone la obligada
existencia de dos elementos del pensamiento asociados en un

37 Ibidem, 1949, t. I1, pag. 154.
38 Ibidem, 1951, t. X, pag. 729.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 427

solo pensamiento: en primer lugar tenemos un objeto exterior
que produce la sensacidn; en segundo lugar, el ser que nota
que en él ocurre la sensacion; al notar su sensacién nota un
estado propio, y cuando nota el estado de cualquier objeto,
naturalmente nota el propio objeto.”*

En una fase determinada de la vida organica, la sensacién
asciende a conciencia. Chernishevski considera que también los
animales poseen elementos de una conciencia primitiva, pero
que en el hombre adquiere esa conciencia la forma superior de
su desarrollo. El hombre es capaz de conocer el mundo que le
rodea, de descubrir en él nuevos fendmenos y leyes, de
penetrar los secretos de las cosas.

Importa sefialar que el materialismo de Chernishevski
contiene elementos de antropologismo, ya que no considera al
hombre como conjunto de las relaciones sociohistdricas, sino
como manifestacién suprema de la naturaleza. La limitacién
del principio antropolégico de Chernishevski aparece con
particular reaice en el andlisis de las relaciones sociales. Asi,
cuando se refiere a la lucha de clases intenta deducirla a veces
del caricter y las particularidades de la naturaleza humana.
Lenin advierte la estrechez del principio antropolégico en la
filosofia de Chernishevski y Feuerbach. Pero en la mayoria de
sus obras, Chernishevski rebasa el principio antropolégico,
especialmente cuando habla de la pertenencia del hombre a
una clase u otra, de la lucha de clases, cuando critica las teorias
racistas y maltusianas y enfoca el problema de la revolucién
social. Este pensador utiliza el antropologismo para refutar el
idealismo y la religién, que atribuyen al hombre un origen
divino, para defender al hombre, su libertad y sus intereses.

La proposicién hegeliana de que no existe la verdad
abstracta, de que ésta es siempre concreta y esta condicionada
por el lugar, el tiempo y las circunstancias es particularmente
defendida por Chernishevski. Nuestras representaciones de los
objetos exteriores, dice, son de ordinario fieles, una suerte de
reflejo de los objetos. Aunque el conocimiento humano es
relativo y la verdad no se averigua de golpe, la sensibilidad y el
pensamiento racional otorgan una representacion fiel del

39 Ibidem, t. VII, pag. 280.

(On


http://www.filosofia.org

428 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

mundo. La afirmacién de los escépticos de que el hombre no
conoce sino sus propias representaciones de los objetos y no los
objetos como tales es “vaniloquio escolastico”.

Chernishevski critica a Kant y a los positivistas el agnosticis-
mo y el subjetivismo y subraya que los agnésticos no saben
extraer el conocimiento de su fuente objetiva, de la materia en
desarrollo. En el planteamiento de la veracidad del saber busca
el criterio de la verdad en la actividad practica del hombre, lo
que constituye un gran mérito del pensador ruso. “La
“practica”, esa incuestionable piedra de toque de toda teoria,
debe ser también aqui nuestra guia.” 40 )

La insercién de la practica de la vida humana en la teoria
del conocimiento, como lo hace Chernishevski, tuvo un
significado cardinal para una filosofia que fundamentaba la
necesidad de las transformaciones revolucionarias en la
sociedad.

La dialéctica

Chernishevski sigue elaborando y desarrollando la dialécti-
ca, después de Belinski y Herzen. Considera que la dialéctica
de Hegel es la gran conquista de la ciencia filoséfica de los
tiempos modernos, un buido instrumento en la lucha contrala
reaccién y el estancamiento. Pero, como Belinski y Herzen,
critica asperamente a Hegel las deducciones conservadoras que
el pensador aleman extrae de su dialéctica, que a veces sacrifica
a su sistema filoséfico.

De la doctrina acerca del caricter ascensional del desarro-
llo, del reemplazamiento de las formas caducas por otras mas
progresistas, Chernishevski hace deducciones revolucionarias.
Se vale de la dialéctica para fundamentar teéricamente la
necesidad de la lucha de clases y de la revolucion popular, la
necesidad de convertir en realidad los ideales socialistas y el
progreso histérico en conjunto. Chernishevski interpreta el
desarrollo como autodesarrollo. La vida es una “polarizacién”,
una “escision de fuerzas” que constituye la fuente del
movimiento y el desarrollo continuos. El movimiento es

40 Ibidem, t. II, pag. 102.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 429

inmanente a los cuerpos, engendra su autodesarrollo. Asi,
interpreta los fenémenos quimicos como transformacion de los
cambios cuantitativos en cualitativos, aproximandose en esto a
Engels. Considera los fenémenos bioldgicos como evolucién de
la naturaleza viviente que va de las formas inferiores a las
superiores, de las sencillas a las mas complicadas. Chernishevs-
ki tenia en gran estimacién los descubrimientos cientificos de
Darwin, pero rechazaba las ideas maltusianas de su doctrina.

En cuanto al desarrollo social entiende que no transcurre
suavemente, sino a través de una dura lucha entre los pobres y
los ricos, entre los que tienen todo y los que no tienen nada.
Desde su punto de vista, la divisiéon en clases obedece a una
desigual destribucion de las riquezas econémicas. Chernishevs-
ki lleva la idea de la lucha de clases hasta admitir el relevo de las
formas caducas del sistema social a través de una revolucién
social encargada de abolir la desigualdad politica y econémica,
la opresiéon del hombre por el hombre y llevar a cabo el
socialismo. Lenin dice que de las obras de Chernishevski
irradia el espiritu de la lucha de clases.

En el progreso social atribuye gran significacion a la ley de
la negacién de la negacion, que, por ejemplo, emplea con
maestria en Critica de los prejuicios filosoficos contra la propiedad
comunitaria para fundamentar la sustitucién de una forma de
propiedad por otra y el triunfo inevitable de la colectiva sobre
la privada. Chernishevski establece que no todo desarrollo que
discurre a través de la negacién de la negacién debe pasar por
todas las fases de la negacién y que, en la marcha del
desarrollo, pueden concurrir unas circunstancias que supri-
man o reduzcan al minimo el momento intermedio de la
negacién. Asi, estimaba que en Rusia, donde subsistia la
comunidad campesina, era posible, tras la revolucién democra-
tica, pasar de la servidumbre a la realizacion del socialismo
saltando la fase del doloroso desarrollo capitalista. Estaidea era
utdpica.

La estética

En estética lleva adelante los principios formulados por
Belinski referentes al espiritu popular, a la funcién social del

(On


http://www.filosofia.org

¢

430 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

arte y a su contenido ideoldgico y critica vigorosamente la
teoria idealista del “arte puro”. “El “arte por el arte”
—escribe— es una idea tan extraina en nuestros tiempos como
puede ser la “riqueza por la riqueza”, la “ciencia por la
ciencia”, etc. Todas las obras humanas deben beneficiar al
hombre si no quieren ser hueras y baldias: la riqueza existe
para que el hombre la emplee, la ciencia para ser guia del
hombre; el arte también debe estar al servicio de algo esencial y
no de una satisfaccidon estéril.” 41

No son exclusivamente unas necesidades estéticas lo que da
vida al arte, sino ante todo unas demandas sociales, unas
condiciones historicas de la vida practica. La piedra clave de la
estética materialista de Chernishevski es el reconocimiento de
la realidad como punto de partida del arte. El quehacer del
escritor, del artista, dice, consiste en reproducir veridica y
multilateralmente las particularidades y tendencias histéricas
mas importantes de la vida con el fin de despertar el deseo de
reconstruir la realidad sobre unos principios mas racionales.

La reproduccién artistica realista no debe ser una copia
naturalista, sino reconstitucion de los rasgos tipicos de la
realidad en imagenes tipicas. La mision del arte es mis amplia
que la simple reproduccién de la realidad: también ha de
explicar la vida, dar a conocer al pueblo las ideas avanzadas,
sembrar los ideales humanos, combatir las ideas reaccionarias.

Ademis de reproducir y explicar la vida, la valoracién de
los fenémenos de ésta es también, segiin Chernishevski, misién
del arte. En una obra verdaderamente artistica, estas tres tareas
no estan presentes por separado, sino que constituyen un
objetivo tinico que incita al arte a ser participe activo de la vida,
a emitir la sentencia que ésta le merezca, a negar lo viejo y
afirmar lo nuevo. De aqui se deduce que el arte debe estar
hondamente impregnado de ideas. Y como el artista, al igual
que el filésofo, el economista y el historiador, se halla bajo la
influencia de unas u otras ideas politicas de su época, el arte es
siempre tendencioso y difunde ideas avanzadas o conservado-
ras, o reaccionarias, en dependencia de la corriente a la que
pertenezca el artista o del grupo social con que simpatice. Por

41 Ibidem, pag. 271.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 431

ello es inevitable que el arte sea tendencioso. “La literatura
—escribe— no puede dejar de estar al servicio de una u otra
corriente de ideas... Los seguidores de la teoria del arte puro...
han sido siempre sélo proteccién para la lucha contra las
corrientes literarias que no les han gustado a fin de poner la
literatura al servicio de corrientes mas al gusto de ellos.” 42

Los idealistas afirmaban que lo verdaderamente bello no se
encuentra en la vida real, o es raro y fugaz. El arte debia, pues,
suplir la ausencia de lo bello en la propia realidad, por lo que el
arte, al expresar la idea de lo bello, se sitia por encima de lo
bello en la realidad, en la vida. Chernishevski demuestra la
inconsistencia de este punto de vista. El arte envuelve todos los
aspectos del ser, todo lo que representa interés para el hombre;
reproduce y refleja sus ideas y aspiraciones, sus alegrias y
penas, muestra las diversas caras de la vida de la sociedad, las
dolencias y los vicios sociales y los medios y vias para
remediarlos.

De esta suerte, la misién del arte trasciende ampliamente
los limites de la idea de lo bello, es la propia realidad captaday
expresada por los procedimientos del arte, no suple la ausencia
de la belleza en la vida, sino que la reproduce extrayéndola de
la propia realidad; no es la encarnacién de la idea absoluta,
sino reflejo de lo que existe en la propia vida. Por lo tanto “lo
bello es la vida”, 1a vida es siempre superior al arte porque es su
manantial, su terreno, su apoyo principal. Lo bello es
engendrado por la realidad y si no existiera en el mundo
objetivo tampoco podria aparecer en el arte.

De la proposicion “lo bello es la vida” no dimana que toda
vida sea bella, incluida la realidad de la autocracia y la
servidumbre. Con esta tesis, Chernishevski no queria sino
subrayar que lo bello no se extrae de la razén pura, sino que
esti enraizado en la vida, aunque en la propia vida diste mucho
de ser todo hermoso. “Es bello el ser en el que vemos la vida tal
cual ésta ha de ser segin nuestras ideas.” 43 Es bella la vida
alentada por impulsos y aspiraciones nobles y transformada de
conformidad con los intereses del pueblo.

42 Ibidem, 1947, t. 111, pag. 301.
43 Ibidem, t. II, pag. 10.

=
=


http://www.filosofia.org

432 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Lo bello debe ser enfocado por el lado de su fuente y su
contenido objetivos y desde el lado subjetivo, pues el hombre lo
percibe “subjetivamente”, un mismo objeto o fenémeno a
menudo merece enjuiciamientos y valoraciones que se ex-
cluyen reciprocamente. Ahora bien, esto no refuta en lo mis
minimo la tesis de que la verdadera naturaleza de lo bello esta
insita en la propia realidad, s6lo habla de los distintos modos de
entender lo bello.

Esta interpretacion de lo bello no sélo justificaba la lucha
para transformar la vida “segin nuestras ideas”, es decir,
segun los principios revolucionarios, sino que incitaba directa;
mente a combatir. En esto reside ante todo el alcance
revolucionario de la estética de Chernishevski.

Los principios de la nueva ética, la “ética del egoismo
racional” que conjuga los intereses personales y los sociales y
rechaza el egocentrismo, el parasitismo, la ociosidad y la
esclavizacion del hombre por el hombre, fueron expuestos por
Chernishevski en la famosa novela ¢Qué hacer? y en otras obras.
El pensador ruso veia su misién en forjar a un hombre nuevo,
revolucionario y humanista, un hombre inspirado por altos
ideales morales. En esta linea, Chernishevski expone la idea del
sacrificio revolucionario y de la hazafia civica.

Las concepciones sociologicas

Las concepciones sociologicas de Chernishevski, como de
los demas demdcratas revolucionarios, estan embebidas de
optimismo histérico. El pensador ruso abriga la profunda
conviccidn en que la sociedad progresa, por encima de todos
los impedimentos, zigzags e incluso retrocesos. “El camino de
la historia —escribe— no es la acera de la Avenida del Neva,
pasa todo él por campos polvorientos o fangosos, por tierras
pantanosas, por la espesura del bosque. Quien tema cubrirse
de polvo o mancharse las botas, es mejor que no se incorpore a
la actividad puablica.” # Lenin mencioné reiteradamente estas
palabras a las personas aturdidas por la contrariedad y
complejidad del proceso histérico y que se desconcertaban en

4 Ibidem, t. VII, pag. 923.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 433

las circunstancias enrevesadas, temian el duro trabajo coti-
diano.

En las concepciones de Chernishevski acerca de la sociedad
abundan los profundos atisbos materialistas. El pensador
rechaza la proposicién idealista hegeliana de que la historia
universal es “la marcha del desarrollo de la idea que se
autorrealiza, de la idea de la libertad, que existe sélo como
conciencia de la libertad...” 45 y sehala que la vida social no se
mueve por voluntad de la “idea absoluta”, sino con arreglo a
sus propias leyes. Chernishevski impugna también la concep-
cién reaccionaria de la superioridad de determinadas naciones,
tesis que sustentaban Schelling, los eslavéfilos y los represen-
tantes de la ideologia oficial y critica las teorias eurocentristas,
racistas y maltusianas.

Algunos pensadores (Saint-Simon, Feuerbach) considera-
ban que el amor era la fuerza principal del progreso
socichistérico y no comprendian la significacion de las
condiciones econdmicas y de las luchas politicas. Chernishevski
establece que si se subvaloran la desigualdad econémica y la
lucha politica no es posible liberar al pueblo de la opresién, de
la miseria, de la carencia de derechos. La lucha de clases le
parece algo enteramente logico.

En una sociedad dividida en estamentos o clases, dice
Chernishevski, ninguna clase consiguié nunca mejorar su
situacién mediante concesiones voluntarias de la otra, sino a
través de la lucha.

Chernishevski creia en las posibilidades creativas del
pueblo, estaba convencido de que el pueblo era el gran
propulsor del progreso sociohistérico, y combatia la reduccion
de la historia a la biografia de zares y caudillos, a una relacién
de anécdotas con pretensiones cientificas. Sin negar el papel de
los grandes hombres en la historia, sefiala que esas mismas
personalidades son producto de la necesidad histérica.

El pensador ruso critica a Herder, Kant, Hegel y otros por
dedicar insuficiente atencion a las condiciones materiales de la
gente, que para él tienen excepcional importancia en la vida de
la sociedad, y afirma que esas condiciones (la vivienda, la

45 Hegel. Obras, t. V111, pag. 422.


http://www.filosofia.org

=

434 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

alimentacion, la obtencién de medios de subsistencia) desem-
pefian “poco menos que el papel principal en la vida”,
constituyen “la causa raigal de casi todos los fendomenos
también en otras esferas de la vida mas elevadas” 4. Sin ser
materialista en la historia y sin haber podido llegar a admitir el
papel decisivo del modo de produccién, si admite el inmenso
significado de la actividad laboral del pueblo y atribuye especial
importancia al progreso industrial.

Chernishevski no niega la influencia del medio geografico
sobre el desarrollo social, pero contrariamente al historiador y
socidlogo inglés Buckle, no le tiene por el factor primordial del
avance historico y considera que esa influencia es atenuada por
el desarrollo histérico y por el trabajo.

El pensador ruso juzga grandes acontecimientos del
proceso sociohistérico los saltos revolucionarios o revoluciones
politicas, en los que ve el modo seguro para emancipar a la
humanidad del sojuzgamiento politico, econémico y espiritual,
el resorte social que permite superar los mayores obstaculos
ante el progreso social. Las revoluciones dan lugar a un
deslindamiento radical entre las fuerzas contendientes y son la
mejor escucla de educacién de las masas populares.

Las transformaciones socialistas constituyen una apasiona-
da aspiracién de Chernishevski. Cierto, sus ideas socialistas
revisten todavia caracter utopico, su socialismo es campesino,
se basa en la comunidad campesina, pero, como sefiala Lenin,
se funde organicamente con el democratismo revolucionario.
Chernishevski difunde “la idea de la revolucién campesina, la
idea de la lucha de las masas por el derrocamiento de todos los
viejos poderes” 4’ y entiende que en Rusia son posibles las
transformaciones socialistas a través de una insurreccion
popular, mediante la abolicién de la propiedad privada sobre
los instrumentos y medios de produccién, suprimiendo el
trabajo asalariado y el parasitismo e instaurando la propiedad
comunitaria y el trabajo colectivo. En una conversacién con el
populista revolucionario ruso Lopatin, Marx dijo que “de

46 N.G. Chernishevski. Obras Completas, t. 111, pag. 357.
47 V. 1. Lenin. La “reforma campesina” y la revolucion proletario-campesina.
0.C, t. 20, pag. 175.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 435

todos los economistas modernos, Chernishevski da la idea de
ser el Unico pensador verdaderamente original... Sus obras
rebosan originalidad, fuerza y profundidad de pensa-
miento.” 48

En su obra Materialismo y empiriocriticismo, Lenin dice:
“Chernishevski es el tnico escritor ruso verdaderamente
grande que ha sabido mantenerse desde la década del 50 hasta
1888 a la altura del materialismo filoséfico integro y desechar
los miseros absurdos de los neokantianos, de los positivistas, de
los machistas y demas embrolladores. Pero Chernishevski no
supo, o mas exactamente, no pudo, debido al atraso de la vida
rusa, elevarse hasta el materialismo dialéctico de Marx y
Engels.” 49

Nikolai Dobroliubov

Nikoldi Dobrolitibov (1836-1861), nace en Nizhni Névgorod,
en el seno de la familia de un sacerdote. Estudia primero en el
seminario eclesidstico y luego en el Instituto Central de
Pedagogia de San Petersburgo (1853-1857). Acabados estos
estudios, Chernishevski y Nekrasov le llevan a la redaccion de
la revista Sovreménniky le confian la seccién de critica literaria.
Al poco, es alli una de las primeras figuras.

Las concepciones ideolégicas de Dobrolitbov se forman
bajo la influencia de Belinski, Herzen, Ogariov y Chernishevs-
ki. También estudia atentamente a Bacon, Rousseau, Montes-
quieu, a los socialistas utépicos, a Hegel, a los hegelianos de
izquierda, a Feuerbach. Junto a Chernishevski y otros demé-
cratas revolucionarios, combatié por la realizaciéon de transfor-
maciones revolucionarias en Rusia con el pensamiento puesto
en el socialismo.

Ideas filosoficas

Dobroliibov prosigue la tradicion materialista de Rusia,
rechaza la separacién que los idealistas establecen entre la

48 Correspondencia de C. Marx y F. Engels con personalidades politicas rusas.
Mosci, 1951, pags. 187 y 188.
49 V.1.Lenin. O.C, t. 18, pag. 384.

(On


http://www.filosofia.org

436 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

conciencia y la substancia material como fuente de aquélla, la
presentacion de los objetos visibles como “reflejo de la idea
absoluta suprema”. “La antropologia nos ha demostrado con
claridad —escribe— que, ante todo, nuestros esfuerzos por
representarnos un espiritu abstracto sin cualidades materiales
o por determinar inequivocamente qué espiritu es ese en su
esencia siempre han sido y siempre serin completamente
infructuosos.” 5¢

Al igual que Chernishevski, Dobroliitbov considera al
hombre como un organismo tnico en el que lo corpéreo
engendra lo espiritual, el cerebro constituye la base material de
la conciencia y al morir el cuerpo se suspende toda actividad
sensorial y psiquica. En la naturaleza que nos rodea, dice,
existen leyes que no dependen del hombre. Por ello, la
naturaleza no es un caos de aglomeraciones casuales, sino un
proceso sujeto a leyes. El hombre no las modifica: las descubre
y las utiliza en su actividad practica.

En la recension al libro Fundamentacion de la psicologia
experimental . (1859), combate la separacion del movimiento
(“fuerza”) respecto de la materia, pues el movimiento no se
comunica exteriormente a la materia, sino que es parte
inseparable de toda materia y no puede ser concebido sin ella.
De ahi que los multiples procesos que acontecen en la materia
sean procesos de una substancia material Gnica; consisten en la
interaccién de los cuerpos materiales y su desarrollo. “En la
naturaleza todo discurre gradualmente de lo simple a lo
complejo, de lo imperfecto a lo mas perfecto; ahora bien,
siempre se trata de la misma materia, aunque en fases diversas
de desarrollo.” 51

En Ia teoria del conocimiento también se mueve en una
linea coherentemente materialista, critica a los idealistas la
doctrina de las ideas innatas, asi como a los escépticos y
agndsticos que siembran la duda en la posibilidad de conocer la
realidad objetiva o niegan rotundamente esta posibilidad. La
actividad psiquica del hombre tiene por fuente el mundo de las

50 N.S. Dobrolitibov. Obras Completas. Mosci-Leningrado, 1962, t. 2
pag. 434.
5! Ibidem, t. 4, pag. 262.


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFiA DE LOS DEMOGCRATAS REVOLUCIONARIOS... 487

cosas y las percepciones sensibles. Mas estas ultimas no se
tornan conceptos e ideas, sino cuando el cerebro funciona
normalmente, cuando las impresiones que percibimos a través
de los nervios llegan al cerebro y operan sobre él. La idea sin
objeto es imposible. Las categorias de la légica —los conceptos,
los juicios, las deducciones, etc.— no tienen por base la “razén
pura”, sino las cosas de la realidad que nos rodea y expresan
procesos reales de la vida.

Dobrolidbov emite profundas ideas dialécticas, critica las
teorias metafisicas “de los principios eternos e inmutables de la
vida” y afirma que todos los fenémenos que se dan en la
naturaleza y en la sociedad son transitorios. “Lo caduco no
tiene sentido”, dice. La realidad de los objetos, de los
fenémenos de la naturaleza se debe a su estrecha conexién con
el mundo que les rodea. La lucha de los contrarios es el
manantial del desarrollo.

En los articulos El budismo, sus dogmas, la historia y la
literatura (1858), La vida de Mahoma (1858), El padre Alexandr
Gavatsi y sus prédicas (1861), Dobrolitbov comparece ante
nosotros como un ateo militante.

Las ideas sociolégicas

Las ideas sociologicas de Dobroliibov se desenvuelven por
el mismo cauce que las de Chernishevski. Admite Dobrolitibov
que en la sociedad operan “leyes inalterables de desarrollo
histérico”, que no dependen de la voluntad del individuo. Este
debe tener en cuenta dichas leyes y coordinar con ellas su
actividad. En la explicacién de la vida social, Dobroliubov tiene
atisbos materialistas. Como los demas demdcratas revoluciona-
rios, contempla con optimismo la historia, habla del significado
de la lucha de clases entre los trabajadores y los parasitos (es
decir, los opresores), entre la democracia y la aristocracia,
lucha que se rifie por la abolicién o el mantenimiento de la
desigualdad econdémica. Tras establecer que “el combate entre
la aristocracia y la democracia constituye todo el contenido de
la historia”, toda su énfasis entiende que cuando el trabajo sea
encumbrado y abolida la desigualdad econémica, desaparece-


http://www.filosofia.org

438 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

ran asimismo las diversas formas del parasitismo y, con ellas, la
lucha de clases.

Para Dobroliibov son las masas la fuerza propulsora del
desarrollo sociohistérico. Si se quiere tener una idea fiel de la
historia, dice, es preciso aclararla partiendo de “la participa-
cién en los acontecimientos de todo el pueblo que constituye el
Estado”. Las personalidades histéricas, a cuya actividad
reducen los socidlogos idealistas todo el proceso historico, son
comparables a la chispa, que puede hacer estallar la pélvora,
pero que no puede inflamar las piedras. La influencia de una
personalidad histérica acrece cuanto mejor comprende las
necesidades sociales maduras y cuanto mayor energia empeia
en satisfacerlas. “La significaciéon de las grandes figuras de la
historia es. comparable a la lluvia, que refresca benéficamente
la tierra, pero que, sin embargo, procede del agua que antes se
evapordé en esa misma tierra.” 53 Este autor sefiala el alcance de
los “factores materiales”, del “aspecto econémico”, a los que
atribuye un gran papel en la vida de la sociedad y por los que
entiende la desigualdad en bienes de fortuna.

Dobroliibov advierte el significado progresista del relevo
de la servidumbre por el capitalismo. Pero ve que la situacién
de las “clases obreras” sigue siendo dura bajo el nuevo
régimen, més atn, que “el pueblo trabajador padece ahora un
doble yugo: el del viejo feudalismo, vivo todavia bajo diversas
formas y con nombres distintos en toda Europa Occidental, y el
del estamento burgués (los capitalistas. — Autores), que se ha
aduenado de toda la esfera industrial” 5¢ . Tampoco deja de ver
que los “proletarios”, es decir, los trabajadores, comienzan a
comprender mejor su situacién, que la amarga experiencia les
estd ensefiando mucho, y tiene la seguridad de que a la larga
acabaran también con la forma capitalista de opresidn.

La estética

Es magistral su aplicacion del materialismo filoséfico y la
dialéctica a la estética y a la critica literaria. En esta vertiente

53 Ibidem, t. 3, pig. 16.
54 Ibidem, t. 5, pag. 459.


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFIA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 439

lleva adelante y enriquece las ideas y principios estéticos de
Belinski, Herzen y Chernishevski y los emplea en el analisis de
Ostrovski, Goncharov, Turguéniev, Nikitin, Dostoievski, Salti-
kov-Schedrin y otros autores.

Segun su principio estético de partida, “no es la vida la que
se adapta a las teorias literarias, sino la literatura la que cambia
con las corrientes de la vida” 55, no es la vida la que discurre por
los cauces de los programas literarios, sino la literatura la que
se hace eco de la vida cotidiana. El arte y la literatura, lejos de
extraer sus ideas € imagenes de la “razén pura”, expresan las
ideas que viven y circulan en la sociedad. El artista y el escritor
consiguen éxito cuando expresan de un modo veridico,
profundo y estético los intereses y las aspiraciones de su
sociedad. El arte no es un fin en si, sino un medio: ha de
difundir las ideas y teorias avanzadas, ha de defender la ciencia
y el progreso. Dan la medida del talento de un artista: primero,
la verdad, el realismo que en su obra haya; segundo, el grado y
la amplitud con que abarque la vida, la substancialidad de las
figuras creadas; tercero, la profundizacién en la esencia del
hecho representado, el realce de la apercepcién y plasmaciéon
artistica, que debe suscitar en el lector aprobacién o rechazo y
sugerirle nuevas ideas.

Para responder a los interrogantes de la vida, para alentar
al hombre en su batallar por un futuro mejor, el escritor
necesita, ademas de talento, la capacidad de comprender
filoséficamente lo que sucede, de separar lo primario de lo
secundario, lo esencial de lo que no lo es. Para ello, el artista
debe ser también un pensador, pues “en rigor, la capacidad
pensante y la facultad creativa son por igual inherentes y
necesarias al filésofo y al poeta. La grandeza del intelecto
filosofante y la grandeza del genio poético consisten por igual
en la aptitud de saber diferenciar en el objeto enfocado sus
rasgos esenciales de los casuales, en organizarlos correctamente
en su propia conciencia y saber dominarlos de tal modo que
pueda invocarlos libremente para hacer con ellos todas las
combinaciones posibles’ 36,

55 Ibidem, t. 2, pag. 223.
56 Ibidem, t. 5, pag. 22.


http://www.filosofia.org

440 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Dobrolititbov es adversario de la corriente formalista en el
arte, impugna el “arte puro” por antisocial y antipopular y por
pretender que contemple con indiferencia los problemas que
palpitan en la sociedad, que son el motivo de sus luchas y el
origen de las ideas que la mueven.

La parte fuerte del arte, dice Dobroliuibov, la constituyen las
ideas en que se inspira, lo que él llama “tendenciosidad”. Un

_escritor progresista no es un testigo desapasionado de los
sucesos, sino un hombre que batalla en pro de los intereses
radicales del pueblo, en pro de la dignidad humana. Por ello,
los escritores progresistas, contrariamente a los reaccionarios y
conservadores, deben constituir el “partido del pueblo” en la
literatura. ‘

El anilisis del “reino tenebroso” de Ostrovski, de las brisas
emancipadoras que corren por la novela de Turguéniev En
visperas, la investigacion de la oblomovschina*, el estudio de
Dostoievski y de otros escritores constituyen un excepcional
ejemplo de la aplicacion de los principios filosoficos, estéticos y
literario-criticos de la democracia revolucionaria a la hora de
dilucidar las razones sociales que engendran el reino tenebro-
so, la obldmovschina y la vida de los humillados y ofendidos.

Los clasicos del marxismo-leninismo tienen en gran estima
a Dobrolitibov. Marx lo sitiia “al nivel de Lessing y Diderot” 57.
Engels dice de Chernishevski y Dobroliibov que son “los
Lessing socialistas”. Lenin ve en Dobrolitbov un hombre que
combate sin tregua la autocracia y la servidumbre en Rusia.
Para nosotros, dice, “es caro el nombre .de este escritor, que
odiaba apasionadamente la arbitrariedad y ansiaba apasiona-
damente la insurreccién popular contra los “turcos interiores”:
contra el gobierno autocratico” 58,

Pisarev, Shelgunov y Antonévich

Entre los destacados pensadores de la democracia revolu-
cionaria figura Dmitri Pisarev (1840-1868). Notables pensado-

* Término derivado del apellido Oblémov, personaje de una novela de
Goncharov. Significa abulia, indiferencia, pereza. (N. del T.)

57 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 33, pig. 266.

58 V.I.Lenin. El comienzo de las manifestaciones. O.C., t. 5, pag. 370.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 441

res materialistas son Nikoldi Shelgunov (1824-1891), y Maxim
Antonéuvich (1835-1918), camaradas de Chernishevski en las
luchas ideoldgicas y politicas.

Pisarev es el guia ideolégico de la revista Risskoe slovo, en la
que publica sus trabajos fundamentales. En 1862, es detenido y
recluido en la Fortaleza de Pedro y Pablo, donde permanecera
cuatro afos y medio, por un articulo titulado El gobierno ruso
bajo la proteccion de Shedo-Ferroti, en el que hace llamamientos a
emprender la revolucién y el derrocamiento de la podrida
autocracia.

En forma velada y hasta alegérica, Pisarev expone en
articulos sometidos a censura previa las ideas de la democracia
revolucionaria. Las revoluciones populares son legitimas e
inevitables, el desenlace decisivo de las luchas de los grupos
sociales o los partidos en el seno de la sociedad. Con los demas
democratas revolucionarios, critica a los liberales, a los que
considera amigos de la grandilocuencia y aliados inseguros.
Pisarev ve en el trabajo el supuesto absoluto de la vida humana,
la premisa imprescindible del goce y la felicidad, la cantera del
bienestar material y de la riqueza espiritual. El trabajo, la lucha
de clases, el estudio y la propagacién de los conocimientos son
para él la base del progreso sociohistérico.

Pisarev, Shelgunov y Antonévich comparten las ideas que
Chernishevski habia expuesto en ¢ Qué hacer? A propésito de
esta novela, Pisarev escribe un articulo especial titulado El
proletariado pensante, en el que establece que el “futuro
luminoso”, esto es, el socialismo, sera una realidad irreversible
no sélo para los héroes y las naturalezas excepcionales, sino

- para todas las ‘“‘personas corrientes”.

Shelgunov participa en las actividades revolucionarias
clandestinas de los afios 60 redactando proclamas que incitan a
combatir la autocracia y la servidumbre, por lo que es detenido
y deportado. En 1861, publica en Sevreménnik el articulo El
proletariado obrero en Inglaterra y Francia, en el que populariza
con maestria el libro de Engels La situacion de la clase obrera en
Inglaterra. Bajo la influencia del desarrollo del proletariado en
Rusia, dedica en los tltimos afios de su vida creciente atencion
al problema obrero y critica al capitalismo.

Pisarev, Shelgunov y Antonévich son materialistas conven-


http://www.filosofia.org

442 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

cidos, seguidores de la escuela filoséfica de Chernishevski. En
El idealismo de Platén, Pisarev somete a critica las doctrinas
idealistas y teologicas que sitian a la naturaleza en plena
dependencia del espiritu o las ideas, desdefian el mundo
sensible y conceden a lo espiritual la primacia sobre lo material,
a la forma superioridad sobre el contenido. En La escoldstica del
siglo XLX, este autor sefiala la presencia de dos partidos
contendientes, que constituyen “el gran cisma cn el mundo
filos6fico moderno”. Cuando la fantasia se aparta de la
realidad surge el idealismo, dice Pisarev. Lenin elogia la
brillante idea de Pisarev acerca del papel de la fantasias9.

Pisarev, Antonévich y Shelgunov critican asperamente el
idealismo de Yurkévich y los eslavéfilos, las ideas religioso-
misticas de Dostoievski a las que oponen “el sereno pensar de
los materialistas”. Pisarev establece que “no hay filosofia en el
mundo que arraigue tan facil y profundamente en la
mentalidad rusa como el sano y lozano materialismo mo-
derno” %, ‘

Los discipulos de Chernishevski admiten no sélo la
existencia objetiva de la naturaleza y sus leyes, sino también la
posibilidad de conocerlas. Partidarios de la unién de teoria y
prictica, afirman que las ideas y los conceptos, el saber
cientifico que refleja el mundo de las cosas y sus leyes
adquieren creciente significacion en la vida de la sociedad y en
su desarrollo ascensional, a la par que repudian las teorias
agnosticas y escépticas en la filosofia y las ciencias naturales. En
todas sus obras esta presente la conviccién en la fuerza del
intelecto humano y en su facultad de penetrar los misterios de
la naturaleza y descubrir la esencia de las cosas.

Antonévich, Pisarev y Shelgunov defienden la idea de la
unidad material del mundo, que se manifiesta tanto en la
esfera fisica como en la espiritual. El cosmos, afirma Antono-
vich, es infinito y el ntimero de mundos ilimitado, pero todos
ellos “estin formados por una misma materia, la que vemos
igualmente en nuestro rincén del universo, con las mismas
propiedades esenciales cuando menos que revela aqui” ®. El

59 Véase V.1. Lenin. ¢Qué hacer? O.C, t. 6, pag. 173.

60 D.1. Pisarev. Obras. Mosct, 1955, t. 1, pag. 118.
61 M. A. Antonévich. Obras filoséficas escogidas. Moscti. 1945, pag. 291.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 443

anilisis espectral demuestra la existencia de hierro, de potasio,
de calcio, de magnesio, de bismuto, de mercurio, de hidrégeno
y otros elementos en otros planetas y astros.

Estos tres autores estan convencidos de que la vida aparece
sobre la base de una substancia material Ginica que se desarrolia
“en progresién ininterrumpida de lo inferior a lo superior”.
Valiéndose de los dltimos descubrimientos cientificos segiin los
cuales una forma de movimiento de la materia se convierte en
otra, sostienen que el movimiento (“‘fuerza”) es inseparable de
la materia y constituye la forma de su manifestacion perma-
nente, que la cantidad de materia y movimiento es constante en
la naturaleza. Utilizando un profuso material factico, estable-
cen el paso de la materia de una forma a otra, por ejemplo, la
mecanica a la térmica, la luminica, la eléctrica.

Reconocen la existencia de leyes objetivas en la naturalezay
rechazan la doctrina mistica del finalismo, al tiempo que fijan
una delimitacién clara entre la ciencia y la religiéon en la
explicacién del Universo y subrayan que el punto de vista de
una y otra son incompatibles. En los trabajes de Pisarev y
Antonévich se defiende y difunde la doctrina de Darwin.

En estética y critica literaria, Pisarev, Antonévich y
Shelgunov prosiguen las ideas de Belinski, Herzen y Cherni-
shevski. Como éstos, piden un arte de alma popular, un arte
realista, operante y enjundioso y someten a una critica
demoledora la teoria idealista del “arte puro”. Nuestros
autores ponian grandes esperanzas en un arte avanzado a
través del cual el escritor desplegara sus convicciones y las
Hevara en forma de imagenes artisticas a la conciencia del
lector incitindole a combatir por un futuro mejor.

Las concepciones filosbficas y sociolégicas de los populistas
revolucionarios-

A finales de los afios 60 y principios de los 70 del siglo XIX
se configura la ideologia del populismo revolucionario, precur-
sores del cual son Herzen, Ogariov, Chernishevski y otros
demdcratas revolucionarios. Los principales idedlogos del
populismo son Piotr Lavrov, Mijail Bakunin y Piotr Tkachev.
Seguin el procedimiento por el cual se proponen los populistas


http://www.filosofia.org

444 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

revolucionarios alcanzar sus objetivos cabe dividirlos en tres
grupos: los propagandistas, encabezados por Lavrov; los
anarquistas, dirigidos por Bakunin, y los conjurados (blanquis-
tas), cuyo lider es Tkachev. Los primeros creen que es la
propaganda de las ideas revolucionarias el medio fundamental
para preparar al pueblo para la revolucién social. Los
“segundos, que el pueblo esta ya preparado para la revolucién y
que se deben promover revueltas e insurrecciones en todas
partes. Los terceros cifran todas sus esperanzas en una
restringida organizacion de conspiradores, que debe hacer la
reyolucién, tomar el poder, liberar al pueblo de la tirania de los
zares, los terratenientes y los capitalistas y llevar a cabo las
transformaciones sociales que precisa el pais.

La base social del populismo, segin define Lenin, es la clase
de los pequefios productores, que predominaba en la Rusia
posterior a la reforma campesina de 1861 y que se resentia, por
un lado, de los vestigios feudales y, por otro, del capitalismo en
desarrollo. Después de la citada reforma se acelera en la aldea
el proceso de diferenciacién: la ruina de la masa fundamental
de los campesinos y el incremento de la burguesia rural. Los
populistas revolucionarios actuaban al lado de las masas

" campesinas, expresaban los intereses de la democracia campe-
sina, es decir, pequefioburguesa, posterior a la reforma.

Lenin critica al populismo que actiia desde los afios 60 hasta
los 80 por su método subjetivo en sociologia y por la
idealizacion de la comunidad campesina semipatriarcal, por el
anarquismo, por el método de conspiracién, por la tictica de
terror individual y otros errores, pero rinde tributo al
democratismo combativo de los populistas revolucionarios, a su
lucha abnegada contra la autocracia, los elogia por haber
creado una organizacién revolucionaria ilegal y haber plantea-
do el problema del desarrollo del capitalismo en Rusia.

Lavrov

Piotr Lavrov (1823-1900) es uno de los militantes y tedricos
destacados del populismo revolucionario. A finales de los afios
50 y comienzos de la década siguiente se une a Chernishevski,



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 445

participa en la organizacion Zemlia y Volia, se pone en relacion
con Herzen y Ogariov y publica en Golosd iz Rossii (suplemento
de Kdlokol) poesias antigubernamentales. En 1870, se evade del
confinamiento y llega al extranjero, donde despliega una
intensa actividad revolucionaria. Participa en la Comuna de
Paris y en la Primera Internacional, actia junto a Marx y
Engels, dirige ediciones populistas y asiste al Primer Congreso
de la Segunda Internacional.

Las concepciones filoséficas de Lavrov se insertan funda-
mentalmente en el contexto de un antropologismo enriquecido
por las ideas del evolucionismo y la doctrina mecanicista del
mundo y limitado por concesiones esenciales al positivismo en
la teoria del conocimiento. Segun este autor, la naturaleza, el
mundo exterior, existen objetivamente: ‘“Tenemos fundamen-
to real para entender que lo externo existe independientemen-
te de nuestro pensamiento, que por el contrario, nuestra
conciencia es producto de procesos externos, que lo externo
existia mucho antes de comenzar el proceso de nuestra
conciencia y existird mucho después de ella.”

Lavrov reconoce los méritos de los exponentes del materia-
lismo vulgar Biichner, Vogt y Moleschott por tomar la materia
como punto de partida, pero les critica el identificar. la
conciencia y la materia, comparar la actividad del cerebro con
la del higado, subvalorar el papel de la conciencia e introducir
los conceptos de “fuerza quimica”, “fuerza eléctrica”, “fuerza
pensante” que son, a su juicio, “refugios de la ignorancia”
dignos de la vieja metafisica. Pero no menos erréneamente que
los materialistas vulgares a quienes critica, sitia entre esos
conceptos metafisicos el concepto filoséfico de la materia.

Este autor es uno de los primeros rusos que presenta la
interpretacién materialista del positivismo, especialmente la
idea de la evolucién de la naturaleza organica; critica la
doctrina positivista de Kavelin acerca del libre albedrio, el
elemento religioso en la filosofia de Comte, la indole reacciona-
ria de los ideales politicos de los positivistas, el que estos
pensadores rehuyeran la solucion de los problemas practicos

62 P.L.Lavrov. Filosofia y sociologia. Obras Escogidas. Mosct, 1965, t. 1,
pig. 479.


http://www.filosofia.org

446 HISTOR!IA DE LA FILOSOFIiA

que la vida plantea a la filosofia. “La insuficiencia de este
principio (filos6fico. — Autores) —escribe Lavrov— confiere al
positivismo ese caracter empirico a consecuencia del cual no
puede responder sino con efugios a las cuestiones fundamenta-
les respecto a su método y su derecho a existir... En virtud de
ello se limita a formular demandas a una futura filosofia, sin que
€l mismo ofrezca esa filosofia. En virtud de ello, los positivistas
no saben qué adoptar ante las cuestiones précticas.”® Al
propio tiempo, Lavrov acepta de modo acritico la tesis
agnostica de los positivistas segan la cual no podemos conocer
la esencia de las cosas y no conocemos mds que los fenémenos.
Esta concesion al positivismo le hace acreedor a la critica de los
demdcratas revolucionarios. Engels le critica los planteamien-
tos metodolégicos tendentes a conjugar teorias heterogéneas .

Lavrov intenta erigir su propio sistema, en el cual la filosofia
de la naturaleza examina el mundo externo, la filesofia del
espirity, el mundo interno, el mundo espiritual del hombre, y la
filosofia de la historia, la actividad de los individuos, los altos
principios morales. En esta linea expone su doctrina filos6fica
bajo tres aspectos: la filosofia en el conocimiento, la filosofia en la
creacion y la filosofia en la vida.

La “filosofia en el conocimiento™” se basa en el empirismo,
abarca y agrupa hechos concretos, les confiere unidad
rigurosa, forma de ciencia, pone al descubierto el nexo y la
repeticion en la naturaleza. Ahora bien, la filosofia no puede
limitarse al empirismo y al registro de los hechos, trasciende de
modo natural a un nuevo estado cualitativo, la “filosofia en la
creacion”, cuyo lugar central lo ocupan la creatividad, la
fantasia creadora, la cristalizacion en imagen del concepto de la
unidad del mundo. La “filosofia en la creacion” incluye la
critica, la cual esta llamada a completar la creatividad, a ayudar
a vencer la inmovilidad y la rutina. A través de la critica pasa la
filosofia al grado superior, la “filosofia en la vida”, cuyo
contenido esencial es la elaboracién de los ideales morales
superiores y la lucha por aplicarlos en la vida practica.

“La filosofia en el conocimiento —escribe Lavrov— es

63 Ibidem, pag. 621.
64 Véase C.Marx y F.Engels. Obras, t. 18, pag. 518.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 447

alinear todos los datos en un sistema conmensurado, compren-
der todo lo existente como inico, es la unidad en la comprension.
La filosofia en la creacién es introducir la comprensioén del
mundo y de la vida en la actividad creadora, encarnar en la
imagen, en la forma conmensurada la unidad comprendida de
todo lo existente, es la unidad de pensamiento y forma. La filosofia
en la vida es la apercepcion de la actividad cotidiana, el
introducir en nuestra actuacién la comprensién de todo lo
existente como uUnico, el encarnar la unidad comprendida de
todo lo existente en el ideal prictico, es la unidad de pensamiento
y accion”®. Lavrov preconiza una nueva filosofia que sea
sintesis del conocimiento, la creatividad y la accién y tienda un
puente de la teoria a la vida practica.

En las Cartas sobre historia (1868-1869) y en otras obras
sociolégicas centra su atencion en los problemas del progreso
historico que, a su parecer, esta determinado por el grado de

‘desarrollo de la convivencia humana, de los principios morales

de la fraternidad, el colectivismo y la solidaridad. En este
terreno elabora su método subjetivo en la sociologia. Segiin
Lavrov, en la naturaleza imperan leyes objetivas y los
naturalistas utilizan el método objetivo para investigar la
naturaleza, mientras que, por el contrario, en la sociedad no
rigen leyes objetivas, en ella actian individuos que piensan con
sentido critico, emiten valoraciones subjetivas acerca del
progreso histérico y cada vez plantean ante si y ante la sociedad
unos u otros fines e ideales morales (entre ellos, los politicos)
que determinan el nivel de progreso de la vida social. Estos
fines e ideales son siempre subjetivos, y las luchas que se rifen
son precisamente para alcanzarlos. En consecuencia, deduce
Lavrov, en la sociologia, a diferencia de las ciencias naturales,
reina el método subjetivo. Como se ve, para Lavrov el progreso
histérico de la sociedad se reduce a valoraciones subjetivas de
los sucesos desde el punto de vista de los ideales morales de
individuos de pensamiento critico. La concepcién de este autor
es idealista subjetiva y metafisica. Ignora las leyes del
desarrollo social y habla de la sociedad en general, del Estado

65 P.L.Lavrov. Filosofia y sociologia, t. 1, pag. 571.


http://www.filosofia.org

448 . HISTORIA DE LA FILOSOFiA

en general, del progreso y del individuo en general. Cierto, en
las mencionadas cartas condena los males sociales y la opresion
del hombre por el hombre, las querellas nacionales y las
guerras expoliadoras, expone la idea de la deuda de la
intelectualidad ante el pueblo que padece todas las durezas de
la vida y crea las condiciones para que actien los individuos de
pensamiento critico y puedan propagar los altos ideales
morales. En esta misma obra plantea Lavrov el problema de la
formacién del partido de los hombres de pensamiento critico y
la difusién de las ideas socialistas entre el pueblo. Todo esto
respondia a las demandas de los populistas revolucionarios,
que poco después comenzarian su “peregrinacion al pueblo”.

El movimiento obrero de Occidente, la labor de la Primera
Internacional, la Comuna de Paris, la lectura de Marx y Engels
ejercen gran influencia sobre Lavrov. Prueba de ello son sus
obras La revolucion social y las tareas de la moralidad (1884), El
elemento estatal en la futura sociedad (1875-1876), La Comuna de
Paris (1875) y otros textos en los que enfoca los problemas de la
moral en unidad con las tareas de la revolucion social. El eje de
estas obras es el problema de la moralidad socialista, que
contrapone a la moralidad feudal y burguesa. Para Lavrov, los
principios supremos de la ‘“‘moralidad socialista” son la
“auténtica libertad”, la “auténtica igualdad” y la “auténtica
fraternidad”, “el trabajo de todos en bien de todos”, “la
cooperacion universal para el desarrollo universal”, proclama-
dos por el “socialismo cientifico”. Estos principios pueden ser
realizados “en el terreno de los intereses econémicos funda-
mentales”, sobre la base del “desarrollo industrial”, a través de
una revolucion social que debe llevar a cabo la “clase de los
obreros”, que es la portadora de los nuevos ideales. “La clase
industrial de los obreros” debe estar pertrechada con una sola
“teoria del socialismo obrero internacional” y una organiza-
cién como la Internacional, debe tener su “partido de la
revolucién social”, buscar aliados y determinar quiénes son los
compatfieros transitorios de la revolucién. Al criticar a los
anarquistas, Lavrov sefiala la necesidad de instituir un nuevo
Estado y utilizarlo para afianzar la victoria del “socialismo
obrero”. Tales son en lineas generales las concepciones de



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 449

Lavrov en los problemas de la revolucion social y la moralidad
en los paises europeos desarrollados.

Respecto a Rusia, Lavrov elabora la doctrina populista. En
ella idealiza la comunidad campesina, en la cual ve un
socialismo embrionario, se opone al desarrollo del capitalismo
en el campo, subvalora el papel de la clase obrera de Rusia y
considera que en este pais no han madurado todavia las
premisas histéricas para el proletariado industrial y el partido
socialdemocrata, sin negar por ello su significacion en el
futuro. “Los revolucionarios rusos —dice— no eluden ninguna
tarea del socialismo cientifico: esperan pese a todo que el
triunfo del pueblo venga de la iniciativa popular, de la
penetracién de los principios del trabajo colectivo y de la
propiedad colectiva en las masas obreras, que son las Unicas
que pueden llevar a cabo la revolucioén social en Rusia y en los
demis paises.” %

Lenin critica las utopias subjetivas y los extravios de Lavrov,
su doctrina populista, al tiempo que valora altamente sus
convicciones revolucionarias, su lucha contra la autocracia, su
propaganda de las ideas revolucionarias y le llama “un
veterano de la teoria revolucionaria” &.

Tkachev

Destacado populista del grupo de conspiradores es Pioir
Thkachev (1844-1885). De 1862 a 1871, por su participacién en
el movimiento liberador, sufre varias detenciones y encarcela-
mientos. En 1873, logra huir al extranjero, donde despliega
una intensa actividad en el movimiento revolucionario populis-
ta. En su revista Nabat (1875-1881), Tkachev expone sus ideas,
que consisten en derrocar la autocracia rusa, abolir el poder de
los terratenientes y capitalista y liberar al pueblo mediante los
esfuerzos del grupo de intelectuales revolucionarios conspira-
dores. En los ultimos afios de su vida colabora con Luis
Blanqui, a quien declara su maestro politico. Partidario de la
tactica de conspiracion contra la autocracia, ataca a los

66 Ibidem, t. 2, pag. 484.
67 V.1.Lenin. Tareas de los socialdemdcratas rusos. O.C., t. 2, pag. 462.


http://www.filosofia.org

450 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

populistas propagandistas, especialmente a su idedlogo La-
vrov, al que acusa infundadamente de liberal.

El pueblo, dice Tkachev, a consecuencia de su atraso y
amedentramiento, de su apatia y falta de organizacion, de los
“habitos serviles” que le han inculcado durante siglos los
sefiores del poder despdético, todavia es incapaz de emprender
acciones revolucionarias por cuenta propia, debido a lo cual, la
‘tarea de liberarle del yugo, la miseria y la ignorancia debe
asumirla la parte avanzada de la intelectualidad revolucionaria
aprovechando para ello la “fuerza destruyente” de las masas
populares. Tras derrocar la autocracia, la minoria revoluciona-
ria duefa del poder efectuara reformas econémicas, politicas y
juridicas. Para ello es preciso convertir gradualmente la
comunidad campesina en “comuna”, basada ésta en la
propiedad colectiva de la tierra y los medios de produccion, en
el trabajo comin; expropiar los medios de produccién y
convertirlos en propiedad social; conseguir con el tiempo la
eliminacién de la desigualdad fisica, intelectual y moral entre
los hombres; aplicar en la educacion social el principio de
“amor, igualdad y fraternidad”; abolir la desigualdad politica
entre hombres y mujeres, la dependencia servil de éstas y su
sometimiento a los hombres; fomentar la administracion
comunitaria y “derogar las funciones centrales del poder
publico” ®.

Referente a la situacion de la clase obrera en Europa
Occidental, Tkachev entiende que no hay ni puede darse la
conciliacion de clases entre los obreros y los capitalistas, que la
clase obrera no puede mejorar de modo radical su vida sino
después de una recomposicién revolucionaria del régimen
capitalista mediante la cual se prive a la burguesia del poder
politico y de la riqueza econémica. Tkachev define con
bastante exactitud el ‘caricter burgués de la doctrina de
Proudhon, punto éste en el que esta de acuerdo con Marx.

Este autor rechaza la teoria organica spenceriana de la
sociedad y la concepcion politica comtiana del régimen social;
la primera es para él una doctrina estéril y muerta llamada a

68 P.N.Tkachev. Obras escogidas de temas sociopoliticos. Mosci, 1933, t. 3,
pag. 227,


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 451

justificar la inmutabilidad del sistema burgués; la segunda es
retrograda y constituye una injuria para la dignidad del
hombre.

Tkachev conocia algunas obras de Marx y Engels, entre
ellas Contribucion a la critica de la economia politica, entendio y
valoré a su modo el “principio econémico” en la explicacién de
la vida social, incluido el origen de la conciencia. En uno de los
articulos que escribe bajo la influencia de este principio dice:
“Tengo para mi que todos los fenémenos del mundo politico,
moral e intelectual se reducen en ultimo andlisis a los
fenémenos del mundo econémico y de la “estructura econémi-
ca” de la sociedad, como se expresa Marx. El desarrollo y la
direccion de los elementos econémicos condiciona el desarrollo
y la direccién de las relaciones politicas y sociales en general,
deja su impronta sobre el progreso intelectual de la sociedad,
su moral, sus concepciones politicas y sociales” %.

Desde este angulo critica las Cartas sobre historia de Lavrov.
No ofrece esto, sin embargo, fundamento para considerarle
materialista historico, pues entiende de modo simplificado el
papel del “principio econémico”, en el sentido de “materialis-
mo econdémico”, y no lo vincula con el caricter del desarrollo
de las fuerzas productivas y de las relaciones de produccién.
Por otro lado, no comprende la naturaleza social del Estado y
de la intelectualidad, lo que le hace acreedor a la critica de
Engels. Ahora bien, mérito no desdenable es que, en la
atrasada Rusia, se interesara por la doctrina econémica del
marxismo y supiera valorarla.

Tkachev se considera partidario del materialismo antropo-
légico o, como él dice, del “realismo”, de la “filosofia realista”,
acepta las proposiciones fundamentales de Darwin sobre el
origen de las especies, pero entiende que el principio de la
“lucha por la existencia” no rige en la vida social; critica con
aspereza la filosofia religioso-mistica de Yurkévich y Vladimir
Soloviov, el personalismo de Kozlov, el idealismo subjetivo de
Schopenhauer y Hartmann, el positivismo de Kavelin, Lesévich
y Avenarius, el neokantianismo de Lange, Paulsen y Hering.
A su juicio, el defecto principal de las doctrinas idealistas

69 Dielo, parte segunda, febrero de 1869, pigs. 63 y 64.


http://www.filosofia.org

=

452 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

consiste en que unas empalman con la religién y resucitan la
“metafisica mistica”, mientras otras apartan a la humanidad de
la solucion de los problemas palpitantes. Hay que sefialar, sin
embargo, que Tkachev hizo concesiones al positivismo y, en
estética, rindié tributo al psicologismo.

Bakunin

La cabeza ideolégica de los populistas anarquistas es Mijail
Bakunin (1814-1876), miembro del circulo de Stankévich y
amigo de Belinski y Herzen. En 1840, sale de Rusia y en
1848-1849 participa en las insurrecciones populares de Praga y
Dresde. Entregado al gobierno de Rusia, es recluido en la
Fortaleza de Pedro y Pablo y, luego, en la de Slisselburgo,
donde escribe su Confesion a Nicolds I, en la que se
“arrepiente” de sus extravios y, mas tarde, dirige a Alejandro
IT una carta desde Siberia (a donde habia sido deportado a
perpetuidad) pidiéndole gracia. En 1861, se evade de Siberia.
Colabora en el Kélokolde Herzen. En 1864, se traslada a Italiay
comienza a formar organizaciones anarquistas, que en 1868
une en la Alianza Internacional de la Democracia Socialista.
Ingresa en la Primera Internacional, emprende una lucha
encarnizada contra Marx, Engels y sus partidarios y opone el
anarquismo al marxismo, por lo que es expulsado de la
Internacional en 1872.

Bakunin fue uno de los guias ideoldgicos del anarquismo
internacional; expuso sus ideas principalmente en Estatismo y
anarquismo (1873) y Federalismo, socialismo y antiteologismo
(1876). El anarquismo, en tanto que corriente social, fue la
ideologia de las clases pequefioburguesas y del lumpen-
proletariado que, resentidos por el desarrollo del gran capital,
buscaban la salida en motines desarticulados y en la destruc-
cién del Estado. Bakunin y sus seguidores en Rusia y Occidente
no comprendian el significado histérico de la gran industria y
del proletariado fabril en la preparacién de las condiciones que
hicieran posible la victoria de la revolucién social. Arremetien-
do contra el Estado burgués, cuya destruccién proponia,
Bakunin negaba en redondo la posibilidad de que el proletaria-


http://www.filosofia.org

=
=

LA FILOSOFfA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 453

do instituyera su propio Estado y lo utilizara y preservara para
sofocar la resistencia de las clases dominantes y para construir
el socialismo. Para él no habia una diferencia cualitativa
cardinal entre el Estado burgués y el Estado proletario, entre la
dictadura de la burguesia y la dictadura del proletariado, que
desechaba por igual. Todo Estado, decia, ampara a la reaccién,
aplasta al individuo, oprime a las masas populares, es enemigo
de los trabajadores. Para liberar a las masas de la explotacion,
el sojuzgamiento y la violencia hay que abolir el Estado; la
dictadura del proletariado es el dominio de la minoria
intelectual sobre todos los trabajadores.

Concebia Bakunin la revolucion social como un alzamiento
mundial de las masas campesinas oprimidas y del lumpen-
proletariado, que deberia comenzar en paises como Rusia,
Italia, y Espafa, en paises de América Latina donde no
predominaba el proletariado industrial, sino masas de campesi-
nos pobres y obreros peones. La prédica de la revolucién social
se conjugaba en Bakunin con la subvaloracién de las revolucio-
nes politicas y de la propaganda politica. A su modo de ver, el
pueblo estaba mas que preparado para los amotinamientos y la
insurreccién, por lo que la tarea del revolucionario no consistia
en la propaganda, sino en “organizar la rebelién de todo el
pueblo” y transmitir entre las comunidades “la corriente viva
del pensamiento, la voluntad y la obra revolucionarias”. Las
comunidades liberadas se deberian federar a titulo voluntario y
tendrian administracion propia.

Lenin critica las ilusiones utdpicas, pequenoburguesas del
anarquismo y senala que “el anarquismo en 35-40 afos
(Bakunin y la Internacional 1866) de existencia (y con Stirner
muchos mas anos) no ha dado nada, excepto frases generales
contra la explotacion.

“Estas frases estian en uso desde hace mas de 2.000 afos.
Falta () concepcion de las causas de la explotacién; (8)
concepcion del desarrollo de la sociedad, que conduce al
socialismo; (7 ) concepcién de la. lucha de clases como fuerza
creadora de la realizacién del socialismo.” ™ Marx, Engels y
Lenin combatieron en todo momento el anarquismo, que, al no

70 V.I.Lenin. Anarquismo y socialismo. O.C., t. 5, pag. 377.


http://www.filosofia.org

454 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

comprender el papel que desempefian la organizacién y la
educacion del proletariado y negar el alcance de la lucha
politica en la sociedad burguesa sometia a la clase obrera a la
politica de la burguesia. “El anarquismo —escribe Lenin— es el
individualismo burgués vuelto del revés. El individualismo
como base de toda la concepcién del mundo del anarquismo...”
*“(El anarquismo es el fruto de la desesperacion. Es la sicologia

‘del intelectual o del desclasado desequilibrado, pero no del

proletario.)” " Esto explica que el anarquismo gozara de

bastante influencia entre los populistas revolucionarios rusos,
que veian en él un llamamiento a derrocar la autocracia y abolir
la propiedad de los terratenientes y la burguesia, un llama-
miento a la revolucion social.

Las concepciones filoséficas de Bakunin tienen una compli-
cada evolucién. En los afios 30, es hegeliano ortodoxo; en los
ailos 40, hegeliano de izquierda; en las décadas del 60 y el 70
aparece como adepto del materialismo y el ateismo, si bien no
consecuente. Sus ideas filosoficas del ultimo periodo las
expone del modo mas completo en las obras El imperio de la
Alemania del latigo, El antiteologismoy Dios y el Estado, en las que
critica con rigor los sistemas idealistas y teoldgicos, la Iglesiay
el misticismo y ve en Dios un “vacio absoluto”, una “abstrac-
cién muerta”, un “no ser”, y en la Iglesia una servidora del .
Estado de los opresores. El mundo, dice Bakunin, no ha sido
creado por nadie, es eterno; todo lo viviente —desde las plantas
mas simples hasta el hombre y su mundo espiritual— fue
engendrado por el mundo material en un prolongado proceso
de evolucion.

En defensa del materialismo escribe: “El materialismo
parte de lo animal para establecer lo humano; el idealismo
parte de lo divino para establecer la esclavitud y condenar a las
masas a una vida animal irredenta. El materialismo niega el
libre albedrio y llega al establecimiento de la libertad; el
idealismo, en nombre de la dignidad humana, proclama el
libre albedrio y funda el poder sobre las ruinas de la libertad.
El materialismo rechaza el principio del poder, pues lo juzga
con toda razén engendro de lo animal y porque, contrariamen-

71 Ibidem, péags. 377 y 378.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFIiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 455

te, el triunfo de la humanidad que, a su juicio, es el objetivo
principal y el sentido de la historia, no es realizable sino en la
libertad. En suma, siempre encontraréis en cualquier cuestion
a los idealistas en la realizacién practica del materialismo,
mientras que, viceversa, siempre veréis a los materialistas
persiguiendo y realizando las aspiraciones y los pensamientos
mas profundamente ideales.” ™

De si mismo, Bakunin dice que es partidario del “materia-
lismo econémico” de Marx y Engels, de su proposicién de que
el ser social determina la conciencia.

Pero Bakunin no es un materialista histérico. Examina la
indicada proposicién desde el dngulo del economismo vulgar,
pues deduce las ideas inmediatamente de la economia de la
sociedad. El hombre no es para €l el conjunto de determinadas
relaciones sociales, sino “la manifestacion mas elevada del
principio animal”. En una serie de casos, olvida el “materialis-
mo econdémico” y adjudica a la “animalidad humana”, al
“pensamiento”, al “motin” el papel principal en el progreso
histérico. Enfoca de modo acritico la doctrina de los materialis-
tas vulgares de la segunda mitad del siglo XIX y sobrevalora la
filosofia positivista al no ver en ella su caricter idealista.

2. El pensamiento filoséfico y sociolégico-
de los pueblos de la URSS
en el siglo XIX

Bajo la influencia de la crisis y la abolicin de la
servidumbre, del incremento de la lucha emancipadora se
desarrollan en la segunda mitad del siglo XIX la cultura y el
pensamiento social avanzados de los pueblos de Ucrania,
Bielorrusia, Transcaucasia, Kazajstin y Asia Central, del
Baltico y de otros pueblos de la URSS.

La historia del pensamiento filoséfico y sociopolitico de los
pueblos de la URSS en el siglo XIX esti unida indisolublemen-
te a la historia del movimiento emancipador y de la cultura

72 M.Bakunin. Obras Escogidas. Mosct, 1919, t. 11, pags. 185 y 186.


http://www.filosofia.org

456 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

avanzada del gran pueblo ruso. La ideologia progresista rusa,
especialmente la democratico-revolucionaria, y la filosofia
materialista, junto a las tradiciones progresistas del pensamien-
to social de cada pueblo, son la fuente de las ideas en que se
forman los pensadores avanzados de los pueblos de la URSS.
Al propio tiempo, éstos experimentan la influencia del
pensamiento filos6fico y sociologico de los pueblos de los paises

- extranjeros.

Ucrania

El siglo XIX abre una nueva fase en la trayectoria de la
cultura avanzada del pueblo ucraniano. En la lucha contra la
servidumbre y el zarismo surge la corriente democratico-
revolucionaria del pensamiento social, cuyos representantes
Tards Shevchenko, Lesia Ukrainka, Ivdn Franké, Pdvel Grabovskiy
Mijail Kotsiubinski fueron materialistas y ateos y combatieron la
ideologia dominante de los partidarios de la servidumbre, la
religién y el idealismo filosético.

El guia ideolégico del movimiento democratico-
revolucionario y a la par ilustre representante del pensamiento
filoséfico de la Ucrania de mediado el siglo XIX es Tards
Shevchenko (1814-1861), que “con sus obras impregnadas de
profundo odio a los opresores” desempeiid “un papel inmenso
en el desarrollo de la conciencia nacional y social del pueblo
ucraniano” ™,

En la lucha contra la ideologia religioso-deista de los
liberales y los nacionalistas terratenientes y burgueses, Shev-
chenko defiende las proposiciones fundamentales de la
filosofia materialista sobre la realidad objetiva del mundo, la
eternidad e indestructibilidad de la materia. Shevchenko llama
a la naturaleza “inmortal” e infinitamente multiforme, en la
cual todos los procesos y fenémenos se hallan en movimiento y
cambio eternos 7%, El hombre es capaz de conocer el mundo, la
fuente del conocimiento es la realidad. Shevchenko niega la
doctrina religiosa de Dios, la inmortalidad del alma y el mundo

73 Tesis para el 300 aniversario de la reunificacién de Ucrania con Rusia
(1654-1954). Moscu, 1954, pag. 13.
74 Véase T.Shevchenko. Obras. Moscti, 1956, t. 4, pag. 173.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 457

ultraterreno. En el poema E! sueio dice al pueblo: “;No hay
Dios en el cielo! {No hay paraiso de ultratumbal!” 7 y exhorta a
los creyentes a despertar, a no prestar crédito a ios popes y no
rezar a Dios. Shevchenko comprende que la religion esta al
servicio de las clases dominantes y que justifica el yugo de la
servidumbre y otras injusticias sociales.

Falsedad y esclavitud por doquier,
Calla el pueblo supliciado,

Mientras el monje bien cebado

El trono del apéstol ocupa,

Como vino en la taberna, tu sangre
Vende. [Tu paraiso luminoso

Al mejor postor entrega!

Pero el ateismo de Shevchenko es limitado, ilustrado. No ve
el poeta las raices clasistas de la religion ni los medios para
superarla.

Shevchenko es un adversario inconciliable del régimen de
servidumbre y de la autocracia. En pos de Chernishevski, llama
al pueblo a sublevarse, a blandir el “hacha” como inico medio
para liberarse de la servidumbre. En 1858 escribe:

... El bien no esperes,

No esperes la dolida libertad,

Pues duerme: lo ha ordenado

El zar Nicolas

Para a esa pobrecilla

Despertar, todos en comin

El hacha debéis templar,

Y darle un filo que el aire corte.
Llegada esa hora, la debéis despertar 77.

En la explicacién de los fenémenos sociales, Shevchenko es
idealista, en su meditacién se advierten también elementos de
comprensién materialista de la historia. Asi, al paso que
difunde las ideas de un socialismo utépico campesino, destaca
el gran papel de las masas populares en la vida de la sociedad,
el enorme significado de la lucha de los trabajadores contra la
explotacion.

75 Ibidem, t. 1, pag. 317.
76 Ibidem, pag. 341.
77 Ibidem, t. 2, pag. 284.


http://www.filosofia.org

458 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

En la estética es donde las ideas materialistas de Shevchen-
ko adquieren mayor realce. Considera que lo primario para el
arte es lo bello en la naturaleza, en la vida, y no la “idea de lo
bello”, como afirmaban los idealistas. En su oposicion a la
teoria del “arte por el arte” trata de poner a la literatura y al
arte en general al servicio del pueblo, propone un arte
inspirado por el ser del pueblo y por ideas democraticas.

El eminente escritor y pensador ucraniano [Ivdn Franké
(1856-1919) estudia en la Universidad de Lvov y se doctora en
filosofia en la Universidad de Viena, en 1893. Desde aquellos
afos estudiantiles participa en el movimiento revolucionario, lo
que le cuesta encarcelamientos y vigilancia policiaca perma-
nente.

Franké, cliasico de la literatura ucraniana, es al propio
tiempo relevante filésofo y economista. En sus obras difunde la
concepcion materialista del mundo. El Universo tiene por base
la materia increada e indestructible, en eterno desarrollo, que
él llama a menudo la “madre naturaleza”. ‘Lo tnico eterno,
indestructible e infinito es la materia...” ® La cualidad mas
importante de ésta es el movimiento. “En la realidad, en la
naturaleza —escribe— todo se subordina a las alteraciones
constantes, al movimiento y al cambio de la materia.” Pero
Franké entiende de modo limitado el movimiento y el
desarrollo, como un proceso de cambios graduales, y no admite
que se produzcan saltos en el desarrollo de la naturalezay de la
sociedad.

Frente a idealistas y agnésticos, Franké establece que las
leyes del mundo material son cognoscibles. El objeto del
conocimiento es la naturaleza, pues “fuera de la naturaleza no
hay conocimiento, no hay verdad” 7.

El pensador ucraniano es ateo militante, adversario de toda
religién. Supone que la prepotencia de la religion reside en la
ignorancia, en el desconocimiento de las verdaderas leyes de la
naturaleza y la historia, pero sefiala al propio tiempo que las
creencias religiosas dependen de las condiciones sociales en
que vive el hombre.

78 1.Franké. Obras Escogidas. Moscti, 1945, t. 1, pag. 265.
79 I.Francé. Obras. Kiev, 1952, t. 11, pig. 50.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 459

Franké experimenta la influencia de las ideas marxistas.
Desde finales de los afios 70, comienza a manifestar interés por
el socialismo cientifico, estudia a Marx y Engels, traduce al
ucraniano algunos capitulos de E! Capital de Marx y de
Anti-Diihring de Engels, escribe articulos sobre El Manifiesto del
Partido Comunista. En su concepciéon del mundo hay claros
elementos de comprension materialista de la historia, en la que
ve un proceso regido por sus leyes en el que marcan la pauta
los factores materiales. Al criticar las concepciones idealistas
subjetivas de la historia, escribe: “... La historia de los pueblos
no es la historia de “los senores Oblémov”, sino la historia de
las masas populares y de las corrientes sociales, econémicas y
espirituales que aparecen en su vida con fuerza espontanea
irreprimible.” 80

En varios escritos subraya el papel que cumple la produc-
cion material en la vida de la sociedad. “La economia
materialista —escribe— ha proclamado en voz alta y funda-
mentado perfectamente la tesis de que las instituciones sociales
y politicas son la expresioén externa o, dicho de modo figurado,
la superestructura de las relaciones de produccién de la
sociedad...” 8t

Aunque admite toda una serie de proposiciones del
marxismo y difunde algunas ideas marxistas, Franké no es un
partidario consciente del marxismo.

Bielorrusia y Lituania

Un sefialado representante del pensamiento social y
dirigente de la lucha emancipadora de los campesinos de
Bielorrusia es Konstantin Kalinovski (1836-1864), cuya cosmovi-
sién se forma bajo la influencia de los demécratas revoluciona-
rios rusos.

Kalinovski tiene clara conciencia de que el pueblo bielorru-
s0 no podra liberarse sino mediante la lucha armada contra el
zarismo y los terratenientes, preconiza la idea de una republica
democratica que proclame la libertad y la igualdad. En sus

80 Ibidem, t. 16, pag. 351.
81 Ibidem, t. 19, pag. 148.


http://www.filosofia.org

460 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

concepciones filosoficas hallamos elementos de materialismo y
ateismo. Sus actividades revolucionarias e ideas democraticas
influyen sobre el movimiento liberador y el pensamiento social
avanzado de Bielorrusia.

En la historia de la lucha emancipadora del pueblo lituano
destaca el demdcrata revolucionario Antanas Mackevidius (Mats-
kiévich) (1826-1863), que denuncia la indole expoliadora de la

- reforma de 1861 y defiende a los campesinos en su demanda
de tierra y libertad. Con el demdcrata revolucionario polaco
Zygmunt Serakowski y Kalinovski, encabeza la insurreccién
campesina lituana de 1863.

Armenia

En la segunda mitad del siglo XIX, bajo la influencia.de la
cultura rusa avanzada, se desarrolla en Transcaucasia la
filosofia materialista, cuyas figuras mas representativas son
Mikael Nalbandiin (Armenia), Ilya Chavchavadze (Georgia) y
Mirza Fatali Ajindov (Azerbaidzhan).

El poeta y pensador Mikael Nalbandian (1829-1866),
correligionario de los democratas revolucionarios rusos, pro-
paga las ideas del materialismo y critica la filosofia idealista
alemana. En su obra Hegel y su tiempo se muestra en desacuerdo
con la doctrina que del desarrollo de la idea absoluta, del
espiritu del mundo deduce la multiplicidad del mundo
material, elogia los méritos del pensador aleman en el
descubrimiento de las leyes de la dialéctica (separandolas de su
sistema idealista) y pone de relieve la limitacion y la inconse-
cuencia de su método dialéctico. “Una filosofia que juzgue
irreprochable e inalterable en absoluto su método y su sistema
—escribe—, incluso si preconiza la libertad, se torna enemiga
de la libertad y se condena a muerte.” 8

Nalbandidn combate la filosofia abstracta, especulativa,
aislada de la vida. Para él, la filosofia es un instrumento en la
obra de liberar a los trabajadores. Su concepcién del mundo
esta presidida por la idea del desarrollo, del progreso. “La

82 M. Nalbandian. Obras filoséficas y sociopoliticas escogidas. Mosct, 1954,
pig. 460.

(i [


influencia.de
http://www.filosofia.org

LA FILOSOFiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 461

naturaleza ignora el reposo —escribe—, se halla en movimien-
to continuo. Tal es su vida.” 88 .

El pensador armenio entiende la vida social como un
proceso de lucha entre las fuerzas progresistas y las reacciona-
rias, en el que ha de vencer lo nuevo, lo avanzado, pues “Ia vida
discurre sélo en una direccién: hacia delante” 4. Las masas
populares protagonizan la historia. “Por prolifera que pueda
ser una nacién en hombres ilustres —escribe—, su fuerza
propulsora es siempre el pueblo sencillo; él es justamente el
soporte, el eje y la palanca de esa maquina.” 8 Nalbandian,
socialista utéopico, no llega a la comprension materialista de la
historia, no comprende el papel histérico del proletariado, cree
que los campesinos pueden tomar independientemente el
poder y considera posible para Rusia (y para Armenia) el paso
al socialismo a través de la comunidad rural.

Georgia

El pensamiento sociopolitico y filoséfico avanzado de
Georgia a mediados y en la segunda mitad del siglo XIX cuenta
con personalidades eminentes como Ilyd Chavchavadze, Akaki
Tsereteli, Gregorio Tsereteli, Niko Nikoladze y Vazha Pshavela. El
mis remarcable de estos hombres es IlydA Chavchavadze
(1837-1907), clasico de la literatura georgiana y popular
dirigente del movimiento de liberacién nacional georgiano en
la segunda mitad del siglo XIX.

Chavchavadze estudia en la facultad de Derecho de la
Universidad de San Petersburgo. De regreso en Georgia funda
la revista Sakartvelos Moambe, €l primer 6rgano democratico
revolucionario de Georgia, que difunde entre la intelectuali-
dad de este pais las ideas materialistas y demécratas.

Por sus concepciones filosoficas, Chavchavadze es materia-
lista. Expone sus ideas en gran nimero de articulos de critica
literaria. No duda de la existencia objetiva del mundo y critica
a sus adversarios de la revista Tsiskari por las opiniones
idealistas que preconizan. Referente al problema de la

8 M. Nalbandian. Obras Completas, t. 1, pig. 358 (en armenio).
8 Ibidem, pag. 391.
85 Ibidem, pag. 332.


http://www.filosofia.org

=

462 HISTORIA DE LA FILOSOF{A

conciencia y la naturaleza escribe: “Asi como las plantas que
brotan de la tierra dan frutos que, tras madurar, devuelven las
semillas a la tierra para echar nuevas raices de las que broten
nuevos tallos, la ciencia y las artes que nacen de la vida dan
frutos de vida y reintegran a la vida semillas para engendrar
nueva vida. Tal es la relacion de la conciencia con laviday, a su

~ vez, de la vida con la conciencia.” 86

En su controversia con los idealistas-misticos georgianos,
que atribuyen a Dios el origen del conocimiento, sostiene que la
base del saber humano n¢ es el “espiritu divino” ni la idea, sino
la percepcién sensorial del hombre.

Una de las cualidades cardinales de la naturaleza (de la
vida, como dice este autor) es el movimiento. La lucha, la
confrontacién de opiniones, engendra el movimiento y el
desarrollo, afirma Chavchavadze. Para él, la lucha entre lo
viejo y lo nuevo es la ley general del desarrollo, especialmente
en la vida social. “En la marcha del desarrollo del pensamiento,
como en el mundo todo, nada cede sin presentar batalla, sin
combatir... Lo nuevo que ha de relevar a lo viejo no madura de
golpe tras nacer. Como la telarafia de lo viejo, los brotes de lo
nuevo son dificiles de advertir. Para ello se precisa un intelecto
muy sano y penetrante.” 87

Chavchavadze defiende también las ideas del materialismo
y de la democracia revolucionaria en la literatura y el arte en
general. Fundador de la prosa realista y del idioma literario
georgianos, ataca la teoria reaccionaria del “arte por el arte”.
Ejerce gran influencia sobre la historia de la vida filoséfica y
socio-politica de Georgia en el siglo XIX y con Akaki Tsereteli
y otros pensadores progresistas desbroza el camino a la
propagacién del marxismo en Georgia.

Azerbaidzhan

Casi en el mismo periodo que Nalbandian y Chavchavadze
despliega sus actividades el eminente escritor, demécrata
ilustrado, fundador del materialismo y el ateismo en Azerbaid-

86 1. Chavchavadze. Obras Completas. Thilisi, 1953, t. 111, pags. 62 y 63 (en
georgiano).
87 Ibidem, t. IV, pags. 117 y 119


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 463

zhan Mirzd Fatali Ajundov (1812-1878). Nace en la ciudad de
Nuha, hace unos primeros estudios en la escuela religiosa
musulmana, pero bajo la influencia del poeta ilustrado
azerbaidzhano Mirza Safi Vazej los abandona e ingresa en la
escuela rusa para estudiar ruso y las ciencias seglares.

Sus opiniones filos6ficas descansan en la doctrina del ser
como substancia material tnica. Existe un ser inico, todopo-
deroso, perfecto y omnimodo. Este ser absoluto, genuino e
incausado es la materia, la substancia primigenia de todas las
cosas. El espacio y el tiempo tienen realidad objetiva. “Tanto el
espacio como el tiempo son atributos”, “pertenencias necesa-
rias” de la propia materia®. No es la voluntad de Dios la que
impone el movimiento y el cambio, pues la naturaleza se
desarrolla con sujecion a sus propias leyes. En ella no hay lugar
para la casualidad; la ley y la causalidad imperan rigurosamen-
te por doquier.

La conciencia, que este autor llama espiritu o alma, es un
producto de la materia y no puede existir independientemente
de ésta. “El alma, sea lo que fuere, no puede sustentarse sin
cuerpo, esto es, sin organismo, como el intelecto no puede
sustentarse sin cerebro.”# En su empefiada lucha contra el
islam combate la doctrina religiosa de la inmortalidad del alma
y la vida de ultratumba. Su obra filoséfico-politica fundamen-
tal, Tres cartas del principe indio Kemal-ud-Dovle al principe persa
Jelal-ud-Dovle, es una de las mejores obras ateas del Cercano y
Medio Oriente.

El ateismo de Ajindov es, ciertamente, limitado, ilustrado.
Este autor no puede aclarar desde el punto de vista materialista
el origen de la religion y sus raices sociales. Pero su batalla
contra la religion y el fanatismo religioso socavé uno de los
pilares bésicos del despotismo oriental.

Ajindov es exponente de los intereses de las masas
populares de Azerbaidzhan, critica desde posiciones democra-
ticas el ordenamiento social y estatal, los usos y costumbres del
Oriente feudal, una de las formas mas crueles del despotismo
feudal: el despotismo oriental.

88 M.F.Ajindov. Obras filosificas escogidas. Mosci, 1962, pag. 90.
89 Ibidem, pag. 130.

~

(On


http://www.filosofia.org

=

464 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

Asia Central

En Asia Central, el confin mas atrasado de la Rusia zarista,
aparece, bajo la influencia de la cultura rusa avanzada, una
nueva corriente del pensamiento social, la ilustracién. Frente a
los idedlogos de la reaccion feudal, que defienden la inviolabili-
dad de las bases patriarcales-feudales, predican la teoria de la
“predeterminacion”, esgrimiendo las teorias nacionalistas del
panislamismo y el panturquismo, pretenden separar de Rusia
el Turquestan y convertirlo en colonia de Estados extranjeros,
los ilustrados combaten las relaciones patriarcales-feudales,
preconizan la divulgacién de los conocimientos seglares,
exhortan a los trabajadores a fortalecer la amistad con el
pueblo ruso y otros pueblos y a estudiar su cultura progresista.

El representante maximo en este periodo del pensamiento
avanzado de Asia Central es Ahmad Donish (1827-1897),
cientifico y filésofo tadzhiko, nacido en Buhara, donde cursa
las primeras letras. Es autor del libro Acontecimientos singulares
y de otras obras. De concepciones filos6ficas idealistas, sostiene
que el espiritu puro, divino es el fundamento de todo lo
existente, la causa del ser. El alma humana individual, dice,
existe sélo en el cuerpo y es mortal. Desde este punto de vista
critica la doctrina mistica de la transmigraciéon del alma. La
critica de la doctrina de la inmortalidad del alma individual,
aunque inconsecuente, pues admite la existencia de un espiritu
supremo, absoluto, tuvo para el Asia Central de aquellos
tiempos significacién progresista.

A la cosmovision de Ahmad Donish le son inherentes
elementos de un materialismo espontaneo. No duda este autor
de la existencia objetiva del Universo, trata de averiguar sus
leyes internas y rechaza la concepcién idealista de la predeter-
minacién que se hallaba muy extendida en el Oriente
musulmin, en particular en Asia Central. El destino del
hombre, establece Ahmad Donish, depende de él mismo. Dios
no ayuda al hambriento a conseguir el pan, los medios de
subsistencia los logra el hombre con su trabajo. Por ello Ahmad
Donish incita a sus coetaneos a estudiar las ciencias naturales, a
instruirse en los oficios necesarios para ganarse la vida, para
construir viviendas y mejorar el mundo.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 465

Ahmad Donish es uno de los primeros en criticar el
régimen social y estatal del janato de Buhari. Si al principio
propone la realizacién de reformas, al final de su vida concluye
que para mejorar la vida del pueblo hay que apelar a medios
mas radicales, entre ellos la violencia. Pero no hizo llamamien-
tos publicos a derrocar el régimen existente.

Kazajstan

Eminentes pensadores kazajos de la segunda mitad del siglo
XIX son el cientifico Chokdn Valijanov (1835-1865) y el
distinguido poeta ilustrado Abdy Kunanbdev (1845-1904).

Abay Kunanbaev experimenta la influencia de la cultura
rusa avanzada y es un fervoroso propagandista de la misma. Su
concepcién del mundo es contradictoria, inconsecuente, las
tendencias materialistas se entrecruzan en ella con las idealis-
tas. Sus narraciones morales pueden ser una valiosa fuente
para comprender las concepciones filos6ficas de este autor. En
ellas expone sus ideas filosoficas y su punto de vista sobre el
origen del mundo. Para él es cierto que el mundo fue creado
por Dios, pero con el acto de la creacioén termina la funcién de
aquél.

En la teoria del conocimiento es donde Kunanbdev revela
mejor su vena materialista. La posibilidad de conocer la
naturaleza esti fuera de dudas, la fuente del conocer es el
mundo objetivo, las sensaciones y la razén son las vias del
conocimiento. Las sensaciones, aunque son representacion fiel
de los objetos que nos rodean, pueden enganarnos. La razén
no sélo distingue lo util de lo nocivo, sino que gobierna los
sentidos como “caballos domados”%. Son interesantes las
opiniones de este autor sobre el papel del tra\)ajo en el proceso
del conocimiento. “El trabajo desarrolla el sentido del
conocimiento. El trabajo fija en la conciencia lo escuchado.” En
el proceso de la actividad laboral “el hombre pone en orden los
conocimientos, discrimina lo necesario de lo innecesario y se
torna inteligente” 9. Para Abay, como ilustrado, la razon es en
ultima instancia el criterio de la verdad.

90 Abdy Kunanbdev. Obras. Moscii, 1954, pag. 400.
91 Ibidem, pag. 398.

~

(On


http://www.filosofia.org

‘466 - . .HISTORIA DE LA FILOSOFfA

Abdy critica las reglas éticas de la sociedad patriarcal-
feudal, donde, por la riqueza y el bienestar personal, “el hijo
vende al padre y el hermano al hermano” %2. La dignidad del
hombre, dice, no debe medirse por la riqueza, sino por su ser
interno y su actitud frente al trabajo. Kunanbaev combate el
parasitismo de las clases explotadoras, que desdefian el trabajo.

" “El amor al trabajo es la base de la moral humana. Los

principios morales fundamentales son la honradez, la modes-
tia, la amistad, la fidelidad, la camaraderia, la moderacién en
todo.

En una sociedad de caricter patriarcal feudal, las ideas
ilustradas de Abdy, que encomiaban la razén y condenaban la
ignorancia, el atraso, las costumbres y prejuicios reaccionarios
y religiosos tuvieron gran significacién progresista.

Letonia y Estonia

La unién de Letonia y Estonia a Rusia en el siglo XVIII
desempeiié un papel progresista en la historia de los pueblos
del Baltico, ofrecié los supuestos para la expansién de la
economia y de la cultura democritica nacional.

Los hombres mis representativos del pensamiento avanza-
do de Letonia en el siglo XIX son Peteris Balodis, Eduards
Weidenbaums y Janis Rainis.

Peteris Balodis (1839-1918), convencido materialista y ateo,
luché al lado de los demdcratas revolucionarios rusos contra la
autocracia, por lo que fue deportado a Siberia. Mas tarde
ayudé a los socialdemdécratas letones.

Janis Rainis (1865-1929), gran poeta y pensador revolucio-
nario letén, ya siendo estudiante de la Universidad de San
Petersburgo establece relaciones con el circulo de populistas
revolucionarios, estudia a los demécratas revolucionarios rusos
y participa en el movimiento revolucionario. En sus obras
difunde las ideas del materialismo y la dialéctica. “Las ideas de
mis héroes —escribe— no tienen nada que ver con el “espiritu
absoluto” de Hegel, que “no es mejor que el antiguo idolo”. La

92 Abiy Kunanbdev. Obras Completas. Alma-Ata, 1950, t. 1, pag. 18 (en
kazajo).



http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... ‘467

dialéctica de Hegel “también esta cabeza abajo”. El desarro-
llo, dice Rainis, ocurre mediante la pugna de lo nuevo con lo
viejo, mediante la superacién de lo viejo por lo nuevo.

Bajo la influencia del movimiento obrero y del estudio de
Marx, Engels, Plejanov y, especialmente, de Lenin, en la
primera mitad de los aftos 90 Rainis evoluciona del democratis-
mo revolucionario al socialismo proletario, si bien no acaba de
ser un marxista consecuente, no puede elevarse hasta el
materialismo dialéctico integro.

En la Estonia del siglo XIX difunden las ideas filos6ficas
avanzadas el materialista ilustrado Carl Robert Jakobson (1841-
1882) y el eminente escritor demdcrata revolucionario Eduard
Vilde (1865-1933), quien critica el régimen capitalista y recaba
desarrollar un arte realista para ‘“saber y entregar los
conocimientos a aquellos cuyas almas buscan la verdad”. Como
otros muchos demécratas revolucionarios, Vilde es influido
por las ideas del marxismo, sin llegar a ser marxista.

3. Las corrientes avanzadas

del pensamiento filosofico y sociologico
de los pueblos de Europa Oriental

en el siglo XIX

Una contribucién considerable al pensamiento filos6fico y
socioldgico premarxista hacen, junto a los pensadores avanza-
dos de los pueblos de la URSS, los filésofos progresistas,
especialmente de la tendencia democratico-revolucionaria, de
los paises de Europa Oriental: Polonia, Bulgaria, Servia y
Croacia, Bohemia y Eslovaquia, Rumania y Hungria. El
pensamiento filoséfico de estos paises se desarrolla en afios de
auge del movimiento campesino antifeudal y de la lucha de
liberacién nacional. La cantera del pensamiento filoséfico,
sociolégico y estético de la Europa Oriental del siglo XIX es la
filosofia materialista de los pensadores eurooccidentales de los
siglos XVIII y XIX, la dialéctica de la filosofia cldsica alemana,
del socialismo critico-utépico y, en muchos casos, la ideologia

98 J.Rainis. Kopoti raksti, S. I-XIV. Riga, 1947-1951, S. VIL, 1. 551.


http://www.filosofia.org

468 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

de la democracia revolucionaria rusa del siglo XIX, su
materialismo filoséfico y su estética realista. Los pensadores de
estos paises se apoyan sélidamente en la herencia filosofica de
sus pueblos.

Los pensadores polacos de finales del siglo
XVIII y primera mitad del XIX

Premisa ideoldgica del pensamiento polaco avanzado de
mediados del siglo XIX es el materialismo de los ilustrados
polacos de finales del siglo XVIII y comienzos del XIX, que
habia tenido por escenario unas condiciones sociopoliticas
especificas. En la segunda mitad del siglo XVIII, Polonia, cuyas
tierras se las han repartido las monarquias vecinas, asiste al
auge del movimiento independentista y antifeudal. A finales
de dicho siglo comienza a formarse un bloque de la joven
burguesia de las ciudades con sectores de la szlachta (nobleza)
aburguesados. Los grandes ide6logos de este bloque son los
materialistas ilustrados Stanislaw Staszic (1755-1826) y Hugo
Kollataj (1750-1812). Ambos participan en la vida politica,
recaban reformas sociales antifeudales y combaten por el
restablecimiento del Estado polaco independiente. Kollataj es
ministro del gobierno insurreccional de Tadeusz Kostiuszko;
en este periodo sustenta ideas republicanas (a las que
gradualmente pasa también Staszic). Derrotada la insurreccién
de 1794 por el ejército zarista, Kollataj es encarcelado durante
varios afios por las autoridades austriacas en una fortaleza,
donde escribe su obra filosofica fundamental, El orden
fisico-moral, o la ciencia de los derechos y deberes del hombre
derivados de las leyes eternas, inmutables y necesarias de la naturaleza
(1794-1802). La obra filosofica principal de Staszic es El género
humano (1793-1817).

El aspecto mas caracteristico de las opiniones filos6ficas de
estos dos autores es la critica de las representaciones religiosas
sobre el lugar del hombre en la tierra y sus deberes morales
desde el angulo del deismo. Preconizan la doctrina materialista
de la objetividad de las leyes de la naturaleza y la teoria
sensualista del conocimiento, ensefian que la filosofia debe
basarse en los datos de las ciencias concretas y en su
generalizaciéon. La primera conclusién general que se saca de


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFfA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 469

los datos de las ciencias naturales es la de que la naturaleza
constituye un conjunto de cuerpos materiales trabados entre si
por una cadena infinita de causas. En el supuesto de que obre
como fuerza primaria, creadora, Dios no puede modificar el
orden natural ya establecido de cosas. El hombre, investido por
la naturaleza de la aptitud de satisfacer sus necesidades
mediante el conocimiento del mundo, se vale para ese conocer
ante todo de las sensaciones como “clave primera del saber”.
Luego cumplen importante papel las facultades del intelecto,
que “operan reciprocamente” con las sensaciones, las emocio-
nes, las necesidades y los intereses del hombre. Es deber moral
de éste ultimo seguir el orden natural de las cosas y atenerse en
su actividad a las leyes de la naturaleza desdefiando las
supersticiones y las prédicas del clero.

En la comprensién de la vida social, los ilustrados polacos
del siglo XVIII abrazan en general concepciones idealistas y
consideran que la lucha de la ilustracién y del saber cientifico
contra el oscurantismo es el motor del progreso social.

Eminente contribucién a la critica del régimen feudal y ala
propaganda de las ideas de la revolucién y del socialismo
utdpicos es la del gran poeta polaco Adam Mickiewicz, aunque
en filosoffa queda esencialmente en el terreno idealista.

En los afios 30 y 40 del siglo XIX cuenta Polonia con una
pléyade de pensadores progresistas que expresan ideas dialéc-
ticas, materialistas y anticatdlicas. En el pensamiento democra-
tico-revolucionario destaca Eduard Dembowski (1822-1846). En
el proceso de formacién, su concepcién del mundo es influida
por las ideas de Joachim Lelewel (1786-1861), eminente
historiador y politico polaco, que comprende el caricter
contradictorio del progreso social y el papel determinante de
las masas populares en su realizacién y sefiala el ancestral
democratismo del pueblo polaco y el nexo de la lucha
independentista del pueblo polaco con la de otras naciones
contra el feudalismo y los regimenes monarquicos. En 1846,
Dembowski encabeza el ala izquierda del levantamiento
cracoviano por la independencia nacional. Engels escribe que
el grupo de Dembowski actiia con “audacia casi proletaria”. En
un intento de establecer contacto con los campesinos de las
aldeas cercanas de la Cracovia insurrecta que se habian


http://www.filosofia.org

=

470 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

sublevado contra sus sefiores, Dembowski muere en un choque
con el ejército austriaco.

Uno de los conceptos principales de la filosofia de
Dembowski es el del progreso. Segin este autor, el contenido
principal de la historia es el progreso en la conciencia de la
libertad, proposicion ésta hegeliana a la que confiere una
interpretacion democratico-revolucionaria: el progreso social

“conduce a la conquista del poder politico por las masas

populares. También en la naturaleza se asiste al progreso. El
desarrollo de la naturaleza y la sociedad es infinito. En el
avance de la vida social, escribe, “nadie se atrevera a decir a la
humanidad: hasta aqui, ni un paso mas!” % Lo nuevo triunfa
sobre lo caduco y sentenciado a perecer.

Entiende Dembowski por nuevo en la vida social ante todo
las fuerzas del pueblo que se pone en pie contra “las castas de
los ricos™. Los que intentan conciliar la fuerza del progreso con
la reaccién son “‘eclécticos”, es decir, reaccionarios enmascara-
dos que pretendcn “poner lo nuevo al servicio de lo viejo™.
Entre los “eclécticos” inchiye a los socialistas cristianos que
aspiran a unir religion y socialismo.

Dembowski emplea el concepto de “eclecticismo” como
método metafisico cuyo rasgo esencial es conciliar, mitigar,
unir mecanicamente los contrarios. A Hegel le critica infringir
su propio método dialéctico a la hora de formular el ideal
politico. La monarquia constitucional —escribe— en cuanto
tal... es la personificacién politica del eclecticismo... Un
gobierno constitucional monarquico, lejos de ser mejor que el
despotismo, es mas falso y corrompido que el absolutismo.” %
A la doctrina “ecléctica” de la concordancia de los aspectos
opuestos del objeto que desemboca en la conciliacion de éstos
enfrenta la doctrina de la lucha de los contrarios llevada hasta

el fin. El progreso es para él un combate de fuerzas que ““como
resultado de su contienda y, por ende, del triunfo de una
fuerza sobre otra, crean [un nuevo] organismo y constituyen el
progreso, la vida precisamente porque otra vez rifien una

9 ROK. Poznati, 1844, t. VI, pag. 16.
9 Cita tomada de Voprosi filosefii, Ne 3, 1950, pag. 351.


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFfA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 471

batalla ininterrumpida con nuevos elementos” %. A tono con
esta tesis, incita a los campesinos a acabar por la fuerza con la
explotacién por parte de la szlachta “atroz” y “diabdlica”.

Tras una complicada evolucién, Dembowski pasa del
idealismo al materialismo. En 1842, aplaude las ideas expuestas
por Engels en Schelling y la revelacion. En este periodo, el
filosofo polaco tiene afinidades hegeliano-izquierdistas. Mas
tarde presenta las proposiciones esenciales de su propia
filosofia, segin la cual el mundo es producto del desarrollo de
un principio primario ideal dotado de una fuerza creadora
ilimitada. Ideas préximas a éstas expone su primo Henryk .
Kamienski (1813-1865), revolucionario de la nobleza.

Ejerce una influencia positiva sobre Dembowski el estudio
de la critica de Feuerbach a la religién. Pero ya antes de leer a
este autor, en 1842, es ateo y declara la religién mezcla de
“engafio, violencia, necedad y prejuicios”, instrumento para la
esclavizacién espiritual de los campesinos. No acepta, empero,
el antropologismo feuerbachiano de la vida social.

A finales de 1843, llega a la conclusién de que el sistema de
Hegel esta en contradiccién con el método dialéctico, revolu-
cionario en su esencia, y considera que tal sistema conduce ala
concilacién con el “mal” existente y que es necesario crear una
nueva filosofia que sefiale el camino del progreso. El viejo
materialismo, en virtud de su caracter fatalista, no puede
proporcionar tal filosofia. En 1845, en el articulo Pensamientos
sobre el porvenir de la filosofia, llega a la deduccion materialista
filos6fica general de que el pensamiento es secundario respecto
al ser. Sigue valorando la dialéctica hegeliana, pues considera
que el principio primario material se desarrolla segtin las leyes
de la dialéctica.

Por sus concepciones respecto a la sociedad del futuro,
Dembowski es socialista utépico y, como Jan Czynski, otro
pensador demécrata, difunde en Polonia las ideas de Fourier,
si bien podadas, como se ve por los articulos de Dembowski de
1844 y su proclama a los campesinos de Galitzia (verano de
1845), de falansterios y otras quimeras. El socialismo utépico
dembowskiano estd organicamente trabado con la demanda de
revolucién popular, cosa que se patentiza también en su ética,

% Ibidem, pdg. 347.


http://www.filosofia.org

472 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

plasmada en el lema de “amor al pueblo lano”, en su estética,
que se inserta en el romanticismo revolucionario. En el
Manifiesto del Partido Comunista, Marx y Engels mencionan al
grupo de Dembowski como el partido que juzga la revolucién
agraria “condicién de la liberacién nacional” 97 y cuya lucha es
apoyada por los proletarios europeos. Con sus intentos de
crear una teoria y un método revolucionarios y con su batallar

_por la emancipacién social completa de los trabajadores,

Dembowski aparece como precursor de la filosofia marxista en
Polonia. La linea democratica de Dembowski es seguida por los
demdcratas revolucionarios polacos de los afios 60 y 70, cuyos
mejores representantes, hallindose en la emigracién tras la
derrota del levantamiento de 1863 (Walery Wrdblewski y
otros), colaboraron con Marx y Engels y participaron en la
Comuna de Paris.

Los pensadores biilgaros. Cristo Botev

A mediados del siglo XIX, Bulgaria estd sometida a
Turquia. El pueblo bilgaro responde al feroz sojuzgamiento
extranjero con insurrecciones campesinas espontineas. A
comienzos de los afios 70 se forma una situacién revoluciona-
ria. La ascendente revolucidn campesina democritico-
burguesa socava los pilares del absolutismo feudal turco, el
“mas barbaro” de todos, segin expresién del marxista bilgaro

_Vasil Kolarov.

Relevantes idedlogos del movimiento liberador de esta
época son Vasil Levski (1837-1873) y el materialista ilustrado
Liuben Karavélov (1834-1878). Este dltimo es el primer
pensador bilgaro del siglo XIX que propaga declaradamente
la filosofia materialista que arranca de las ideas de Feuerbach y
Chernishevski.

El guia de la democracia revolucionaria biilgara de los afios
70 es el eminente pensador materialista Cristo Bitev (1848-
1876). En su juventud pasa tres aifios en Rusia, donde estudia
en el liceo de Odesa y donde establece relaciones con el
movimiento democratico-revolucionario clandestino y estudia
a Chernishevski y sus seguidores. Expulsado del liceo por sus

97 C.Marx y F.Engels. Obras, t. 4, pig. 458.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 473

ideas, poco después tiene que abandonar Bulgaria y comienza
a editar.en Rumania los periddicos La voz de los emigrados
biilgaros y La banderay preside el Comité Central Revoluciona-
rio Biilgaro. En 1876 muere a manos de los turcos durante la
insurreccién independentista de los campesinos biilgaros.

Cristo Bétev trata de unir la lucha de las masas populares
contra el dominio turco y la lucha contra los “explotadores
patrios”. Considera que la revolucién “es el arco triunfal de
cada pueblo”® y establece que la insurreccién armada, “la
revolucién popular, inmediata, temible”, es el inico camino de
los bilgaros para liberarse de todos los esclavizadores, propios
y extranos. Al mismo tiempo es un socialista utopico que
idealiza la comunidad rural y los talleres artesanos y cree que el
pueblo bulgaro, tras llevar a cabo la revolucion, abolira la
propiedad privada y desarrollari los “brotes socialistas” que, a
su juicio, contienen estas formas de organizacién social.

Bajo la impresion de la Comuna de Paris, en 1871 redacta
el llamado Simbolo de la fe de la comuna bilgara, en el que dice:
“Creo... en el Gnico régimen social comunista, salvador de
todos los pueblos del yugo secular y los padecimientos a través
del trabajo fraterno, la libertad y la igualdad... Espero el
despertar de los pueblos y del futuro régimen comunista
mundial.” %

En 1874, segun algunos indicios, lee el primer tomo de El
Capital de Marx, en la traduccién rusa. Aplaude la actividad de
la Primera Internacional, renuncia a la idealizaciéon de la
comunidad campesina y declara que ésta se ha convertido en
instrumento de los concesionarios de arbitrios y de los
usureros. En sus nuevos articulos afirma que la seguridad del
triunfo del socialismo en Bulgaria estd en la lucha del
“proletariado”, por el que entiende, empero, no a los obreros
industriales, sino a los campesinos y los sectores urbanos
humildes. Por ello, cuando escribe que “todos los obreros
pobres, sea cual fuere su nacionalidad y donde quiera que
vivan, son hermanos” se refiere a la alianza de todos los
oprimidos sin que cuente su posicién social.

98 Cristo Bétev. Articulos. Mosci, 1952, pag. 40.
99 Cristo Bétev. Obras Escogidas. Mosci, 1948, pag. 27.


http://www.filosofia.org

474 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

Bétev considera que las ideas progresistas son el motor del
avance histérico. En los afios 70, afiade a estas concepciones
idealistas una proposicién que le acerca al materialismo
histérico. En efecto. escribe que al principio es necesario
conseguir un cambio radical de la situacién econémica del
“proletariado” y luego ya, sobre esta base, construir la cultura

 nueva, avanzada. Tal o cual forma de moralidad, escribe, es

hija de la situacion econémica y politica del pueblo y nunca al
contrario.

Por sus convicciones filoséficas, Bétev es materialista y ateo.
Su materialismo es consecuencia del rechazo de la religion, lo
que le permite descubrir el nexo inmediato entre ésta y el
idealismo filos6fico. La fe en Dios es mantenida por los
opresores a través del clero, que estd formado por “espias y
oscurantistas que ciegan al pueblo con el miedo a Dios...” '®
“La religion —escribe— es un infortunio para la humanidad,
como la peste, el cdlera, la guerra y los demis flagelos...” 1%

En estética es continuador de las ideas materialistas de
Chernishevski. La literatura debe seguir el ritmo de la vida,
encarnar las aspiraciones y necesidades del pueblo reflejando
su vida y sus ideales “de modo que no haya ciencia por la
ciendia, arte por el arte, que el periodismo deje de rumiar los
viejos y podridos residuos europeos, desechados hace ya
mucho tiempo” 1%

Las concepciones de Botev constituyen la conquista supre-
ma del pensamiento teérico del pueblo bilgaro en su periodo
de liberacién del yugo feudal turco. Dmitri Blagéev, fundador
del Partido Comunista Bilgaro, diria mds tarde que Botev fue
“el precursor del socialismo cientifico en Bulgaria”.

Los pensadores servios. Svetozar Markovic.

Svetozar Markovic (1846-1875), eminente escritor y critico
literario, es en el siglo XIX el pensador democritico-
revolucionario de mas talla entre los pueblos eslavos meridio-

100 Cristo Bétev. Articulos, pag. 49.
101 1hidem, pigs. 244 y 245.
102 Ibidem, pig. 161.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 475

nales. Inicia su actividad cuando las guarniciones turcas
ocupan todavia varias ciudades de Servia, su patria, parte de la
cual se halla bajo el yugo de la monarquia austro-hiingara.

Precursor inmediato de Markovic es Zivoin Zuidvich (1840-
1870), seguidor de los demécratas revolucionarios rusos. Las
ideas filosoficas de Markovic se forman esencialmente en
Rusia, donde termina sus estudios de 1866 a 1869. En una
carta dice Markovic que hay que “ser en el pueblo servio lo que
han sido Chernishevski, Dobroliibov y otros en el pueblo
ruso”. Cuando en 1871 organiza la edicibn de Radnic, el
primer peri6dico balcinico de orientaciéon socialista, comienza
a publicar en sus paginas la novela de Chernishevski ¢ Qué
hacer? A exponer las ideas econémicas de Chernishevski dedica
el libro Principios de economia nacional, o de la ciencia del bienestar
nacional; con este libro, dice, “quisiera, en pos de Chernishevs-
ki, crear una economia politica socialista” 13,

En una breve permanencia en Suiza lee obras de Marx y
Engels. Marx —escribe— “es el primero en indicar al
proletariado el modo de resolver el problema social mediante
la organizacion de un partido del proletariado de todos los
paises”. Dice del marxismo que es el “socialismo auténtico”,
cuyos fundadores demuestran que “los problemas vitales del
pueblo son llevados a la mesa de la solucién por las necesidades
propias del pueblo y no son planteados en virtud de
combinaciones mentales que surgen en la cabeza de tales o
cuales personas” '*. De regreso en Servia difunde las obras de
Marx y Engels. El conocimiento del marxismo contribuye a
profundizar el democratismo revolucionario y el internaciona-
lismo de Markovic, su critica del liberalismo, a desarrollar sus
ideas materialistas y ateas. Pero aunque simpatiza con el
marxismo y aplaude a la Primera Internacional, no es un
marxista convencido y sigue siendo un demdcrata revoluciona-
rio de la corriente de Chernishevski, un socialista utépico en la
concepcién del régimen social del futuro. El socialismo, dice,
ha de nacer de la comunidad campesina y de la familia
patriarcal tras la destruccién violenta de la “explotacién feudal

108 Cita tomada del libro de 1.Skerlic Svetozar Markovic, su vida, su
actividad y sus ideas. Belgrado, 1922, pigs. 131 y 132 (en serviocroata).
104 Tbidem, pag. 162.

=


http://www.filosofia.org

476 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

y burocrética”. La tierra debera ser “propiedad comunitaria”.
Markovic considera que la ley de la inevitabilidad de la
revolucion proletaria descubierta por Marx no es aplicable mas
que en los paises de Europa Occidental, donde el capitalismo
esta fuertemente desarrollado, mientras que en Servia existe la
posibilidad de pasar al socialismo evitando la fase capitalista.

- Pero también en esta cuestion desempefia el conocimiento del

marxismo un papel favorable para Markovic, pues le ayuda a
profundizar la critica del feudalismo y del capitalismo y a
formarse concepciones que le aproximan al materialismo
histérico: Markovic subraya la importancia de la economia en
la lucha social y ve esta lucha como resultado de las
contradicciones entre las clases que ocupan diversa posicion en
el sistema de relaciones econémicas.

Markovic trata de encauzar y alentar ideolégicamente la
lucha del pueblo servio por la emancipacién social, ligindola
estrechamente a la lucha de liberacién nacional, y considera la
revolucion campesina de los pueblos de la Peninsula Balcinica
como el camino para solucionar las contradicciones maduras.

En sus concepciones filoséficas parte del antropologismo de
Chernishevski y defiende la proposicion de la primacia y la
eternidad de la materia. “La vida toda no es sino el cambio de
la materia. El hombre nace y muere, la materia no nace ni
muere, es inmortal’ '®®, Para este autor, la materia no es un
elemento pasivo, inerte, sino un ente dotado de un movimiento
que le es orginicamente inherente.

Markovic aprecia los escritos de los materialistas vulgares
Biichner, Vogt y Moleschott contra la religion y el idealismo y
llama a Biichner “luchador por la victoria de la ciencia sobre la
ficcion” %, Pero no comparte el materialismo vulgar: es
adversario del enfoque primitivamente metafisico y mecanicis-
ta —que es propio de sus autores— de la solucién de los
problemas filoséficos y sociolégicos. Para Markovic, el pensa-
miento es una facultad del cerebro que no puede ser reducida
al movimiento mecinico, fisico ni a ningin otro.

Markovic comprende con mucha mas profundidad que los

105 Svetozar Markovic. Obras Escogidas. Moscii, 1956, pag. 454.

106 Ibidem, pig. 452.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOF{A DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 477

materialistas vulgares la significacién de los adelantos de la
ciencia para refutar la religion y el idealismo. Apoyandose en la
obra de Ivan Séchenov Reflejos del cerebro, demuestra la
proposicion de que el pensamiento es un producto de procesos
que ocurren en el substrato material. Bajo la influencia de
Pisarev propaga la teoria de Darwin.

A juicio de Markovic, en la ética es donde se rifie la batalla
mas dura contra el idealismo religioso. -En este terreno
distingue tres escuelas principales: Los “intuitivistas”, los
“utilitaristas” y los “realistas”. La primera de estas escuelas es
idealista, sus representantes admiten el caracter innato de los
principios de la moral. La segunda (Bentham, Mill y otros) esta
mas cerca, segin Markovic, del materialismo, pero sus
representantes estudian las conductas humanas de modo
formal, sin analizar las diferencias en las razones de esas
conductas ni el verdadero origen de tales razones. En fin, la
tercera escuela, la de los “realistas”, plantea de modo cientifico
y multilateral el problema y valora no sélo las conductas, sino
sus motivaciones desde el punto de vista de la utilidad para las
masas. Los representantes de esta escuela, a la que Markovic se
adscribe, entienden la utilidad social como bien y felicidad de
todos los trabajadores.

El pensador servio subraya que “en todos los pueblos, los
principios morales deben desarrollarse en la misma direc-
cién” %7, Este desarrollo es gradual. El cambio de las condicio-
nes sociales comporta el cambio de las concepciones éticas.
“...El hombre puede desarrollarse moralmente sélo conforme
cambia el entorno que influye sobre su desarrollo.” '® A qué
leyes, empero, se subordina el proceso de cambio de las
condiciones sociales, €l progreso social en general? Markovic
considera que “las leyes que rigen los fenémenos sociales
dependen de las leyes de la naturaleza humana” ', Estas leyes
pueden ser descubiertas mediante el anilisis de la “historia
natural del hombre”, por la que este autor entiende la historia
de su desarrollo social. Para él, la historia de la humanidad es

107 Ibidem, pag. 507.
108 [bidem, pag. 514.
109 fbidem, pag. 490.


http://www.filosofia.org

478 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

ante todo la historia de la actividad laboral de las masas
populares. En una carta a N.Markovic formula esta idea
evidentemente bajo la influencia de Marx: “... Nuestra vida
material es la base de nuestro ser ...” ''® En contradiccién con
esta afirmacion se hallan, empero, otras muchas proposiciones
en las que exagera el papel de la intelectualidad en el

_desarrollo social. A menudo considera que éste es resultado de

la Jucha de la ciencia y el materialismo contra la religion y el
idealismo, de modo que el criterio del desarrollo social parece
ser el grado de formacién mental del pueblo, e incluso mis
restrictivamente, el grado de su madurez filoséfica.

Referente a la transiciéon a las formas socialistas de vida
social, Markovic escribe que “antes de llevar a cabo las
transformaciones, en la propia sociedad deben cambiar los
conceptos sociales” !, afirmacion de caracter idealista, de la que
dimana que la revolucién socialista sélo es posible cuando la
conciencia de todo el pueblo alcance madurez socialista.

Markovic combate en favor del realismo critico en el arte,
defiende la orientacién democritica en él y rechaza a los
roménticos sentimentales que predican la evasién al reino de
las ensofiaciones.

Este autor servio fue demdcrata revoluaonano y materialis-
ta, luché por la solidaridad internacional de los oprimidos y
ocupé un lugar prominente en la historia del pensamiento
filosofico de los pueblos eslavos meridionales. Continuadores
directos de sus ideas son los materialistas Vasa Pelagic
(1833-1899) y Bohuslav Sulek (1816-1895).

Bohemia

Entre los pensadores democriticos de Bohemia y Eslova-
quia del periodo de la revoluciéon de 1848-1849 destacan
Emanuel Arnold (1800-1869), Josef Fri¢ (1829-1890) y Augustin
Smetana (1814-1851).

El demdcrata pequefioburgués Fri¢, préximo por sus

110 Ibidem, pag. 813.

H1 Ibjdem, pag. 488.


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 479

opiniones sociopoliticas al demécrata radical Arnold, utiliza en
su polémica con los liberales nobles las ideas de Herzen, al que
conocia personalmente. Es notable su influencia en el desarro-
llo de la estética realista en Bohemia.

Arnold expone en sus articulos publicisticos el programa
politico de la democracia revolucionaria checa. En las revolu-
ciones sociales de los oprimidos contra las clases opresoras ve la
“plenitud de la vida”. En la Historia de los husitas (1848) exhorta
al derrocamiento revolucionario del sistema feudal y del
absolutismo austriaco y a instaurar la republica democritica
checa. En su propaganda utiliza las tradiciones histéricas
progresistas del pueblo checo. Arnold es un ateo convencido.

Augustin Smetana era profesor de filosofia en la Universi-
dad de Praga, de la que fue expulsado por simpatizar con la
revolucién demacritico-burguesa; la Iglesia le excomulgé por
ateo. Las opiniones filoséficas de Smetana se aproximan a
hegelianismo de izquierda, pero en punto a la religién esta
cerca de Feuerbach. Ofrece gran interés su critica de la
filosofia hegeliana en su obra Catdstrofe y fin de la historia de la
filosofia (1850), especialmente la critica del fatalismo hegeliano.
El hombre de Hegel, dice, carece de actividad, puesto que el
Absoluto ha predeterminado ya su destino. Smetana concluye
que el método y el sistema de Hegel se hallan en contradiccion.
A diferencia de Hegel, emite la idea del desarrollo universal en
la naturaleza.

Relevante papel en la ciencia y la filosofia, desempenia el
insigne matematico checo Bernard Bolzano (1781-1848), uno de
los iniciadores de la logica matematica, idealista objetivo en
filosofia y socialista utépico por sus ideas sobre la futura
sociedad. En su libro Discurso sobre el mejor Estado nos habla de
una sociedad en la que no habri propiedad privada ni
separacién entre el trabajo intelectual y manual, pero en la que
se mantendrd la maquina estatal de coaccion; la economia en
tal Estado serd planificada.

Hungria
En Hungria descuellan, entre los pensadores revoluciona-

rios de mediados del siglo XIX y su segunda mitad, el poeta
Sdndor Petofi (1823-1849) y Mihaly Tancsics (1799-1884), asi


http://www.filosofia.org

480 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

como fJanos Horarik (1808-1864), Pal Vasvdri (1827-1849) y
otros autores. En sus inspirados poemas, Pet6fi expone sus
ideas sobre el caracter progresista de las revoluciones sociales,
el protagonismo de las masas populares en el proceso histérico,
el arte de aliento popular.

Tancsics es autor de numerosas obras (Qué es el socialismo y
qué es el comunismo, entre otras) escritas en el espiritu del
socialismo utépico relacionado con la idea de Ia revolucion
popular. Critica tanto el ordenamiento social del feudalismo
como el del capitalismo y ve la gran fuerza emancipadora no
sélo en los campesinos oprimidos, sino también en el
proletariado.

Horarik, llamado el “Holbach hiingaro”, combate resuelta-
mente la religién y defiende la filosofia materialista, lo que se
expresa marcadamente en su obra autobiografica La lucha de
Janos Horarik contra la jerarquia y la Iglesia (1847). Considera
que los ciudadanos de la futura sociedad libre deberin ser
ateos. Horarik conocia las ideas del socialismo utépico.

Vasvari, en Narracién histérica de vidas (1848) y en otros
trabajos, expone su concepcion socialista utépica de la filosofia
de la historia, en la que lleva adelante la idea del “progreso
eterno” y de la ilustracién revolucionaria como via hacia un
régimen social perfecto.

Rumania

En Rumania desarrolla las ideas democritico-
revolucionarias Nicolae Bdlcescu (1819-1852), autor del libro El
problema econémico en los principados del Danubioy de otras obras
socioeconémicas. Marx utiliza en E! Capital los datos de
Balcescu sobre la explotacién feudal de los campesinos en los
Balcanes. Balcescu luché por la abolicion de la servidumbre y la
concesién de tierras a los campesinos, combatié a los ideblogos
de la burguesia liberal sosteniendo que “la revolucién no debe
negociar con sus enemigos”.

En el plano teérico, el mérito principal de este autor
corresponde a la sociologia. En esta materia emite valiosas
ideas acerca del papel de las masas populares en la historia,


http://www.filosofia.org

=

LA FILOSOFiA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... . 481

aplica la tesis del progreso histérico en relacién con el cambio
de las formas de la propiedad y recaba que la historia se ocupe
no solo de la vida politica de la sociedad, sino también de la
economia y la cultura, de la vida del pueblo.

* k%

La ideologia democritico-revolucionaria, que en los paises
de la Europa Oriental del siglo XIX se desarrolla en medio de
una dura lucha antifeudal ‘e independentista, conduce a una
nueva fase en el progreso del materialismo, que encuentra su
expresion mdas cabal en las doctrinas de los demdcratas
revolucionarios rusos. Esta fase del materialismo, que se forma
en el proceso de reelaboracion del materialismo de los siglos
XVII y XVIII y del materialismo de Feuerbach, representa un
avance en la trayectoria de la filosofia, ya que une las ideas
democratico-revolucionarias con los principios del socialismo
utbpico y con la dialéctica hegeliana acogida ésta con visién
critica e interpretada en el plano materialista. Los representan-
tes del pensamiento democritico-revolucionario son contem-
pordneos del nacimiento y desarrollo del marxismo. Algunos
de ellos conocen la doctrina marxista, lo cual contribuye a la
radicalizacién de sus concepciones. Cierto, Dembowski, Botev,
Markovic y otros demdécratas revolucionarios que estudiaron a
Marx y Engels no llegaron a ser marxistas, pero si fueron
precursores del marxismo en sus paises.

4. Los pensadores democritico-revolucionarios
de China en el siglo XIX. Sun Yat-sen

Desde mediados del siglo XIX, la China feudal comienza a
convertirse en una semicolonia. La intensificacion de la
influencia de las potencias extranjeras y la politica traidora de
la dinastia manchi provoca un profundo malestar entre las
fuerzas progresistas del pais. Tras la derrota de China en la
guerra del opio contra Inglaterra, este malestar desemboca en
una insurrecién campesina que pasa a la historia con el nombre
de Rebelién de Taiping (1851-1864). En el “Estado celeste”,
territorio liberado del dominio manchu por esta rebelion, se
llevan a cabo reformas progresistas, la agraria en primer


http://www.filosofia.org

482 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

termino. En virtud de una serie de circunstancias histéricas, la
rebelion es sofocada, pero es un poderoso impulso en el
mundo de las ideas del pueblo chino. El programa revoluciona-
rio de las reformas democraticas que intenta poner en marcha
la Rebelion de Taiping es palpitante para China y la idea de la
igualdad proclamada por los rebeldes sigue siendo durante

.decenios la idea mas revolucionaria de! movimiento campesi-

no. Asi las cosas, en los afios 90 aparece un movimiento
reformador que es también derrotado (1898) y que desempeiia
un papel progresista y revoluciona a las fuerzas avanzadas de la
sociedad china.

Uno de los idedlogos de los reformadores es Tan Si-tun
(1865-1898). Continuador de las mejores tradiciones de la
secular fulosofia materialista de China y buen conocedor de las
ciencias naturales de su época, Tan Si-tun intenta crear sobre la
base de estas conquistas su propio sistema filoséfico. En su
Doctrina del humanismo relaciona el tradicional concepto de la
filosofia china ch’i, con la nocién de éter, tomada ésta de la
ciencia europea. A la substancia material la llama itai. El itaies
un ente invisiple, omnipresente, existe desde toda la eternidad
y se halla en movimiento y cambio ininterrumpidos. La
cantidad de itai en el espacio es invariable. El mundo material,
que tiene por basamento el itai, se renueva constantemente, lo
viejo es reemplazado continuamente por lo nuevo. El motor
del movimiento y del cambio eternos de las cosas estd
constituido por dos fuerzas contrapuestas inmanentes al ita:
materal. Tan Si-tun niega toda dependencia del itai respecto
de fuerzas supranaturales, pero se atiene al hilozoismo. Por
ejemplo, adjudica a la electricidad la aptitud y la funcién del
cerebro humano.

El materialismo filoséfico de este autor es el fundamento
tedrico de sus concepciones sociopoliticas. Como el mundo
material se halla en cambio eterno, dice, también ha de
renovarse continuamente la sociedad humana en tanto que
parte de él. El feudalismo chino ha caducado y debe ser
relevado por un nuevo régimen social presidido por la
igualdad de todos. Tan Si-tun difunde la idea de la fraternidad
y la paz entre los pueblos y tiene por ideal el advenimiento de
una época en la que “no habra Estados, no habra guerras..., no


http://www.filosofia.org

LA FILOSOFfA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIONARIOS... 483

habra dominio ni despotismo” en la Tierra, en que “el hombre
sera libre y en la sociedad no habra diferencias entre nobles y
mezquinos, pobres y ricos”.

El revolucionario mas destacado de la China de finales del
siglo XIX y el primer cuarto del siglo XX es Sun-Yat-sen
(1866-1925), que sintetiza sus ideas fundamentales en tres
famosos principios que formula en 1907: nacionalismo (conso-
lidacién de la nacion en la lucha por liberarse del dominio
manchil), democratismo (instauraciéon de un régimen republi-
cano) y bienestar popular (igualacién del derecho a la tierra
mediante su nacionalizacién). La doctrina de Sun Yat-sen
expresa la aspiraciéon del pueblo chino a poner fin al yugo
feudal e imperialista y constituir un Estado chino libre e
independiente.

El programa econémico de Sun Yat-sen abria objetivamen-
te ante China el desarrollo capitalista, aunque €l consideraba
que su realizacion podia evitar tal desarrollo.

En las concepciones filoséficas de Sun Yat-sen es fuerte la
tendencia materialista. Es partidario de la teoria de Darwin
sobre el origen de las especies y juzga positivamente su teoria
evolucionista. Pero en la doctrina de Sun Yat-sen hallamos
elementos de eclecticismo y abundan las contradicciones. En
varios problemas (por ejemplo, la clasificacion artificial de los
hombres en tres grupos conforme a datos intelectuales, la
doctrina vitalista, etc.), Sun Yat-sen abraza concepciones
idealistas.

A pesar de sus contradicciones e inconsecuencia, la doctrina
de este autor constituye un notable progreso en el pensamiento
social de China. Lo caracteristico de ella es que en el transcurso
de las luchas revolucionarias se fue enriqueciendo y depuran-
dose de su pasada limitacion.

El pensamiento filosofico y sociolégico de Sun Yat-sen que
no es un materialista consecuente, trata de dar soluciones
principalmente a los problemas del movimiento liberador del
pueblo chino contra el feudalismo y el imperialismo.

Bajo la influencia de la Gran Revolucion Socialista de
Octubre de 1917 en Rusia, Sun Yat-sen revisa sus concepciones,
desarrolla su doctrina de los tres principios populares y la
completa con tres planteamientos politicos: colaboracién con


http://www.filosofia.org

=

484 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

los comunistas, apoyo a los obreros y campesinos y sus luchas
por una vasta democratizacion de la vida social en China y
alianza con la URSS.

Sun Yat-sen fue un sincero amigo de la Unidén Soviética,
acogi6 calidamente a la Revolucién de Octubre, a la que llamé
“la gran esperanza de la humanidad”. Sun Yat-sen tenia
confianza en la indestructibilidad de la amistad soviético-china.

"El 11 de marzo de 1925, un dia antes de fallecer, escribié en su

Mensaje a la Unidn Soviética: “Llegara el dia en que la Unién
Soviética, como el mejor amigo y aliado, saludari a Ia poderosa
y libre China, en que ambos paises iran juntos y lograran la
victoria en la gran batalla por la libertad de las naciones
oprimidas del mundo.”

* % 0k

En consecuencia, en Rusia, Polonia, Bulgaria, Servia,
Bohemia y Eslovaquia, Hungria y Rumania en el siglo XIX, en
China a finales del siglo XIX y principios del XX y en una serie
de paises que pasan del feudalismo al capitalismo, se desarrolla
¢l pensamiento democratico-revolucionario. Las concepciones
filoséficas de los demdcratas revolucionarios de Rusia y otros
paises de Europa revisten en la mayoria de los casos un caracter
materialista, envuelven a menudo profundas ideas dialécticas,
estan al servicio de las luchas emancipadoras de las masas
populares y constituyen la fundamentacién teérica de la
revolucion democritica, de la ciencia y del arte avanzados.

A diferencia de otros filésofos del periodo premarxista, los
democratas revolucionarios no estin ya solos, mantienen unas
u otras relaciones con el movimiento liberador de los pueblos,
expresan los intereses de los oprimidos, principalmente de las
masas campesinas, aunque en conjunto estos revolucionarios
son relativamente pocos y sus ideas filosoficas no pueden ser
todavia la ensefia de las amplias masas populares. La filosofia y
la dialéctica materialistas de los demdécratas revolucionarios es
la conquista suprema del materialismo premarxista. Los
democratas revolucionarios mas consecuentes combaten con
denuedo diversas formas del idealismo y, como dice Lenin,
llegan hasta el materialismo dialéctico y se detienen ante el
materialismo histérico.


http://www.filosofia.org

=

CAPITULO XI

COMIENZA LA DESINTEGRACION
DE LA FILOSOFIA BURGUESA

Las revoluciones democratico-burguesas de 1848 demostra-
ron que la burguesia liberal se habja convertido en una clase
contrarrevolucionaria. La clase obrera, que hasta entonces
habia combatido a la nobleza y el absolutismo, lo hace ahora
contra la propia burguesia. Los idedlogos burgueses empiezan
a ver en el proletariado una fuerza social que amenaza al
capitalismo. Por su parte, la burguesia no abriga la intencién de
llevar hasta el fin las reformas democratico-burguesas y pacta
con los elementos feudales reaccionarios. Ya antes de 1848 se
venia observando la decadencia de la filosofia burguesa en los
paises capitalistas mas desarrollados de Europa Occidental.
Tras la derrota de las revoluciones de 1848 se abre un periodo
de crisis en la filosofia burguesa, que abjura de los adelantos
conseguidos anteriormente, abandona la dialéctica y se torna
panegirista de las relaciones sociales capitalistas. Unos filésofos
burgueses empiezan a difundir el irracionalismo, que menos-
precia el papel de la ciencia y la razén; otros presentan el
agnosticismo como tnico enfoque filoséfico cientifico de la
realidad.

Los irracionalistas sostienen que la fe en la razén, en su
poderio ha dado lugar a peligrosos intentos de conocer las
leyes del desarrollo social, de someter a una revision critica las
bases de la vida social, es decir, la propiedad privada, el
derecho y 1a moral burgueses y la religién. Para ellos, el origen
de todos los males sociales radica en el racionalismo, en una
admiracién desmesurada por la razén que no respeta ni las


http://www.filosofia.org

=

486 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

autoridades ni los fundamentos de la vida social. Por ello
reemplazan la razén por la voluntad, un ente ciego, un impulso
auténomo, una especie de principio absoluto inconsciente. A
diferencia de los irracionalistas, los agnésticos se nominan
positivistas y representantes de la filosofia cientifica. En
realidad, unos y otros se complementan, son idealistas que

. combaten sin tregua al materialismo.

El voluntarismo irracional.

Schopenhauer

Una de las primeras importantes figuras del irracionalismo
es el filésofo aleman Arthur Schopenhauer (1788-1860). Hijo de
un banquero, cursa la ensefianza media en Inglaterra, se
licencia en Jena y se instala en Dresde, donde en 1818 termina
el primer tomo de su obra fundamental El mundo como voluntad
y representacion. Los acontecimientos de 1848 despiertan en €l
odio a las masas revolucionarias.

La filosofia de Schopenhauer se apoya principalmente en
Kant y Platén y, hasta cierto punto, en Schelling. Al
historicismo hegeliano y a la alta valoracion del papel del
Estado en el desarrollo de la sociedad opone una comprensién
ahistorica del individuo, el individualismo ético y la limitacién
del papel del Estado a funciones puramente policiales. La
esencia del individuo, dice este autor, forma la voluntad,
independiente de la conciencia, un querer cegado inseparable
de la existencia corpérea del hombre, la manifestacién de una
voluntad coésmica que constituye la base y el verdadero
contenido de todo lo existente.

La doctrina de Schopenhauer, idealismo objetivo conjuga-
do con idealismo subjetivo, tiene como particularidad especifi-
ca el voluntarismo. En pos de Kant, Schopenhauer distingue
entre la “cosa en si” y los “fenémenos”. La “cosa en si” es
cognoscible, no es sino la “voluntad”. La “voluntad” forma el
principio absoluto de todo ser, engendra de modo ininteligible
los fenémenos o “representaciones”. Con las representaciones
aparecen el “objeto” y el “sujeto”, que se corresponden y
presuponen reciprocamente. Desde este momento no hay
objeto sin sujeto, y viceversa.


http://www.filosofia.org

COMIENZA LA DESINTEGRACION DE LA FILOSOFIA... 487

Con el nacimiento de las formas superiores de la vida
organica, de las que es culminacién el hombre, surge el
conocimiento como instrumento auxiliar de la accién. A la par
con la conciencia brota el “mundo como representacién” con
todas sus formas: los correlacionados sujeto y objeto, el espacio
y €l tiempo, la multiplicidad de las cosas singulares y su
trabazon causal. Hasta ahora, el mundo era sélo “voluntad”.
Ahora se convierte en objeto del sujeto cognoscente o
“representacion”. '

La proposicion de Schopenhauer consiste en no partir del
objeto, como hace el materialismo, ni del sujeto, como hace el
idealismo subjetivo, sino de la representacién engendrada por
la voluntad inconsciente. Como “cosa en si”, la voluntad se
revela de modo inmediato al sujeto cognoscente. Ahora bien, la
condicién de ese conocimiento es nuestro cuerpo. De todos los
objetos dados a cada hombre en su representacién, sélo su cuer-
po sirve para él como fenémeno de la voluntad, gracias a lo
cual el hombre es individualidad. De esta suerte, segiin Scho-
penhauer, es tesis irrefutable de la filosofia la afirmacién de
que existo sélo yo, el mundo es mi representacion. Por lo que
este autor se inserta en el idealismo subjetivo, por mas que diga
que el solipsismo es “la filosofia de los dementes”. Siendo como
es, segin Schopenhauer, accién del cuerpo, el acto volitivo
puede revelarse a la conciencia bien de modo inmediato, bien
en el conocimiento, por medio del intelecto. De aqui surge,
como afirma Schopenhauer, una doble forma de conocer
nuestro cuerpo: 1) conocimiento inmediato de la esencia del
cuerpo o conocimiento de la voluntad, y 2) conocimiento del
cuerpo como objeto entre los demas objetos. En general, el
conocimiento se desarrolla en dos formas: conocimiento
inmediato (intuitivo) (conocimiento del intelecto) o conoci-
miento abstracto (reflexivo) (conocimiento de la razén). El
primero es el fundamental: en Gltima instancia, el mundo de la
reflexion descansa en la intuicién. El anilisis del conocimiento
reflexivo se torna en Schopenhauer critica reaccionaria de la
ciencia y del pensamiento cientifico. Esta critica se despliega
como critica de la forma logica del concepto y como
impugnacién de la dialéctica, especialmente su doctrina de la
unidad y la lucha de los contrarios.


http://www.filosofia.org

488 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

La afirmacién de partida en Schopenhauer consiste en que
la ciencia no es tanto actividad del conocimiento como actividad
dirigida a servir la voluntad. El objetivo de la ciencia es
satisfacer los intereses prdcticosque, esencialmente, son siempre
intereses de la voluntad, de un querer ciego. El conocimiento
perfecto no puede ser mas que una contemplacion libre de
toda relacion con la practica y con los intereses de la voluntad.

" Esta contemplacién considera las cosas no en una relacién

determinada, sino como contenido, que sélo se manifiesta en
toda relacién sin estar subordinado a ella.

El conocimiento contemplativo es inaccesible a la ciencia, ya
que ésta apela siempre al intelecto, que se halla profundamente
inmerso en los intereses de la voluntad. Por el contrario, este
conocimiento es perfectamente accesible al arte, pues el arte no
se apoya en el intelecto, subordinado a la voluntad, sino en la
intuicion. S6lo el conocimiento artistico capta la verdadera
imagen del mundo en su esencia. Al conocimiento intuitivo del
artista y del filésofo se revela la esencia del mundo como
“voluntad”, como afin insaciable pleno de lucha y de
desdoblamiento. Mediante la intuicién artistica se conoce no la
cosa singular, sino su “idea” o forma eterna. El sentido
fundamental de esta doctrina consiste en estimar que el arte, la
intuicién artistica —el conocimiento verdadero— es privilegio
exclusivo del genio. La personalidad del artista se contrapone a
la masa de mediocridades, la “chusma” desdefable.

Sobre estos asertos erige Schopenhauer la doctrina de la
libertad y la necesidad. Como *“cosa en si”, la voluntad es
siempre absolutamente libre. Por el contrario, el conjunto todo
de los fenémenos de la naturaleza se subordina a la ley de la
razén suficiente y, en consecuencia, existe por necesidad.
También el hombre es un fenémeno, por lo que sus acciones
en el mundo empirico son necesarias. Esto significa que todos
los actos de la voluntad derivan de motivaciones independien-
tes del sujeto. El caricter de cada individuo reacciona
fatalmente a todas las motivaciones, incitaciones, excluyendo
toda clase de acci6n libre. El hombre es esclavo de su caricter.
Al tiempo que admite la condicionalidad causal, el determinis--
mo de todas las acciones humanas, Schopenhauer trata de
revenir las deducciones fatalistas dimanantes de la compren-


http://www.filosofia.org

COMIENZA LA DESINTEGRACION DE LA FILOSOFIA... 489

sion metafisica de la causalidad. Segun su doctrina, todo est
predeterminado, pero el hecho no esta predeterminado por si
mismo, sino como resultado de causas anteriores a él.

El enfoque schopenhaueriano de la vida es pesimista. La
vida del hombre transcurre invariablemente entre el deseo y su
satisfaccién. El deseo es por su naturaleza dolor, la satisfaccion
del deseo deja ahito, el objetivo resulta ilusorio, su posesion
esta desprovista de encanto. Satisfecho el deseo sobrevienen la
saciedad y el tedio, que dejan la impronta de desesperacion
incluso sobre los afortunados y felices. Lo que se llama
felicidad es siempre una caracteristica negativa, pues consiste
en liberarse del dolor. Pero a este liberarse sucede un nuevo
dolor o hastio. El sufrimiento es inherente ala vida, y del acaso
depende no el suprimir el dolor, sino Gnicamente la forma
particular que éste toma.

Insatisfecho de las preocupaciones, ocupaciones e inquietu-
des en que le sumerge el mundo real, el hombre se crea un
mundo ficticio de demonios, dioses y santos. Pero en realidad,
el hombre esti siempre abandonado a si mismo. El optimismo
es una necia concepcion, una amarga burla de los sufrimientos
de la humanidad. No obstante, al revelar al hombre la
inevitabilidad e irreductibilidad de los males del mundo, la
conciencia le sefiala el camino para liberarse de ellos. El filésofo
y el artista llegan a un descubrimiento, que consiste en que la
voluntad es siempre unica en todas sus manifestaciones.
Alcanzado este conocimiento, el individuo renuncia a la vida,
llega a un estado de plena serenidad, de ausencia de deseos, se
sumerge en el ascetismo. Resultado del ascetismo es que, a la
par de la vida del cuerpo dado, se aniquila la voluntad del
mundo, de la que el cuerpo es manifestacion. Y con la
aniquilacién de la voluntad, el resto del mundo se hunde en la
nada, ya que, segiin Schopenhauer, sin sujeto no hay objeto.

El sentido social del pesimismo schopenhaueriano, como
del ascetismo que predica, es obvio. Este filésofo trata de
demostrar que la base de todos los sufrimientos humanos tiene
caricter césmico, razén por la cual las reformas sociopoliticas
no pueden cambiar nada en la vida del hombre. Cuando
afirma que los componentes de las clases poseedoras son tan
desgraciados como los de las clases desposeidas, Schopenhauer

(On


http://www.filosofia.org

490 HISTORIA DE LA FILOSOFiA

estd prescribiendo a los trabajadores la renuncia a combatir
por unas condiciones de vida mejores. En vez de combatir, les
propone que abandonen sus aspiraciones.

Las concepciones politicas de este autor se corresponden
con su doctrina voluntarista. La principal de ellas consiste en
proponer un Estado policial con su méaquina de violencia y
atemorizacién para rechazar todo alzamiento de las masas
contra la propiedad, contra el régimen existente y sus
institutos. Remitiéndose a Hobbes, Schopenhauer sostiene que
el Estado no esta dirigido contra el egoismo, sino inicamente
contra las nocivas consecuencias que para cada individuo
dimanan de la multiplicidad de individuos que actiian con
egoismo. Estas ideas de Schopenhauer, “cortadas a la medida
del filisteo” !, proclaman la indole reaccionaria de su doctrina.

En los afos 20 no tuvo resonancia la filosofia de Scho-
penhauer. Pero poco antes de la revolucién de 1848 vy,
especialmente, después de ella, se produjo un cambio en el
animo de la burguesia alemana. Atemorizada por los aconteci-
mientos revolucionarios, la burguesia no necesitaba ya la
dialéctica de Hegel. El desarrollo del movimiento obrero y sus
primeros éxitos le infundieron pénico. Cundié el pesimismo y

" el escepticismo. En filosofia se puso de moda el irracionalismo,

el voluntarismo y el pesimismo. Habia llegado el momento
estelar de Schopenhauer. De esta suerte, el virar de la
burguesia hacia la reaccion politica revel6 el verdadero fondo
social del voluntarismo irracional de Schopenhauer.

El irracionalismo religioso de Kierkegaard

El segundo notable pensador que refleja la iniciada
decadencia de la filosofia burguesa es el escritor y filosofo
danés Siren Kierkegaard (1813-1855). Casi desconocido en vida,
a finales del siglo XIX, cuando el capitalismo comienza a pasar
a su fase postrera, la imperialista, en Alemania y otros paises de
Europa Occidental se interesan por su doctrina, interés que
aumenta en dichos paises y en los Estados Unidos después de la
segunda guerra mundial.

1 C.Marx y F.Engels. Obras. t. 20, pig. 368.


http://www.filosofia.org

COMIENZA LA DESINTEGRACION DE LA FILOSOFIA... 491

Como Schopenhauer, Kierkegaard predica el irracionalis-
mo y sostiene que el pensamiento jamas puede acceder a la
realidad: lo que se piensa no existe en la realidad, es sélo lo
pensable, lo posible. El pensamiento es abstracto; la existencia,
concreta. Kierkegaard establece la imposibilidad de crear un
sistema filos6fico y una ciencia que abarquen la realidad today
fundamenten la prevision en el proceso histérico. El sistema
puede envolver inicamente la vivencia del pasado. En el marco
de un sistema racionalista no cabe lo que se desarrolla en el
tiempo. Incluso si consideramos anicamente un instante de la
vida, sus diferencias y contrariedades son tan inmensas que es
imposible hallar una idea capaz de conglobar esas contrarieda-
des en una unidad superior. En consecuencia, la filosofia no
puede ser un sistema.

El pensamiento v la existencia, lo universal y lo singular son
absolutamente contrarios, y no hay trdnsito de lo uno a lo otro.
La existencia es el concepto principal en la doctrina de
Kierkegaard, que lo considera como continuo devenir o
cambio en el tiempo. Rechaza, empero, la comprensioén
dialéctica del cambio como proceso sujeto a ley en el que la
acumulacién de los cambios cuantitativos en un fenémeno
conduce necesariamente al surgimiento de nuevas cualidades
en él. A la dialéctica “cuantitativa” hegeliana opone su
dialéctica “cualitativa”, segiin la cual las diferencias cualitativas
son primarias e invariables. Este autor niega los cambios
continuos y graduales. La vivencia se efectiia exclusivamente
en forma de impulsos. A la idea dialéctica de la unidad de
los contrarios, opone la formula metafisica de “lo uno o lo
otro”.

En el concepto de “impulso” se basa su idea del desarrollo,
que él refiere a la existencia del individuo y presenta como
proceso espiritual del mismo. Unicamente a tal proceso le es
propia la transformacién cualitativa. El estadio mas elevado en
este proceso surge siempre a consecuencia del impulso o salto.
Todo desarrollo espiritual presupone un nuevo esfuerzo -—sin
él seria imposible el propio desarrollo— y la repeticién.
Mediante la repeticién, en la nueva realidad se preserva y
retiene el resultado antes conseguido. Kierkegaard utiliza esta
doctrina para fundamentar la ética individualista y las

=


http://www.filosofia.org

492 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

representaciones conexas acerca de la libertad absoluta, la
vivencia del pecado, etc.

El filésofo danés afirma que la citada “repeticion” siempre
ocurre al pasar de la decisién a la accién: lo que antes s6lo se
pensaba como posible, ahora, al realizarse, se repite ya como
realidad.

El concepto de “repeticion” esta enfilado contra la doctrina
hegeliana de la conciliacién de los contrarios en una sintesis
superior. Kierkegaard, sin embargo, no critica a Hegel desde el
ingulo de una comprension revolucionaria de la pugna de los
contrarios, sino que condena su modo de fundamentar la tesis
de la conciliaciéon o unidad de los opuestos. En Hegel, la
“conciliacion” de los contrarios dimana de su naturaleza
objetiva. En Kierkegaard, para trabar en la unidad a los
contrarios en lucha se necesita un nuevo factor subjetivo: un
acto de la voluntad. La dialéctica de la lucha y la unidad de los
contrarios es apresada en el estrecho marco de la actuacién
personal. La existencia del individuo, tal y como la entiende
Kierkegaard, es algo completamente irracional y aun paradéji-
co. Este autor intenta convertir lo absurdo, lo paradéjico en
determinaciones fundamentales del ser o “existencia”. Lo que
se denomina verdad, para Kierkegaard es s6lo objeto de
sentimiento o pasién personal. Existe s6lo lo singular. En este
sentido, el objeto de la filosofia no es la ‘“‘esencia”, sino la
“existencia”.

El credo de Kierkegaard no es simplemente error de
tebrico, es la concepcién cardinal de un reaccionario que
rechaza la realidad de lo social en cuanto tal. El “género” no es
realidad, sino “medio” fantastico. S6lo los individuos consti-
tuyen la realidad y s6lo en si mismos pueden confiar, supuesto
éste dirigido contra el primado de lo social sobre lo personal.
La “existencia” carece de todo sentido para Kierkegaard si no
se ve el valor supremo en lo tnico, esto es, lo individual. La
definicion del hombre como ser social, como miembro de la
sociedad equivale, segiin Kierkegaard, a creer que la gente es
un “banco de arenques en el mar”: el especticulo que ofrece
quiza sea interesante, pero un arenque por si mismo tiene poco
valor.

Las representaciones de Kierkegaard son sumamente


http://www.filosofia.org

COMIENZA LA DESINTEGRACION DE LA FILOSOFIA... 493

individualistas y abstractas, pero si las aplicamos a los
fenémenos sociales adquieren en el acto un sentido muy
concreto: son reaccionarias. Para este autor huelga hablar de la
vida social, el gobierno debe ocuparse de cuanto concierne a
este problema y el individuo no sélo ha de dejarlo en manos de
aquél, sino respetar su autoridad absoluta. Kierkegaard llega a
ver en la porra del policia el simbolo de la autoridad absoluta.

La actitud del filésofo danés ante la revolucién de 1848 la
define su cosmovisién. Sus manifestaciones sobre la revolucién
rebosan panico y odio a las demandas y actuaciones de las
masas revolucionarias. Para él, las revoluciones de 1848
amenazaban a Dinamarca, pero el peligro no radicaba en la
posibilidad de que Alemania atacase a Dinamarca, sino en la
libertad politica que la revolucién prometia.

El estadio supremo que vive el hombre es el religioso. Le
preceden el estadio estético y el ético. En el religioso es cuando
el hombre alcanza el autoconocimieto mis profundo. En punto
a la relacién entre religion y conocimiento, fe y razdn,
Kierkegaard vuelve a las opiniones del “padre de la Iglesia”
Tertuliano: entiende la fe religiosa como fe en el absurdo o lo
paradéjico desde el punto de vista de la razon. Dios no es, ni
mucho menos, objeto de demostraciéon légica. Dios es el
postulado sin el cual no podemos resistir las contradicciones y
los padecimientos de la vida. Con esta opinién de la religion y
la fe, Kierkegaard critica la doctrina filoséfica de la verdad. La
verdad no es una conquista de la razén, sino de la voluntad o,
como él dice, una “aventura arriesgada”. Unicamente la
religién es capaz de conceder esa verdad. Pero no cualquier
religion: s6lo el cristianismo proporciona las reglas de conduc-
ta, pues sOlo él es capaz de ensefiar al hombre lo que existe
realmente. El cristianismo, tal y como lo presenta Kierkegaard,
se halla en irrompible trabazéon con el pesimismo, con la
“vivencia del pecado”. Al propio tiempo, el “cristianismo” de
Kierkegaard es profundamente antirracional, se orienta a
negar el conocimiento y la razén.

Las representaciones religiosas de este autor diferian
mucho de la teologia oficial del protestantismo danés. Los
clericales condenaron la doctrina de Kierkegaard por su indole
pesimista. Este rechazé el optimismo oficial y la hipocresia de la

~

(On


http://www.filosofia.org

494 HISTORIA DE LA FILOSOFIA

Iglesia protestante. Pero las divergencias de Kierkegaard con el
clericalismo protestante dominante no alteran la esencia de su
filosofia, son disparidades dentro de un mismo partido
religioso que combate el materialismo y el ateismo. No ha de
sorprender por ello que los tedlogos protestantes de hoy, como
los irracionalistas idealistas, vean en Kierkegaard a su notable
precursor.

El positivismo de Comte

Eminente fugura del positivismo en Francia es Augusto
Comte (1798-1857). En su juventud fue discipulo del gran
socialista utépico Saint-Simon, algunas de cuyas ideas aceptd.
Pero en conjunto, la doctrina de Comte es profundamente
hostil al socialismo, es una reaccién burguesa al desarrollo del
movimiento emancipador de los trabajadores.

Comte admite que la revolucién de 1789 fue histéricamente
progresista. Al propio tiempo afirma que sumié a la sociedad
francesa en el “desorden”, el cual ha de ser superado y
reemplazado por un nuevo “orden” “cientificamente” basado
que excluya la posibilidad de otra revolucion. La fundamenta-
cdn tedrica de este “orden”, es decir, la apologia del
capitalismo, es el punto de partida y el objetivo principal del
sisterna comtiano del positivismo.

De 1830 a 1842, Comte trabaj6 en su obra principal, el
Curso de filosofia positiva, que constituye el primer periodo de
su labor filos6fica. La meditacion de Comte va del mundo
exterior, de la naturaleza, al hombre. Mas tarde, empero,
renuncia al punto de partida materialista y propone considerar
la naturaleza no como ser objetivo, sino Gnicamente desde el
punto de vista del hombre. En este periodo entiende que la
filosofia debe satisfacer no sdlo las demandas de la mente, sino
también las de los sentimientos. La humanidad es para él un
mistico “Gran Ser” y hasta intenta instituir una “religién de la
humanidad” y elabora las formas que ha de revestir su culto.

La filosofia comtiana de la historia es idealista. El mundo
esté regido por las ideas, el progreso de la sociedad es ante todo

. progreso mental, y el desarrollo mental no sélo va siempre

delante del social, sino que lo condiciona. La “historia universal


http://www.filosofia.org

COMIENZA LA DESINTEGRACION DE LA FILOSOFIA... 495

del espiritu humano” es para él la estrella polar natural y
permanente en todo estudio histérico de la humanidad. Este
autor se guia por concepciones idealistas al elaborar el plan de
reforma de la sociedad y el plan llamado a extraer a la sociedad
del estado de caos politico y mental en que, a su entender, se
halla como resultado de la revolucién francesa. Al principio es
necesario transformar las opiniones para luego transformar las
costumbres y, en fin, las instituciones.

Doctrina comtiana
del conocimiento y la ciencia

La teoria comtiana del conocimiento es también idealista y
prédiga en contradicciones. Como Hume, el pensador francés
entiende que el hombre no puede conocer mas que los
fenémenos, es decir, hace suyo el punto de vista del
agnosticismo. Comte impugna todas las doctrinas que juzgan el
fenémeno exteriorizacion de la esencia y niega la causalidad,
que sustituye por el concepto de la sucesién continua de los
fenémenos.

Una vez que ha limitado el conocimiento a la esfera de los
fenémenos deduce que en la ciencia es imposible la explicacion.
Segiin Comte, el quehacer de la ciencia no es “explicar” ni
investigar la “esencia” o la “causa” de los fenémenos, sino
deducir de los primarios los fenémenos secundarios. Las
categorias de causa y esencia son vestigios de representaciones
precientificas. Toda verdad cientifica es relativa, incompleta,
mas de esta proposicion cierta hace deducciones subjetivas y
agnosticas acerca de que en el conocimiento es imposible
delimitar lo objetivo de lo subjetivo y de que -existe lo
incognoscible.

Para Comte, el saber cientifico envuelve algo tomado del
objeto y algo inherente al sujeto. Una filosofia que adjudique
en el conocimiento demasiado al sujeto se sumerge en el
“misticismo”. Una filosofia que lo atribuya todo al objeto se
sumerge en el “empirismo”. Pero tras afirmar esto, la filosofia
comtiana es confusa a la hora de aclarar la verdadera relacién
entre el objeto y el sujeto en el proceso del conocimiento, ya

=


http://www.filosofia.org

496 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

que este autor no comprende el papel de la practica social en el
proceso del conocer. Comte entiende por “sujeto” la organiza-
cién psicofisiologica del individuo.

En contradiccién con sus propios juicios sobre el progreso
en la ciencia, Comte se niega a ver en la aproximacién continua
del saber al objeto cognoscible algo mas que simple conoci-
miento de los fenémenos, bien entendido que no todos ellos, ni
mucho menos, son cognoscibles. Por ejemplo, declara incog-
noscible la composicién quimica de las estrellas. Ahora bien, en
1859, dos afios después de la muerte de Comte, Roberta
Bunsen y Gustavo Kirchhoff descubren el analisis espectral,
que permite aclarar la composicion quimica de la atméstera del
Sol y de los astros remotos.

La “ley” de los tres estadios del desarrollo
historico del conocimiento

La fundamentacion del sistema filoséfico comtiano se halla
en su doctrina de los tres estadios del pensamiento y el
conocimiento: 1) “teolégico”, 2) “metafisico”, y 3) “positivo”.
En la fase “teolégica” son limitados los conocimientos de que el
hombre dispone, en el pensamiento impera la imaginacién.
Para explicar los fendmenos de la naturaleza, el hombre
admite la existencia de seres fantasticos: dioses y espiritus. En
la vida practica, el estadio teoldgico se caracteriza por la fuerza
ilimitada de la autoridad; en la politica es la época de la
monarquia. En el estadio “metafisico” no es ya Dios el
principio primario, sino la naturaleza o una “esencia” abstrac-
ta. Manifestaciones de esa esencia son distintas fuerzas.
Ahora bien, la fase “metafisica” no es mas que un estado
transitorio en el desarrollo de la sociedad. Es un periodo en el
que se desarticula toda autoridad, se acentiia en el indivi-
duo el egoismo y su nexo con la sociedad se debilita. En esta
fase crece el papel del intelecto en demérito del sen-
timiento. En la vida politica reina el afan de sustituir la mo-
narquia por el poder del pueblo.

El estadio superior del desarrollo del conocimiento y de la
sociedad en general es la fase “positiva” o cientifica; lo


http://www.filosofia.org

COMIENZA LA DESINTEGRACION DE LA FILOSOFIA... 497

caracteristico en ella es la renuncia a la teologia y la metafisica y
el reajuste de la vida social en funcién del conocimiento
positivo. Este saber se alcanza no sélo mediante la matematica,
la astronomia, la fisica y la quimica, sino también la biologia y la
“sociologia”. Fin de la ciencia “positiva” y condicién de su
posibilidad es la averiguacién del orden y las leyes de la
naturaleza y la sociedad. Se declara cardinalmente insolubles
los problemas “metafisicos™, esto es, los relativos a la esencia
del ser. Comte proclama que la mision de la ciencia y la filosofia
es el conocimiento de las leyes de la naturaleza y la sociedad,
pero entiende estas leyes como balance de la observacién de las
relaciones permanentes entre los fenémenos en estudio. El
conocimiento de estas relaciones es el Ginico género de saber
auténticamente cientifico y “positivo”. El estadio *positivo”
ensambla la ruptura entre la teoria y la practica propia de la
fase “metafisica”. El conocimiento de las leyes de los fen6me-
nos consiente prever su conducta futura. El fin del conocimien-
to es “ver para prever” y, con la apoyatura de la prevision,
" injerirse en el curso de los acontecimientos.

La teoria comtiana de los “tres estadios” del desarrollo de la
humanidad es un entramado idealista. Para este pensador, la
fuerza propulsora decisiva del progreso social es el progreso
del saber, el cual consiste en el transito de las representaciones
religiosas acerca de los seres sobrenaturales a un concepto
abstracto de la naturaleza y de éste, a la ciencia “positiva”.

Comte pendula entre una tendencia materialista débilmen-
te dibujada y un idealismo que prima por doquier en su
meditacion y que unas veces emerge como idealismo objetivo y
otras como idealismo subjetivo. En Comte es contradictorio el
objeto de la filosofia. Tan pronto reconoce como niega a la
filosofia un objeto propio y distinto a los estudiados por las
ciencias especiales. De un lado, la filosofia no puede ser mas
que la generalizacién de los resultados conseguidos por las
ciencias particulares y, en este sentido carece de objeto de
conocimiento: propio. De otro, en la propia tarea de esa
generalizacion ve algo especifico, propio sdlo de la filosofia. Por
ejemplo, segin Comte, ninguna de las ciencias especiales
puede comprender el nexo entre los conocimientos que
trascienden su propia esfera. Las ciencias concretas estan

~

(On


http://www.filosofia.org

=

498 HISTORIA DE LA FILOSOFfA

limitadas por la division del trabajo, cada una de ellas ve
unicamente su objeto. Mientras, la filosofia “positiva” investiga
las relaciones entre las ciencias especiales, sus conexiones.

La clasificacion de las ciencias

Una filosafia asi comprendida conduce a una nueva
clasificacién de las ciencias. Comte dispone las ciencias en un
orden gradual descedente de sencillez y abstraccion. En el
primer lugar de su clasificacién figuran las matematicas, la
ciencia de los objetos mis sencillos y, al mismo tiempo, la mis
abstracta. Le siguen la astronomia, la fisica, la quimica, la
blologla Y, por ultlmo, la “fisica social” o sociologia. En esta
sucesion, ninguna ciencia puede ser deducida de las preceden-
tes: cada una es mas complicada que éstas. Y se subordina no
s6lo a las leyes comunes a ella y las anteriores, sino a las leyes
especiales de su propia esfera. Esta clasificacion reproduce, a
juicio de Comte, el orden natural en tanto es accesible a las
ciencias y el orden histérico de desarrollo de las propias
ciencias. Si las matematicas ocupan el primer lugar en la
clasificacion de Comte, no es s6lo por ser la ciencia mas simple
y abstracta, sino también por ser la primera que se ha
constituido como ciencia “positiva”. Del mismo modo, la
sociologia —la altima de las ciencias fundamentales—, que por
sus notas es la mas complicada y concreta, es al propio tiempo
la dltima que se constituye como ciencia “positiva”.

.Las concepciones sociolégicas de Comte

La sociologia comtiana es no sélo teéricamente la parte mas
débil de esta doctrina; es politicamente la mas reaccionaria. De
Comte parte una larga sucesién de socidlogos positivistas del
siglo XIX que basan esta ciencia no en el estudio de la historia
real de la sociedad, sino en algunos principios aprioristicos.
Lenin ha explxcado en qué consiste el vicio metodologlco de
todas las teorias de este tipo. “Comenzar preguntando qué es la
sociedad y qué es el progreso —dice Lenin— significa
comenzar por el final. ¢Coémo se puede llegar una concepciéon


http://www.filosofia.org

COMIENZA LA DESINTEGRACION DE LA FILOSOFIA... 499

de la sociedad y el progreso en general si no se ha estudiado en
particular formacién social alguna, si no se ha sabido siquiera
establecer esa concepcién, si no se ha sabido siquiera encarar
un estudio serio, un andlisis objetivo de cualquiera de las
relaciones sociales? Es el sintoma mas evidente de la metafisica.
por la que comenzaba toda ciencia: cuando no se sabia iniciar el
estudio de los hechos, se inventaba a priori teorias generales
que siempre eran estériles.”? Lo fundamental en la sociologia
comtiana es la concepcion de la sociedad como “organismo
social” andlogo al organismo biolégico. Sigue de esto la
existencia de solidaridad entre las partes componentes, los
6rganos y las funciones del organismo social. El propio Comte
reconoce que la “solidaridad social general” es para él “la idea
primaria de la doctrina acerca de la sociedad”. Es obvia la
indole anticientifica y hasta reaccionaria de estas afirmaciones.
Pese a ser testigo de las revoluciones francesas de 1830y 1848 y
contemporaneo de los historiadores de la Restauracién, Comte
no alcanza a ver tan importante proceso de la historia de la
sociedad francesa de la primera mitad del siglo XIX como es el
ascenso de la lucha de clases entre los proletarios y los
capitalistas. Para Comte, los empresarios capitalistas y los
proletarios obreros no son dos clases antagénicas, sino una
clase, de lo cual deduce la existencia de la “armonia social”, de
la “unidad” de las clases sociales. A esta ilusiéon fundamental se
eslabonan otras. Comte cree que la “filosofia positiva” es capaz
de obligar a los capitalistas a convertirse, de gentes ividas, en
“necesarios depositarios de los capitales sociales”, razén por la
cual sostiene que el poder politico debe pertenecer a los “jefes
de la industria”, esto es, a los banqueros en tanto que clase
investida de las funciones mas generales. De la incapacidad de
la revolucién burguesa para reestructurar racionalmente la
sociedad infiere la negacién de toda revolucién como proceso
cardinalmente hostil al “orden”, asi como la negacién de las
doctrinas revolucionarias y materialistas que habian preparado
teéricamente a la revolucién francesa; rechaza no sélo la

? V.1.Lenin. Quiénes son los “amigos del pueblo” y cémo luchan contra los
socialdemécratas. O.C,, t. 1, pag. 141.

=


http://www.filosofia.org

500 . HISTORIA DE LA FILOSOFiA

demanda de igualdad universal, sino también la de democra-
cia. A la clase obrera le reconoce tinicamente la capacidad
pasiva de comprender las doctrinas de la filosofia positiva y
considera deber incuestionable de los obreros someterse en
todo a los empresarios.
La filosotia de Comte es significativa. En la persona de este
. autor, como en la de Schopenhauer, la filosofia burguesa de la
primera mitad del siglo XIX emprende una linea descedente,
se torna portavoz de ideas y doctrinas reaccionarias: idealistas
subjetivas, voluntaristas y positivistas eclécticas burguesas.

Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978


http://www.filosofia.org

INDICE DE NOMBRES

Abelardo, Pedro— 137.

Abentofail — 122,

Agustin Aurelio—134,141.

Ajsharimov D. D.—421.

Ajindov, Mirza Fatali— 460, 463.

Aksdkov, K.S.— 398.

Al-Asari— 121,122,

Alberto de Bollstadt— 141,142,

Alceo —48.

Alembert, Juan le Rond d'—234,
246, 268, 269, 274, 276.

Alfarabi— 121, 122, 129, 130.

Algazali—122.

Al-Jorezmi— 128.

Alkindi— 121.

Alquidames — 69.

Anacreonte —48.

Anaxagoras—65-67, 69, 73, 74,
156.

Anaximandro— 51-55, 57, 66.

Anaximenes—51, 54, 55, 57.

Ando Sioeki—116.

Anichkov, D. §.-—290-293.

Annenkov, P. V.— 401, 402.

Anselmo de Canterbury— 136,
137.

Antistenes—71.

Antondvich, M. A.—440-443.

Aquino, Tomis de— 14, 141-146,

Aretis—117.

Aristipo— 72, 78.

Aristéfanes — 48, 70.

Aristételes — 13, 48, 70, 71, 838-94,
98, 103, 104, 116, 119-122, 124,

~

127, 129, 130, 139, 141, 142,
148, 150, 153, 156, 162, 175,
178, 181, 188, 190, 197, 198,
200, 209, 245, 247, 419.

Arnold, Emanuel ——478, 479.

Arquimedes — 177.

Ar-Razi—119.

Artemio— 164.

Avempace —122.

Avenarius —451.

Averroes — 122-124, 140.

Avicebron— 124.

Avicena— 121, 122, 129-131, 140,
141, 148, 216.

Ayet— 127,

Bacon, Francisco— 13, 194, 196-
203, 206, 210, 222, 224, 270,
271, 282, 435.

Bacon, Rogelio— 147, 148.

Badarayana—31.

Bahmaniar, A. G.— 125.

Bakunin, M. A.—400, 402, 415,
443, 444, 452-455.

Balcescu, Nicolae —480.

Balodis, Peteris —466.

Bariatinski, A. P.-— 304, 305.

Bashkin, M.S.— 163, 164.

Baturin, P. S.— 290-292.

Bauer, Bruno— 373-375.

Bayle, Pierre —247, 248, 251, 282.

Beklemishev, A. P.—421.

Belinski, V. G.— 400, 402, 404-411,

(Pn Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978


http://www.filosofia.org

502 INDICE DE NOMBRES

421, 428, 426, 428, 429, 435,
439, 443, 452.

Belobotski, A.— 165.

Bentham, Jeremy—477.

Berkeley, George — 228, 230-234.

Bernardo de Arezzo— 150.

Bernardo de Clairvaux-—138.

Bestiuzhev, A. A.— 304, 306, 307.

* Bestiizhev, N. A.—301.

Bestiizhev-Riumin, M. P.— 304,
307.

Blagéev, D.N.—474.

Blanqui, Luis—449.

Blau, Juan—165.

Bobrischev-Pushkin, P. S.— 306,

Bodin, Juan—173.

Bogdinov, A—20.

Bohme, Jakobo—200.

Bolzano, Bernard —479.

Bonnet, Charles — 299.

Borisov, P.1.— 304, 305, 307.

Boétev, Cristo—472-474, 481.

Botkin, V. P.—400-402.

Boyle, Robert— 196.

Brown, John—339.

Bruno, Giordano— 180-184, 187,
189, 193, 419.

Biichner, Friedrich Karl Christian
Ludwig-— 378, 445, 477.

Buckle, Henry Thomas — 402, 434.

Buenaventura, G.F.—141.

Buffon, Georges-Louis-Leclerk
de — 264, 265.

Bulgarin, F. V.— 398.

Bunsen, Robert Wilthelm —496.

Buriddn, Juan—150.

Butashévich-Petrashevski, M. V.—
421.

Byron, George Gordon—411.

Campanella, Tommaso— 174, 175.

Carpenter, William Benjamin—
425, 426.

Catulo —48.

Ciceron — 14.

Clemente de Alejandria— 134.

O [

Comte, Augusto—402, 425, 445,
494-500.

Conches, Guillermo de —138.

Condillac, Etienne Bonnot de—-
246, 253-255.

Confucio— 20, 36, 37.

Copérnico, Nicolas— 165, 177-179,
181, 187-189, 210, 282, 295,
318.

Czynski Jan—472.

Chaaddev,P. Y.— 399, 400.

Chambers, Ephraim —275.

Chan Tsai— 107, 108.

Chavchavadze, 1. G.—460-462.

Chen Hao— 106.

Chen 1 —-106.

Chernishevski, N. G.—13, 331,
394, 402, 403, 413, 414, 423-
444, 457, 472, 474-476.

Chuang-tse — 39, 40.

Chu Hsi— 106, 107, 109, 111, 115,

Damasceno, Juan—116.

Daniel el Enclaustrado— 158, 159.

Darwin, Charles— 386, 443, 451,
477.

David Anajt— 126.

David de Dinant— 139.

Daub, Karl—373.

Dembowski, E.— 469-472, 481.

Demécrito —48, 67-69, 73-79, 96,
97, 153, 156, 181, 192, 224, 355,
426.

Descartes, René— 194, 196, 202-
209, 215-217, 220, 224, 239,
243, 247, 261, 266, 267, 269,
271, 277, 282-284, 292, 317.

Desnitski, S. E.— 290, 293, 294,

Diderot, Denis— 234, 261, 263-
266, 268-271, 274-276, 278,
312, 314, 426, 440.

Dobrolitbov, N. A.—402, 403, 435-
440, 475.

Donish, Ahmad —464, 465.

Dostoievski, F. M.— 439, 440, 442.

Druzhinin, A. V.—401.

Duns Escoto, Juan— 141, 144-146.


http://www.filosofia.org

INDICE DE NOMBRES 503

El-Biruni— 121, 129.

Empédocles — 63-68.

Enesidemo — 96.

Engels, Federico—6, 12, 17, 20,
21, 24, 49, 50, 57, 78, 82, 86,
138, 169, 170, 173, 178, 180,
185, 224, 238, 261, 268, 312,
315, 317, 338, 350, 354, 357,
365, 367, 370, 376, 381, 387,
392, 393, 396, 408, 429, 435,
440, 441, 445, 446, 448, 451-
453, 455, 459, 467, 469, 472,
475, 481.

Epifani Slavitski— 165.

Epicuro—48, 77, 96-102, 150, 153,
156, 181, 210, 247.

Escoto Erigena, Juan — 135, 186.

Esquilo — 48, 156.

Euclides—173, 177.

Euclides de Megara—73.

Euler, Leonardo — 264, 287.

Euripides —48, 156.

Eznik Kojbetsi— 126.

Falconet, Etienne-Maurice — 268.

Fan Cheng— 105.

Fedén de Elis-—73.

Felipe el Filésofo— 156.

Feodosi Koséi— 163, 164.

Feuerbach— 13, 240, 315, 331,
372, 875-396, 406, 416, 420,
423, 426, 427, 433, 435, 471,
472, 479, 481.

Fichte, Johann Gottlieb— 14, 310,
312, 331-339, 343, 356, 400.

Fidias—48.

Filippov, P. N.—421.

Filon de Alejandria— 103.

Filoteo — 159, 160.

Focio— 116, 117.

Fonvizin, D.1.—290, 293.

Fontenelle — 282,

Forster, Georg—263.

Fourier, Charles—405, 423, 472,

Frank, Philipp— 14.

Franké,1.Y.—456, 458, 459.

Fri¢, Josef —478.

Fujiwara Seika— 114.

Gabler, Georg Andreas—373.

Galeno, Claudio— 119, 120.

Galilei, Galileo — 184, 187-198,
196, 210, 222, 224, 282, 317.

Gassendi, Pierre — 210, 247, 282.

Gilbert, William — 196.

Goethe, Johann Wolfgang— 263,
264, 312, 261, 410, 411.

Gogol, N. V.—405, 408, 409, 425.

Goncharov, 1. A.—439, 440.

Gorbachevski, I. .— 304.

Gorgias — 68, 69.

Goschel, Karl Friedrich—373.

Gotama (Gautama) — 33.

Grabovski, P. A.—456.

Granovski, T. N.— 399, 40].

Grech, N. .- 398.

Grigériev, N. P.—421.

Haller, Albrecht von-— 299, 339.

Han Fei—41.

Han Yi— 106.

Harvey, William — 196, 206, 210,
283.

Hartmann, Edward —451.

Hayasi Razan—115.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich—
11-14, 18, 68. 86. 87. 310,
812-315, 842-376, 380, 390,
393, 399, 400, 404, 406, 419,
420, 423, 425, 428, 433, 435,
460, 466, 467, 470-472, 479,
490, 492.

Helvecio, Claude-Andrien — 234,
263-265, 272-275, 298, 312,
314.

Hericlito de Efeso—48, 50, 57-60,
65, 66-68, 99, 125, 419.

Herder, Johann Gottfried —263,
299, 433.

Hering, Ewald —451.

Herodoto-—45, 48.

Herzen, A.1.— 13, 402, 403, 412-
423, 426, 428, 435, 439, 443
445, 452, 479.

Hesiodo—48, 55.

Hilarién — 158.


http://www.filosofia.org

504 INDICE DE NOMBRES

Hinrichs, Hermann  Friedrich
Wilhelm —373.

Hipias — 68.

Hipdcrates— 119, 153.

Hobbes, Thomas—14, 209-214,
221, 222, 226, 249, 255, 264,
265, 329, 490.

Holbach, Paul-Henri—263-268,

T 272-275, 312, 314, 426, 480.

Homero—48, 55, 153, 410.

Horacio—48.

Horarik, Janos —480.

Huan Tsun-hsi-— 109.

Hugo—138.

Hui Shi—38.

Hume, David — 228, 234-237, 318.

Hu Tun-lin— 109,

Huygens, Christian—215.

Indokoplevst, Cosma— 155,
Ioann—154.

Italos, Juan—117.

Ito Jinsai— 115.

Jakobson, Carl Robert— 467.
Jamblico — 103.

Jaspers, Karl —14.

Jenéfanes — 55, 56, 61.
Jenofonte—70, 156.
Jomiakov, A. S.— 398,

Kabir—114.

Kaibara, Ekken—115.

Kaisarov, A.S.—301.

Kajovski, P. G.— 304.

Kalinovski, K. S.— 459, 460.

Kamienski, Henryk —471.

Kanada — 34.

Kant, Manuel — 14, 301, 310, 312,-
334, 336, 343, 344, 356, 372,
390, 393, 425, 428, 433, 486.

Kantemir — 281-283.

Kapila— 32.

Karavélov, Liuben—472.

Karamzin, N.M.-——309,

Karpov, V.N.—398.

Kashkin, N.S.—421, 422.

Katkov, M. N.— 401, 402,

i [

Kavelin, K. D.— 401, 402, 445, 451.
Kepler, Iohannes— 189, 210.
Khayyam, Omar—119, 131.
Kielmeyer, Karl Friedrich— 339.
Kierkegaard, Soren —490-494,
Kireievski, [. V.—398.
Kirchhoff, Gustavo —496.
Kiujelbéker, V. K.— 306.
Kolirov,V.P.—472.

Kollataj, Hugo—468.
Kotliarevski, I. P.——295.
Kotsiubinski, M. M. —456.
Kozelski, Y. P.—290-292.
Kozlov, A, A.—451.

Kréchetov, F. V.—301.
Kritkov, N. A.— 304, 306, 309.
Krizhénich, Y.— 165-167.
Kunanbaev, Abidy—465, 466.
Kunitsin, A. P.—301.
Kung-Sun Lung—38.
Kuritsin, F. V.— 163, 164.

Lamanski, V. 1.—421.

Lamarck, Jean-Baptiste— 361.

La Mettrie, Julien Offroy de —247,
263-266, 269, 271, 275.

Lange, Friedrich Albert—451.

Lao-tse — 38, 39, 492.

Laplace, Pierre-Simon de —264.

Lavrov, P.1.—443-451.

Lavoissier, Antoine-Laurent — 264,
286, 339.

Leeuwenhoek, Anton van—215.

Leibniz, Gottfried Wilhelm von—
196, 237-245, 252, 261, 262,
271, 277, 282, 284, 286, 292,
305, 314, 318.

Lelewel, Joachim —469.

Lenin, V.1.— 10, 12, 13, 23, 25, 58,
68, 69, 78, 79, 83, 86, 87, 89,
234, 277, 279, 280, 300, 313,
315, 320, 330, 351, 352, 354,
356, 357, 369, 370, 387, 388,
394, 401, 402, 408, 409, 412,
414-416, 420, 424, 429, 432,
434, 435, 442, 444, 449, 453,
454, 467, 484, 498.

Leonardo da Vinci— 184-187, 190.


http://www.filosofia.org

INDICE DE NOMBRES 505

Le Roy, Henri—215.
Lesévich,V.V.—451.
Lesia Ukrainka— 456.

Lessing, Gotthold Ephraim—

262, 440.

Leucipo—67, 74, 426.

Levski, Vasil-——472.

Licofrén —69.

Li Chi—108.

Locke, John—222-229, 231, 232,
237, 244, 246, 253, 254, 260,
264, 270.

Lomonésov, M.V.— 181, 281, 284-
289, 297, 339.

Lopatin, G. A.—434.

Lopatinski, Feofilakt—281.

Lubkin, A. S.— 301, 302.

Lucrecio—48, 100-102, 181, 305,
426.

Lunin, M. S.—307, 308.

Lutero, Martin— 173.

Llull, Ramén— 141, 146, 165.

Mackeviéius, Antanas-— 460,

Madhva—31.

Magallanes, Fernando de —169.

Maikov, A. N.—421.

Maikov, V.N.—421.

Maimoénides, Moisés — 124.

Malinovski, V. F.— 301.

Mani— 118, 126.

Magquiavelo, Nicolds — 172, 173.

Markovié, Svetozar —474-478, 481.

Marx, Carlos—25, 43, 49, 50, 78,
82, 93, 168, 172, 192, 194, 196,
200, 201, 203, 205, 210, 214,
224, 226, 277, 313, 315, 342,
354, 356, 357, 376, 381, 388,
390, 392, 396, 408, 415, 434,
435, 440, 445, 448, 450, 451-
453, 455, 459, 467, 472, 473,
475, 476, 478, 480, 481.

Maxim Grek — 162.

Maupertuis,
Moreau —265.

Mazdak — 118, 119.

Mencio — 37.

Pierre-Louis-

Mendelson, Moisés — 299, 305.

Mickiewicz, Adam — 469,

Mill, john Stuart—402, 425, 477.

Modrzewski, Andrés Ftycz—173.

Moleschott, Jacob—378, 445, 476.

Montesquieu, Charles—246, 248-
250, 300, 435.

Moro, Tomis—173, 174.

Mo-tse —37, 38.

Miinzer, Tomas— 173, 175.

Muraviov, N. M.— 303, 307, 308.

Muraviov-Apéstol, S.1.— 304, 307.

Muro Kiuso—115.

Naigeon, Jacques-André—266.

Nakae Toju— 114.

Nalbandian M. L.— 460-462.

Nausifanes — 96.

Nehru, Jawaharlal —113.

Nekrasov, N. A.—435.

Néstor—153.

Newton, Isaak— 196, 230, 238,
244, 246, 251, 252, 264, 282,
317.

Nicéforo— 154, 155.

Nicolds de Autrecourt— 150.

Nicolas de Cusa— 176, 177, 180,
183, 184, 314.

Nikitin, I. S.— 439.

Nikoladze, N. Y.—461.

Nil Sorski-— 160-162.

Nizami Ganjevi— 125.

Noévikov, N. 1.— 290, 293.

Novitski, . M.— 398.

Obolenski, E. P.— 307.

Occam, Guillermo de — 148-150.

Ogariov, N. P.—402, 403, 406, 412-
421, 435, 443, 445.

Oresme, Nicolds de— 150, 151.

Origenes — 134.

Osipovski, T. F.— 301, 302.

Ostrovski, A. N.— 439, 440.

Owen, Robert—405.

Papin, Denis—238.
Parménides —61, 62, 64, 68, 81.
Partadze — 127.


http://www.filosofia.org

506 INDICE DE NOMBRES

Pascal, Blaise — 258.
Patrikéiev, Vassian— 161.
Passek, V. V.—301.
Patanjali— 33.

Paulsen, Friedrich—451.
Pelagi¢, Vasa—478.
Peresvétov, 1.5.— 160,
Pericles — 65.

- Péstel, P.1.— 303, 304, 308.
Petofi, Sandor — 479, 480.
Petritsi, Juan— 127, 128.
Pirrén — 95, 96.

Pisarev, D.1.—402, 440-443.

Pitagoras— 56, 57, 63, 64, 156.

Platén — 14, 48, 70, 71, 78-87, 93,
104, 116, 117, 119, 134, 141,
153, 156, 162, 175, 200, 245,
442, 486.

Plejanov, G. V.—467.

Plinio— 165.

Plotino— 103, 104, 245.

Plutarco—47.

Pnin, 1. P.—301.

Pogodin, M. P.— 397, 398.

Polénov, A. Y.— 290, 293.

Policrates — 56.

Popugiev, V. V.—301.

Porfirio— 103, 104, 127.

Pososhkov, I. T.—281.

Péstnikov, P. V.—281.

Praxiteles —48.

Priestley Joseph —339.

Proclo—103, 104.

Prédicos — 68, 69.

Prokopévich, F.—281-283,

Protagoras-—68, 69.

Proudhon, Pierre-Joseph 425,
450.

Psellos, Miguel— 117, 127,

Pshavela, Vazha—461.

Ptolomeo — 178, 181.

Pushkin, A.S.— 304, 306, 409-411.

Radischev, A. N.—-293,  295.297,
299-301, 303, 309, 412,

Raevski, V. F—304-306.

Rainis, Janis— 466, 467.

Ramanuja—113.

(i [

Rembrandt, Harmensz van Rijn—
215.

Riléiev, K. F.— 304, 306, 307.

Ricardo — 138.

Robinet, Jean-Baptiste — 269.

Roscelino de Compiégne — 136.

Rousseau, Juan Jacobo—253, 256-
261, 273, 276, 300, 329, 336,
435.

Rustaveli, Shota—218.

Safo—48.

Saint-Simon, Claude-Henri de
Rouvroy — 405, 412, 433, 494.

Saltikov-Schedrin, M. E.— 4839,

Samarin, Y. F.— 282, 398.

Sankara—31, 112, 113.

Satin, N.M.—412.

Schelling, Friedrich  Wilhelm
Joseph—310, 314, 338-345,
399-402, 425, 433, 471, 486.

Schiller, Johann Christoph Frie-
drich— 263, 312, 410.

Schopenhauer, Arthur—451, 486-
491, 500.

Schubart, Christian — 263.

Scott, Walter —411.

Séchenov, I. M.—477.

Serakowski, Zygmunt-—460.

Seume, Johann—263.

Sexto el Empirico— 96.

Shaftesbury, Anthony Ashley
Cooper —264.

Shakespeare, Guillermo—410.

Shelgunov, N. V.—440-443.

Schevchenko, T. G.—456-458.

Sheviriov. S. P.—397, 398,

Shirakatsi, Anania-— 126.

Shulidtikov, V.M.— 20.

Sigerio de Brabante — 140.

Simeén Polotski— 164, 165.

Stung-tse —40, 41.

Skovoroda, G. S.— 294, 295.

Smetana, Agustin—478, 479.

Snelius, Willebrord —215.

Sécrates— 70, 71, 73, 79, 156, 162.

Sofocles — 156.

Soloviov, V. S.-—451.


http://www.filosofia.org

INDICE DE NOMBRES 507

Spencer, Herbert—450.

Spéshnev, N. A.—421, 422.

Spinoza, Baruch (Benedict)— 131,
196, 214-222, 230, 239, 261-
264, 277, 282, 314, 336, 380,
391.

Stankévich, N. V.—399, 400, 452.

Staszic, Stanislaw —468.

Stirner, Max — 373, 453.

Strauss, David Friedrich—373-
375.

Sulek, Bohuslav—478.

Sun Yat-sen — 481, 483, 484,

Sung K’eng — 39.

Tai yen— 110, 111.

Tales de Mileto—47, 51-55, 57, 66.
Tancsics, Mihaly — 479, 480.

Tan Si-tun—482.

Tatevatsi, Gregorio— 126, 127.
Tatischev, V.N.—281-283.
Teodoro—73.

Tertuliano — 493.

Ti—39.

Timén — 96.

Tindal, Matthew — 264.

Tkachev, P. N.— 443, 444, 449-452.
Toland, John—229, 230, 264, 266.
Torricelli, Evangelista— 196.
Trasimaco— 69.

Tretiakov, I. A.— 290, 293, 294.
Tsereteli, Akaki—461, 462.
Tsereteli, Gregorio—461.
Tucidides — 48, 165.

Tulsi Das— 114.

Tun Chu-shu—42.
Turguéniev,1.5.—439, 440.
Turgueniev, N. 1.— 304.

~

Ueberweg, Friedrich—19.

Uvarov, S. S.— 397, 398.

Valijanov, Chokian —465.

Vardhamana—27.

Vasej, Mirzd Safi—463.

Vasvari, Pal—480.

Vesalio, Andrés — 165.

Vilde, Eduard —467.

Vladimiro Monomaj— 154, 158.

Vogt, Karl— 378, 445, 476.

Vélotzki, 16sif — 160, 161.

Voltaire, Francais-Marie Arouet—
14, 246, 250-253, 257, 259, 274,
276.

Vorotnetsi, Juan— 126, 127,

Wan Chuang-shan — 109, 110.

Wan Chun--42.

Wan Tin-sian — 109.

Wan Yang-min— 108, 109.

Weidenbaums, Eduards —466.

Wittgenstein, Ludwig— 14.

Wolff, Chistian—245, 261, 262,
284, 291, 318.

Wréblewski, Walery — 472.

Yavorski, Stefan — 281.

Yakushkin, I. D.— 304-306.

Yamaga Soko—115.

Yang Chu—39.

Ying Wen— 39.

Yurkévich, P. D.— 398, 425, 442,
451.

Zendn de Citio—98.

Zendn de Elea—61-63, 73, 74.
Zinovi Otenski— 164.

Zuidvich, Zivoin —475.

(PH Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978


http://www.filosofia.org

Capitulo

—

. Periodos fundamentales del desarrollo de 1a filosofia .

INDICE

I. LA HISTORIA DE LA FILOSOFIA EN CUANTO
CIENCIA, SU OBJETO, METODO Y SIGNIFICA-
CION ..o e e

. Objeto de la historia de la filosofia en cuanto ciencia ...............
. Los principios marxistas en su aplicacién a la historia de la

41 (o T o] i - YOS

. El método marxista de conocimiento de la historia de la

filosofia y de las leyes de su desarrollo ........occeeevviniiviineicnnnnnns

5. Significacion de la historia de la filosofia como ciendia.............
Capitulo 1I. LA FILOSOFIA DE LOS PAISES DEL ORIENTE
ANTIGUO ..ottt ene

1. La filosofia de la India Antigua .........cccocvvmvienconicoccnnnconarnnne

2. Nacimiento y desarrollo del pensamiento filos6fico en la
China antifua ..ot e

3. Nacimiento de la filosofia en Babilonia y Egipto ......................

Capitulo IT1. LA FILOSOFIA DE LA SOCIEDAD ESCLAVISTA DE

GRECIA Y ROMA ..o ccenaenesnens

. La filosofi4 del oriente y el occidente griegos antiguos .............
. Surgimiento de la contraposicién entre la dialéctica y la

FE AT 1 4 1 L or- NSO PP EUP ORI

. El materialismo en la época de surgimiento de las democracias

ESCIAVISLAS ..covviiiiiiiiiiiiiiiteee ettt re e

. El pensamiento filoséfico en las democracias esclavistas

desarrolladas. La sofistica (siglos Vy IV a. de n.e.) ....ccoruencenn.

. La lucha entre el materialismo y el idealismo en la época de la

crisis de la democracia esclavista ateniense ..........cooceecveernvennenne

Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978

10
15

22
24

26

26

36
43

48
51

57

63

67

70


http://www.filosofia.org

INDICE 509
6. La filosofia helenistica ............cccovvrvmrnveveinnnivinniinicciccias 94
7. Lafilosofia de la sociedad esclavista de ]a Roma Antigua ......... 100
Capitulo IV.LA FILOSOFIA DE LA EPOCA DEL FEUDALISMO....... 105
I. El pensamiento filosofico y sociologico en los paises de
Orente ...ttt 105
1. La lucha entre el materialismo y el idealismo en la China
feudal ...ooviveieiiii s 105
2. El pensamiento filoséfico en la India ... 111
3. El pensamiento filoséfico en el Japon ......oovvniecinnnniiiinninens 114
4. El pensamiento filos6fico en Bizancio .........coeeeeevveeccnicnnicns 116
5. El pensamiento filoséfico en Persia 117
6. La filosofia en los paises drabes .........ccccoceevieviiierncnnnnes . 119
7. El pensamiento filos6fico de los pueblos de Transcaucasia y
Asia Central ...t 125
I1. El pensamiento filoséfico en los paises de Europa Occiden-
BAL oot et 132
111. El pensamiento filos6fico de Rusia de los siglos IX al
XVIL ..ottt sttt et sesenssansosesasnns 151
Capitulo V. LA FILOSOFIA DE LOS PAISES DE EUROPA OCCI-
DENTAL EN EL PERIODO DE TRANSITO DEL
FEUDALISMO AL CAPITALISMO (DEL SIGLO XV A
COMIENZOS DEL XVII) ..ot inesenenes 168
Capitulo VI. EL DESARROLLO DE LA FILOSOFIA EUROOCCI-
DENTAL EN EL PERIODO DE LAS REVOLUCIONES
BURGUESAS (DESDE FINALES DEL SIGLO XVI
HASTA FINALES DEL SIGLO XVIID) ... 194
1. Bacon y Descartes, fundadores de la filosofia burguesa .......... 194
2. La filosofia de Inglaterra a finales del siglo XVII y en el siglo
XVIII. El idealismo subjetivo de Berkeley. El agnosticismo de
HUME ..ottt e ena s e neeses 228
3. La filosofia de Alemania en el siglo XVII. El idealismo
objetivo de Leibniz ........c.ccvvviriericniinnincnie e 237
4. Lailustracién francesa del siglo XVIII .... 245
5. Lailustracién alemana ...........ccccooevvinrieinnnnns e 261
6. El materialismo francés del siglo XVIII ... 263
Capitulo VII. EL. DESARROLLO DEL PENSAMIENTO FILOSOFI-

(On

CO DE RUSIA EN EL PERIODO DE DOMINACION
DEL REGIMEN DE SERVIDUMBRE Y NACIMIEN-


http://www.filosofia.org

510 INDICE

TO DE LAS RELACIONES BURGUESAS (desde fina-
les del siglo XVII hasta comienzos del segundo tercio del
SIZIO XIX) ..ot e

1. El pensamiento filoséfico de Rusia en las postrimerias del
siglo XV1I y la primera mitad del siglo XVIII ....
2. El materialismo de Lomonésov ...........ceeneveeniinieninenvennnns
3. Las opiniones filos6ficas y sociolégicas de los ilustrados rusos
de la segunda mitad del siglo XVIII ..o,
4. Las concepciones filos6ficas y sociolégicas de Alexandr
RAdISCREV ...ttt bt enes
5. Las ideas filoséficas y sociolégicas de los decembristas

Capitulo VIII. LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA. LAS DOC-
TRINAS IDEALISTAS DE KANT, FICHTE, SCHE-
LLING Y HEGEL ...t ssesreinanens

. Las raices histéricas de la filosofia cldsica alemana ...................
. La “filosofia critica” de Kant .........ccccccvnuiccnivnienininncncnnee
. Elidealismo subjetivo de Fichte ..o
. Elidealismo subjetivo de Schelling ..........c.ocoevivinvinnriinnnncnnes
. Elidealismo dialéctico de Hegel .......ocooiviniininininiiiainnnnns

Capitulo IX. LA FILOSOFIA CLASICA ALEMANA. EL. MATERIA-

Lf‘SgiO ANTROPOLOGICO DE LUDWIG FEUER-
BACH ...ttt b

QU v 00 NS e

Capitulo X. LA FILOSOFIA DE LOS DEMOCRATAS REVOLUCIO-
NARIOS EN RUSIA Y OTROS PAISES (SIGLO XIX) ......

1. El pensamiento filoséfico y sociolégico en Rusia de 1840 a
1870. El materialismo de los demécratas revolucionarios y su
lucha contra el idealismo............cccocceviimiiriicnriinncnieiniicnens

2. El pensamiento filoséfico y sociolégico de los pueblos de la
URSS en el siglo XIX ....ooviiiiiinicecnisiesnresnnnsnesnesencesensnacs

3. Las corrientes avanzadas del pensamiento filoséfico y sociol6-
gico de los pueblos de Europa Oriental en el siglo XIX. ...........

4. Los pensadores democritico-revolucionarios de China en el
siglo XIX. Sun Yat-Sen ..coevvieriniiniiiiiicciiieneinrseeeneeseenssseseenns .

Capitulo XI. COMIENZA LA DESINTEGRACION DE LA FILOSO-
FIABURGUESA ..........c.ocoiitiiiremneenerensimssersenssineneas

Indice de NOMDBIeS. iiciieeiceeiecrrre oot eee e saes

280

280
284

295
302

310

310
315
331
338
342

372

397

397

455

467

481


http://www.filosofia.org

AL LECTOR

La Editorial le quedara muy reconocida si le comunica usted
su opinién del libro que le ofrecemos, asi como de su traduccién,
presentacién e impresion. Le agradeceremos también cualquier

otra sugerencia.
Nuestra direccién:
Editorial Progreso
Zibovski bulvar, 21
Moscit. URSS

~

(Pn Historia de la filosofia premarxista, Progreso, Moscu 1978


http://www.filosofia.org

	hf101
	hf102
	hf103
	hf104
	hf105
	hf106
	hf107
	hf108
	hf109
	hf110
	hf111

