Antonio
Gramsei



Cuadernos
de la carcel

Edicién critica del Instituto Gramsci
A cargo de Valentino Gerratana

Tomo 4

Cuadernos 9 (XIV) 1932
10 (XXXII) 1932-1935
11 (XVIID) 1932-1933
12 (XXI1X) 1932

P

T T
/;s, TN
A S
A S RN

o

Ediciones Era



Traduccién de
Ana Maria Palos
Revisada por

José Luis Gonzilez

LG Y o I -PL N T i
LR L3 FYHE f
1

O 5o I R L S
Higal : ¢

Bk e £

Hex 2503 |

S -

Primera edicidn en italiano: 1975
Titulo original: Quaderni del carcere
© 1975, Giulic Einaudi editore s.p.a., Turin
Primera edicidn en espafiol: 1986
ISBN: 968-411-074-X

ISBN: 968-411-147-9

Derechos reservados en lengua espafiola
© 1986, Ediciones Era, 8. A.

Avena 102, 09810 México, D. F,
Tmpreso ¥ hecho en México

Printed and Made in Mexico



INDICE

TOoMO 1

11 Prefacio, de Valentinro Gerratana
37  Cronologia de la vida de Antonio Gramsci

Cuadernos de la carcel

73 Cuaderno 1 (XVI) 1929-1930

Primer cuademno

197 Cuaderno 2 (XXIV) 1929-1933

Misceldnea I

Apéndice

309 I Descripeién de los cuadernos
323 1I. Notas

TOMO 2
11 Cuaderno 3 (XX) 1930
< Miscelanea™>

129 Cuaderno 4 (XIH) 1930-1932
< Apuntes de filosofia I / Miscelinea / El canfo décimo del
Infierno>

245 Cuaderno 5 (IX) 1930-1932
< Miscelanea >

Apéndice

367 L. Descripcién de los cuadernos
375 II. Notas



TOMO 3

11  Cuaderno 6 (VII1) 1930-1932

< Misceldnea>

141 Cuaderno 7 (VII) 1930-1931
< Apuntes de filosofia IT y Misceldnea >

211 Cuaderno 8 (XXVII) 1931-1932
< Miscelénea y Apuntes de filosofia ITI>
Apéndice

349 1. Descripcidn de los cuadernos

363 11 Notas '

TOMO 4

11 Cuaderno 9 (XIV) 1932

< Misceldnea y Notas sobre el Risorgimento italiano>

111 Cuaderno 10 (XXXIH) 1932-1935
I.a filosofia de Benedetio Croce

235 Cuaderno 11 (XVII) 1932-1933
< Introduccion al estudio de 1a filosofia>

351 Cuaderno 12 (XXIX) 1932
Apuntes y notas para un grupo de e¢nsayos sobre la historia
de los intelectuales
Apéndice

385 1. Descripcidn de los cuadernos

399 T1I. Notas

TOMO 3

Cuaderno 13 (XXX) 1932-1934
Notas breves sobre la politica de Maquiavelo

Cuaderno 14 (1) 1932-1935-
< Miscelanea™>



Cuaderno 15 (II) 1933
< Misceldnea™>

» Cuaderno 16 (XXII) 1933-1934

"Temas de cultura, 19

Cuaderno 17 (IV) 1933-1935
< Misceldnea™

Cuaderno 18 (XXXII-IV bis) 1934

Nicolds Maquiavelo II

Cuaderno 19 (X) 1934-1935
< Risorgimento italiano >

TOMO 6

Cuaderno 20 (XXV) 1934-1935

Accién Catdlica / Catélicos integrales / jesuitas / modernistas

Cuaderno 21 (XVII) 1934-1935

Problemas de la cultura nacional italiana. 19 Literatura popular -

: Cuaderno 22 (V) 1934

Americanismo y fordismo
Cuaderno 23 (VI) 1924
Critica literaria

Cuaderno 24 (XXVII) 1934

Periodismo

Cuaderno 25 (XXIII) 1934
Al margen de la historia. Historia de los grupos sociales
subalternos

Cuaderno 26 (XII) 1935

Temas de cultura. 29

Cuaderno 27 (XI) 1935

Ohbservaciones sobre el “folklore”



-

Cuaderno 28 (HI) 1935

Lorianismo

Cuaderno 29 (XXI) 1935

Notas para una introduccion al estudio de la gramética

INDICES



Cuaderno 9 (XIV)
1932

<Miscelanea y Notas sobre el
Risorgimento italiano™>






§ <1>. Nociones enciclopédicas. El gallito rojo. Del francés le cog
rouge, térmimo que debe ser de origen campesino € indica el incendio pro-
vocado por razones polfticas en las luchas de facciones y en las jacque-
ries. Podria recordarse la llamada tictica del fosforo predicada por Mi-
chelino Bianchi y Umberto Pasclla en las zonas rurales emilianas durante
el predominio sindicalista hacia 1906.2

§ <<2>>). Los sobrinitos del padre Bresciani. Una esfinge sin enigmas.
En el Ambrosiano del 8 de marzo de 1932 Marco Ramperti escribid un
ariiculo, “La Corte di Szlomone™, en el cual, entre otras cosas, escribia:
“Esta mafiana estuve intrigado con um ‘logogrifo’ de cuatro lineas, en tor-
no al cual habia velado durante las dltimas siete horas de soledad, sin,
naturalmente, sacar nada en limpio. jDensa oscuridad! jMisterio sin fin!
Al despertar me di cuenta, sin embargo, de que en la atonia febril habia
confundido la Corte di Salomone con la Iralia Letteraria, €l ‘logogrifo’
enigmitico con un poema del poeta Ungaretti. . .”* A estas elegancias de
Ramperti, Ungaretd responde con una carta publicada en la Irelia Lette-
rariz del 10 de abril v que me parece un “signo de los tiempos™. Pueden
extraerse cudles “reivindicaciones” propone Ungaretti a “sun pais” para
ser compensado de sus méritos nacionales y mundiales. {Ungaretti no es
mis que un bufoncillec de mediocre inteligencia): “Querido Angioletti,
de regreso de un viaje fatigoso para ganar el escaso pan de mis hijos,
encuentro los nimeros del Ambrosiano v de la Stampa en los cuales un
cierto sefior Ramperti ha creido ofenderme. Podria responderle que i
poesia la entendian los campesinos, mis hermanos, en la trinchera; la
comprende mi Duce que ha guerido honrarla con un prefacio; la com-
prenderan siempre los simples y los eruditos de buena fe. Podria decitle
que desde hace quince afios todo cuanto de nuevo se hace en Ttalia v fue-
ra, lleva en poesia la huella de mis suefios y de mi momento expresivo;
que los criticos honestos, italianos y exXtramjeros, no se hacen rogar para
reconocerlo; y, por lo demis, nunca he solicitaco alabanzas a nadie. Po-
dria decirle que una vida durisima como ia mia, orgullosamente italiana
v fascista, siempre, ante extranjeros y connacionales, mereceria a! menos
no verse aumentar las dificultades por parte de periddicos italianos y fas-
cistas. Deberia decirle que si hay algo de enigmético en el afioc X (vivo

13



10

de articulos en la absoluta incertidumbre del mafiana, jcon mis de cna-
renta anos cumplidos!), es sélo la obstinada mala voluntad contra mi
por parte | de gente de... ingenio. —Con afecto —Giuseppe Unga-
retti”.2 La carta es una obra maestra de tartuferia literaria v de estupidez
presuntuosa.

§ < 3>. Nociones enciclopédicas. Angherie2 El término se emplea todavia en
Sicilia para indicar ciertas obligaciones a las que estd sometido el trabajador em sus
relaciones con el propietaric o arrendataric o subarrendador en los contratos lla-
mados de mediania (y que son contratos de participacién o de simple arriendo con
pago en especie establecido con la mitad de Ia cosecha o incluso mis, ademds de
las “prestaciones especiales” o angherie). El término es todavia el de los tiempos
feudales, del cual ha derivado su significado en el lenguaje comifin (vejacidn, et-
cétera}. Por lo que respecta a la Toscana vele la pena citar un fragmento de un
articulo de F. Guicciardini (Nuova Antologia, 16 de abril de 1907), “Le recenti
agitazioni agraric in Toscana e i doveri della proprieti”: “Entre los pactos acce-
sorios del contrato colonial, no mencionaré los pactos que llamaré angéricos, en
cuanto que constituyer gravamenes del colono, gue no ticnen como correspondencia
ninguna ventaja especial; tales serfan los lavados de ropa gratuitos, la extraccién
de agua, el corie de lefia y ramajes para las estufas del patedn, la contribucién en
viveres a favor del guardiin, el suministro de paja y heno para la cuadra de Ia
hacienda y en general todos los saministros gratuitos a favor del patrén. No
podria afirmar si estos hechos son residuos del régimen feudal que han sobrevivido
a la destruccidn de los castilos y a la liberacidn de los colonos, o bien si son
incrustaciones formadas por abuso de los patrones y cobardia de los colonos, en
tiempos més cercanos a nosotros sobre el tronco genmino del comfrato™! Segin
Guicciardini estas prestacicnes desaparecieron en casi todas partes (en 1907), pero
la cosa es incierta. No zdlo en Toscana, sino también en Piamonte (al menos
para los esclavistas) hasta 1906 estaba difundido el derecho de! patrén a encerrar
a los colonos dentro de casa a cierta hora de la tarde, v lo mismo sucedia en
Umbria, etcétera,

Cit. Cuaderno 16 (XXH), pp. 35-36.

§ <4>. Historia de las clases subalternas, De Amicis, De De Amicis
vale la pena ver la coleccién de discursos Speranze e Glorie y el libro so-
bre Lotte civili.! Su actividad literaria y de orador en este senfido va® del
90 al 900 y debe verse para investigar la actitud de ciertas corrientes
intelectuales | de la épaca en confrontacién con la politica estatal. Puede

a Angheria: vejacién, violencia, extorsién. [T.]
b En el manuscrito: “van”.

14



verse cuales eran los motivos dominantes, las preocupaciones morales y
los intereses de estas carrientes. Por lo demds no se trata de una corriente
tinica. Si bien debe hablarse de uvn socialnacionalismo o socialpatriotismo
en De Amicis, es evidente su diferencia con Pascoli, por ejemplo: De
Amicis estaba contra la politica africanista, Pascoli, por el contrario, era
un colonialista de programa.

§ < 5>>. Risorgimento italiano. Sublevacién de Palermo en 1356, Era prefecto
de Palermo Luigi Torelli, sobre el cual cfr. Antonio Monti, Il conte Luigi Torelli,
Milan, R, Instituto Lombardo de Ciencias vy Letras, 1931, en 8°, 513 pp., 30 liras.
Después de la represidn Torelii recibié la medalla de oro al valor civil.! Habra
que ver el libro también porque Torelli tuvo una funcidén bastante siguificativa en
todo el Risorgimento.

Cfr. Cuaderno 19 (X), pp. 65-66.

$ «6>. Temas de cultura. El movimiento » el fin. (BEs posible mantener un
movimiento sin que se tenga una previsidon del fin? El principio de Bernstein segin
el cual el movimienio es todo y €l fin no es nada, bajo una apariencia de inter-
pretacién “ortodoxa” de Ia dialéctica, esconde una concepcidén puramente mecani-
cista del movimiento, seghin la cual las fuerzas humanas son consideradas como
pasivas y no conscientes, como elementfos no disimiles de las cosas materiales. Esto
es interesante gbservarlo porque Bernstein bmscéd sps armas en el revisionismo idea-
lista, que habria debido Ilevarlo, por €l confrario, a valorar Ia intervencién de los
hombres como decisiva en e desarrollo histdrico. Pero si se analiza a fondo, se
ve que en Bernstein la intervepcion humanpa es valorada, anngue implicitamente,
pero de forma undlateral, porgue &3 considerada como “tesis” mas no como “an-
titesis™; eficiente como tesis, 0 sea en el momenio de la resistencia y de la con-
servacién, es rechazada como aniitesis, o sea como iniciafiva y como impulso
progresista, Pueden existir “fines” para la resistencia y la conservacién, no para
el progreso y la iniciativa. La pasividad es la comsecuencia de tal concepcidn,
porque, por el conirario, precisamente la antitesis {que presupone el despertar de
fuerzas todavia latentes y dormidas) tiene | necesidad de fines, inmediatos y me-
diatos, para el movimiento. Sin Ia perspectiva de los fmes concretos, no se con-
signe mantener el movimiento.

Cfr. Cuaderno 16 (XX1I), pp. 34 bis-35.

§ < 7>. Temas de cultura. El mal menor. Se podria tratar en forma de apdlogo,
El concepto de mal menor es de Ios mds relativos. Hay siempre un mal atin me-
nor gne el anteriormente menor y frente a un peligro mayor en comparacién

15

1t



12

con aguel anteriormente mayer. Cada mal mayor se vuelve menor en coimpara-
cidn con otro mayor, y asi hasta el infinito. Asi pues, se trata pada mis que
de 1a forma que adopta el proceso de adaptacitn a2 un movimiento regresivo, cuyo
desarrollo es conducido por una fuerza eficiente, mientras que la fuerza antitéfica
estd decidida a capitniar progresivamenie, por peguefias etapas, y no de vn solo
golpe, Jo que seria beneficioso, por el efecio psicoldgico condensade, para hacer
nacer una fuerza competidora activa, o a reforzarla si ya existiese. Como es co-
rrecto el principio de que los pafses méas avanzados en un cierfo desartollo son la
imagen de lo que sucederi en los demsis paises donde el movimiento se encuentra
en sus comienzos,! la comparacién es obligada.

Cfr. Cuaderno I6 (XX, pp. 34-34bis.

§ < 8&>. Pasado y presente. Acciones y obligaciones. ;Qué cambio radical apot-
tard a la orientacion del peguefio y mediano ahorro la actual depresidn si se
prolonga adn durante algin tiempo? Se puede observar que la cafda del mercado
de acciones ha determinado un desmesurado traslado de riqueza y un fendmeno
nunca vista, de expropiacién “simultinea” de inmensas masas de poblacidn, espe-
cialmente en América, perc un poco en todas partes. El sistema iniroducido por
el gobierno italiano parece ¢l més racional v organico, al menos para ciertos gra-
pos de pafses, ;pero qué comsecuencias podrd tener?

Se observa una diferencia entre las acciones v las obligaciones industriales, v
afin otra diferencia entre acciones ¥ obligaciones del mercado libre y obligaciones
del Estado. El piiblico irata de deshacerse completamente de las acciones, devalua-
das en forma maudita, prefiere las obligaciones industriales a las acciones, pero
prefiere las obligaciones del Estado a unas y otras. Pusde decirse que el piiblico
rompe todo vinculo ditecto con el régimen capitalista, perc no rechaza Ia confianza
en ¢l Estado; quiere participar | en la actividad econdmica, pero a través del
Estado, que garamtice un interés mddico, pero seguro. Bl Estado asume as{ una
funcién de primer orden como capitalista, como empresa que concentra el ahorro
que se ha de poner a disposicidn de Ia industria y de [a actividad privada, como
inversor a mediano ¥ largo plazo. (Instituto de crédito inmobilario). Pero, una
vez asumida esta funcidn, ;puede el Estado desinteresarse de la organizacidn pro-
ductiva? ¢Dejarla, como antes, a la injcigtiva de la competencia privada? $ esto
sucediese, la desconfianza que hoy afecta a fa industria, arrastraria 21 Estado: una
nueva depresién que obligase al Estado a devaluar sus obligaciones, como se han
devaluado las acciones y obligaciones industriales, seria catastrofica para el conjunto
de la organizacién politico-social. El Estado debe intervenir para controlar si sus
inversiones son bien admipistradas. Se comprende el desarrollo de por lo menos
un aspecto del régimen corporativo. Pero el simple control no sera suficiente, En
efecto, no se trata de comservar el aparato productivo fal como es en un momento
dado. Hay que desarrcllarlo paralelamente a2l awmento de Ja poblacidn v de las

16



necesidades eolectivas. En estos desarrollos necesarios estd el mayor peligro de la
iniciativa privada y ahi serd mayor la intervencién estatal.

Si el Estado se preocupase por imiciar um psoceso por el cual la produccién del
shorro, de fupcién de una clase parasitaria, se convirtiese en funcién del mismo
organismo productivo, estos desarrollos serfan progresives, se insertarian en 0 pro-
yecto global de racionalizacién integral: habria gue realizar una reforma agraria
(abolicién de la renta agraria e ilcorporacién de ésta en el organismo productivo,
come ahorro colectivo de reconstruccién y neoconstruccién) y una reforma indus-
irial, para conducir todos los réditos a necesidades técnico-industriales y no ya a
necesidades juridicas de derecho quiritatio.

En esta situacién general esia la jostificaciénm historica de las tendencias corpo-
rativas, que se manifiestan como exaltacién del Estado em general, concebido en
absoluto, ¥ como desconfianza y aversidén a las formas tradicionales capitalistas.
De ahi, base social[-political del Estado [afirmada y] buscada en la pequefia bur-
guesia ¥ en los intelectuales, pero en realidad estructura plutocritica y vinculos
con el capital financiero, Ambas cosas no | son contradictorias, todo lo contrario,
como lo demuesira un pafs ejemplar, Francia, donde precisamente no se compren-
deria el dominio del capital financiero sin la base politica de wna demccracia de
rentistas pequefioburgueses v de pequefios campesinos. Sin embargo Francia, por
razones complejas, sigue ienjendo una composicidn social bastante sanz, porque
contribuye a formarla la pequefia ¥y mediana propiedad agricola. En otros paises,
por el contrario, los ahorradores estin alejados de l1a produccién v del irabajo: ¢l
ahorro es “socialmente” caro, pordue es obtenido con un nivel de vida demasfado
bajo de los frabajadores tamto indusiriales como, especiaimente, agricolas. Si la
nueva estructura del crédito consolidase esta situacién, en realidad Iz empeoraria,
porgue si el ahotro parasitario no corriese ni siquiera los azares generales del mer-
cado normal, se darfa la tendencia a un asalto de la propiedad agraria parasitaria
[por una parte] y las obligaciones industriales por la otra acabarian por asegurar
el dividendo legal a expensas del trabajo en forma demasiado gravosa.

Cfr. Cuaderno 22 (V), pp. 47-50.

§ <<9>. Pasado y presente. Las prisiones del Estado poniificio. En el
fasciculo abril-septiembre de 1931 de la Rassegna Storica del Risorgimen-
to aparece publicado por Gicvanni Maioli un capitulo de una autobic-
grafia inédita de Bariolo Talentoni, patriota de Forli. El capiiulo se re-
fiere a los procedimientos judiciales y a la prisién suofrida por Talentoni,
cuando fue arrestado en 1855 como conspirador v partidario de sectas en
Romafa. Circel de Bolonia. Entre otras cosas se puede extractar esto:
“Todo aquello estaba calculado y jaméds nos dejaban un momento tran-
quilos [...]” Para que un sucfio reparador no fortaleciese el espiritu v el
cuerpo de los presos, se recmria a los medios méas inverasimiles. Fl cen-

17

i3



14

15

tinela hacfa retumbar la prisién con hurras, durante la noche el cerrojo
se descorria con la més ruidosa violencia, etcétera. (Estos datos estdn
tomados del Marzocco del 25 de octubre de 1931.)?

§ < 10>. Los sobrinitos del padre Bresciani. C. Malaparte. Cfr. en la Ifalia
Letteraria del 3 de enero de 1932 el articulo de Malaparte: “Analisi cinica dell’
Europa™. En los dltimos dias de 1931, en los locales de la “Fcole de la Paix” en
Paris, el ex-presidente Herriot pronuncié vn discurso acerca de los medios mejores
parz organizar la paz europea. Después de Herriot hablé | Malaparte en contra-
dictorio: “Como también usted, en ciertos aspectos (sic), es un revolucionario,
plenso que estard en condiciones de entender que el problema de la paz deberfa
ser considerado no sélo desde el punto de vista del pacifismo académico, sino tam-
bién desde un punto de vista revolucionario. Solamente el espiritu patridtico y el
espiritu revoluciorario (si es verdad, como es verdad, por ejemplo, en el fascismo,
que el uno no excluye al otro) pueden swgerir los medios para asegurar la paz
enuropea. —Yo0 N0 soy un revolucionario —me respondid Herriot—; soy simple-
mente un cartesiano. Pero usted, querido Malaparte, no es mis que un patriota™.?

Asf gue para Malaparte, también Herriot es un revolucionario, al menos en
clertos aspectos, y entonces resulta todavia més dificil saber qué cosa significa
“revolucionario” para Malaparte, Si en el lenguaje comin revolucionario iba adop-
tando cada vez mis el significado de “activista® y de “intervencionista”, de “vo-
lontarista”, [“dinamico®], es dificil decir cémo Herriot pueda ser calificado de tal,
y Herriot cor mucho ingenio respondié que es un ‘“cartesiano” Para Malaparte
“revolucionario” me parece que puede eatenderse ya como un cumplido, como en
otros tiempos “gentifhombre”, o “gran caballero”, “verdadero caballero”, etcétera.
Y también esto es brescianismo; después del 48 hubo los verdaderos liberales y
los libertinos ¥ los demagogos.

Cfr. Cuaderno 23 (VI), pp. 29-30.

§ < 11%. Los sobrinites del padre Bresciani, Giovanni Ansaldo. Con nn lugar-
cito aparte, en la seccidn debe entrar también Giovanni Ansaldo. Recordar sn
diletantismo politico-literario, como el de querer ser “pocos”, de querer formar una
aristocracia: sus actitudes eran por lo tanto “snob”, més que conviccidn ético-
politica, un modo de hacer literatura distinguida. Y asi Ansaldo se ha convertido
en la “Estrellita negra” del Lavoro, que se preocupa de que se vea que tienpe sdlo
cinco puntas para no ser confundida con la que en Problemi del Lavoro indica
a Pranz Weiss y que fiene seis puntas (que Ansaldo da importancia a las cinco
puntas se colige del Almanacco delle Muse de 1931, Almanaque de Ia Alianza del
Libro —seccién genovesa).! Para Ansaldo todo se convierte en elegancia literaria;
la emndicidn, | la precision de la cultura es elegancia literaria; 1a misma seriedad
moral no es seriedad sino elegancia, flor en el ojal. También esta actitud puede

18



Hamarse v es jesuitismo, un culto de lo “especial” propio, en €l orden del intelecto,
upa exterioridad de sepulero blangueado.

Cfr. Cuaderno 23 (VI1), p. 30.

$ <12>. Lorianismo. Enrico Ferri. Puede ser que la conferencia de
Ferri sobre Zola en la que se contiene la afirmacién de la “objetividad”
consistente en Ia ignorancia® sea el escrito “Emilio Zola, artista e cittadino”
contenido en el libro I delinguenti nell’'arte ed altre conferenze publicado
por la Unién Tipografica Turinesa en 1926 ([segunda edicién entera-
mente rehecha] en 89, pp. XX-350, 33 liras). En el libro seguramente
podrin encontrarse algunos otros detalles “lorianos™ no menos caracte-
risticos que el “musical”. Por lo demds, en el libro se incluyen escritos
que tendrin significado para otras secciones, como los “Ricordi di gior-
nalismo” y “La scienza e la vita nel secolo XIX".!

§ < 13>, Temas de culiura. Max Nordau. Gran difusion de 1os libros de Nor-
dan en Italia en los estratos méas cultos del pueblo vy de la pequefia burguesia ur-
bana. Las mentiras convencionales de nuestra civilizacion v Degeneracidn llegaron
respectivamente a la octava edicion (en 1921) y a la quinta edicién (en 1923) en
la publicacién regular debida a los Hermanos Bocca de Turin® pero estos libros
pasaron ent la posguerra a los libreros tipo Madella ¥ Barion, y fueron lanzados
por los vendedores ambulantes a precio bajisimo en cantidades muy notables. Asi
han confribnido 2 hacer entrar en la ideclogia popular (sentido comiin) vna cieria
serie de creencias y de “canones criticos” gue aparecen como el non plus ultra
de la intelectualidad y de Ia alta cultura, tal como las concibe el pueblo.

Cfr. Cuaderno 16 (XX}, p. 35.

§ < 14>. Pasado y presente. Franz Weiss y sus proverbios. Clr. Don
Quijote, segunda parte, cap. XXXIV: “Maldito seas de Dios v de todos
sus santos, Sancho maldito —dijo Don Quijote—; y cudndo serd el dia,
como otras muchas veces he dicho, donde yo te vea hablar sin refranes
una razdén corriente v concertada” (confr. cuad. I, p. 47).* En los con-
sejos que Don Quijote da a Sancho antes de convertirse éste en gober-
nador de la insula, un parrafo estd dedicado a criticar el exceso de pro-
verbios <cap. XLIII>: “FTambién, Sancho, no has de mezclar en tus
pléticas la muchedumbre de refranes que sueles; que puesto que los re-
franes son sentencias breves, muchas veces los traes tan por los cabellos,

& En el manuscrito una variante interlineal: “basada en la ignorancia™.

19

16



17

que mis parecen disparates que sentencias. — FEso Dios lo puede reme-
diar, respondid Sancho, porque sé mds refranes que un libro, y viénenseme
tantos juntos & la boca cuando hable, que rifien por salir unos con ofros;
pero la lengua va arrojando los primeros que encuentra, aungque no ven-
gan a pelo”. En el mismo capitulo XLIII: “;Oh, maldito seas de Dios,
Sancho! <7...>>. ;Sesenta mil satanases te lleven a ti y a tus reframes!
<...> Yo te asegurc que estos refranes te han de llevar un dia a la
borca”. Y Sancho: “;A qué diablos se pudre de que yo me sirva de mi
hacienda, que ninguna otra tengo, ni otro caudal alguno, sino refranes y
mds refranes?’® En el capitulo L, el cura del pueblo de Don Quijote
dice: “Yo no puedo creer sino que todos los de este linaje de los Panzas
nacieron cada uno con un costal de refranes en el cuerpo: ninguno de
ellos he visto que no los derrame a todas horas y en todas las platicas que
tienen”, después de haber oido que también Sanchica, hija de Sancho, suel-
ta proverbios a granel. Puede sostenerse en consecuencia que Franz Weiss
gs descendiente de los Iomos de los Panzas y que, cuando quiera latini-
zar todo su nombre, ademds de Franz, no tendrd que llamarse Bianco,
sino Panza, o Pancia aiin mais italianamente.?

§ <15>. Folklore. Raffaele Corso llama al conjunto de los hechos fol-
kléricos una “prehistoria contempordnea”,® lo que es s6lo un juego de
palabras para definir un fenémeno coemplejo que no se deja definir bre-
vemente. Se puede recordar a este proposito la relacién enire las llama-
das “artes menores” y las llamadas “artes mayores”, o sea entre la activi-
dad de los creadores de arte y la de los artesanos (de las cosas de lujo
o por lo menos no inmediatamente utilitarias). Las artes menores han
estado siempre ligadas a las artes mayores y han sido dependientes de
ellas. Asiel folklore siempre ha estado ligado a la cultura de 1a clase domi-
nante y, a su modo, ha tomado de ella motivos que han ido | a insertarse
en combinacién con las tradiciones precedentes. Por lo demis, nada mas
contradictorio y fragmentario que ¢l folklore.

De todos modos se trata de una “prehistoria” muy relativa y _muy dis-
cutible, y nada seria mds disparatado que querer hallar en una misma drea
fo]klonca las diversas estratificaciones, Pero también la confrontacién en-
tre areas diversas, aunque sea la tinica orientacion metodolégica racional,
no puede permitir conclusiones taxativas, sino sélo conjeturas probables,
porque es dificil hacer la historia de las influencias que cada drea ha reci-
bido y a menudo se comparan entidades heterogéneas. El folklore, al me-
nos en parte, es mucho méas mdvil y fluctuanie que la lengua y los dia-
lectos, lo que por lo demds también puede decirse respecto a la relacién
entre cultura de la clase culta y lengua literaria: la lengua se modifica,
en su parte sensible, mucho menos que el contenide cultural; y sélo en

20



la semantica se puede, naturalmente, registrar una adhesién entre forma
sensible y contenido intelectual.

§ <« 16>. Gran potencia. Politica exterior. “Asi la politica exterior italiana,
tendiendo siempre a la misma meta, ha sido siempre rectilinea, y sus pretendidas
oscilaciones en realidad solo han sido determinadas por las incertidumbres y con-
tradicciones ajenas, como es inevitable en el campo internacional donde son in-
finitos los elementos en contraste” (Aldo Valori, Corriere dellz Sera del 12 de
mayo de 1932).2 Que los elementos de equilibrio de un sistema politico inferna-
cional son infinitos, es verdad, pero precisamente por elo el sistema debs ser esta-
blecido de modo que, no obstante las fluctuaciones “externas”, la linea propia
ro oscile. La linea propia de un Estado hegemdnico (o sea de una gran potencia)
no oscila porgue es él quien determina la vcluniad de los otros, ¥ no es determina-
do, porgue se basa en lo gue bhay de permanente ¥ no de caspal ¢ inmediato en
las voluntades ajenas. ’

Cir. Cuaderno 13 (XXX), pp. 22a-23,

§ << 17>. Pasado y presente, Bibliografia, En ¢l Corriere della Sera del
12 de mayo de 1932 Arturo Marescalchi (“Come vivono i rurali”)?* habla
de dos libros, sin dar sus indicaciones bibliograficas: uno del doctor
Guido Mario Tosi estudia el presupuesto de una familia de pequefios
propietarios en Bergamasco (el balance es pasivo); el otro estudio, diri-
gido por el profesor Ciro Papi y realizado por los doctores Filippo |
Scarponi y Achille Grimando, trata del presupuesto de una familia de
medieros en la provincia de Perugia en el valle medio del Tiber. La fami-
lia del mediero estd en mejores condiciones que la del pequeifio propieta-
rio, pero también este balance estd lejos de ser seguro [Se trata de dos
publicaciones del Instituto Nacional de Economia Agraria, gue también
ha publicado una encuesta sobre la nueva formacidén de la pequefia pro-
piedad agricola en la posguerra. Los libros estan en venta en Treves-
Treccani-Tumminedli].2

§ < 18>>. Pasado y presenie. Santi Sparacio. En el capitulo XXII de la
segunda parte de Don Quijofe: “el humanista” que acompaiia 2 Don
Quijote a la “cueva de Montesinos™. “En el camino pregunté Don Qui-
jote al primo de qué género y calidad eran sus ejercicios, su profesion
y estudios. A lo que él respondid que su profesion era ser humanista, sus
ejercicios y estudios componer libros para dar a la estampa, todos de gran
provecho y no menos enfretenimiento para la repiiblica: que el uno se

21

18



intitulaba El de las libreas, donde pintaba setecientas v tres libreas con
sus colores, motes v cifras, de donde podian sacar y tomar las que qui-
siesen en tiempo de fiestas y regocijos los caballeros cortesanos, sin an-
darlas mendigando de nadie, ni lambicando, como dicen, e! cerbelo por
sacarlas conformes a sus descos ¢ intenciones. —Porque doy al celoso,
al desdefiado, al olvidado y al ausente las que les convienen, ¢ue les
vendrin mds justas que pecadoras. Ofro libro tengo también, a quien he
de Hamar Meramorfdseos u QOvidio espariol, de invencién nueva y rara;
porque en €], imitando a Ovidio a lo burlesco, pinto quién fue la Giralda
de Sevilla y el dngel de 1a Madalena, quién el Cafio de Vecinguerra, de
Cérdoba, quiénes los toros de Guisando, la Sierra Morena, las fuentes de
Leganitos y Lavapiés, en Madrid, no olvidandome de la del Piojo, de la
del Cafioc Dorado y de la Priora; y esto con sus alegorias, metiforas y
translaciones, de modo que alegran, suspenden y ensefian a un mismo pun-
to. Otro libro tengo, que le Hamo Suplemento a Virgilio Polidoro, que tra-
ta de la invencién de las cosas, que es de grande erudiciéa y estudio, a
causa de las cosas que s¢ dejé de decir Polidoro de gran sustancia, las ave-
riguo yo, v las declaro por gentil estilo. Olvidésele a Virgilio de declarar-
nos quién fue el primero que tuvo catarro en ¢l mundo, y el primero que

19 tomé las unciones para curarse del mor|bo gélico, y yo lo declaro al pie
de la letra, y lo autorizo con més de veinte y cinco autores; porque vea
vuesa merced si he trabajado bien, v si ha de ser 1til el tal libro a todo
el mundo”.

Sancho se interesa, como es natural, especialmente en este Gltimo libro,

"y plantea cuestiones al “humanista”: “;Quién fue el primero que se ras-
¢6 en la cabeza?” <. ..>. “;Quién fue el primer volteador del mundo?”
y responde que el primero fue Adén, quien, tepiendo cabeza v cabellos,
ciertamente algunas veccs debib rascarse la cabeza, y el segundo Lucifer,
quien, expulsado del cielo, cayé “volieando™ hasta los abismos del in-
fierno.?

El tipo mental del humanista retratado por Cervantes se ha conservado
hasta ahora e iguatmente se han conservado en el pueblo las “curiosida-
des” de Sancho, y precisamente esto es lo que a menudo suele llamarse
“ciencia”. Fste tipo mental, en comparacién con aquellos atormentados,
por ejemplo, por el probiema del movimiento perpetuo, es poco conoci-
do v demasiado poco ridiculizado, porque en ciertas Tegiones es un ver-
dadero flagelo. En la céarcel de Palermo, en diciembre de 1926, vi una
docena de voliimenes, escritos por sicilianos, y editados en la misma Sici-
lia, pero también algunos en América, editados por emigrados, (segu-
ramente enviados como regalo a la carcel o al capellan). El maés tipico de
ellos era un volumen de un cierto Santi Sparacio, empleado de la firma
Florio, ¢l cual resultaba autor también de otras publicaciones. No re-
cuerdo el titulo principal del libro; pero en los subtitnlos se afirmaba

22



gque se querfa demostrar: 1. la existencia de Dios, II. la divinidad de
Jesucristo, I la inmorialidad del alma. Ninguna de estas cuestiones se
trataba realmente, pero en lugar de ello, en las cerca de 300 piginas del
libro se contenian las cuestiones mds dispares sobre tcdo lo cognoscible:
por ejemplo se trataba de c6mo hacer para impedir la masturbacién en
los muchachos, cémo evitar los choques tranviarios, cémo evitar que en
las casas s¢ rompan tantos vidrios de las ventanas, etcétera. Esto de la
“rotura de los vidrios” era tratado como sigue: se rompen tantos vidrios,
porque se ponen las sillas con el respaldo demasiado préximo a los vi-
drios y, al sentarse, por el peso el respaldo se inclina y el vidrio se rompe.
Por lo tanto hay que tener cuidado, etcétera; v asi durante piginas v més
péginas. Por el tono del libro se comprendia que, en su ambiente, Spara-
cio era considerado un | gran sabio v erudito y que muchos recurrian a
él en busca de consejos, eicétera.

§ < 19>. Maguiavelo. Politica y arte militar. El escritor militar italiano (ge-
neral) De Cristoforis en su libro Che cosa sia la guerra dice que por “destruccién
del ejército enemigo™ (fin estratégico) no se entiende “la muerte de los soldados,
sino la disolucion de su vinculo como masa orgdnica®l La formula me parece

20

acertada también para la terminologia politica., En politica ¢l vinculo crgénico es .

dado por la economia, o sea por las relaciones de propiedad y de orpamizacidn
juridica que se basan en las < relaciones™ de propiedad (pariidos, sindicatos, et
cétera).

Cir. Cuaderno 13 (XXX), p. 23a.

§ < 20>. Los sobrinitos del padre Brescigni, G. Prezzolini, Cfr. el articulo de
Giuseppe Prezzolini, “Monti, Pellico, Manzoni, Foscolo veduti da viaggiatori ame-
ricani”, en Pégaso de mayo de 1932, Prezzolini reproduce un pasaje del ecriiico de
arte norteamericano H. Y. Tuckermenn (The Italian Sketch-Book, 1848, p. 123):
“Algunos de los jovenes clementos liberales, en Ifalia, se muesiran muy desilu-
sionados porgue uno de ellos, el coal estaba por convertirse en martir de so causa,
se haya pasado por el contrario a la religidn, y se muestran disgustados de que
emplee su pluma para escribir himmos catélicos vy odas religiosas”. Asi comenta
Prezzolini: “El despecho que los mas arrebatados experimentaban por no haber
encontrado en Pellico un instrumento de pequefiz polémica politica, se refleja en
estas observaciones™® Por qué haya de tratarse de vulgar “despecho™ y por qué,
antes del 48, la polémica contra las persecuciones austriacas y clericales fuese “‘pe-
guefia”, es justamente un misterio de¢ Ja mentalidad brescianesca.

Cfr, Cuaderno 23 (VI1), pp. 30-31.

23



22

§ <« 21>, Maguiavelo. Historia de la burocracia. El hecho de que en el desarro-
Ho histérico y de las formas econdmicas y politicas se haya venido formando el
tipo del funcionario técnico tiene una importancia primordial. ;Ha sido una nece-
sidad o una degencracidn, como sostienen los lbrecambistas? Cada forma de so-
ciedad ha tenido su problema de funcionarics, su modo de plantear y resolver el
problema, sn propio sistema de seleccibn, su propio “tipo” de funcionario que
educar. Investigar el desarrollo | de todos estos elementos es de importancia ca-
pital. En parte, este problema coincide con el problema de los intelectmales. Cada
nueva relacién de propiedad ha tenido mecesidad de pn nuevo tipo de funcionario,
o sea, cada nueva clase dirigente ha planteado en forma mueva su propio problema
de funcionarios, pero no ha podido prescindir, durante clerto tiempo, de la tradi-
cion ¥y de los intercses establecidos, o sea de los grupos de funcionarios ya pre-
constitnidos en ¢l momente de su advenimiento.

Unidad del trabajo manual e intelectual como motive para una orientacién nue-
va en la solucidén del problema de los imtelectuales y los funcionarios.

Cir. Cuaderno 13 (XXX), pp. 23a-24.

§ <22 Pasado y presente. Del discurso del ministro de Ia guerra, Gazzera,
pronunciado en el Senado €l 19 de mayo de 1932 (Cir. Corriere della Sera del
20 de mayo): “El régimen de disciplina de nuestro Ejéreito por virtud del Fas-
cismo resulta hoy una rorma directiva que tiepe valor para toda la Nacidn. Otros
ejércitos han tenido y aun comservan una disciplina formal y rigida, Nosotros te-
nemos sigmpre presente el principio de que el Ejército estd hecho para la guerra
y que para ésta debe prepararse; Ia disciplina de paz, por lo tanto, debe ser la
misma del tiempo de guerra, que en el tiempo de paz debe hallar su fundamento
espiritual. Nuestra disciplina se basa en un espiritu de cohesién enfre los jefes y
Ia tropa que es fruto esponiineo del sistema seguido. Este sistema ha resistido
magnificamente duranie una larga y durisima guerra hasta la victoria; es mérito
del Régimen fascista el baber extendido a todo el pueblo italiano una tradicién
disciplinaria tan insigne. De la disciplina de los individuos depende el éxito de la
concepcion estratégica y de las operaciones ficticas. La guerra ha ensefiado mu-
chas cosas, y también aqui hay uma separacién profunda entre la preparacién de
paz v la realidad de la guerra. Cierto es que, cualguicra que sea la preparacidm,
las operaciones iniciales de Ja campafia ponen a los beligerantes ante problemas
nuevos que dan lugar a sorpresas de una y otra parte. Pero no hay que sacar la
consecuencia de que [nc] es itil fener una concepcién a priori y que ninguna en-
sefianza puede derivarse de la guwerra pasada. Se puede extraer de ella una docirina
de guerra que debe ser entendida como disciplina intelectual y como medio para
promover modos de razonamiento no discordes y una tal uniformidad de lenguaje
que permita a todos comprender y bacerse comprender. Si, a veces, la unidad de
doctrina ha amenazado con degenerar en esquematismo, | de inmediato se ha
reaccionado con prontitud, imprimiendo a la tictica, incluse para los progresos de .

24



la técnica, Jna rapida renovacidn, Tal reglamentacién, por lo tanto, no es estitica,
1o es tradicional, como algunos creen. La tradicién es considerada sélo como fuer-
za ¥ los reglamentos estin siempre en proceso de revisidn, no por desec de cam-
bio, sino para poderlos adecuar a la realidad”.l

Cfr. Cuaderno 13 (XXX). p. 17.

¥ § 23>, Temas de culmmra. Individualismo e individualidad (concien-
cia de la responsabilidad individual) o personalidad. Hay que ver
cudnto hay de justo en la tendencia contra el individualismo y cuinto
de erréneco y peligroso. Actitud coptradictoria necesariamente. Dos as-
pectos, negativo y positivo, del individualismo. Cuestién, pues, que se ha
de plantear histéricamente y no abstractamente, esquemdaticamente. Re-
forma y contrarreforma, La cuesiién se plantea diferentemente en los
paises que han tenido la reforma o que han sido paralizados por la con-
trarreforma. El hombre-cclectivo o conformismo impuesto y el hombre-
colectivo o conformismo propuesto (jpero puede entonces seguirse lla-
mando conformismo?), La conciencia critica no puede nacer sin una
ruptura del conformismo catélico o autorifario y por lo tanto sin un

florecimiento de la individualidad: Ia relacién entre ¢l hombre v Ia rea-
lidad debe ser dirigida a través de una casta sacerdotal (jcomo la rela- .

cidn entre hombre y dios en el catolicismo? ;jque es ademis una metifo-
ra de la relacién entre el hombre y la realidad?). Lucha contra el indivi-
dualismo es conira un determinado individualismo, con un determinado
contenido social, y precisamente contra el individualismo econdémico en
un periodo en el cual éste se ha veelto anacrdnico y antihistérico (no
olvidar, sin embargo, que fue necesario histéricamente y que fue una fase
del desarrollo progresivo). Que se luche para destruir un conformismo
autoritario, que se ha vuelto retrégrado y estorboso, v a través de una
fase de desarrollo de individualidades y personalidades criticas se llegue
al hombre-colectivo, es una concepeidn dialéctica dificil de comprender
para las menialidades esqueméticas y abstractas. Asi como es dificil de
comprender que se sostenga que, a través de la destruccion de una ma-
quinaria estatal, se llegue a crear con ella otra mas fuerte y compleja,
etcétera.

§ <24, Pasado y presente. Anécdota contenida en la Holanda de
De Amicis. Un general espafiol muestra una naranja a un campesino ho-
landés: “Estos frutos mi pais los produce dos veces al afio.” EI campe-
sino | muestra al general una barra de mantequilla: “Y mi pafs produce
dos veces al dia estos otros frutos™.

25

23



§ <25>. Temas de cultura. El maquiavelismo de Stenterello ® Stenterel-
lo es mucho més astuto que Maquiavelo.® Cuando Stenterello se adhiere
a una iniciativa politica, guiere hacer saber a todos que es muy astuto y
que a €] nadie se la pega, ni siquiera ¢l a si mismo. El presta su adhesion
a la iniciafiva, porque es astuto, pero es alin mis astuto porque sabe que
lo es y quiere hacérselo saber a todos. Por eso les explicard a todos lo
que significa “exactamente” la iniciativa a la gue ha presentado su adhe-
sién: se trata, no hace falta decirlo, de una maquina bien montada, bien
armada, y su mayor astucia consiste en €l hecho de que ha sido preparada
en la conviccién de que todos son imbéciles y se dejardn engafiar. Ni mas
ni menos: Stenterello quicre hacer saber que no es que él se deje engafiar,
él que es tan astuto; 1a acepta porque engafiari a los otros, no a €l. Y
como entre los otros hay algin otro astuto, Stentergllo se dirige amisto-
samente a éste, y explica, y analiza: “Soy de los vuestros, jeh? nosotros
nos entendemos. No vaydis a creer que vo crea... Se trata de un ‘ma-
quiavelismo’, ;esta claro?” Y asi es como Stenterello pasa por ser el mas
astuto de los astutos, el mas inteligente de los inteligentes, el heredero
directo, y sin necesidad de inventario, de la tradicion de Maquiavelo.

Otro aspecto de la cuestién: cuando se hace la propuesta de una ini-
ciativa politica, Stenterello no se preocupa por ver la importancia de la
propuesta, por aceptarla y trabajar para divulgarla, defenderla, sostenerla,
Stenterello cree que su misién es la de ser la Vestal del fuego sagrado.
Reconoce que la iniciativa no va contra las leyes sagradas y con eso cree
haber cumplido su parte. El sabe que nos hallamos rodeados de traido-
res, de adulteradores, v esta con el fusil listo para defender el altar y el
fuego sagrado. Aplaude v dispara y asi hace historia bebiéndose a conti-
nuacidn su medio litro.

{En torno a esta seccidn, en forma de bocetos sobre Stenterello poli-
tico, pueden agruparse otros temas, como ¢l de la desvalorizacidn del ad-
versario hecha por politica, pero que se convierte en una conviccién v
por lo tanto Ileva a la superficialidad y a la derrota, etcétera.)?

$ <26>. Pasado y presente. Economisme, sindicalismo, devaluacion
de todo movimiento cultural, eicétera. Recordar polémica, | antes de
1914, entre Tasca y Amadeo, con reflejo en la Unitd de Florencia.* Se
dice 2 menudo que el extremismo “economista” estaba justificado por el
oportunismo cultaralistz (v eso se dice para toda el drea del conilicto),
Jpero no podria decirse igualmente lo contrario, que el oportunismo cul-
turalista estaba justificado por el extremismo economista? En realidad ni
uno ni otro eran “justificables” y no son nunca justificables. Deberdn ser
“explicados™ realistamente como los dos aspectos de la misma inmadu-
rez y del mismo primitivismo.

& Personaje de las farsas florentinas.

26



§ <27>. Temas de cultura. El maquiavelismo de Stenterello. Stente-
rello piensa especialmente en el futuro. El presente le preocupa menos
que el futuro. Tiene un enemigo conira el gue debe combatir. Pero para
gué combatir, si de todos modos el enemigo tendrd necesariamente que
desaparecer, arrollado por la fatalidad de la historia. Hay cosas bien dis-
tintas que hacer que combatir al enemigo inmediaio. Mdas peligrosos son
los enemigos mediatos, aquellos que amenazan Ja herencia de Stenterello,
aquellos que combaten al mismo enemigo que Stenterello, pretendiendo
que seran sus herederos, ;Qué pretensiones son éstas? ;COmo se osa po-
ner ent duda que Stenterello serd ¢! heredero? Asf pues Stenterello no com-
bate al enemigo inmediato, sino a aquellos que pretenden combatir a este
enemigo para sucederle. Stenterello es tan astuto que s6lo él comprende
que éstos son sus auténticos y dnicos enemigos. ;Sabe un rato largo,
Stenterello!

§ < 28>. Lorianismo. Eil seitor Neptuno. Al comienzo de esta serie de
notas sobre lorianismo podrd citarse la historia relatada por el barbero
en los primeros capitules de la segunda parte de Don Quijote. El loco que
recurre al obispo para salir del manicomio, sosteniendo, en una carta
sensatisima, que es cuerdo y por lo tanto lo mantienen arbitrariamente
segregado del mundo. El arzobispo envia a un hombre de su con-
fianza, quien se convence de que realmente tien¢ que vérselas con un
hombre sano de mente, hasta que, al despedirse el presunto cuerdo de sus
amigos del manicomio, sobreviene la catistrofe. Un loco, que cree ser
Tapiter, amenaza con que s1 s amigo se va, él ya no hari lover sobre la
tierra, y ¢l amigo, temiendo que el enviado del obispo se espante, dice:
No se espante, porque si el sefior Jipiter ya no hace llover més, yo, que
soy Neptuno, bien hallaré la forma de remediarlo.” Pues bilen, estas notas
se refieren precisamente a escritores que er uno o en muchos instantes
de su actividad cientifica, han demostrado ser “el sefior Neptuno®,

§ <29>. Accién Catdlica. Francia. En los volimenes que recogen las
actas de las diversas sesiones de las Semanas Sociales, se publica el indice
alfabético y analitico de las materias tratadas en todas las Semanas So-
ciales precedentes. La XXTII sesién, de 1931, celebrada en Mulhouse,
traté de La Morale Chrétienne et les Affaires (Lién, J. Gabalda, 1931,
en 89, 610 pp, 30 fr.). En estc volumen no se encuentran los indices
arriba mencionados, que fueron publicados aparte.?

§ <30>. Catclicos integrales, jesuiias, modernistas. El 6 de abril de
1932 fue inscrita en el Indice Ja obra de Felix Sartiaux, Joseph Turmel,

27



26

préire, historien des dogmes. Paris, ed. Rieder. Es una defensa de Tur-
mel después de los dltimos asombrosos casos acaecidos a este ejemplar
excepcional del mundo clerical francés.®

§ < 31>. Accion Catdlica. Lucha en torno a la filosofia neoescoldstica.
Polémicas recientes de catdlicos como Gorgerino v Siro Contri (/son la
misma persona?) contra el padre Gemelli.? Gemelli escribié en 1932 I/
mio contributo alla filosofia neoscolastica, Milan, Viia ¢ Pensiero, en 39,
106 pp., 5 liras.? Siro Contri escribe que la filosofia de la Universidad
Catdlica debe llamarse ya ‘“arqueoescoldstica”, porque parece que des-
pués de los intentos de conciliar con ¢l tomismo primero el positivismo v
después el idealismo, para actualizar ¢! pensamiento catélico con las exi-
gencias de la vida moderna, Gemelli, {ayudado por los jesuitas, que en la
Civilta Cativlica lo han defendido conira los ataques de Gorgerino)®
quicre regresar al “tomismo” puro de los origenes. Hay que ver si esta
“conversion” de Gemelli no estd vinculada al Concordato, v a la posicién
excepcional de monopolio que los catolicos, dadas sus posibilidades de
concentracién de las fuerzas intelectnales, pueden conquistar en Italia en
el mundo de la alta cultura oficial y académica. Por eso es ciertamente
necesario cortar todo vinculo y renunciar a toda forma de combinacidn
con filosofias acatdlicas (como, por el contrario, antes era necesario ha-
cer} y presentarse como filosofia intransigente y exclusivista. Segiin las
publicaciones de Contri resulta que Gemelli en lo profundo de su | alma
es santamente indiferente a toda filosofia: para él la filosofia es un “far-
do”.* Sus intereses sonm puramente pricticos, de conquista del mercado cul-
tural por parte del catolicismo, y su actividad va dirigida a asegurar al
Vaticano aquel poder indirecto sobre la Sociedad y sobre €l Estado que es
el fin estratégico esencial de los jesuitas y que fue teorizado por su actual
santo Roberto Bellarming,

(Coniri ha comenzado o estd por comenzar la publicacién de una nue-
va revista, Criterion, de “verdadera” neoescoldstica, y ha publicado una
Piccola Enciclopedie filosofica, Editor Galleri, Bolonia, 12 liras.)?

¥ <32>. Economia nacional. Toda la actividad econdmica de un pais
puede ser juzgada s6lo en relacién con el mercado internacional, “exis-
te” y debe valorarse en cuanio que estd inserta en una unidad internacio-
nal. De ahi la importancia del principio de los costos comparados v la
solidez que mantienen los teoremas fundamentales de la economia cla-
sica contra las criticas verbalistas de los tedricos de toda nueva forma de
mercantilismo (proteccionismo, economia directa, corporativismo, etcé-
tera), No existe un “balance™ puramente nacional de la economia, ni en

28



su conjunto, y ni siguiera para una actividad particular. Todo el conjunio
econdmico nacional se proyecta en el excedente que es exportado a cam-
bio de una correspondiente importacion, y si en el conjunto econdmico
nacional cualquier mercancia o servicio cuesta demasiado, es producida
de forma anticcondmica, esta pérdida se refleja en el excedente exporta-
do, se convierte en un “regalo” que el pais hace al extranjero, o por lo
menos {ya que no siempre puede hablarse de “regalo™) una pérdida neta
del pais, en comparacién con ¢l extranjero, en 1a valoracion de su estatura
relativa y absoluta en ¢l mundo econdmico internacional.

Si en un pais el trigo es producido a precio caro, las mercancias indus-
triales exportadas y producidas por trabajadores nutridos com ese trigo,
a precio igual con la equivalente mercancia extranjera, contienen conge-
lada una mayor cantidad de trabajo nacional, una mayor cantidad de
sacrificios que la que contiene Ia misma mercancia extranjera. Se trabaja
para el “extranjero” con sacrificio; los sacrificios son hechos para el ex-
tranjero, no para el pais propio. Las clases que en cl interior se benefi-
cian de tales sacrificios, no son la “nacién” sino que representan una
explotacién | ejercida por “extranjeros” sobre las fuerzas realmente na-
cionales, etcétera.

§ <(33>. Pasado y presente. Elite y décimo sumergido. Hay que plan-
tearse la pregunta de si en cunalquier sociedad es posible la constitncion
de una élite, sin que en efla confluyan una gran cantidad de elementos
pertenecientes al “décimo sumergido™! social. Pero la pregunta se hace
necesaria si la élite se constituye sobre el terreno de una doctrina que
puede ser inierpretada fatalistamente: entonces afluve creyendo poder
justificar idealmente su pobreza de iniciativa, su deficiente voluntad, su
falta de paciente perseverancia y concentracién de los esfuerzos, todos los
fracasados, los mediocres, los derrotados, los descontentos de que el man4
no lueva del cielo y que los setos no produzean salchichas, que también
éstos son una forma de “décimo sumergido” de las sociedades en las que
la lucha por la existencia es encarnizada y en los paises pobres, en los que
sélo se puede conquistar un lugar al sol después de luchas encarnizadas.
Asi s¢ puede tener una élite al revés, una vanguardia de invalidos, una
cabeza-cola.

§ <34>. Periodismo. Revistas tipo. Para ser verdaderamente accesible
a Ia cultura media del lector medio, cada fasciculo de la revista deberia
tener dos apéndices: 1] una seccién en la que todos los nombres y las
palabras extranjeras que pueden haber sido empleadas en los distintos
articulos deberian estar representadas en una transcripcién fonética, la

29

27



28

més exacta posible, de la lengua italiana. De ahi la necesidad de cons-
truir, con criterios practicos y unitarios como los que permite la estruciura -
del italizno escrito, una tabla de traducibilidad de los fonemas extranjeros
a fonemas italianos; 2] una seccién en la que se dé el significado de las
palabras especializadas en los diversos lenguajes (filoséfico, politico, cien-
tifico, religioso, etcétera) o especializadas en el uso de un determinado
escritor.

La importancia de estas ayudas técnicas no suele ser valorada porque
no se reflexiona en la rémora que constituye, en el recuerdo y especial-
menie en la expresion de las propias opiniones, la ignorancia de cémo
se pronuncian ciertos nombres y del significado de ciertos términos. Cuan-
do el lector se encuentra en demasiadas dificultades de pronunciacién o de
significado, se detiene, pierde confianza en sus propias fuerzas y actitudes
¥ no se consigue hacerlo salir de un estado de pasividad intelectual en
el que empantana su inteligencia.

§ <35>, Pasado y presente. En el corriere della Sera del lo. de junio
se resumen, partiendo de la publicacién oficial, las nuevas normas para
el empleo de las tropas regulares en servicio de Seguridad Pdblica. Al-
gunas disposiciones innovadoras son de gran importancia, como aquella
por la cual la autoridad militar puede decidir su intervencién por su pro-
pia iniciativa, sin ser Ilamada por la autoridad politica. Lo mismo la otra
disposicién segtin la cual 1a tropa interviene sdlo con las armas cargadas,
para actuar, y, a lo que parece, no puede por ello ser empleada en la
formacién de cordones, stcétera?

§ «<36>. Pasado y presente. Sobre el apoliticismo del pueblo italiano.
Entre los otros elementos que muestran manifiestamente este apoliticismo,
deben recordarse los tenaces residuos de patrioteria v otras tendencias que
de costumbre se catalogan como manifestaciones de un supuesto “espi-
ritu pelecnero y faccioso” (luchas locales para impedir que las mucha-
chas hagan el amor con jévenes “forasteros™, incluso de pueblos vecinos,
etcétera). Cuando se dice que este primitivismo ha sido superado por los
progresos de la civilizacion, habria que precisar que ello ha sucedido me-
diante la difusién de una cierta vida politica de partido que ampliaba los
intereses intelectuales y morales del pueblo. Al llegar a faltar esta vida,
los patrioterismos han renacido, por ejemplo a través del deporte v las
competencias deportivas, en formas a menudo szlvajes y sangrientas. Jun-
to al “fanatismo” deportivo, existe el “fanatismo patrioteril” deportivo.

§ <<37>. Literatura popular. P. Ginisty, Eugéne Sue (Grandes vies

30



aventureuses), Paris, Berger-Levrault, 1932, en 169, 228 pp., 10 francos.

§ < 38>. Funcion cosmopolita de los intelectuales italianos, Sobre Al-
garotti. Del articulo “ ‘Nicolino’ e I’Algarotti” de Carlo Cacaterra, en el
Marzocco del 29 de mayo de 1932: “Sigue impidiendo en el dnimo de
nechos una evaluacién ecuinime de los escritos de arte de Algarotti la
consideracién de que fue el consejero y proveedor de Augusto HI de
Sajonia en las adquisiciones para la galeria de Dresde, por lo que se le
reprocha haber empobrecido a Italia en beneficio de cortes extranjeras.
Pero precisamente se ha dicho por Panzacchi y otros estudiosos que en el
cosmopolitismo del siglo XvIIl esta obra de difusion del arte italiano, como
de belleza pertencciente a toda Europa, tiene un aspectc menos odioso
que ¢l que con toda facilidad puede <hoy>> serle atribuido™® La ob-

servacién del cosmopolitismo | del siglo Xvi, que es exacta, es profun- 2

dizada y especificada: zel cosmopolitismo de los intelectuales italianos es
exactamente de la misma naturaleza que el cosmopolitismo de los demés
intelectuales nacionales? Este es el punto: para los italianos se da en
funcién de una particular posicién que es atribuida a Italia a diferencia
de los demds paises, 0 sea que [talia es concebida como complementaria
de todos los otros paises, como productora de belleza y de cultura para
toda Europa, -

§ <039, Temas de cultura. Elemenios de vida politica francesa. 1os
mondrquicos han construido la doctrina histérico-politica (gue tratan de
hacer popular) segiin la cual el Imperio y la Repiblica han significado
hasta ahora la invasién del territorio nacional francés. Dos invasiones vin-
culadas con la politica de Napoleén I (de! 1814 y del 1815), una con la
politica de Napoleén III (1870-71) y una con la de 1a Tercera Repiiblica
(1914), dan el material de agitaciéon. Los republicanos se sirven también
de los mismos materiales, pero naturalmente su punto de vista no’es el de
los monérquicos, que puede parecer incluso derrotista, en cuanto que si-
tda las causas de la invasion en las instituciones francesas y no por el con-
trario, como sostienen los republicanos, en los enemigos hereditarios de
Francia, en primera linea Prusia (mis que Alemania; v ¢sta distincidn
tiene importancia porque depende de la politica francesa tendiente a ais-
lar a Prusia y a hacer aliados de Francia a Baviera vy los alemanes meri-
dionales, incluidos los austriacos}. Este modo de plantear la cuestién ante
Ias masas populares por parte de todas las diversas tendencias del nacio-
nalismo esti lejos de carecer de eficacia. jPero es histéricamente exacto?
(Cuantas veces ha sido Alemania invadida por los franceses? (Habria
que contar entre las invasiones francesas también Ia ocupacién del Ruhr de

3



1923.) ;¥ cuéntas veces ha sido Italia invadida por los franceses? ;Y
cudntas veces ha sido Francia invadida por los ingleses, etcétera? (Las
invasiones inglesas: la lucha de Ia nacién francesa para expulsar al invasor
y liberar el territorio formd la nacidn francesa antes de la Revolucion;
se da por descontada desde el punto de vista del patriotismo y del nacio-
nalismo, aunque el motivo antinglés, a causa de las guerras de la revolu-
cién y de Napoledn, haya perdurado, especialmente en la literatura para
jovenes —Verne, etcétera~— hasta la época de la Tercera | Repiiblica y
no haya muerto todavia totalmente.) Pero después de 1870 el mito nacio-
nalista del peligro prusiano ha absorbido toda o casi toda la atencién de
los propagandistas de derecha y ha creado la atmdsfera de politica exte-
rior que sofoca a Francia.

§ <40, Maguiavelo. Relaciones de fuerza, etcétera. En el estndio del tercer
grado o momento del sistema de relaciones de fuerza existentes en una determi-
nada sitiacidn; se puede recurrir al concepto que en la ciencia militar es llamado
de la “coyuntura estratégica®, o sea, con mas precisidn, del grado de preparacidn
estratégica del teatro de la lucha, uno de coyos elemenios principales es dado
por las condiciones cuoalitativas del personal dirigente y de las fuerzas activas que
se pueden llamar de primera linea (inchiidas en éstas las de asalto)}. El grade de
preparacion estratégica puede dar la victoria a fuerzas “aparentemente” inferiores
a las adversarias. (Puede decirse que esta preparaciéon tiende a reducir a cero
los llamados “imponderables”, o sea las rteacciones inmediatas, en un momento
dado, de las fuerzas tradicionalmente pasivas o semipasivas.} (Entre los elementos
de esta preparacién estratégica deben contarse aquellos que son considerados en
las observaciones hechas sobre una “capa militar” que flanguea al organismo téc-
nico del ejército, cuya preparacién es cuidada por todos los paises: oficiales de Ia
reserva, asociaciones de cverpos militares en la reserva, que mantienen el espiritu
de cuoerpo incluso después de concluir el servicio militar activo, etcétera.)?

Otro elemento que afiadir al pardgrafo sobre el economismo es ésie: como ejem-
plificacién de Ia llamada intransigencia, la aversién Irigida] de principio al com-
promiso con su manifestacién subordinada del “temor a los peligros™. La aversion
al compromiso esti estrechamente lipada al economismo, en cuanio que la con-
cepcion en que se basa esia aversién no puede ser mis que una fatal realizaciém
de ciertas situaciones favorables sin necesidad de “prepararlas” con iniciativas vo-
luntarias vy predispuestas segin un plan; cxiste ademds ¢l clemento de confiarse
ciegamente y sin criterio a la virtund de las armas. No se toma en cuenta el factor
tiempo ¥ no se toma en cuenta, en tlltimo andlisis, la misma “economia™ en el
sentido de que no se comprende cémo en ciertos momentos el impulso debido al
factor econdmico es frenado o estorbado por un clemento ideoldgico tradicional,
que existe una lucha, en el seno de ciertos bloques sociales econdémico-politicos,
entre las exigencias de la posicién econémica de masas y la fortz|na politica de

32



los dirigentes tradicionales, ¥ que una iniciativa politica apropiada por parte de una
foerza exirafia al bloque es “necesaria” para liberar el impulso econdmico del
obstaculo politico vy cambiar la direccion tradicional en una nueva direccidn con-
forme al contenide econdmice que se haya desarrollado en una fase mds progre-
sista, etcétera. Dos fuerzas “semejantes” no pueden fundirse en un organismo nuevo
mas que a través de una serie de compromisos, ¢ bien con la fuerza de las armas;
alidndose en un planc de igualdad o subordinando una fuerza a la otra mediante
la coercidn, Si la unidad de las dos fuerzas es necesaria para vencer a una tercera
fucrza, evidentemente el recurso a la coaccién (dado que se tenga la disponibilidad
para ello) es una pura hipdtesis metodolégicy ¥ Ia tinica posibilidad concreta es
UN COMpromisc. -~

;

Cii. Cuaderno 13 (XXX), pp. 17-17a.

§ < 41>. Nociones enciclopédicas. “Paritario”. El significado de paritario es
de los més interesantes y curiosos. Paritario significa que 1 000000 tiene los mis-
mos derechos que 10000, eicétera, a veces que 1 tiene los mismos derechos que
50 000. ;Qué significa paritario en las empresas Schneider de Creusot? ;(Qué sig-
nifica en el Consejo Naciomal para la Industria de las Minas de Carbdn, existente
en Inglaterra? ;Qué significa en el Consejo Directivo del OIT de Ginebra? eicétera.

Cfr. Cuaderno J6 (XXII), pp. 28.

§ < 42. Los sobrinitos del padre Bresciani. ;Por qué formas de actividad tienen
“simpatia” los literatos italianos? {Por qué la actividad econdmica, el trabajo como
produccion individual ¥ de grupo no les interesa? Si en los libros se trata de un
tema econdmico, es el aspecto de la “direccion™, del “dominio”, del mando, de un
“héroe” sobre los producteres 1o que les interesa. O bien les interesa la produccién
en general, el trabajo en general en cuanio elemento de vida v de poder nacional, en
cuanto clemento para parrafadas retéricas. La vida del campesine ocupa un mayor
espacio, pero también en este caso no como trabajo, sino del campesino como
“folklore”, como pintoresca representacién de sentimientos y costumbres curiosas
y raras. Por eso la “mujer” tiene mucho espacio, con los problemas sexuales en su
aspecto mas exterior y romaéantico. El “trabajo” del empleado es fuente de comici-
cidad. El trabajo del intelectual tiene poco espacio o bien es presentado en su
expresion de “dominio™, de retdrica.

Ciertamente no se puede imponer a una ¢ muchas generaciones de escritores el
sentit “simpaifa” por uno u ofro aspecto de Ia vida, pero que una | o muchas ge-
neraciones de escritores tengan ciertas simpatias y no otras tieme cierfamente un
significado, indica una cierta orientacién con preferenciz a otras en el interéds de
los intelectnales, Incluso el verismo italiano (excepto, en parte, Verga) se distingue
de las corrientes realistas de los demas paises en cuanto que se limita a la “bestia-

33

32



33

lidad” de la  “naturaleza humana™ (al “verismo™ enlendido en sentido mezquino)
v no offece represemntaciones. apre_ciableg del trabajo y de la fatiga. Tiene cierto
mérito cultural como reaccidén parcial a los empalages y languideces roménticas de
formas tradicionales, pero crea inmediatamente su propio cliché igualmente ama-
nerade. Pero no basta que los eseritores no- comsideren digna de “crémica e his-
toria” una actividad gne sin embargo- absorbe, durante casi toda su vida, a las
nueve décimas partes de la nacidn;-si se ocupan de ello, su actitud es la del padre
Bresciani, etcétera (ver los escritos de L. Russo sobre Verga y sobre Abba).?

G. C. Abba puede ser citado como ejemplo italiano de escritor “popular-pacio-
nal”, aon no siendo *populachero” o no perteneciendo a ninguna corriente que
critique por razones de “partido” o sectarias la posicidn de la clase dirigente. Puedens
analizarse Bo sdlo los escritos de Abba que tienen un valor poético v artistico,
sino otros libros como el dirigido a los soldados, que incluso fue premiado por
entidades gubernamentzles y militares y durante algin tiempc fue difundido entre
las tropas.? En esta direccién puede citarse el estudio de Papini publicado en La-
cerbal tras los aconfecimientos de junmic de 1914.% La posicidn de Alfredo Oriani
imerece también sefialarse, pero es abstracta y retdrica y anegada en su “titanismo”
de genio incomprendido. Hay que sefialar algo en los escritos de Piero Jahier (re-
cordar las simpatias de Jahier por Proudhon},* también de caricter militar {(en
esto Jahier pugde relacionarse con Abba), estropeado por el estilo biblico ¥ clau-
deliano ~del escritor, que lo hace menos eficaz, porque enmascara una forma
spobista de¢ retdrica. (Toda la literatura de Strapaese deberfa ser “nacional-popu-
far” como programa, pero precisamente lo es por programa v es una manifestacion
inferior de la coltura; Longanesi debe haber escrito también un librito para los
reclutas, lo que demostraria c¢émo la tendencia nace también de preocupaciones
militares}.> Ta preocupacién nacional-popular” en el planteamiento critico-esiético
aparece en Luigi Russo (del cual debe verse el librito sobre los Narratori}® como
resultadc de un retorno | a la experiencia de De Sanctis después del punto de lle-
gada del crocianismo.

“Observar que en ¢l fondo el brescianismeo es “individualismo” antiestatal y an-
tinacional aus cuande ¥ no obstante se vele de un nacionalismo y estatismo fre-
nético. “Estado” significa especialmente direccion consciente de las grandes mul-
titudes nacionales, o sea Decesario “contacto” sentimental ¢ idecldgico con ellas
y en cierta medida “simpatia” y comprensién de sus necesidades y exigencias, De
hecho la ausencia de wna literatura popular-naciconal, debida a la ausencia de preo-
cupaciones por estas necesidades y exigencias. ha dejado el “mercado™ literario
abierto a Ias infiliencias de los prupos infelectuales de otros paises que, “populares-
nacionales” en su patria, lo son también en el exiranjero porque las exigencias v
necesidades son similates. Asi el pueblo italiano s¢ ha apasionado a través de la
rovela histérico-popular francesa, con las tradiciones francesas, monérquicas y re-
volucionarias francesas ¥y conoce los amores de Enrigne IV, la Revolucién del 89,

a En el manuscrito: “Puede”. )
b En el manuscrito: “en la Acerba”. - 8

34



las invectivas de Victor Hugo contra  Napoledn I, se apasiona por ua pasado
que no es ¢l suyo, se sirve en su lenguaje vy en. su_ pensamiento de metiforas y
referencias francesas, etcétera; es, cuituralmente, mis francés que italiano. .

Respecto a la orientacion nacional-popular dada por De Sanctis a la cultura
italiana, debe verse también el libro de Russo {F. De Sanctis ¢ la cultura napole-
tana, 1860-1885, La Nuoova Italia editora, 1928)7 v el ensayo.de De Sanctis “La
scienza e la vita”:8 me parece que De Sanctis sintid fueriemente el contraste Re-
forma-Renacimiento, o sea precisamente el contraste entre Vida v Ciencia que habia
en [a tradicion italiana como una debilidad de Ia estructura nacional-estatal y que
traté de reaccionar contra agquél. Por lo tanio €l hecho de que en um cierto punto
le” llevd a- alejarse def idealismo especulativo y aproximarse al positivismo vy al
verismo en Iig}atura {simpatias por Zola, como Russo por Verga v por 5. Di
Giacomo), ¥ como parece que observa Russo en su libro (Cir. Marzot, en la Nuo-
va Italia de mayo de 1932), “el secreto de la eficacia de De Sanctis debe buscarse
enteramente ‘en su espiritualidad democratica, la cual lo hace suspicaz y enemigo
de todo movimiento o pensamiento que adopte un caricter absolutista y privilegia-
do < ...>; v en la tendencia ¥ en.la necesidad de concebir el estudio como
aspecto. de una actividad mas vasta, tanto espiritual como practica, encerrada:- en
la férmula de su famoso discurso “La scienza e la vita® ™.

Antidemocracia en los escritores brescianescos no tene otro significado que el |
de oposicién al movimiento popular-nacional, -0 sea es espiritu “econdmico-corpo-
rativo”, “privilegiado™, de casta v no de clase. de cardcter politico-medieval y no
moderro

‘Cir. Cuaderno 23 (V1), pp. 13-17.

§ <43, Los sobrinitos del padre Brescigni. Libros de guerra. ;Qué reflejos ba
tenido la tendencia “brescianista™ en la literatura de guerra? La guerra ha obligado
a: los diversos estratos sociales a aproximarse, 2 conocerse, a apreciarse en el su-
frimiento comin. (Qué han aprendido de la guerra los literatos? ;Y en general qué
han aprendido de la guerra aguelas capas de ias que surgen mormalmente los mds
numerpsos intelectnales y escritores? Dos lineas de. investigacion. La primera, la
concerniente a la clase social general, puede segunir el material ya seleccionado por
el profesor Adolfe Omodeo-en la publicacion Alomenti della vita di guerra. Dai
diari e dalle leitere dei caduti que sale por entregas en la Critice desde hace ya
bastante tiempo.! La seleccidén de Omodeo presenia un material va seleccionado,
e el sentido nacional-popular, porque Omodeo se propone demostrar ¢dmo ya en
1915 se babia formado una conciencia nacional-popular y en la guerra tuvo ocasién
de:manifestarse ¥ no ya el _origen palingenético. Que Omodeo consiga demostrar su
suposicién es otra cuestion distinta: ¢l caso es que Omodeo tiene una concepcion
propia de lo que es conciencia nacional-popular, cuyos orfgenes culturales son
faciles de rastrear; é es un epigono de latradicién liberal moderada, y el paterna-
lismo democritico y popular se confunde a memido en €l ¢on esa particular forma

35

34



35

36

de conciencia nacional-popular que es més moderna y menos borbonizante.

La literatura de guerra propiamente dicha, o sea debida a escritores “profesiona-
les”, ha tenido en Italia diversa fortuna. Inmediatamente después de la guerra fue
escasa, y buscéd su fuente de inspiracidn en Le few de Barbusse, Hubo una se-
gunda oleada, que se prodojo después del éxito internacional del libro de Remar-
que? y con el propdsito internacional de oponerse a la mentalidad de la literatura
pacifista tipo Remargue. Esta literatura es en general mediocre, en todos los sen-
tidos, como arte y como “cultura”, o sea como creacién practica de “masas de
sentimientos” que se quiere hacer triunfar en el pueblo. Mucha de esta literatura
entra perfectamente en ¢l “brescianismo”. Ejemplo tipico el libro de C. Malaparte
La rivolia dei santi male|detti que fue presentado en su primera edicién como
barbussiano v que se ha vuelto brescianesco en una segunda edicion.?

Debe verse la aportacion hecha a esta literatura por el grupo de escritores que
pretenden ser llamados “vocianos” y que ya antes de 1914 trabajaban para crear
una conciencia nacional-popular moderna: creo que este grupo produjo los mejo-
tes libros, por ejemplo el diario de Giani Stuparich.s El libro de Ardengo Soffici,?
aunque Soffici, exteriormente “vocianc”, tiene wma retdrica repugnante. Una resefia
de esta literatura de guerra dentro de la seccién del brescianismo serfa muy inte-
Tesante.

Cfr. Cuaderno 23 (VI), pp. 31-33.

§ < 44>. Temas de cultura. Discusiones, dividir un pelo en cuatre, etcétera,
Actitud de infelectuales es la de mostrar fastidio por las discusiones demasiado
largas y sutiles, que se desmenuzan analiticamente en sus detalles minimos y mues-
tran no querer acabar hasta que entre los disertantes se haya Hegado a un acuerdo
perfecto sobre todo el tema en discusién y por lo menos cuando las opiniones en
conflicto se hayan enfrentado totalmente. El intelectual cree suficiente un acverdo
sumario, sobre los principios generales, sobre las lineas directrices v fundamenta-
les, vy presupone que el esfuerzo individual de reflexi6n conducira necesariamente
al acuerdo sobre las “minucias”. Por eso en las discusiones entre intelectuales se
procede a menudo por alosiones ripidas: se tantea, por asi decirlo, la formacién
cultural reciproca, el “lenguaje” reciproco, y una vez hecho el descubrimiento de
que se encuentran en un terreno comin, se sigoe adelante ripidamente. La cues-
tibn es, precisamente, gue las discusiones no se producen siempre entre intelec-
tuales profesionales, sino que incluso un terreno cultural comin, un lenguaje co-
min, modos de razonamiente comunes, hay que crearlos entre mo intelectuales,
que no bhan adquirido el habito profesional y la disciplina intelectual necesaria
para la ripida conexién de conceptos aparentemente dispares, como viceversa para
un anilisis répido, descomposicion, descubrimiento de las diferencias esenciales
entre concepios aparentemente similares.

A menuado en esta seccién se ha aludido a la formacién “hablada™ de la cul-
tura, y a sus incomvenientes con respecio a o escrito. Observaciones justas | pero

36



que hay que integrar con estas que se¢ hacen ahora, o sea con la necesidad, para
difundir orginicamente una forma cultural, de Ia palabra hablada y de la discu-
sién minuciosa ¥y “pedante”. (Esto se observa en las relaciones entre intelectnales
profesionales ¥ no intelectuales, que es ademdas el caso tipico en todo grado de
escuela, desde las elementales hasta la Universidad.) El no técnico del trabajo in-
telectual, en su trabajo “individual”, con los Hbros, tropieza con una dificultad,
que lo detiene, porque no puede obiener inmediatamente la solucién, lo gue por
el contraric es posible obtener en las discusiones a viva voz inmediatamente, Por
eso debe haber un justo equilibrio entre el trabajo individual (escritc v con lo
escrito) y el trabajo “oral”, de discusion, etcétera.

Cir. Cuaderno 16 (XXII), pp. 36-37.

§ « 45> . Pasado y presente. La politica de lo menos malo. Pero “peor nuaca
estd muerto”, dice un proverbic popular, y habrd un “menos malo” hasta el infi-
nito, parque lo peor de mafiana serd “menos malo” gue Io “peor” de pasade ma-
fiana vy asi indefinidamente.

Cfr. Cuaderno 16 (XXII), pp. 34-34 bis.

§ <46>. Ricciotti Garibaldi. No ha aparecido en las ceremonias con-
memorativas de 1932 (al menos su nombre no se encuentra en el Corriera
de aquellos dias). Pero se encuentra en Italia. En una crénica de Luciano
Ramos en el Secolo Hiustrato del 11 de junio de 1932 “Garibaldi fra le
quinte. . .” (donde s¢ describen los ensayos para un drama, Garibaldi
de Italo Sulliotti) se alude al hecho de la presencia de Ricciotii (los en-
sayos se hacian en Mildn}.

§ < 47>. Nociones enciclopédicas. Tiempo. En muchas Jenguas extranjeras, la
palabra italiana fempo, introducida a través del lenguaje musical, ha adoptado un
significade, incluso en la terminologia politica, determinado, que la palabra tempo
en italiano, por su caracter genérico, no puede expresar (habria que decir ‘‘tempo”
en sentido musical, en el sentido en que se emplea en masica, etcétera} y que por lo
tanto hay que traducir: “velocidad del ritmo”, me parece la explicacién del térmi-
no tempe en el sentido musical, que puede dar esta traduccién, que sin embargo
serd solo “ritmo” cuando el término fempo es adjetivado: “ritmo acelerado”, “rit-
mo disminuwido”, etcétera (velocidad del ritmo en sentido eliptico, “medida de ve-
locidad del ritmo™}.

Cir. Cuaderno 16 (XXI1), p. 37.

37



37

38

§ < 48=. Los sobrinitos del padre Bresciani. Leonida Répaci. Ha aparecido el
primer fomo de una novela ciclica de feonida Répaci, I fratelli Rupe (Milan,
Ceschina, 1932, 15 liras) que, en su confunto, deberia representar la | evolucién
de Ia vida italiana en estos {reinta afios del siglo, vista desde Calabria (en un prefa-
cio Répaci presenta el plan de la obra},* Hay que preguntarse si Calabria tuvo en
este sentido una funcién nacional representativa. Y en general si la provincia ita-
liana ha tenido una funcion progresista, o cualguier oira, en la direccidén de un
movirmiento cualguiera del pais, en la seleccion de los dirigentes, en. la accion de
refrescar el ambiente. cerrado y corrompido de los centros de vida nacionmal. La
provincia era en realidad (como dirigente) mucho més corrompida que el centro,
y los provincianos apeortaron tna nueva corrupcién: ejemplo los hermanos Répaci,
que fueron desde Palmi a Turin y a Milan. L.os hermanos Rupe, se- entiende, son
los hermanos Répaci; pero, si se exceptta a Mariano, donde se halla el caracter
rupestre de Ciccio ¥ de Leonida: el cardcter débil e informe es predominante, Ré-
paci no tiene ninguna fantasia creadora: tiené una cierta disposicidn para ampliar
mecanicamente (por agregacion, o por inflacion} los. peguefios sucesos ocurridos
en su familia, que ¢s adoptada como “mito” de su arte. Este proceso de hinchazdn
mecinica puede ser demostrado analiticamente. Y por otra parte es un mito bien
exirafio el de Répaci, falto de humanidad, de dignidad, de decoro, por no decir
de grandeza. El Ultimo Cireneo,” ton las escenas del obsceno debatirse del hermano
impotente, demuestra de qué clase de humanidad se halfa provisto Rep'un (tam-
bién en este Frarelli Rupe hay un impotente); el cval, al parecer, serfa capaz de
cometer incesto para poder escribir una novela sobre el incesto y decir gque su
familia ha conocido todas las tragedias incluso las de Fedra o Edipo.

Cf_r. Cuaderno 23 (VI), pp. 33-34.

S 49 Apoiogos El Cadi, €] saguito robado, los dos Benedem ¥ los ‘cince
huesos de aceitnna. Rehacer el cuento de Las mil v una noches:

Cfr. Cuaderno 16 (XXII), p. 34,

§ « 50>, Los sobrinitos del padre Bresciani. Arnaldo Frateili Es el critico Li-
terario de La Tribuna, pero pertenece al grupo de los Forges y no de los Baldino.
Ha escrito una novela: Capogire (Milan, Bompiani, 1932). Frateili se me presenta
en la fanlasia como lo vi:em una caricatura-retrato: una-cara de fonto presuntuoso
con upa golita en la mariz. (;Toma tabaco Frateili? [;Tiene un romadizo A, Fra-
teili?]) ¢Por qué esa gotita? ;Se trata de unm-error de reproduccién? ;De un | trazo
de l4piz fuera de programa? ;¥ por qué el dibmjante: no borré la gotita? Angus-
tiosos problemas, los Gnicos que interesan a proposito de Frateilit -

Cir. Cuaderno 23 (V1}, pp. 34-35.

38



§ <<51>>. Pasado y presente. En un articulo de Mario Bonfantini,
“L’arte di Carlo Bini”, en la Iralia Letteraria del 22 de mayo de 1932, se
citan estos dos versos {o casi): “La prision es una lima tan sutil, — que
templando el pensamienio hace de él un estilo™ ;Quién escribid esto?
¢El mismo Bini? Pero ;jacaso Bini ha estado de verdad en la cdrcel? (se-
guramente no muocho). La prision es una lima tan sutil, que destruye
completamente el pensamiento; o bien hace ¢omo aquel maéstro artesano,
al cual se le habia encomendado un hermoso tronco de madera de olivo
preparada para hacer una estatua de san Padro, y corto por aqui, quita
por alla, corrige, esboza, hasta acabar por obtenér un mango para lezna.

§ <<52>>. Pasado y presente. En el segundo tomo de sus Memorias (ed.
francesa, II, pp. 233 ss.) W. Steed cuenta como el 30 de octubre de
1918 el doctor Kramar,® jefe del partido juvenil-checo, que habia sido
encarcelado y condenado a muerte en Austria, se encontrd c¢n Ginebra
con Benes. Los dos tuvieron grandes dificultades para “comprenderse™.
Desde 1915 Beres habia vivido y trabajado en los paises de la Entente
y habia asimilado el modo de pensar de éstos, mientras que Kramdr, que
habia permanec1d0 en Austria, habia, a pesar de todo, recibido la mayor
parte de sus impresiones de guetra a través de la cultura y la propagan-
da alemana y austriaca. “A ‘medida que la conversacién se prolongaba,
- Benes comprendia cuan ancho era el abismo que separaba los puntos de
vista de guerra de los aliados y de la Furopa central. Me comunicé sus
impresiones a su regreso a Paris y yo comprendi que si la diferencia de
pensamiento’ podia ser tan grande entre dos patriotas checos, tanto ma-
vor debia serlo entre los aliados y los pueblos germénicos, tan grande, en
verdad, que excluia toda posibilidad de entendimiento entre ellos hasta
que no se formulase un vocabulario o un grupo de pensamientos comu-
nes.”! Por eso Steed propone a Northeliffe transformar el departamento
de propaganda vy dedicarlo a este fin: crear la’ posibilidad de hacer com-
ptender a los alemanes lo que habfa sucedido y por qué, con el objeto,
por asi decirlo, de *desencantar” al pueblo alemdn y hacerlo capaz de
aceptar como necesaria la paz que la Entente habria impuesto,

Se trata, como se ve, de | dos érdenes de hechos y de observaciones:
19} Que los hombres cuyo pensamiento es fundamentalmente idéntico,
después de haber vivido separados -y en condiciones de vida tan distintas,
dcaban por tener dificultad p'ara entenderse, credndose asi la necesidad de
un penodo de trabajo comiin necesario para acomodarse al mismo dia-
pason Si no se comprende esta necesidad se incurre en el riesgo banal

2 Fn el manuscnto basado en el texto frances c1tad0 Kramar es transcrrto
“Kramarzh™. : -

39

39



40

de plantear polémicas sin sustancia, sobre cuestiones de *“vocabulario”,
cuando es algo bien distinto lo que habria que hacer, Esto refuerza el
principio de que en cada movimiento el grado de preparacion del perso-
nal no debe ser entendido abstractamente {(como hecho exteriormente
cultural, de elevacion cultural) sino como preparacion “concorde” y coor-
dinada, de modo que en ¢l personal, como vision, exista identidad en el
modo de razonar y por lo tanto rapidez en el entenderse para actuar con-
certadamente en forma expedita. 29] Que no sdélo dos campos enemigos
no se comprenderédn durante largo tiempo después de concluida la Jucha,
sino que no se comprenderdn tampoco los elementos afines entre si que
existen en los dos campos como masa vy que después de la lucha deberian
amalgamarse rdpidamente. Que no hay que pensar qgue, dada la afinidad,
la reunién debe producirse automdticamente, sino que hay que predispo-
nerla con un trabajo de amplio alcance en toda el 4rea, o sea en toda la
extension del dominio cultural y no abstractamente, o sea partiendo de
principios generales siempre validos, pero concretamente, sobre la expe-
riencia del pasado inmediato y del inmediato presente, de donde los
principios deben parecer brotar como férrea necesidad v no como «a
priori.

§ <53>. Pasado y presente. Un didlogo. Algo ha cambiado fundamen-
talmenie. Y puede verse. ;Qué cosa? Aantes, todos querian ser labradores
de la historia, tener partes activas, cada uno queria tener una parte activa.
Nadie queria ser “estiércol” de la historia. jPero es posible arar sin pri-
mero abonar la tierra? Por lo tanto, debe haber el labrador y el “es-
tidrcol”. Abstractamente todos lo admitian. ;Pero practicamente? “Estiér-
col” por “estiércol” era lo mismo que quedar atras, volver a la sombra, a
lo indistinto. Algo ha cambiado, porque hay quien se adapta “filosofi-
camente” a ser estiércol, sabe que tiene que serlo, y se adapta. Es como
la cuestién del hombre en punto de muerte, como suegle decirse. Pero hay
una gran diferencia, porque en punto de muerte se estd en un acto deci-
sivo que dura un instante; | por el contrario, en la cuestidn del estiércol
Ia cuestién dura mucho tiempo, y se representa cada momento. Se vive
una sola vez, como se dice; la personalidad propia es insustituible, No se
ofrece, para representarla, una cleccion espasmadica, de un instante, en la
que todos los valores son apreciados fulminantemente y hay que decidir
sin remisién. Aqui la remisién es de cada instante y ta decisién debe re-
petirse cada instante. Por eso se dice que algo ha cambiado. No se trata
tampoco de vivir un diaz como ledn o cien afios como oveja. No se vive
como ledn ni siquiera un minuto, todo o contrario: se vive como suboveja
durante afios y afios y se sabe que hay que vivir asi, La imagen de Pro-
meteo que, en vez de ser agredido por el 4guila, es devorado por los

40



parésitos. A Job lo pudieren imaginar los hebreos; a Prometeo solo podian
imaginarlo los griegos; pero los hebreos fueron mds realistas, mis despia-
dados, y también dieron una mayor evidencia a su héroe.

§ <54>. Nociones enciclopédicas. Bibliografia. Société francaise de
philosophie. Vocabulaire fechnique et critique de la philosophie, publica-
do por A. Lalande, IV® edicién aumentada, Paris, Alcan, 1932, en 89, tres
volumenes, 180 francos.?

¥ <55>. Renacimiento vy Reforma. Cfr. A. Oriani, La lotta politica
(p. 128, edicidn milanesa): “La variedad del ingenio italiano, que en la
ciencia podia ir desde el sublime buen sentido de Galileo a las deslum-
brantes y extrafias intuiciones de Cardano, se adapta igualmente a la
Reforma, y ahi se descubren de inmediato a Marco Antonio Flaminio.
poeta latino, a Jacopo Nardi, historiador, a Renata d’Este, mujer del du-
que Ercole II; Lelio Socini, ingenio superior a Lutero y Calvino, que
Hega mucho mis alto fundando la secta de los unitarios; Bernardo Ochino
y Pietro Martire Vermiglio, teélogo, que pasaran, éstos a la universidad
de Oxford, aquéllos al capitulo de Canterbury; Francesco Burlamacchi
que volverd a intentar la imposible empresa de Stefano Porcari y en ella
perecerd como mdrtir héroe; Pietro Carnesecchi y Antonio Palcario que
entre ambos perderan alli noblemente la vida. Pero este movimiento in-
comunicado al pueblo es mds bien una crisis del pensamiento filosdfico
y cientifico, naturalmente | ritmada sobre la gran revolucién germénica,
que un proceso de purificacién v de elevacién religiosa. De hecho, al re-
sumirlo Giordano Bruno y Tommaso Campanella, por haber ambos vi-
vido y muerto dentro de la drbita de una orden mondstica, son dos filo-
sofos arrastrados por la especulacién mds alld de los confines no sdlo
de la Reforma sino del propio cristianismo. En consecuencia, el pueblo
permanece tan insensible a su tragedia que casi parece ignorarla™?®

[ Pero que significa todo esto? jAcaso que tampocc la Reforma es una
- crisis del pensamiento filoséfico y cientifico, o sea de la actitud con res-
pecto al mundo, del concepto del mundo? Por lo tanto hay que decir que,
a diferencia de los demas paises, ni siquiera la religién era en Italia ele-
mento de cohesidn entre el pueblo y los intelectuales, v por eso precisa-
mente la crisis filosofica de los intelectnales no se prolongaba en el pue-
blo, porque no tenia origenes en el pueblo, porque no existia un “bloque
nacional-popular” en el campo religioso. En Italia no existia “iglesia na-
cional”, sino cosmopolitismo religioso, porque los intelectuales italianos
<estaban>> vinculados a toda la cristiandad inmediatamente como diri-
gentes anacionales. Separacidn eatre ciencia v vida, enfre religién y vida

41

41



42

popular, entre filosofiz y religion; los dramas individuales de Giordano
Bruno, etcétera, son del pensamiento europeo vy no italiano.

§ <<56>>. Pasado y presente. El culto provinciano a la imteligencia y
su retdrica. Cfr. la carta-prefacio de Emilio Bodrero a la revista Acca-
demie e Biblioteche d’ltalia, vol. 1, p. 5, donde se dice poco mas o menos
que Italia “no tiene nada que exportar sino inteligencia”.! (Cfr. “el eructo
del péarroco” de Maccari),® En los libros de Oriani este elemento-es fre-
nético. Recordar la anécdota de Oriani quien, ante la pregunta de si tenia
que declarar algo que causara impuesto, respondi6: “s1 la inteligencia
paga impuestos, aqui la hay por quintales™.* Habra gue sefialar que tal
actitud es de los intelectuales mediocres y fallidos,

§ < 57>. La cultura como expresion de la sociedad. Una afirmacién de
Baldensperger, de que los grupos humanos “crean las glorias segin las
necesidades y no. seghn los méritos™," es justa y debe meditarse. Puede
extenderse incluso mas alla del campo literario. :

§ < 58~. La “nucva” ciencia. Borgese y Michel Ardar. En la novela de Verne
De la tierra | a lz luna, Michel Ardan en su discurso dice liricamente que &l
espacio no cxiste” porque los astros estin a tal punto cercanos los unmos de los
otros que se puede pensar el universo como un tode sélido, cuyas distancias reci-
procas pueden parangonarse con las distancias existentes entre las moléculas del
metal mds compacto como el oro o el platino. Borgese, siguiendo las huellas de
Eddington, ha puesto de cabeza el razonamiento de Verne v sostiene que la “ma-
teria sélida” no existe porque ¢l vacio del dtomo es tal que un cierpo humano,
reducide a sus partes solidas, se convertiriz en un corpiscule séle visible bajo el
microscopio.r Es la fantasiz de Verne aplicada a la “Ciencia™ de los cientificos
y no va a la de los muchachos. {(Verne imagina, en el memento en que Ardan
expone su tesis, que Maston, uno de los personajillos con los que hace ingeniosos
sus libros, grita con entusiasmo: “Si, ;las distancias no existen!”, al tiempo que
esti a punto de caer para probar asi, en vivo, si las distancias existen o po.)?

Cfr. Cuadernag 11 {XVIL), pp. 77bis-78.

§ < 59>. Nociones enciclopédicas. Empirismo. Significado equivoco
del término. Se emplea el término de empirismo, comimmente, en ¢! sen-
tido de no-cientifico. Pero se 1o emplea también en el sentide de no cate-
gorico (propio de las categorias filosdficas) vy por lo tanfo de “comcre-

42



to” ¥ real en el sentido “corpbree” de la palabra. Realidad empmca b
realidad categorica, eicétera. Para Croce, por ejemplo, las ciencias filoso-
ficas son las finicas v auténticas ciencias, mientras que las ciencias fisicas
0 exactas son “empiricas” y abstractas, porque para el idealismo la natu-
raleza es una abstraccién convencional, de “conveniencia”, etcétera.

~§ <<60>. Pasado y presenie. Sobre el soRar con los ojos abierios v el
fantasear. Prueba de falta de cardcter y de pasividad. Se imagina que un
hecho ha sucedido vy que el mecanismo de la necesidad se ha vuelto al
revés, La iniciativa propia se ha vuelto libre. Todo es facil. Se puede lo
que se quiere, ¥ se quiere toda una serie de cosas de las que actualmente
se carece. Es, en el fondo, el presente vuelio al revés que se proyecta en
el futuro. Todo lo reprimido se desencadena. Por el contrario, hay que
atraer viplentamente [a atencién al presente tal como es, si s¢ quiere trans-
formarlo. Pesimismo de la inteligencia, optimismo de la voluntad.?

§ <61>. Pasado v presente, Inglaterra y Alemania, Una confrontacion 43
de los dos paises con respecto a su comportamiento frente a la crisis de
depresién del 1929 y siguientes. De este andlisis deberia desprenderse la es-
tructura real de uno y otro y su reciproca posicién funcional en &l conjunto
econdmico mundial, elemento de la estructura que no es, de costumbre,
atentamente observado, Puede iniciarse el andlisis con el fendmeno de a
désocupacion. jTiénen &l mismo significado las masas de desocupados en
Inglaterra y en Alemania? ;El tecorema de las “proporciones definidas™!
en la divisién del trabajo interno se presenta del mismo modo en los dos
paises? Puede decirse que la desocupacion. inglesa, aun siendo inferior
numéricamenté a la alemana, indica que el coeficientz “crisis orgénica”
as mayor en Inglaterra que en Alemania, donde por el contrario ¢} coe-
ficierite “crisis ciclica™ es mas importante, 0 sea que, en la h1p0t651s de ung
recuperacion “ciclica”, la absorcién de la desocupacién seria més ficil en
Alemania que en Ingiaterra De qué elemento de la estructura depende
esta diferencia: de la mayor importancia que en Inglaterra iiene el co-
mergio en comparacidn con la produccién industrial, o sea de 1a existencia
en. Inglaterra de una masa de “proletarios” vinculados a la funcion co-
mercial syperior a la alemana, donde, por el contrario, es mayor la masa
industrial. Composicién de la poblacion activa v su distribucién en las di-
versas- actividades. Muchos comerciantes (banqueros, agentes de cambio,
representantes, etcétera) determinan un amplio empleo de personal para
sus servicios cotidianos: aristocracia més rica y poderosa que en Alema-
nia. Més. pumerosa la cantidad de “parésitos rituales” o sea de elementos
sociales empleados no en la produccién directa, sino en la distribucidn y

43



44

45

en los servicios [personales] de las clases poseedoras.

§ < 62>. Maguiavelo. Bl teorema de las proporciones definidas. Este principio
puede emplearse para hacer mas claros muchos razonamientos referentes a la or-
ganizacién ¢ incluso a la politica general (en ¢! andlisis de las situaciones, de las
relaciones de fuerza, etcétera, e¢n el problema de los intelectnales). Se entiende
que hay que recordar simpre que el recurso al principio de las proporciones defi-
nidas tiene un valor metaférico, ¥ | no puede ser aplicado mecinicamente. Cada
organismo tiene su propio principio dptimo de proporciones definidas. Pero la cien-
cia de la organizacidén debe recurrir especialmente a este principio. En el ejéreito
se ve con claridad la aplicacién del principio. Pero cada sociedad tiene su ejéreito
v cada tipo de ejército tiene su propio principio de proporciones definidas, vy estd
en continuo desarrollo incluso como tipo. El ejército actual es ya distinto del que
era en los inicios del desarrollo de la actual forma social, etcétera. Relacidn entre
tropa, tropa con grado, suboficiales, oficiales subalternos. oficiales superiores, Estado
Mayor general, etcétera. Relacion de las armas especiales. Relacion de los servi-
cios de intendencia, etcétera. Cada cambio en cada umo de los clementos provoca
desequilibrios en las otras partes, eicétera.

Politicamente el principio se puede estudiar em los partidos, en las fabricas, y
ver como cada grupo social tiene sus propias proporciones, segin el nivel de cul-
tura, de independencia mental, de espiritt de iniciativa de sus miembros mdés atra-
sados y periféricos.

La ley de las proporciones definidas es resumida asi por Pantaleoni en los Prin-
cipii di Economiag Pura: *.. . Los cuerpos se combinan quimicamente sélo en pro-
porciones definidas, y; cada cantidad de un elemento que supere la cantidad exigida
para una combinacién con ofros elementos, presentes en cantidades definidas, queda
libre: si la cantidad de un elemento es deficiente en relacién a la cantidad de otros
elementos presentes, la combinacién no se produce mds que en Ia medida en que
es suficiente la cantidad del elemento que esti presente en cantidad menor que fa
de los otros™.! Seria posible servirse metaforicamente de esta ley para hacer com-
prender ¢cémo un “movimiento” se vuelve partido, o sea fuerza politica eficiente,
en la medida en que posec “dirigentes” de diverso grado y en la medida en que
estos dirigentes son “capaces”. El awromatismo histdrico de clerta premisa es po-
tenciado politicamente por los partidos v los hombres “capaces™ su ausencia o
deficiencia (cuantitativa y cualitativa) hace “estéril” el propio automatismo: existe
la premisa, pero las consecuencias no se realizan. Por eso puede decirse que los
partidos | tienen la misién de crear dirigentes, son la funcién de masa que selec-
ciona, desarrolla y multiplica los dirigentes necesarios para que la masa determinada
(que es una cantidad “fija”, en cuanto s¢ puede asumir y fijar cuinios son los miem-
bros de un cierto grupo social) se articule y convierta, de caos iumultuoso, en
cjército politico orginicamente predispuesto. Cuando en elecciones sucesivas del
mismo grado o de grade distinto (en Alemania por ejemplo: elecciones para pre-

44



sidente de la republica, para las dietas de los Linder, para el Reichstag, para los
consegjos comunales y asi sucesivamente hasta los comités de empresa),? cuando
un partido fluctia en su masa de sufragios de méximos a minimos que parccen
arbitrarios, se puede deducir que sus cuadros son deficientes en cantidad v en cali-
dad, o por cantidad ¥ no por calidad (relativamente) o por calidad y no por
cantidad. Un partido que tiene muchos votos sindicales v menos politices, es defi-
ciente cualitativamente en su direccién: posee muchos subalternos, o al menos en
nimero suficiente, pero no posee los grados superiores proporcionadamente, etcé-
tera. Puede hacerse un anilisis de tal género que ya fue spgerido en otras ano-
taciones.

Cfr. Cuaderno 13 (XXX), pp. 22-22a.

§ <63>. Pasado y presente. Contra el bizantinismo, Se puede llamar
bizantinismo o escolasticisino la tendencia degenerativa a tratar las cues-
tiones llamadas tedricas como si tuviesen un valor por si mismas, indepen-
dientemente de toda practica determinada. Un ejemplo tipico de bizanti-
nismo son las llamadas tesis de Roma,” en donde se aplica a los pro-
blemas el método matematico como en la economia pura. Se plantea la
cuestién de si una verdad tedrica descubierta en correspondencia con
una determinada prictica puede ser generalizada y considerada universal
en una época histérica, La prueba de su universalidad consiste precisa-
mente en lo que aquélla se convierte: 1] estimulo para conocer mejor
la realidad efectiva en un ambiente distinto a aquél en el que fue des-
cubierta, v en eso estd su primer grado de fecundidad; 2] habiendo es-
timulado y ayudado a esta mejor comprensién de la realidad efectiva,
se incorpora a esta realidad misma como si fuese su expresién originaria.
En este incorporarse estd su universalidad concreta, no simplemente en
su | coherencia 16gica y formal y en el heche de ser un instrumento po-
lémico til para confundir al adversario. En suma, debe estar siempre vi-
gente el principio de que las ideas no nacen de otras ideas, que las filo-
sofias no son paridas por otras filosofias, sino que son la expresién siem-
pre renovada del desarrollo histdrico real. La unidad de la historia, o
sea lo que los idealistas llaman unidad del espiritu, no-es un presupuesto,
sino un continuo hacerse progresive. Igualdad de realidad efectiva deter-
mina identidad de pensamiento v no viceversa. De ahi se deduce ade-
mas que toda verdad, aun siendo universal, v aun pudiendo ser expresada
con una formula abstracta, de tipo matematico (para la tribu de los fed-
ricos), debe su eficacia a ser expresada en los lenguajes de las situaciones
concretas particulares: si no es expresable en lenguas particulares es una
abstraccidn bizantina y escoldstica, buena para pasatiempo de los rumia-
dores de frases.

45

46



47

§ < 64> Maguiavelo {historia de las clases subalternas). Importancia y signi-
ficado de los- partidos. Cuando se escribe la historia de un partido, se enfrenta
toda una serie de problemas., (Qué sera la historia de’ un partido? ;Sera Ia. simple
narracién de la vida interna de una organizacién politica, céHmo nace, los primeros
crupos que la consiituyen, las polémicas ideologicas a través de las cuales nace
su programa y su concepcion del mundo v de la vida? En tal caso, seria la his-
toria de restringidos grupos intelectuales y en ocasiones la biografia politica de una
sola personalidad. El cuadro deberd ser mas amplio: serd la historia de nna. deter-
minada masa de hombres que habra seguido a aquellos hombres. los habra apoyado
¢con su confianza, criticado “realistamente™ con sus dispersiones v su pasividad.
Pero esta masa estard constituida sclamente por los socios del partido? Habra
que seguir los congresos, las votaciones, eicétera, todo €l conjuntio de modos de
vida con los que una masa de partido manifiesta su voluntad; ;jpero sera suficiente?
Evidentemente habra que tomar en cuenta el grupo social del que el partido es la
expresion v la parte mas avanzada, y la historia de un partido no podra dejar de
ser la historia de un determinado grupo social. Pero este : grupo no esta aislado
en la sociedad, tiene amigos, afines, adversarios, enemigos. Solo del complejo cua-
dro de tedo ef comjunto social resultard la historia de un determinado partido, ¥
por lo tanto puede decirse gue escribir la historia de un partido significa escribic
Ia historia general de un pafs desde un punto de vista monografico, para poner .de
relieve un aspecto caracteristico. Un partido habrd tenido mayor o menor impor-
tancia, mayor o menor significado en la medida, precisamente, en que su actividad
particular haya tenido mayor o menor peso en la determinacion de la historia de
un pafs. He aqui que del modo de escribir la historia de un partido se desprende
qué concepto se tiene de lo que un partido es v debe ser. El sectario se exaltara
con los pequefios sucesos internos, que tendrdn para ¢l un significado esotérico y
e lienardn de entusiasmo mistico. Un historiador-politico dard a estos hechos la
importancia que tienen en el cuadro general e insistird en la eficiencia real del
partido, en su fuerza determinanie, positiva .o negativa, en el haber contribuido a
determinar un suceso e incluso en el haber impedido su realizacidn.

Cfr. Cuaderno 13 (XXX). p. 23-23a.

§ <65>. Pasado y presente, La historia maestra de 14 vida, las leccio-
nes de la experiencia, etcétera. También Benvenuio Cellini (Vida, Libro
segundo, Gltimas palabras del pardgrafo XVII), escribe: “Es bien cierto
lo que se dice: aprenderas todavia otra vez. Esto no vale, porque la (for-
tuna) viene siempre de formas distintas y nunca imaginadas”.! Quizi
pueda decirse que la historia es maestra de la vida y que la experiencia
ensena, etcétera, no en el sentido de que se pueda, por la forma como
se ha desarrollado una serie de acontecimientos, extraer un criterio seguro
de accidn v de conducta para acontecimientos similares, sino sélo en el
sentido de que, siendo la produccidn de acontecimientos reales el resul-

46



tado de una concurrencia contradictoria de fuerzas, hay que tratar de ser
la fuerza determinante. Esto debe ser entendido en muchos sentidos, por-
que es posible ser la fuerza determinante no sélo por el hecho de ser la
fuerza cuantitativamente predominante (lo que no siempre es posible ¥
factible) sino por el hecho de ser la cualitativamente predominante, y esto
puede lograrse si se tlene espiritu de iniciativa, si se capta el “buen
momento”, si | se mantiene en continuo estado de tensidn a la voluntad,
con ¢l fin de estar en condiciones de dispararse en cualquier momento
que se decida (sin necesidad de largos preparativos gque hacen pasar el
momento mds favorable) etcéiera. Un aspecto de tal modo de considerar
las cosas lo expresa el aforismo de gue la mejor tactica defensiva es la
ofensiva. Nosotros estamos siempre a la defensiva contra el “acaso™, o
sea la aparicidn imprevisible de fuerzas contrarias que no siempre pueden
ser identificadas en su totalidad (v una sola que se pase por alto impide
prever la combinacion efectiva de las fuerzas que siempre da originalidad
a los acontecimientos) y podemos “ofenderlo” en el sentido de que in-
tervenimos activamente en st produccion, desde nuestro punte de vista,
lo volvemos menos “acaso™ o “naturaleza” v mas afecto de nuestra acti-
vidad v voluntad.

§ < 66>, Literatura popular. He mencionado en otra nota' cémo en
Italia la musica ha sustituido en cierta medida, en la culiura popular, a
aquella expresion artistica que en otros paises es dada por la novela po-
pular, y como los genios musicales han tenido la popularidad que, por
el contrario, les ha faltado a los literatos. Debe investigarse: 19] si el
floreciniento de la épera en musica coincide en todas sus fases de des-
arrollo (o sea no como expresién individual de artistas geniales aislados,
sino como hecho, manifestacién histérico-cultural) con el florecimiento
de la épica popular representada por la novela. Me parece gue si: la no-
vela v el melodrama tienen su origen en el siglo xvin y florecen en la pri-
mera mitad del siglo XIX, o sea que coinciden con la manifestacion y la
expansion de las fuerzas democriticas populares-nacionales en toda Euro-
pa. 29] Si coinciden la expansién europea de la novela anglo-francesa y
la del melodrama italiano.

¢Por qué la “democracia” artistica italiana ha tenido una expresién
musical y no “literaria®? ;El que el lenguaje no haya sido nacional, sino
cosmopolita, como lo es la musica, puede vincolarse a la deficiencia de
caricter popular-nacional de los intelectuales italianos? En el mismo mo-
mento que en cada pais se produce una estrecha nacionalizacion de los in-
telec|tuales indigenas, y este fenémeno se da también en Italia, aunque en
menor medida (tamblen el 51glo XV italiano, especialmente en su segun-
da mitad, es mdas “nacional” que cosmopolita), los intelectuales italianos

47

48

49



50

contintian su funcién europea a través de la misica. Tal vez podria ob-
servarse que la trama de los libretos no es nunca “nacional” sino europea,
ent dos sentidos: o porque la “intriga” del drama se desarrolla en todos
los paises de Furopa vy mds raramente en Italia, partiendo de leyendas po-
pulares y de novelas populares; o porque los sentimientos y las pasiones
del drama reflejan la particular sensibilidad europea dieciochesca y ro-
méntica, o sea una sensibilidad europea, que no por ello coincide con
elementos conspicuos de la sensibilidad popular de todos los paises, de los
cuales, por lo demds, recibié la corriente roméntica. (Este hecho debe
vincularse con la popularidad de Shakespeare e incluso de los tragicos
griegos, cuyos personajes, arrastrados por pasiones elementales —celos,
amor paterno, venganza, etcétera— son esencialmente populares en to-
dos los paises.) Por eso puede decirse que la relacidon melodrama ita-
liano-literatura popular anglo-francesa no es desfavorable criticamente al
melodrama, porque la relacién es histérico-popular y no artistico-critica.
Verdi no puede ser comparado, por asi decirlo, con Eugenio Sue, como
artista, si bien puede decirse que el éxito popular de Verdi solo puede ser
parangonado con el de Sue, aunque para los estetizantes (wagnerianos)
aristocriticos de la miisica, Verdi ocupa el mismo puesto en la historia
de Ia musica que Sue en la historia de la literatura. La literatura popular
en sentido peyorativo (tipo Sue y toda la secuela) es una degeneracion
politico-comercial de la literatura nacional-popular, cuyo modelo son pre-
cisamente los trdgicos griegos y Shakespeare.

Este punto de vista sobre el melodrama puede también ser un criterio
para comprender la popularidad de Metastasio, quien la obtuvo especial-
mente como escrifor de libretos.

§ <67>. Pasado v presenie. En la exposicién critica de los aconteci-
mientos subsiguientes a la guerra v a los intentos constitucionales (orga-
nicos) para salir de! estado de desorden y de dispersién de las fuerzas,
mostrar cémo el movimiento | para valorzar la fibrica® en contraste (o
mejor auténomamente) con la (de la) organizacién profesional corres-
ponde perfectamente al andlisis que del desarrollo del sistema de fi-
brica se hace en el primer volumen de 1a Critica de la Economia Poli-
tica. Que una division del trabajo cada vez més perfecta reduce objetiva-
mente la posicién del trabajador en la fibrica a movimientos de detalle
cada vez mds “analiticos”, de manera que al individuo se le escapa la
complejidad de la obra comiin, v en su misma conciencia la contribucion
propia se deprecie hasta llegar a parecer ficilmente sustituible en cada
instante; que al mismo tiempo el trabajo concertado y bien ordenado da
una mayor productividad “social” v que el conjunto de los obreros de la
fabrica deba concebirse como un “trabajador colectivo™,? son los presu-
puestos del movimiento de fibrica que tiende a hacer volverse “‘subjetivo”

48



lo que es dado “objetivamente”. Ademas ;qué quiere decir objetivo -en
este caso? Para el trabajador aislado, “objetivo” es el encuentre de las
exigencias del desarrollo técnico con los intereses de la clase dominante.
Pero este encuentro, esta unidad entre desarrollo técnico v los intereses
de la clase dominante es sdlo una fase histdrica del desarrollo industrial,
debe ser concebido como transitorio, El vinculo puede disolverse; la exi-
gencia técnica puede ser pensada concretamente separada de los intereses
de 1a clase dominante,* no sélo eso sino unida con los intereses de Ja clase
todavia subalterna. Que tal “escisién” y nueva sintesis esté histdricamente
madura es algo demostrado perentoriamente por el hecho mismo de que
un proceso semejante es comprendido por la clase subalterna, que pre-
cisamente por ello no es ya subalterna, o sea que da muestra de tender a
salir de su condicién subordinada. El “trabajador colectivo” comprende
gue lo es y no sblo en cada fibrica aislada sino en esferas mas amplias
de Ia divisién del trabajo nacional e internacional, v esta conciencia ad-
guirida da una manifestacién externa, politica, precisamente en los orga-
nismos que representan la fabrica como productora de objetos reales y no
de ganancia,

§ «<68>. Maquiavelo. Centralismo orgdnico y centralismo democrdtico. Hay
que ecstudiar las relaciones econdmicas y politicas reales que hallan su forma
organizativa su articulacién y su funcionalidad | en las manifestaciones de centra-
lismo orginico y de centralismo democritico en una serie de campos: en la vida
estatal (unitarismo, federalismo, etcétera), en la vida interestatal (alianzas, formas
diversas de constelaciones politicas internacionales), en la vida de los partidos po-
liticos y de las asociaciones sindicales econdmicas (en un mismo pals, entre pafses
distintos, etcétera). Las polémicas sorgidas en el pasado (antes de 1914) a pro-
posito del predominio alemén® er la vida de algunas fuerzas politicas internaciona-
les. Pero jera real este predominio o en qué consistia realmenie? Me parece que
puede decirse: 19] que ninglin vinculo orgdnico o disciplinario establecia tal pre-
dominio, el cual, por lo fanto, era un simple hecho de influencia cultural e ideo-
légica abstracta; 291 que tal influencia cultural no tocaba para nada la actividad
prictica efectiva, la cual, por el contrario, era disgregada, localista, sin orientacién
de conjunto. En tal caso no se puede hablar de ningln centralismo, ni organico ni
democritico, ni de algén otro género o mixto. La influencia cultural era resentida
y sufrida por escasos grupos intelectuales, sin vinculos con las masas, y precisa-
mente esta ausencia de vinculos caracterizaba la sitnacién. Sin embargo, este estado
de casas.es digno de estudio porgue sirve para explicar el proceso que ha conducido
a las feorias del centralismo orginico, que es precisamente una critica unilateral
v de intelectuales de aquel desorden y dispersidn de fuerzas.? Asi pues hay que
distinguir especialmente en las teorfas del centralismo orgdnico entre aquellas que
ocultan un programa politico preciso de predominio real de una parte sobre el

49

51



52

53

todo (ya sca que e¢sta parte esté constituida por un estrato como el de los intelec-
tuales, ya sea que esté constituida por un grupo territorial privilegiado) y aquellas
que son una pura posicién unilateral (también propia de intefectuales), o sea un
hecho sectario o de fanatismo, inmediatamente, vy gque, aun ocultando un programa
de predominio, esti sin embargo menos acentuado como hecho politico consciente.

El nombre més exacto es el de centralismo burccritico: la organicidad no pue-
de serlo méis que del centralismo democritico, el cual es precisamente un *“centra-
lismo en movimienio” por asi decirlo, o sea una continua adecuacion de la orga-
nizacién al movimiento hisiérico real v es orgénico precisamente porque toma en
cuenfa el movimiento, que es el modo orgirico de manifestarse de la realidad
histdrica. También es orgénico | porque toma en cuenta algo relativamente estable
v permanente o por lo menos que se mueve en una direccién méas facil de pre-
verse, etcétera. Este elemento de estabilidad en los Estados se encarna en el des-
arrollo organico de la clase dirigente, asi como en los partidos se encarna en el
desarrollo orgdnico del grupo social hegeménico; en los Estados el cenfralismo
burocritico indica que se ha formado un grupo estrechamenfe privilegiado que
tiende a perpetuar sus privilegios regulando e incluse sofocando ¢l nacimiento de
fuerzas contrariantes en Ia base, aunque estas fuerzas sean homogéneas en inte-
reses con los intereses dominantes (ejemplo en el hecho del proteccionismo en lucha
con el librecambismo). En los partidos que representan grupos socialmente subal-
ternos, el elemento de estabilidad representa la necesidad organica de asegurar la
hegemonia no a grupos privilegiados: sino a las fuerzas sociales progresistas, or-
ganicamente progresistas en contraste con otras fuerzas aliadas pero compuestas y
oscilantes entre lo viejo y lo nuevo.

En todo caso le que importa observar es que en las manifestaciones del centra-
lismo burocrético a menudo lz siiuacion se ha formado por falia de iniciativa, o
sea por el primitivismo politico, de las fuerzas periféricas, ann cuando ésias sean
homogéneas con el grupo territorial hegemdnico. Especialmente en los organismos
territoriales [internacionales] la formacidn de tales situaciones es exfremadamente
dafiina y peligrosa. El centralismo democratico es una férmula eldstica, que se
presta a muchas “encarnaciones”™; vive e¢n cuanto que es interpretada continuamente
v continuamente adaptada a las necesidades: consiste en la bisqueda critica de lo
que es igual en la aparente disformidad v distinto vy opueste en la aparente uni-
formidad, vy en el organizar y conectar estrechamente lo que es semejante, pero de
modo que tal organizacién y conexién aparezea come una necesidad prictica “in-
ductiva”, experimental, y no el resultado de un procedimiento racionalista, deduc-
tivo, abstraccionista, o sea propio precisamente de intelectuales “puros”. FEste tra-
bajo continuo para enfresacar el elemento “interpacional” y “unitario” em Ia rea-
lidad nacional y localista es en realidad la operacién politica concreta, la tinica
actividad productiva de progreso histérico. Exige una | unidad orgdnica entre teo-
ria y préctica, entre estratos intelectuales ¥ masa, entre gobermantes y gobernados.
Las férmulas de unidad y federacién pierden gran parte de su significado desde esie
punto de vista; por el confrario tienen su veneno en la concepcién “burocritica”,

50



para la cual en realidad no existe unidad smo pantano estancado superficialmente
calimado y “mudo”, y no federacién sino saco de papas, o sea yuxtaposicion meci-
nica de “anidades” individuales sin relacion entre si.

Cfr. Cuaderno 13 (XXX), pp. 24-25,

§ < 69>. Maquiavelo. [(El ndmero y la calidad en los regimenes representa-
tivos)]. Uno de los lugares comunes mis banales que suelen repetirse contra el
sistema electivo de formacidn de los érganos estatales es aquel de que “el mimero
sea en &l ley suprema” y que la “opinidn de cualquier imbécil que sepa escribir
(e incluso de un analfabeto, en ciertos paises) wvalga, a los efectos de determinar
el curso politico del Estado, exactamente lo mismo que la de aquel que dedica
sus mejores esfuerzos al Estado v a la Nacién”,® etcétera. (Las formulaciones son
muchas, algonas incluso méis felices gue esia citada, que es de Mario da Silva,
en la Critica Fascista del 15 de agosto de 1932, pero el contenido es siempre
igual.) Ciertamente no es verdad gue el niimero sea ley suprema, ni que el peso
de la opinién de cada elector sea “exactamente” igual. Los niimeros, incluso en
este caso, son un simple valor instrumental, que da una medida y nna relacién y
nada mas. Y ademis ;qué es Io que se mide? Se mide precisamente la eficacia
¥ la capacidad de expansidn y de persuasién de las opiniones de pocos, de las
minorias activas, de las élites, de las vapguardias, etcétera, eicélera, o sea su
racionalidad o historicidad o funcionalidad concreta. Esto quicre decir también que
no es cierto que €l pess de las opiniones de los individuos sea exactamente igual
Las ideas y las opiniomes no “nacen” espontincamente en el ceygbro de cada in-
dividuo: han tenido un centro de irradiacién y de difusion, un grupo de hombres
o incliso un hombre aislado que las ha elaborado y presentado en la forma poli-
tica de actoalidad. La numeracién de los “votos” es la manifestacién terminal de
un largo proceso en el que Iz influencia mixima pertenece precisamente a aquellos
que “dedican sus iejores fuerzas al Estado y a la Nacidn” (cwando lo son). Si
estos presuntos | prdceres, no obstanie las fuerzas materiales infinifas que poseen,
no tiemen el consenso de las mayorias, deberdn ser juzgados ineptos y no repre-
sentantes de Ios intereses “nacionales”, que no pueden dejar de ser predominantes
para inducir la voluntad en un sentido mejor que en otro. “Desgraciadamente”
cada cual se inclina a confundir sn propio interés particular con ¢l interés nacio-
nal ¥ en consectencia a encontrar horrible, etcétera, que sea la “ley del ndmero”
la que decida. No se trafa pues de quien “hace mucho” que se siente reducido al
nivel de un cualquiera, sino precisamente de quien “hace mucho” que quﬁ;e guitar

54

a todos y cada uno incluso esa fraccidn infinitesimal de poder que pﬁ?see“para dﬂ-.

cidir sobre el curso de la vida del Estado. ;!

De la critica (de origen oligarguico) al régimen parlamentafista (que por cI-
contrario deberfa ser criticado precisamente porque la “rac:ondlidad histericista” - ~:

del consenso numérico es sistemiticamente falsificada) estas af macmnes banales : -
sp-no parfamen--

han sido extendidas a toda forma de sistema representativo, inc




55

tarista y no forjado segin los cdnones de la democracia abstracta. Tanto menos
¢s exacta esta formulacién. En estos otros regimenes el consenso no tiene en el
momento del voto vna fase terminal: tode lo comtrario. El consenso es supuesto
permanentemente activo, hasta el punto de que los que consienten podrian ser con-
siderados como “funcionarios” del Estado y las elecciones un modo de enrolamiento
voluntario de funcionarios estatales de cierto tipo, que en cierto tiempo podrfan
coaligarse (en planos diversos) en self-government. Produciéndose las elecciones no
sobre programas genéricos y vagos, sino sobre programas de trabajo inmediatos,
quien consiente se compromete a hacer algo mis que el ciuvdadano legal comuin,
para rezlizar Ias elecciones, es decir, a ser una vanguardia de trabajo activo y respon-
sable. El elemento “voluniariedad” en la iniciativa no podria ser estimulado de otro
modo para las multitudes mis vastas, ¥y coando éstas no estén formadas por ciuda-
danos amorfos sino por elementos productivos calificados, se puede entender la im-
portancia que su manifestacidn puede y debe tener. (Estas observaciones podrfan des-
arrollarse mas amplia ¥ orgdnicamente, poniendo de telieve también otras diferen-
cias entre los diversos tipos de eleccionismo, segiin cambien las relaciones generales
sociales ¥ politicas.)

Cfr. Cuaderno 13 (XXX}, pp. 21-22.

§ < 70>. Maguiavelo. Sobre el origen de las guerras. ;Coémo se puede decir
que las guerras entre naciones tienen su origen en las luchas de los grupos en el
interior de cada macién? Es cierto gue en cada nacién debe existir una cierta (y
determinada para cada nacidén) expresidn de la ley de Ias proporciones definidas.
Esio es, los diversos grupos deben estar en ciertas relaciones de equilibrio, cuyo
trastorno radical podria conducir a una catistrofe social. Estas relaciones varian
seglin que nn pais sea agricola o indusirial y segin los diversos grados de desarro-
llo de las fuerzas preductivas. La clase dirigenic tratard de mantener el equilibrio
mejor para su permanencia, y no solo esto, sino para su permanencia en deter-
minadas condiciones de prosperidad e incluso para incrementar estas condiciones.
Pero como ¢l 4rea social de cada pafs es limitada, tenderd a extenderla a las zonas
coloniales ¥ por lo tanto a entrar en conflicto con otras clases dirigenies gue aspiran
al mismo fin, 0 en cuyo perjuicio redundaria npecesariamente la expansion de la
primera, porque también el globo es limitado. Toda clase dirigenie tiende en abs-
tracto a ampliar la base de la sociedad trabajadora de la que obtiene plusvalia, pero
Ia tendencia, de ser abstracta pasa a ser concreta € inmediata cuando la extraccién
de la plusvalia en su base tradicional se ha vuelto dificil y peliprosa mas alli de
ciertos Iimites gue son insuficienfes.

Cfr. Cuaderno 13 (XXX), p. 23a.

§ <'711>>. Pasado y presente. [(Cﬁ‘. p- 58)1.* Un aspecto esencial de la

52



estructura del pais es la importancia que en su composicién tiene la buro-
cracia. ;Cuéntos son los empleados de la adminisiracién estatal y local?
.Y qué fraccién de la poblacién vive con el producto de los empleos
estatales y locales? Debe verse el libro del doctor Renato Spaventa, Bu-
rocrazia, ordinamenti amministrativi e Fascismo, 1928, editores Treves.®
Reproduce el juicio de un “ilustre economista” que 17 afios antes, o sea
cuando la | poblacién era de unos 35 millones, calculaba que “aquellos
que obtienen su subsistencia de un empleo piblico, oscilan alrededor de
ios dos millones de personas™.® Parece que entre ellas no se calcularen los
empleados de los organismos locales, mientras que si parece que se calcu-
laron los ferroviarios v empleados de industrias monopolizadas que no
pueden calcularse como empleados administrativos, sino que deben ser
considerados aparte porque, bien ¢ mal, producen bienes controlables y
son empleados por necesidades industriales controlables con exactitud. La
comparacion entre los diversos Estados puede hacerse para los emplea-
dos administrativos centrales ¥ locales y para la parte del presupuesto que
-consumen (y para la fraccién de poblacién que representan), no para
los pertenecientes a las industrias y servicios estatizados que no son seme-
jantes y homogéneos entre Estado y Estado. Por esta misma razén no
pueden incluirse enire los empleados estatales los maestros de escuela,
que deben ser considerados aparte, etcétera. Hay que aislar y confrontar
aquellos elementos de empleo estatal y local que existen en cada Estado
moderno, incluso en el mas “librecambista”, y considerar aparte todas
las otras formas de empleo, etcétera.

§ «<72>. Temas de cultura. Americanismo y fordismo. [(Cfr. p. 38)]1 En
algunas notas dispersas en los distintos coadernos se han sefialado algunos aspec-
tos del fenémeno industrial representado por ¢) fordismo, especialmente por lo
que concierne al significado de los “altos salarios” pagados por Ford.2 La tesis es
ésta: que toda la ideologia fordiana de los altos salarios es un fenémeno derivado
de una mecesidad objetiva de la industria Hegada a un determinado grado de des-
arrallo v oo un fendmeno primario (lo que no exonera del estudio de la importan-
cia y de las repercusiones que la ideologia puede tener por su cuenta). Entre
tanto ;qué significa “alto salario”? ;Es “alto” el salario pagado por Ford sélo en
comparacién con la media de los salarios norteamericanos, o es alto como precio
de la fuerza de trabajo que los obreros empleados por Ford comsumen en las
fibricas Ford? No consta gue esta investigacién se haya hecho va sistemdticamente,
pero sélo ella podria dar una respuesta concluyente, Ciertamente la investigacién
es dificil, pero las causas mismas de esta dificuitad son una respucsia indirecta.
La | respuesta es dificil porque el niimero de empleados de Ford es muy inestable.
Por eso no es posible establecer una media de mortalidad racional entre ellos que
pueda confrontarse con la media de las oiras industrias. ;Pero por qué esta ines-

53

56

57



38

tabilidad? ;Cémo es que un obrero prefiere un salario mis bajo que el que paga
Ford? ;No significa esto que los llamados alfos salarios son menos convenientes
para reconstituir la fuerza de irabajo consumida de lo que son los salarios inis
bajos de las ofras industrias? Esta misma inestabilidad demuesira que las condi-
ciones normales de competencia entre los obreros no operan, por lo que foca a
la industriza Ford, mas que dentro de limites restringidos: no. opera el nivel dis-
tinto entre la media de salario ¥ no opera el ejército de reserva de desocupados.
Esto significa gque en la industria Ford bay que buscar un elemento nuevo, que
sera la razén real tanto de los “altos salarios” como de los otros fendmenos men-
cionados (inestabilidad, etcétera). Este elemento no puede buscarse mis que en
esto: la industria Ford exige una discriminacidén en sus obreros que las otras in-
dustrias no exigen, un tipo de calificaciéon de nunevo género, una forma de consumo
de fuerzas y una cantidad de fuerza consmmida en el mismo tiempo medio que es
mas gravosa ¥ Thas grave gue en ofros lugares y gue el salarioc no logra compen-
sar, reconstituir en las condiciones dadas por la sociedad.

Dadas estas razones, se presenta el problema: si el tipo de industria v de orga-
nizacién de Ia produccién v del trabajo propio de Ford es “racional”, esto es, si
puede v debe generalizarse, o si por el contrario se trata de un fendmeno morboso
qgue se debe combatir con la fuerza sindical ¥ con la legislacidn. O sea, si es
posible, con la presién material de la sociedad, conducir a los obreros como masa
a sufrir todo el proceso de transformacion necesario para obtemer que el tipo
medic del obrero Ford se convierta en el tipo medio del obrero moderno, o si
esto es imposible porque condociria a la degeneracién fisica y al deterioro de Ia
raza, o sea destrmiria al obrero como tal, toda fuerza de irabajo social.

Cfr. Cuaderno 22 (V), pp. 44-45.

§ <<73>. Pasado y presente. La burocracia (cfr, p. 55).2 Estudio ana-
litico de F. A. Répaci. “Il costo della burocrazia dello Stato” en la Ri-
forma Sociale de mayo-junio de 1932.* Es indispensable para profundizar
el tema. Elabora el material total de los libros estadisticos sobre 1a buro-
cracia publicados por el Estado.

§ «74>. Temas de cultura. Americanismo y fordismo. (Cfr. p. 56).1 En pe-
queiia medida, pero sin embargo relevante, fenémenos similares a aquellos que se
producen con Ford, se producian y producen en determinadas ramas de la indus-
tria o en empresas individuales. Formar el cuerpo de obreros de una fibrica o un
grupo de trabajo especializado no es cosa facil, ¥ una vez formados acaban algunas
veces por disfrutar de un salario de monopolio, ¥ no sélo esto, sino que no son
despedidos en caso de detencién temporal de la produccidén, porque los elementos
que la constituyen se dispersarian ¥ seria imposible volverlos a agrupar, mientras
que la recomstruccidn con elementos nuevos, de ocasidn, costarfa intentos y gastos

54



no indiferentes. Como nunca funciona y no funcionaba una ley de equiparacién
perfecta de la produccién y de los métodos productivos en todas las empresas de
una rama determinada, sucedid que cada empresa, al menos en cierta medida,
¢s {inica v se forma un cuerpe de obreros con una calificacién de empresa particular
(secreto de fabricacién y de trabajo, eicétera); a menudo se trata de “trucos”™ que
parecen desdefables pero que, repetidos una infinidad de veces, tienen un alcance
econdmico ingente. Un caso particular puede verse en el frabajo de los puertos,
especialmente en aquellos en donde existe desequilibrio enire embarque y desem-
bargue de mercancias o donde se producen conflictos temporales de trabajo. Es
necesario crear un cuerpo de frabajadores gue esté siempre disponible [(gue no se
aleje, como succde con los provisionales)] para el minimo de trabajo temporz! o
de otro gépero, de ahi las néminas cerradas, los altos salarios y otros privilegios
en contraposicion a los llamados provisionales.

Cir. Cuaderno 22 (V), pp. 45-47.

§ <{75>. Bibliografias. En el XII Congreso Internacional de Ciencias
Histdricas que tendrd lugar en Varsovia del 21 al 28 de agosto de 1933
serdn presentadas, por parte de estudiosos italianos, estas ponencias que
interesan a algunos | temas tratados en estos cuademos:

19] Piero Pieri, La scienza militare italiana nel Rinascimento (para las
notas sobre Maquiavelg),

212 F. Chabod, 1 Rinascimento nelle pifi recenti interpretazioni (para
la seccidén “Reforma y Renacimiento™ y sobre el cardcter cosmopolita de
los intelectuales jtalianos).

391 Aldo Ferrabino, La storia come scienza della politica.*

§ <(76>>. Pasado y presente. En las Satire [(sétira IX)] Alfieri es-
cribié de los napolitanos que son “bocas sin cabeza”.' Pero de cuénta
gente podria decirse eso mismo, mientras que no es cierto gue pueda decir-
se de los napolitanos.

§ <77>. Loria. En la introduccién al articulo sobre el “Fascismo™
publicado por la Enciclopedia ltaliana, introduccidn escrita por el Jefe
del Gobierno, se lee: “Semecjante concepcién de la vida lleva al fascismo
a ser la negacion decidida de aquella doctrina que constituyd la base del
socialismo llamado cientifico 0 marxiano: la doctrina del materialismo
historico, segin el cual la historia de las civilizaciones humanas se expli-
caria linicamente por la lucha de intereses entre los diversos grupos socia-
les y con el cambio de los medios e instrumentos de produccién. Que las
vicisitudes de la economia —descubrimientos de materias primas, nuevos

35

59



60

métodos de trabajo, inventos-cientificos— tengan su importancia, nadie

lo niega; pero que éstas basten para explicar la historia humana exclu-

yendo todos los demds factores, es absurdo; ¢l fascismo cree afin y siem-

pre en la santidad y en el heroismo, o sea en actos en los cuales ningiin
9

motivo econdmico —lejano y cercano— actfia”.? La influencia de las
teorfas de Loria es evidente.

§ <78>. Bibliografias. Michel Mitzakis, Les Grands Probléemes Ita-
liens, 1931, 80 francos; Gustave Le Bon, Bases scientifiques d’une philo-
sophie de Ihistoire (15 francos).r (El jefe del gobierno es un gran admi-
rador de Le Bon; cfr. la entrevista de Le Bon en las Nuovelles Litiéraires
con F. Lefévre.)2

§ < 79~. Los sobrinitos del padre Bresciani. Literatura de guerra. Cfr. el ca-
pitulo IX: “Guerre et Littérature” en el libro de B. Cremicux, Littérature Italienne
(ed. Kra, 1928, pp. 243 ss.)® Para Cremieux la literajtura de guerra sefiala un
descubrimiento del pueblo por parfe de los literatos. {Pero Cremieux exagera! Sin
embargo, el capitulo es interesante v digno de releerse.

Cfr. Cuaderno 23 (VI), p. 35.

§ < 80>>. Pasado y presente. Cuando se publico la primera edicién del .
JChi 87, diccionario biogréfico italiano del editor Formiggini, el Jefe del
Gobierno observd que faltaba un pardgrafo para el general Badoglio. Esta
observacidn del Jefe de! Gobierno fue mencionada por Formiggini en Ia
Italia che Scrive de la época,” ¥ es un rasgo psicoldgico de gran impor-
tancia. '

§ < 8l>. Historia de las clases subalternas. David Lazzareti. Giuseppe Fatini
llama la atencién acerca de las reliquias del lazzaretismo en la Ilustrazione Tos-
cana (cfr. Marzocco del 31 de epero de 1932}, Se crefa que después de la ejecu-
cién de Lazzaretti por los carabineros, los rastros del lazzaretismo se hubieran
dispersado para siempre incluso en las laderas de Ia Amiata grossetana. Por el con-
trario, los lazzaretistas o cristianos jurisdavidicos, como les gusta lamarse, siguen
viviendo; agrupados en su mayor parte en la aldea arquidiccesana de Zancona, con
algunos prosélitos esparcidos en las aldeas adyacentes, extrajeron de la guerra
mundial nucve alimento para unirse cada vez mds en memoria de Lazzaretti, quien
segiin sus seguidores lo previé todo sobre la guerra mundial en Caporetto, desde
Ia victoria del pueblo latino hasta el nacimiento de la Sociedad de las Naciones.
De cuando en cuando esos fieles se muestran a la luz fuera de su pequefio circulo

56



con opusculos de propaganda, dirigiéndolos a los “hermanos del pueble latino™;
y en éstos reproducen alguno de los tantos escritos, incluse poéticos, que el Maestro
dejé inéditos y que sos segmidores custodian celosamente, ;Pero qué es lo que
quieren los cristianos jurisdavidicos? A quien todavia no le ha tocado la gracia de
poder penetrar en los secrefos del lenguaje del Santo, no le es facil comprender
la sustancia de su doctrina. La cual es un despertar de doctrinas religiosas de otros
tiempos con una buena dosis de Indximas socialistoides v con alusiones genéricas
a la redencién moral del hombre; redencidn que no podri realizarse sino con la
plena renovacidon del espiritu ¥ de la jerarquia de Ia Iglesia catdlica. E! articulo
XXIV que cierra el Simbole dello Spirito Santo, que constitnye como el “Credo™
de los lazzaretistas, declara que “nuestro fupdador David Lazzaretti, | el ungido
del Sefior, juzgado y condenado por la Curia Romana, es realimente el Cristo Duce
¥ Juez en la verdadera y auténtica figura de la segunda vemida de nuestro Sefior
Yesucristo al mundo, como hijo del hombre venido a dar cumplimiento a la Re-
dencién fecunda de todo el género humano en virtud de la tercera ley divina del
Derecho v Reforma general del Espiritu Santo, la cual debe reunir a todos los
hombres en la fe de Cristo en el senc de Ia Iglesia catdlica en un solo punto vy en
una sola ley en confirmacion de las divinas promesas”, Purante cierto momento,
en la posguerra, parecié que los lazzaretistas se encaminaban “por uma via peli-
grosa™; pero supieron retraerse a tempo y dieron su plena adhesidn a los vence-
dores. No cierfamente por su divergencia con la Iglesia catdlica —*la secta de la
Idolatria papal™—, sino por la temacidad con que defienden al Maestro v la Re-
forma, Fatini considera digno de atencidén y de estudip ¢l fenbmeno religioso
amiatino.l

Cfr, Cuadernc 25 (XX1I), pp- 14-16.

§ < 82>, Pasado y presente. Luigi Orsini, Casa paterna. Ricordi d'in-
fanzia e di adolescenza, Treves, 1931. Luigi Orsini es sobrino de Felice.
Recuerda las descripciones sobre la adolescencia de Felice, narradas por
el hermano, padre de Luigi. Parcce que el libro es interesante por el cua-
dro de la vida romafiola de pueblo de hace algunas décadas.®

§ < 83>. Bibliografias. Sobre ¢l Imperio Britdnico: 1] Alfred Zim-
merman, Il terzo Impero Britannico, traduccién de Mario Zecchi, Roma,
Formiggini, 1931; 2] Fabic Mann, La posizione dei Dominions e deil’
India nel Commonwealth Britannico, Roma, Sociedad Ed. del Foro Ha-
liano, 1931. (Parece que estin muy bien hechos y son de gran interés,
Mann es de la escuela de Jemolo, quien escribi6 el prefacio para el libro
postumo de su discipulo.)?

57

61



62

§ < 84>. Cardcter cosmopolita de los intelectuales italianos. Cesare
Balbo escribié: “Una historia entera y magnifica y peculiar de Italia de-
beria ser hecha por los italianos fuera de Ifalia”. En 1890 se publicd
un ensayo de Dizionario degli Italiani all'Estero, como obra poéstuma de
Leo Benvenuti (un estudioso modesto). En el prefacio Benvenuti obser-
vaba que, dadas las condiciones de las investigaciones bibliograficas en
su | época, no hubiera sido posible ir més-alld de un indice que después
habria debido servir a quien se decidiera a escribir la historia. Las cate-
gorias en que Benvenuti subdivide la lista de nombres (los principales)
son: embajadores, anticuarios, arquitectos, artistas (draméticos, cored-
grafos, acrdbatas), astrénomos, botdnicos, cantantes, eruditos, fildsofos,
fisicos, geégrafos, jurisconsultos, grabadores, ingenieros (civiles y milita-
res), lingiiistas, maestros, matematicos, médicos y cirujanos, maestros de

" musica, comerciantes, misioneros, naturalistas, nuncios apostolicos, pin-

63

tores, escultores y poetas, soldados de mar, soldados de tierra, soberanos,
historiadores, tedlogos, hombres de iglesia, viajeros, estadistas. (Como se
ve, Benvenuti ne tenia otro punto de vista que el de la nacionalidad, y su
obra, de haberse completado, hubiera sido un censo de los italianos en el
extranjero; a mi juicic la investigacién debe ser de caricter cualitativo,
es decir, estudiar como las clases dirigentes —politicas y culturales— de
una seric de paises, fueron reforzadas por elementos italianos los cuales
contribuyeron a crear en ellos una cultura nacional, mientras que en Ita-
fia faltaba una clase nacional y no lograba formarse: ésta es una emigra-
cién de elementos dirigentes que representa un hecho histérico peculiar,
correspondiente a la imposibilidad italiana de utilizar y unpificar a sus
ciudadanos mas enérgicos y emprendedores.) Benvenuti inicia su estudio
a partir del afio 1000.

Promovida por el Jefe del Gobiemno, confiada al Ministerio de Asuntos
Exteriores, con la colaboracién del Real Instituto de Arqueologia e Histo-
ria del Arte, se halla en preparacién una muy voluminosa publicacion ti-
tulada L'Opera del Genio italiano all’estero. Parece que la idea fue suge-
rida por Gioacchino Volpe, quien escribid el programa de la obra {cn
un discurso ante 12 Academia, mencionado en otro cuaderno, Volpe anun-
ci6 este trabajo).® En el programa se lee: “La Historia del Genio italiano
en el Extranjerc que nosoiros queremos narar pasa por alto los tiempos
antiguos separados de nosotros por siglos oscuros y parte de la civiliza-
cién que, surgida después del milenio, ha llegado, aunque entre interrup-
ciones y sobresalios, hasta nuestros dias, renovada por conquistas en el
campo de las ideas y por conquistas politicas, y de ahi la actual unidad del
alma y de la patria | italiana. Serd una obra objetiva, ¢xenta de antago-
nismos y polémicas, pero de justa celebracidn por cuanto el genio italia-
no, considerado en su conjunto, actud en el mundo para el bien de to-
dos”. La obra estard dividida en doce series las cuales son indicadas en

S8



orden progresivo, advirtiéndose que cada seric comprenderd uno o més
volitmenes distribuidos por regla general segln el criterio geografico. Las
doce series serian: 1] Artistas de cualguier arte; 2] Misicos; 3] Literatos; 4]
Arquitectos militares; 5] Hombres de guerra; 6] Hombres de mar; 7] Ex-
ploradores y Viajeros; 8] Principes; 9] Hombres politicos; 10] Santos,
sacerdotes, misioneros; 11] Cientificos; 12] Banqueros, comerciantes, co-
lonizadores. La obra estard ricamente ilustrada. La Comisidn Directiva
estd compuesta por el profesor Giulio Quirino Giglioli, por 8. E. Vincenzo
Loiacono y por el senador Corrado Ricci. El secretario gencral de la
Comision es el baréon Giovanni Di Giura. La edicidon sera de 1 000 ejem-
plares, de los cuales 50 de lujo. (Estas noticias estdn tomadas del Mar-
zocco del 6 de marzo de 1932.)2

§ < 85>, Pasado y presente. Tendencia al chisme, a 1a maledicencia, a
las insinuaciones pérfidas v calumniosas en oposicién a la posibilidad de
discusion libre, etcétera. Institucién de la “botica de provincia™ que tie-
ne su propia concepeidn del mundo cuyo eje principal es que si las cosas
van mal, significa que el diablo ha metido la cola, y los acontecimientos
son juzgados por los hombres, que son todos unos bribones, ladrones,
etcétera. Si ademds se descubre que un hombre politico es cornudo, todo
resuita claro.

Revivir 1a costumbre de la Hamada “brida de la comadre™, que era un
modo de poner en la picota a las mujeres chismosas, cizafieras y pen-
dencieras. A la mujer se le aplicaba un mecanismo que, fijado a la cabeza
y al cuello, le mantenia firme sobre la lengua un listoncillo de metal que
le impedia hablar.*

§ < 86>. Literatura de funcionarios. Fl minisiro plenipotenciario An-
tonino I’Alia ha escrito un Saggio di Scienza politica (Roma, Treves,
1932, en 8°, pp. XXXII-710) que seria al mismo tiempo una historia
universal y un manual de politica y de diplomacia (segin Alberto Lum-
broso, que lo exalta en el Marzocco del 17 de abril de 1932) 2

§ < B7>. Intelectuales. Notas breves de cultura inglesa. Guido Ferran-
do en el Marzocco det 4 de octubre de 1932 publica un articulo, “Edu-
cazione ¢ Colonie” del que tomo algunos datos. Ferrando asisiid a una
gran convencién, “The British Common|wealth Education Conference”,
en la que participaron centenares de docentes de todos los grados, desde
maestros elementales a profesores universitarios, provenientes de todas
partes del Imperio, del Canada y la India, de Sudafrica y Australia, de

59



65

Kenia y de Nueva Zelandia, y que tuvo lugar en Londres a fines de julio.
El Congreso se propuso discutir los diversos aspectos del problema edu-
cativo “in a changing Empire”, en un imperio en transformacién; estaban
presentes varios famosos edocadores de los Estados Unidos, Uno de los
temas fundamentales del Congreso era el del interracial understanding,
de céHmo promover y desarrollar un mejor entendimiento entre las distin-
tas razas, especialmente entre 1os europeos colonizadores y los africanos y
asiaticos colonizados. “Era interesante ver con cudnta franqueza y agu-
deza dialéctica los representantes de la India reprochaban a los ingleses
su incomprensién del alma hindd, que se revela, por ejemplo, en aquel
sentimiento casi de disgusto, en aquella actitud de despectiva superioridad
que la mayor parte del pueblo britinico tiene todavia hacia los hinddes,
¥ que incluso durante la guerra impulsaba a los oficiales ingleses a levan-
tarse de la mesa y abandonar la habitacidn cuando entraba un oficial
hindd.”

Entre los muchos temas discutidos estuvo el del idioma. Esto es, se
trataba de decidir si era oportuno ensefiar a leer incluso a Ias poblaciones
semisalvajes de Africa tomando como base el inglés en vez de su idioma
nativo, si era mejor mantener el bilingliismo o tender, por medio de la
instruccidn, a hacer desaparecer la lengua indigena. Ormsby Gore, ex-
subsecretario de las colonias, sostuvo que era un error ¢l tratar de desna-
turalizar a las tribus africanas y se declard partidario de una educacién
tendiente a dar a los africanos el sentido de su propia dignidad de pueblo
y la capacidad de gobernarse por si mismos. En el debate que siguié a la
comunicacién de Ormsby, “me impresionaron las breves declaraciones de
un africano, creo que era un zuly, el cual afirmd que sus, llamémoslos asi,
connacionales, no tenian ningiin deseo de convertirse en europeos; se
sentia en sus palabras un brote de nacionalismo, un ligero sentimiento de
orgullo de raza”.

“No queremos ser ingleses”: a este gritoc que brotaba espontineo del
pecho de los representantes de los indigenas de las colonias britinicas
de Africa y Asia, hacia eco el otro grito de los representantes de los
Dominions: “Ne nos sentimos ingleses”. Australianos y canadienses, ciu-
dadanos de Nueva | Zelandia y de Africa del Sur estaban todos de acuerdo
en afirmar ¢sta independencia no sblo politica, sino también espiritual.
El profesor Cillie, presidente de la Facultad de Letras de una universidad
sudafricana, observd agudamente que Inglaterra, tradicionalista v conser-
vadora, vivia en el gyer, mientras que ellos, los sudafricanos, vivian en
el madiana.’

§ <« 88>. Maguiavelo). Grandes potencias. La medida supremz de 1a gran po-
tencia es dada por las guerras. El concepto de gran potencia estd estrechamente vin-

60



culado a las guerras. Entrando en alianzas para una guerra, y toda guerra presu-
pone sistemas de fuerzas antapgonistas, es gran potencia agquella que en el momento
de Ia paz ha logrado comservar la relacién de fuerzas con los aliados, para estar
en condiciones de hacer mantener los pactos ¥ promesas hechos al entrar en guerra.
Pero un Estado gue para entrar en guerra tiene necesidad de grandes préstamos,
que tiene continua necesidad de armas y municiones para los soldados, de vitualias
para el ejéreito v para la poblacién civil, de naves para el transporte, esto es, que
no pueds hacer la guerra sin la ayuda contimua de sus aliados, gne duranie algin
tiempo después de la paz sigue necesitando ayudas especialmente de vitnallas y en
préstamos U otra forma de ayudas financieras, jc6mo puede ser igual a sus aliados
e imponerse para que mantengan sus promesas? Semejante Estado no puede ser
considerado gran potencia méas que en los documentos diplométicos, pero en la
realidad es considerade como un simple suminisirador de soldados para la coali-
cién que tiene los medios no sélo de soportar la guerra con medios propios, sino
que tiene medios abundantes de los que dispomer.®

Cfr. Cuaderno 13 (XXX}, p. 22a.

NOTAS SOBRE EL RISORGIMENT( ITALIANO

§ <« 89>. Dos trabajos: uno sobre Ia Era del Risorgimento y otro de Iatroduc-
cién al Risorgimento.

La Infroduccién deberia ser una recopilacién de ensayos sobre las épocas de
la historia mundial en sus reflejos italianos, después de la caida del Imperio Ro-
mano: Medievo (o época de las Comunas o época de la formacién molecular de
los nuevos grupos sociales urbanos); era del mercantilismo v de las monarquias
absolutas (o época en la que estos nuevos grupos se insertan podercsamente en la
estructura estatal, recreando esta estructura e introduciendo un nuevo equilibrio
de fuerzas que permife su desarrollo ripidamente progresivo) anterior a la era del
Risorgimenio. También un ensayo sobre ¢l periodo de historia romana en cuanto
que crea el marco cultural de la futura nacién italiana (distintos significados de
la palabra “Italia” segin el conocido ensayo de Carlo Cipolla).t

Estos ensayos deben ser comcebidos para un piblico determinado, con el fin de
destruir en él concepciones anticuadas y retdricas formadas empirica y pasivamente
por la penetracién de las ideas difundidas en na determinado ambiente de cultura
populachera y para suscitar interés cientifico por las mismas cuestiones tratadas,
gue por eso serdn representadas como vivas y actuantes incluso en el presente, co-
mo fuerzas en movimiento siempre actuales.

M).2 Era del Risorgimento. La obra de Omodeo? me parece fallida en su conjunto.
Conserva mucho del manual escolar, o sea que Ia descripcién de los hechos es

a Las tltimas seis lineas de la p, 65 no fueron escritas. Aqui termina el primer
grupo de notas del Cuaderno 9 (XIV). -

61

68



1%

68 bis

69

pura enunciacién de catalogo, sin nexos de necesidad histdrica; el estilo es pésimo,
irritante. Por lo que toca a Ifalia, 1a intencidn de Omodeo parece que habria debide
ser la de mostrar que el Risorgimento es un hecho esencialmente italiano, cuyos
crigenes deben hallarse en Italia ¥ no sdlo o predominantemente en las consecuen-
cias de la Revolucién francesa y de la invasién frapcesa. Pero esta intencién no
€s puesta en practica méas que en el hecho de iniciar la narracién a partir de 1740
v no de 1789 o de 1799. El pericdo de las monarqufas ifluminadas no es en Italia
un hecho | autdetono y no es “original” italiano el movimiento de pensamiento
vinculado a él (Giannope y realistas). La monarqufa ilustrada, me parece, es la
primera derivacién poliiica de la era del mercantilismo gue anuncia los tiempos
nuevos, la civilizacién moderna; ;pero ha habide en Iialia una erz del mercanti-
lismo como fendmeno nacional? El mercantilismo, de haberse desarrollado orga-
nicamente, habria hecho ain mis profundas, y seguramente definitivas, las di-
visiones en Estados regionales.

Asi pues, me parece que en la conversion de su trabajo de manual escolar en
libro de cultura gemeral con el titulo de Erd del Risorgimento, Omodeo habria de-
bido cambiar toda la economia, reduciendo la parte europea v dilatando la parte
italiana. Desde el punto de vista europeo, la época es Ia de la “Revolucién fran-
cesa” ¥ no del Risorgimento italiano, del “liberalismo” como concepcién general
de la vida ¥ como nueva civilizacién v no sélo de una de sus fracciones, del “libe-
ralismo nacional”, Ciertamente es posible hablar de una era del Risorgimento, pero
enionces hay que limitar la perspectiva y enfocar a Italia v no a Europa, tomando
de Ja historia europea y mundial aquellos nexes que modifican Ja estructura gene-
ral de las relaciones de fuerza internacionales que se oponian a la formacién de un
gran Estado unitario en las peninsulas, amortiguando las imiciativas en este semtido
v sofocandolas en su nacimiento, v aquellas corrientes que, por el conirario, influian
en ltalia desde ¢l mundo internacional, alentando a las fuerzas auténomas y locales
de la misma naturaleza y haciéndolas méas vilidas, Esto es, existe una Era del Risor-
gimento en la historia de la peninsula italiana, no existe en la historia de Europz
y del mundo; en ésta corresponde la Era de la Revolucidn francesa v del liberalismo
(como ha sido tratada por Croce, en forma imcompleta, porque en el cuadro de
Croce falta la premisa, la revolucidon en Francia y las guerras de MNapoledn, vy se
presentan las derivaciones histdricas como hecho en si mismeo, auténomo, que con-
tiene en si sus propias razones de ser y no como parte de un mismo nexo histérico
con la revolucion y Ias guerras napolebnicas) 4

Sobre el desarrollo autdmomo de una mueva vida civil y estatal en Italia antes
del Risorgimento estd | preparando un trabajo Raffaele Ciasca, Germogli di vita
nucva nel 700 italiano (en los Annali della Facoltd di Filosofia e Lettere della
R. Universitd di Cagliari, 1930-31), en 89, 21 pp. Ciasca estudia la “transforma-
cidn gue en el curso del siglo Xvin y especialmente en la segunda mitad de éste
se va realizando en la vida de casi fodas las regiones de Italia, ¥ que no se Hmita
a reformas fragmentarias impuestas por principios iluminados y poco sentidos por
Ia poblacién, sino que afecta a toda la consiitucidn estatal, a toda la estructura

62



econdmnica del pafs, a todas las relaciones entre las clases y se manifiesta en las
corrientes predominantes en el pensamiento politico, social vy econdmico” (Nuova
Rivista Storica, 1931, p. 577) 5 Las reformas administrativas y financieras, la poli-
tica eclesisstica, la historia del pensamiento ya habian sido estudiadas; Ciasca aporta
una contribucién nueva para el estudio de la vida econdmica de la época.

[21. Interpretaciones del Risorgimento italiano. Existe buena cantidad de ellas y
st estudio no carece de interés y significado. Su valer es de caricter politico e ideo-
16gico, no histérico, el alcance nacional es escaso, bien sea por demasiado tenden-
cioso, bien por la ausencia de cualguier aportacién constructiva, bien por el caricter
demasiado abstracto, a menudo extravagante y novelado. Puede verse que estas inter-
pretaciones florecen en los periodos mas caracteristicos de crisis politico-social
vy son comatos para determinar unma reorganizacién de las fuerzas politicas existen-
tes, para suscitar puevas corrientes intelectuales en los viejos organismos de par-
tido, o para exhalar suspiros ¥ gemidos de desesperacidn vy mnegro pesimismo. Me
parece que semejante literatura puede dividirse provisionalmente en dos grandes
grupos: 1. El de las interpretaciones propiamente dichas, como seria agquella con-
tenida en la Lotta politica in Italia v en los demdas escritos de polémica politica
de Alfredo Oriani,® que ha provocado otras a través de las obras de Mario |
Missiroli,” como la de Gobetti y de Guido Dorso.® Juntoe a éstas las interpretacio-
nes de Curzio Malaparte (sobre la ftalie barbara; lucha contra la Reforma protes-
tante, etcétera);® y de Carlo Curcio (L'ereditd del Risorgimento, Florencia, La
Nuova Italia, 1931, 114 pp., 12 liras}.’® Hay que recordar los escritos de F. Mon-
tefredini (ver emsayo de Croce a propdsifo en la Letteratura della nuova Italia)
por las “rarezas”, ¥ los de Aldo Ferrari (en la Nuova Rivista Storica y en libros
y libritos) como “rarezas” v mnovela al mismo tiempo.12

2. Otre grupo esta representado por el libro Gaetano Mosca, Teorica dei governi
e governo parlamentare publicade por primera vez en 1883 y reeditido en 1925
(Milan, Soc. An. Istituto Editoriale Scientifico, en 29, 301 pp., 25 liras),*® del
libro de Pasquale Turiello, Governo e governati; de Teone Carpi, L'ltalia vivente;
de Luigi Zini, Dei criteri ¢ dei modi di governo; Giorgio Arcoleo, Governo di Ga-
binetto; Marco Minghetti, I partiti politici e la lora influenza nella justizia e nell’
amministrazione; libros de eXtranjeros como el de Laveleye, Leftere d'Ttalia; de
von Loher, La nuova Italiz, y también de Brachet, L'ltalie qu'on voit et Tltalie qu'on
ne voit pas; ademds de articulos de la Nuova Antologia [(v de la Rassegna Settima-
nale de Sennino, etcétera)], de P. Villari, de R. Bonghi, de Palma, etcétera [(hasta
el articulo de Sonnino *Torniamo allo Statutol™)]1* Esta literatura es wna con-
secuencia de la caida de la derecha, del advenimiento al poder de la izquierda v
de las inncvaciones “de facto” introducidas en el régimen parlamentario. En gran
parte son lamentaciones, recriminaciones, juicios pesimistas y catastréficos sobre
la situzacion italiana, De este fendmenc habla Croce en los primeros capitulos de su
Storia ditalia dal 18718 al 1915 A ésta hace contrapunto la literatura de los

2 En el manuscrito: “dal 707,

63

69 bis



70

70 bis

epigonos del Partido de Accion (tipico el libro de Luigi Anelli impreso reciente-
mente por Arcangelo Ghisleri)1® tanto en libros, comc en opisculos y articulos
de revistas,

Puede observarse este nexo entre las diversas épocas de tal actividad seudo cri-
tica: 1]26 literatura debida a elementos conservadores, fericsos por Jla caida de
la Derecha y de la Camarilla (o sea por la disminuida importanjcia en la vida
estatal de los grandes propietarios terratenientes v de la aristocracia, porque de
una sustitucién de clase no se puede hablar), amargada, biliosa, acrimonioss, sin
elementos constructivos, porque en el pasade no existe ninglin punto de referencia
reaccionario que pueda proponerse restaurar con cierto pudor y alguna dignidad;
en el pasado existen los viejos regimenes regionales, la influencia del Papa vy de
Austria. La acusacién de que el régimen parlamentario es “copiado” de otras na-
ciones, no es italiano, etcétera, sigue siendo una vacua recriminacién sin sentido:
la referencia a una “tradicién” italiana de gobierno es necesariamente vaga y abs-
tracta, porque esta tradicién no tiene perspectivas histéricamente apreciables: en
todo el pasado no existid nunca una unidad territorial-estatal italiana, la perspec-
tiva de la hegemonia papal (propia del Medicevo y hasta el periodo de los do-
minios extranjeros) ya fue destrmida con el neogiielfismo. (Vemos que, por ultimo,
esta perspectiva serd hallada en la época romana, con fluctuaciones, segin los
partidos, entre la Roma republicana ¥ la Roma cesarea, pero el hecho tendriz un
nuevo significado y serd caracteristico de las nuevas orientaciones de las ideolo-
gias populares.)

Esa literatura precede a la del grupo Oriani-Missiroli, que tiene un significado
mas popular-nacional, ¥ ésta precede a la del grupo Gobetti-Dorso que tiene teodavia
otro significado més actual. De todos modos también estas dos nuevas tendencias
mantienen un caricter abstracto y literario: uno de los puntos interesentes es el
problema de la falta de una reforma protestante o religiosa en Italia, que es visto
de modo mecdnico vy exterior y repite uno de los cénones histéricos de Masarvk en
sus estudios de historia de Rusia.l?

Toda esta literatnra tiene una importancia “documental” para las épocas en que
aparecit. Los libros de los “derechistas” pintan la corrupcién politica y moral en
el periodo de la izquierda, pero la literatura de los epigonos del Partide de Accién
no presenta como mucho mejor el periodo del gobierno de la derecha. Resulta
que no hubo ningiin cambio esencial en el paso de la Derecha a la Izquierda: el
marasmo en gue se cncuentra | el pais no se debe al régimen parlamentario (que
probablemente s6lo hace piblico lo que anfes permanecia oculto o casi) sino a
la debilidad general de la clase dirigente, y a la gran miseria del pais. Politica-
mente la sitnacién es absurda: a la derecha estdn los clericales, el partido del
Sillabo, que niegan en bloque toda la civilizacién moderna y boicotean al Estado,
impidiendo que se¢ constituya un gran partido conservador; en el ceniro estin todas
las gamas Hberales, desde los moderados hasta los republicanos, sobre quienes ac-
tian todos los recuerdos de los odios de los tiempos de las luchas ¥ gue se desga-
rran implacablemente; a la izquierda el pafs miserable, atrasado, ignorante, expresa
aungue sea en forma esporddica una serie de tendencias subversivas anarcoides,

64



sin consistencia ni orientacién pelitica, que mantienen un esiado febril sin futuro
constructivo. No existe un “partido econdmico”, sino de grupos de idedlogos de-
classés de todas las clases: gallos gue anuncian un sol gue nunca saldra.

Los libros del grupo Mosca-Turiello empezaban a volver a ponerse de moda en
los ahos anteriores a la guerra {(puede verse en La Voce el consiante mencionar
a Turiello)® y ¢l libro de Mosca fue reeditado en 1925 con algunas notas del
autor para recordar que se itrata de ideas de 1883 vy que el autor, en el 25, ya no
estd de acuerdo con el escritor que tenfa veinticuatro afios en 1883. La reedicidn
del libro de Mosca es uno de tanios episodios de la inconsciencia y el diletantismo
politico de los liberales en ia primera y segunda posguerras. Fl libro es tosco, con-
fuso, escrito apresuradamente por un joven gue quiere “distinguirse” em su é&poca
con una actitud extremista y con palabras fuertes y a menudo trivizles en sentido
reaccionario. Los conceptos politicos del autor son vagos y fluctuantes, su prepa-
raciom filoséfica es nula (y asi permanecié durante toda la carrera literaria de
Mosca), sus principios de técmica politica son igualmente vagos y abstractos ¥
tienen un cardcter mas bien juridico. El concepto de “clase politica”, cuya afirma-
cién se convertira en el centro de todos los escritos de ciencia politica de Mosca,
es de extrema debilidad ¥ no es razonado ni justificado te6ricamente. Sin embargo
el libro de Mosca es iitil como documento. EI autor quiere ser desprejuiciado por
programa, no tener pelos en la lengua y asi acaba por sacar a la luz muchos |
aspectos de la vida italiana de la época, que de otra manera no estarian docu-
mentados. Sobre la burocracia civil y militar, sobre Ia policfa, etcétera, ofrece
cuadros a veces afectados, pero con una sustancia de verdad (por ejemplo sobre
los suboficiales en el ejército, sobre los delegados de seguridad piblica, etcétera).
Sus observaciones son especialniente validas para Sicilia, por la experisncia directa
de Mosca de aquel ambiente. En 1925 Mosca habia cambiado sus puntos de vista
v perspectivas, su material estaba superado, sin embargo reedité el libro por vani-
dad literaria, creyendo inmunizarlo con algunas notitas palinGdicas, [Bibliografia.]
Sobre Ia situacién politica itzaliana precisamente en 1883 y sobre la actitud de los
clericales pueden encontrarse algumas ideas interesantes en el libro del Mariscal
Lyautey Leftres de Jeunesse, Paris, Grasset (1931). Segdin Lyautey muchos italia-
nos, entre los mas devotos al Vaficano, no creian en el fuiuro del reino; preveian
su descomposicion, de la que habria nacido una Alta Italia con Florencia como
capital, una Italia meridional con su capital en Nipoles, ¥y Roma en medio, con
salida al mar. Sobre el ejército italiano de entonces, que en Francia era poco
apreciado, Lyautey refiere el juicio del conde de Chambord: “Ne vous v trompez
pas. Tout ce que jen sais (del ejéreito italiano), me la [(armée)] fait juger trés
sérieuse, trés digne d’attention. Sous leurs facons un peu théitrales et leurs plumets,
ies officters y somt fort imstruits, fort appliqués. Cest d'ailleurs Popinion de mon
neveu de Parme qui n'est pas payé pour les aimer”.1?

Cir. Cuaderno 19 (X)), pp. 3-4, 11-13, 26, 27-33,

65

71



71 bis

§ < 90. Las sectas en el Risorgimento. Cfr. Pellegrino Nicolli, La Carboneria
in Italia, Vicenza, Edizioni Cristofari (1931). Nicoll: trata de distinguir en el car-
bonarismo las diversas corrientes, que a menudo lo componian, ¥ de dar un cuadro
de las distintas sectas gue pulularon en Italia en Ja primera parie del siglo
xix. Del Marzoeco del 25 de octubre de 1931 que resefta la publicacién de Nicolly,
reproduzeo este fragmento: “Es un enredo de nombres extrafios, de emblemas, de
ritos, de los que la mayor parte de las veces se ignoran los erigenes; | un confuso
entremezclarse de propdsitos dispares, que varian no sdlo de sociedad a sociedad,
sino en la misma sociedad, la cual, segin las ¢épocas y las circunstancias, cambia
de métodos y programas. Del vago sentimiento nacional se llega a las aberraciones
del comunismo y, al contrario, se tienen sectas que, inspirandose en los mismos
sistemas revolucionarios, asumen la defensa del trono y el aliar. Parece que revo-
lucién v reaccién tuvieran necesidad de batirse en un campo cerrado, donde no
penetre el ojo profano, tramando conjuras a la luz de antorchas humeantes y ar-
mados con puitales. No existe un hilo que nos guie en medio de este Iaberinto y
es imitil pedirselo 2 Nicolli, quien sin embargo hizo lo mas que pudo por encom-
trarlo. Téngase también solamente presente el carbonarismo, que en cierto modo
es el gran rio en ¢l que confluyen todas las demés sociedades secretas™. Nicolli se
propuso “recoger sintéticamente todo lo escrito hasta ahora por notables historia-
dores™ sobre las sociedades secretas en el Risorgimento.?

Cir. Cuaderno 19 (X)), pp. 52-33.

§ «<S1>. [2]. Interpretaciones del Risorgimento. Hay que recordar también el
escrito de Vincenzo Cardarelli Parole a Fltalia (edicidn Vallecchi, 1931) .1

Cfr. Cuaderno 19 (X), p. 28.

§ < 92>). Corrientes populares en el Risorgimento (historia de las clases subal-
ternas). Carlo Bini. (Cfr. Le piii belle pagine de Carlo Bini recopiladas por Dino
Provenzal).! Gigvanni Rabizzani en su estudio sobre Laurence Sterne en Italia (se-
guramente en edicion de Rocco Carabba de recopilacion de fragmentos de Sterne
sobre Ifalia en la coleccién —de antes de la guerra-— de “Ttailia en los escritos
extranjeros”)2 recuerda a Bini y sefiala un nofable coniraste entre los dos: Sterne
mds inclinado al andlisis senfimental y menos escéptico, Bini més atentoc a los
problemas socizles, tanto que Rabizzani lo llama incluso socialista.® En todo caso
bay que sefialar que Livorno fie una de las poquisimas cindades (si no es que la
dnica) que en los afios 48-49 vio un profundo movimiento popular, una interven-
cién de masas que tuvo vastas repercusiones en toda Toscana y que causé espanto
a los grupos moderados y conservadores (recordar las Memorie de Giuseppe Gius-
1i).2 Por eso Bini debe verse, junto a Montanelli, también en el cuadro del 1849
toscano.

Cir, Cuaderno 19 (X), pp. 53-54.

66



§ < 93>. Risorgimento y cuestidn oriental. En una serie de escritos se da im-
portancia a las manifestaciones literarias en el periode del Risorgimento en Ias gue
la cuestidn oriental es concebida en funcién de los problemas italianos.l Plan de
orientalizacién y balcanizacién de Austria para compensaria por el Lombardo-Vé-
neto perdido en berieficio del remacimiento nacional italiano. No me parece que
estos planes sean prueba de granm capacidad politica, como s¢ pretende. Me parece
que deben interpretarse como sintomas de pasividad politica ¥ de desaliente frente
a las dificuliades de la empresa nacional, desaliento que se encubre con proyectos
tanto méas grandioses cuanto més abstractos y vagos en cuanio que no dependia
de las fuerzas italianas el llevarlos a cabo. Puesto que “balcanizar™ a Austria sig-
nificaba ademés crear una situacién politico-diplomatica [europea] (e implicitamen-
te militar) forzada, por la cual Austria se dejase “balcanizar”; esto es, significaba
tener la hegemonia politica y diplomatica de Furopa; cosa de nada, como puede
verse. No se entiende por qué Austria no podia, conservando el Lombardo-Véneto,
o sea la supremacia en lialia v una posicién dominante en el Mediterraneo central,
conquistar también una mayor influencia en los Balcanes v por lo fanto en el Me-
diterrdneo oriental. Fste hubiera sido incluso e! interés de Inglaterra, que basaba
en Ausiria un sistema de equilibrio europeo cortra Francia y contra Rusia, Pero
el mismo escaso semtimiento de iniciativa politica auténoma y la desconfianza en
las propias fuerzas que estaban implicitas en el plan de Balbo, debian hacer a
Inglaterra sorda a tales plames, Sélo un fuerte Estado italiano que hubiera podido
sustituir a Austria en su funcién antifrancesa en Europa central v en el Mediterra-
neo central habria podido inclinar a Inglaterra a simpatias italianas, como ocurtié
después de la politica de las anexiones en Italia central y la empresa de los Mil
contra los Borbones (o sea, que antes de los hechos reales, sélo un gran partido
pleno de audacia y seguro de sus propios movimientos por estar arraigado en las
aspiraciones de las grandes masas populares < habria obtenide seguramente el mis-
mo resultado™..2 pero precisamente esto no existia, y Balbo con sus amigos no
querian que se formase). La balcanizacion de Austria después de la pérdida de la
hegemonia en la peninsula italiana, hubiera tenido graves consecuencias para la
politica inglesa en el Mediterrdneo. El Estado napolitano | se habria convertido
en un feudo ruso, o sea, Rusia hubiera tenido la posibilidad de vna accién politica
militar de primer orden en el ceniro mismo del Mediterrdnec, (La cuestién de las
relaciones entre Ios Borbones de Népoles y el zarismo es todo un aspecto de 1a
historia desde 1799 hasta 1860 que s¢ debe cstudiar ¥y profundizar: del libro de
Nitti- sobre el Capitale straniero in Italia, editado en 1915 por Laterza, se ve que
todavia antes de la guerra existian en Italia meridional cerca de 150 millones de
liras de obligaciones estatales rusas,® lo cual indica el residuo de um trabajo no
desdefiable de conexiones entre Italla meridional v Rusia.) No hay que olvidar
gue Ia cuestibn de oriente mo tieme sus razones de ser esenciales en los Balcames
y en Turquia, sino que es la forma politico-diplomdtica de la lucha entre Inglaterra

2 Integrado segGn el texto C.

67

72

72 bis



73

y Rusia: es la cuestién de la India, la cuestién del Mediterraneo, la cuestion del
Cercano Oriente v ¢l Asia central, la cuestién del Imperio inglés, etcétera.

El libro en el que Balbo defendia su tesis, Le speranze d'ltalia, fue publicado
en 1844 y Ia tesis misma no tuvo ninguna otra eficacia sino la de hacer comocer
la cuestidén oriental atrayendo la atencién sobre ella y por lo tanto la de facilitar
{quizi) Ia politica de Cavour a prop6sito de la guerra de Crimea. No tuvo ningu-
na eficacia en el 59 (cuando el Piamonte e ltalia pepsaron suscitarle enemigos a
Austria en los Balcanes para debilitar su fuerza militar) porque esta accidén estuvo
circunscrita, fue de poco aicance y en todo caso se redujo a un episodio de organi-
zacién de la actividad militar franco-piamontesa en [falia: lo mismo puede decirse
de 1866, cuando aigo parecido fue pensado por el gobierno italiano y por Bismarck
para la guerra conira Austria, En caso de guerra, buscar debilitar al ememigo sus-
citindole enemigos en el interior y en todo el perimetro de los confines politico-
militares no es elemento de un plan politico para el Oriente, sino un hecho de la
administracién ordinaria de la guerra. Por lo demds, después del 60 y de la for-
macién de un Estado italiano de notable importancia, la orientalizacion de Austria
tenia un significado internacional bien distinto y encontraba aprobacién tanto en
Tnglaterra como en la Francia napolednica.

Cir. Cuaderno 19 (X), pp. 63-65.

§ < 94>, Bibliografia. Los escritos del padre Curci, después de su conversion
al catolicismo liberal, son 1itiles para establecer Ja situacidn en torno a 1880, La
conversidon de Curci, célebre y batallador jesuita de la Civiltd Caitrolica, representa
sin duda, después de 1870, el golpe mas fuerte recibido por la politica vaticana de
boicot del nuevo Estado umitario y el inicio de aquel procesc molecular que trans-
formarid al mundo catdlico hasta la fundacién del Partido Popular. Escritos del
nuevo periodo en la actividad del padre Carlo Maria Curci: I mederno dissidio
tra la Chiesa e Flialia, considerado en ocasidn de un hecho particular, 22 ed,
corregida y aumentadz, en 89, pp. XII-276, 1878, 4,50 liras; La nuova italia e i
vecchi zelanti, Estudios ttiles todavia para el ordenamiento de los partidos parfamen-
tarios, en 82, pp. VIII-256, 1881, 5.25 liras; If Vaticano Regio, tarlo superstite
della Chiesa Cattolica. Estudios dedicados al joven clero v a los laicos creyentes,
en 89, pp. VIII-336, 1883, 4.50 liras; Lo scandalo del “Vaticano Regio”, duce la
Provvidenza, buono a qualche cosa, en 89, pp. XVI-136, 1884, 2.25 liras (estos
libros estin todavia en venta en la Utet de Turin, segin el catilogo de 1928).1

Cir. Cuaderno 19 (X), p. 54.

§ <95, Temas de cultura. La tendencia a disminuir al adversario. (cfr. Cuad.
I, p. 48 bis).? Cir. el cap. XIV de la segunda parte de Don Quijote. El caballero
de los Espejos sostiene haber vencido a Don Quijote: *y héchole confesar que es

68



mas hermosa mi Casildea que su Dulcinea; ¥ en solo este vencimiento hago cuenta
que he vencido a todos los caballeros del mundo, porgue el tal Don Quijote que
digo, Ios ha vencido ya a todos; v habiéndole vo vencido 2 él, su gloria, su fama,
¥ su honra, se ha transferido ¥ pasado a mi persona.

Y tanto el vencedor es mds honrado
cuanto mas el vencido es reputado;

asl que ya coIren por mi cuenta y son mias las innumerables hazafias del ya re-
ferido Don Quijote™.2

Cfr. Cuaderno 16 (XXXII), p. 28.

§ «96>. Caracteristicas populares del Risorgimento. Voluntarios e interven-
cién popular. En el nimero del | 24 de mayo de Giovents Fascista (reproducido
por el Corriere del 21 de mayo de 1932)1 se publica este mensaje del onorevole
Balbo: “Las creaciones originales de la historia v de la civilizaciéa italiana, desde
¢l dia en que despertd del letargo secular hasta hoy, se deben al voluntarismo de la
juventud. La santa canalla de Garibaldi, ¢l hercico intervencionismo del 15, fos
Camisas NMegras de la revolucion fascista han dado unidad y poder a Tialia: han
hecho, de un pueblo disperso, una nacién. A la generacién que ahora se asoma a
la vida bajo el signo del Littorio, la misién de dar al nuevo siglo el nombre de
Roma”. La afirmacién central del onorevole Balbo, de que la Italia moderna se
caracteriza por el voluntarismo, es justa (puede afiadirse el arditismo de gwerra),
pero hay gque sefialar gue el voluntarismo, aun con su mérito histérico que no puoede
ser disminuido, ba sido un sustitvio de ia intervencién popular, vy en este sentido
es una solucion de compromiso con Iz pasividad de las grandes masas. Voluntarismo-
pasividad van juntos mas de lo que se cree. La solucién con ¢l voluntarismo es
una sclucidn de awmtoridad, legitimada *formalmente™ por um consemso, cOmo se
dice, de los "“mejores”. Pero para construir una historia duradera no bastan los “me-
jores”, se necesitan las mds vastas y numerosas energias nacional-populares.

Cfr. Cuaderno 19 (X), pp. 34-55.

§ < 97>. Marx-Engels e Halia. Una recopilacién sistemdtica de todos los escri-
tos (incluso del epistolario)® que conciermen a Italia y comsideran problemas ita-
lianos. Pero una recopilacidn que se limitase a esta seleccién mo seria orgamica y
total. Existen escritos de Marx y Engels que, aun sin referirse especificamente a
Italia, tienen importancia para ltalia, importancia no genérica, se entiende, porque
de otra manera todas las obras de ambos escritores concietnen a Italia. Fl plan
de la obra podria ser construido segdn estos criterios: 1] escritos que conciernen
especificamente a Italia; 2] escritos que conciernen a argumentos “especificos” de

69

73 bis



74

T4 bis

critica histérica y politica que, aun no concerniendo =a Italia, tienen relacién con
Italia. Ejemplos: el articulo sobre la constitucién espafiola de 1812 tiene relacién
con Ttalia, por la funcidn politica que tal constitucidn tuvo en los movimientos
jtalianos hasta el 482 De igual modo tiene relacidn | con Italia la critica de la
Miseria de la filosofta contra la falsificacién de la dialéctica hegeliana hecha por
Proudhon,3 que corresponde a movimientos intelectuales italianos correspondientes
{Gioberti, el hegeliapismo de los moderados, revolucién pasiva, dialéctica de revo-
lucién, restauracién). Igual el escrito de Engels sobre los movimientos liberales
espafioles de 1873% (después de la abdicacién de Amadeo de Saboya) tiene rela-
cién con ltalia, etcétera. Quizd de esta segunda serie de escrifos no es preciso hacer
la antologia, sino que es suficiente un estudio analitico-critico. Pero €l plan mis
organico serfa el de tres volimenes: introduccidon histérico-critica general; escritos
sobre Ttalia; escritos referentes indirectamernte a Italia,

Cfr. Cuaderno 16 (3(1), pp. 26 bis-27.

§ < 98>. Mazzini y Garibaldi. Cfr. el articulo de A. Luzio en el Corriere della
Sera del 31 de mayo de 1932, “Garibaldi ¢ Mazzini”.

§ <99~. [I). La era del Risorgimento de Omodeo v los origenes de la Italia
moderna. ;Qué significa o puede significar el hecho de gue Omodeo inicia su na-
rracién con la paz de Aguisgrin, que puso fin a la guerra por 1a sucesion en Es-
paBa?l Omodeo no “razona” este criterio metodolégico suyo, no muestra que sea
la expresién del hecho de que un determinado nexo histérico europeo es al mismo
tiempo nexo histérico italiano, que necésariamente debe insertarse en el desarrollo
de la vida nacional italiana. Por el contrario, esto puede v debe ser “declarado™.
La personalidad nacional (como la personalidad individual) es wna abstraccién fue-
ra del mexo internacional (y social). La personalidad nacional expresa algo “dis-
tinto” del complejo internacional, por lo tanto esté vinculada a las relaciones in-
ternacionales, Hay un periodo de dominio extranjero en Italia, directo durante
cierto tlempo, de caracter hegemonico posteriormente (o mixto, de dominio ex-
tranjero ¥ de hegemonia). La caida de Italia bajo la dominacidn extranjera en el
siglo x1v provocd va como reaccién la orientacién politica, nacional-democratica,
de Maquiavelo, que expresaba al mismo tiempo el pesar por la independencia
perdida en tma forma determinada (equilibrio interno entre los Estados italianos
bajo la hegemonia de la Florencia de Lorerzo el Magnifico) y la voluntad inicial
de luchar para reconquistarla en una forma histéricamente superior, como monar-
quia absoluta nacional segim el tipo de Espafia y Francia. En el siglo xvi el equi-
librio europec Austriz-Frafcia entra | en una nueva fase con Tespecto a Italia; hay
un debilitamiento reciproco de las dos grandes potencias y surge una tercera gran
potencia: “Prusia”. Por lo tanto los origemes del movimiento del Risorgimento, o
sea el proceso de formacién de las condiciones v de las relaciones internacicnales

70



que permitirdn a Ifalia reunirse en forma de nacién y a las fuerzas internas nacio-
nales desarrollarse v extenderse, no debera buscarse en este 0 aguel suceso con-
creto registrado en una u otra fecha, sino exactamente en €l mismo proceso histé-
rico de transformacién del sistema europec precedente.

Este proceso, sin embargo, no es independiente de los hechos internos italianos;
un elemento importante y a veces decisivo de los sistemas ewropeos lo fue siem-
pre ¢l Papado. En el curso del siglo xvir el debilitamiento de la posicién del Pa-
pade como potencia europea es francamente catastrofico. Con la Contrarreforma el
Papado modificé esencialmente la estructura de su poder; se alejé de las masas
populares, se hizo instigador de guerras europeas de exterminio, se mezcld con las
clases dominantes de manera irremediable. Por eso perdid Ja capacidad de dominar
indirectamente a las clases dirigentes a través de su influencia sobre las clases po-
pulares fandticas y fanatizadas: ¢s notable que precisamenic mientras Bellarmino
elaboraba su teoria del dominio indirecto de la Iglesia, Ia Igiesia con su actividad
concreta destruia Ias condiciones de todas sus formas de domignio y especialmente
del dominio indirecto, alejindose de las clases populares. La politica realista de las
monarqufas ilustradas es2 esta desautorizacion de la Iglesia como potencia europea
y por lo tanto italiana, ¢ inicia también ella el Risorgimento, si es verdad, como
lo es, que ¢l Risorgimento se dio en funcién de un debilitamiento del Papado tan-
to como potencia curopea cuanto italiana, o sea como posible fuerza gque reorga-
nizase los Bstados de la peninsula bajo su hegemonia. Pero son elementos condicio-
nantes; una demostracién histéricamente vilida, de que va en el siglo xvnr se
hubiesen constituido en Italia fuerzas que tendieran concretamente a hacer de la
peninsula un organismo politico unitario e independiente, no se ha realizado to-
davia | en forma valida,

Cfr. Cuaderno 19 (X), pp. 13-14.

§ <7100>>. Bibliografia. Francesco Lemmi, Le origini del Risorgimento italiano,
Mil4dn, Hoepli. Del mismo Lemmi, La Bibliografia del Risorgimento italiano, So-
cieth Anomima Romana, C. Morandi, Idee ¢ formazioni politiche in FLombardia
dal 1748 al 1814, Turin, Bocca. Massimo Lelj, Il Risorgimento dello spirito Italiano
(1725-1861}, Milan, L'Esame, Edizioni di storia moderna, 19281

Cfr. Cuaderno 19 (X), p. 26.

§ < 101~. [2). Origenes del Risorgimento. Las investigaciones sobre los orige-
nes del movimiento nacional del Risorgimento estin casi siemapre viciadas por las
tendencias politicas inmediatas, no sélo por parte de los escritores italianos, sino

también por parte de log extranjeros, especialmente franceses. Hay una “doctrina®™

2 En el manuscrito una variante interlineal: “representa”.
P

71

75



75 bis

francesa sobre los origenes del Risorgimento, esto es, la naciém italiana debe su
fortuna a Francia, a fos dos Napoleones, y esta docirina tiene su aspecto megativo-
polémico: los nacionalistas monarquicos (Bainville) reprochan a Napoledn el ha-
ber debilifade la posicién relativa de Francia en Eurcpa con su politica “naciona-
litaria”, o sea haber estado coatra la tradicion y los intereses de la nacidn francesa,
representados per la monarquiz y los partidos de derecha (clericales) siempre an-
titalianos.1

#En Italia las cuestiones “tendenciales y tendenciosas™ planteadas a este respecto
son: 1] la tesis democritico-francéfila: el movimiento se debe a la Revolucion
francesa, es una derivacién de ella, que ha determinado la tesis opuesta: 2] La
Revolucién francesa con su intervenciém ¢n la peninsula interrumpié el movimiento
“verdaderamenta” nacional, fesis que tiene un doble aspecto: el jesuitico (segin el
cual los sanfedistas eran “nacionazlistas”) y el moderado que se refiere mds bien
a los principios reformadores. Algunos afiaden ademas: 3} ¢l movimiento refor-
mador fue interrumpido por temor a los acontecimientos de Francia, de manera
que la intervencién de los ejércitos franceses en Italia no interrumpié ¢! movimien-
to autéctono sino que incluso hizo posible su recuperacién y cumplimiento.*

Estos elementos se encuentran desarroliados en agquellas publicaciones mencio-
nadas bajo el titulo de “Interpretaciones del Risorgimento italiamo” y que, como
va se dijo, tienen significado en la historia de la cultura politica ¥ no en la de la
historiografia.?

*En un articulo de Gioacchino Volpe, “Una scuola per 1a | storia dell'Ttalia mo-
derna” (Corriere della Sera, 9 de enero de 1932) bastanie notable, esti escrito:
“Todos lo saben: para comprender ¢l ‘Risorgimento’ no basta con remontarse a
1815 y ni siquiera a 1796, afic en el que Napoledn irrumpid en la peninsula
v provocod la tempestad. El ‘Risorgimento’, como reanudacién de vida italiana,
como formacién de una nueva burguesia, como conciencla creciente de problemas
no sbéle municipales y regionales sinc nacionales, como sensibilidad a ciertas exi-
gencias ideales, hay que buscarlo mucho antes de la Revolucion: también €] es un
sintoma, uno de los sintomas, de una revelucién en marcha, no sélo francesa, sino,
en cierto sentido, mundial. Todos ssben ignalmente que la historia del Risorgimen-
to no se estndia sélo con docomentos italianos ¥ como hecho unicamente italiann,
sino en el cuadro de la vida europea; tanto si se irata de corrientes de cultura, de
transformaciones econdmicas, de situaciones internacionales nuevas, que solicitan
a los italianos a nuevos pensamientos, a nuevas actividades, 2 un nuevo orden po-
Htico™*.

Todo esto, en el libro de Omodeo, resulta inconexo y exterior. Se tieme la im-
presién de que, tanto por el tftulo como por el plantcamiento cronolégico, e! libro
de Omodeo solamente quiso hacer un homenaje a la tendenciosidad histérica y
1o a la historia, por razones de oportunismo poco claras y poco laudables.

En el siglo Xvim, cambiadas las condiciones relativas de la peninsula italiana en
¢l coadro de las relaciones europeas, tanto por lo que concierne a la presidn he-
geménica de las grandes potencias que no podian permitir el surgimiento de un

72



Estado uritario italiano, como por lo que concierne a la posicién de potencia poli-
tica (en Iialia) y cultural (en Europa) del Papado (y tanto menos podian permitir
las grandes potencias europeas un Estado unificado italiano bajo la supremacia del
Papa, o sea permitir que la funcién cultural de la Iglesia y su diplomacia, va bas-
tante obstaculizadoras y limitativas del poder estatal en los paises catdlicos, se
reforzasen apovandose en un gran Estado territorial y en su correspondiente ejér-
cito), cambia también la importancia y el significado de la tradicién literario-retd-
rica que exaltaba el pasado romano, la gloria de las comunas y del Renacimiento,
la funcién universal del Papado italiano. Esta atmésfera cultural italiana babia
permanecido hasta entonces indistinta y genérica: beneficiaba especialmente al Pa-
pado, formaba | el terreno ideoldgico de la potencia papal en el mundo, el ele-
mento para la seleccién del personal eclesidstico y laico-eclesiistico del que el
Papado tenfa necesidad para su organizacién practica de centralizacion del orga-
nismo eclesiastico, y para todo el conjuntc de las actividades politicas, filoséficas,
juridicas, publicitarias, culturales, que constitufan la maquinaria para el ejercicio
del “poder indirecto”, después de que er el periodo precedente a la Reforma, habia
servido para el ejercicio del poder directo, o de aquellas funciones de poder direc-
to que pudieron realizarse comcretzmente en las relaciones de fuerzas internas de
cada uno de los paises catdlicos.

En el siglo Xviil se inicia un proceso e distincion en esta corriente tradicional;
una parte se conecté cada vez més conscientemente con la institucién del Papado
como expresidn de una funciéa intelectual (ético-politica de hegemonia) de Italia
en el mundo civilizado, v acabara por expresar el Primato giobertiano y el neo-
giielfismo (a través de una serie de movimientos menores, mis o menos equivocos,
como el sanfedismo, que som examinados en la seccion de la “Accién Catdlica™
v sus origenes) ¥ por la concrecidon en forma orgamica, bajo la direccion del mismo
Papado, en el movimiento de Accién Catdlica, en donde la funcién de Italia como
nacién es reducida al minimo {a la aportacidn de aqueila parte del personal cen-
tral vaticano que es italiano, pero no puede poner en primera linea, como antes,
su ser italiano); v se desarrolla una parte “laica”, incluso en oposicién al Papado,
que trata de reivindicar una funcién de primacia fialiana v de misién italiana en
el mundo independientemente del Papado. Esta segunda parte, que no puede refe-
rirse a un organismo todavia tan poderoso como la Iglesia romana, v por lo tanto
carece de un punto de referencia centralizador, no tiene la misma solidez que el
primero, tiene varias Hneas quebradas de desarrollo y puede decirse que confluye
en ¢l mazzinianismo, Pero lo importante historicamente es que en el siglo xviH
esta tradicion comienza a concretarse y distinguirse, a moverse con una dialéctica
intima: significa que esta tradicién literario-retdrica se estd convirtiendo en un ele-
mento politico, se estd conviriiendo en la promocién del terreno ideolégico en el
que las fuerzas politicas | efectivas lograran determinar el alineamiento de las mis
vastas masas populares necesarias para alcanzar sus fines propics, lograrin poner
en jaque al Papado v a las otras fuerzas de reaccién existentes en la peninsula
junto al Papado. Que el liberalismo haya conseguido crear la fuerza catélico-liberal

73

76

76 bis



77

y obtener que el mismo Pio IX se situase, aunque en pequefia medida, en el ferreno
del liberalismo (cvanto fue suficiente para disgregar el aparato politico catdlico y
quitarle la confianza en si misme) fue la obra maestra polfiica del Risoigimento
v uno de los puntos de resolucién mds importantes de los viejos nndos que hasta
entonces habian impedido pensar concretamenie en }a posibilidad de nn Estado uni-
tario italiano. (Si este clemento de la transformacién de la tradicién cultural ita-
liana es postulado como eclemento necesario en €l estudio de los origenes del Ri-
sorgimento, y su disolucién es concebida como un hecho positivo, como condicidn
necesaria para el surgimiento y desarrollo del elemento positivo liberal-nacionat,
entonces adquieren cierto significado, no desdefiable, movimientos como el “janse-
nista”, que de otra manera resultarfan simples curiosidades de eruditos. En suma,
se trataria de un estudio de los “cuerpos cataliticos” en el campo histdrico-politico
italiano, elementos cataliticos que no dejan rastro de si, pero que tuvieron una
insustituible funcién instrumental en la creacién del nuevo organismo histdrico.)

Cfr. Cuaderno 19 (X), pp. 15-19.

§ <« 102~. El 1849 en Florencia. En la Rassegna Nazionale Aldo Romano ha
publicado una carta de R, Bonghi ¥ una de Cirillo Monzani? escritas a S$ilvio -Spa-
venta en 1849 desde Florencia durante el periodo de la dictadura Guerrazzi-Mon-
tanelli (cir. Marzoco del 21 de febrero de 1932)2 que son interesantes para
juzgar codl era la actitud de los moderados con respecto al periodo democratico
de la revolucidn italiana 1848-49 vy también para exfraer algin elemento objetivo
de hecho. Impresiona ver como estos dos moderados se muestran extrafios a los
acontecirmientos, espectadores curiosos y malévolos v no actores interesados. He
agui un pasaje de Bonghi, escrito guince dias después de la fuga del Gran Duque:
“La | faccién republicana pretende alzar en fodas partes aquel drbol con tan poco
concurse alzado en Florencia, a partir de la noche en que se conocid la proclama
de D¢ Laugier, y mediante Ia obra de algunos livorneses hechos venir a propdsito.
Este alzamiento tiene poca o ninguna oposicidon en las ciudades principales o mis
populosas; pero tieme mucha en las mis pequefias y muchisima en las zonas ru-
rales. Ayer por la noche se quiso alzar fuera de Porta Romana; hubo vitores; luego
enfrentamientos entre quienes querian y quienes no querian; luego cuchilladas y
disparos de fusil; por dltimo vna gran destruccién. Los campesinos de los alrede-
dores, creyendo que se trataba de un jolgorio que se hacia por el regreso del gran
duque, o porque va hubjeran side instigados ¥ preparados a la reaccidn, o por lo
que fuera, empezaron también ellos a gritar vivas a Leopoldo II, a disparar sus
fusiles. a enarbolar banderas, a agitar pafiuelos, a disparar cohetes v cosas pare-
cidas”. M4s sintomético es el escrito de Monzani,2 que ofrece una muesira mejor
de Ia que debia ser la propaganda derrotista de los moderados: “La ceguera ¥.

a2 En e} manuscrito: “Montazio™.

74



lo que es ain peor, la mala fe, la astucia, el engafio, me parecen llegados al colmo.
Se habia mucho de patria, de libertad, pero pocos tienen z la patria en su cora-
zon, ni sabrian hacer sacrificios extremos, ni expomer la vida, para su salvacién.
Estos santisimos nombres son desdichadamente profanados, y los més se sirven de
ellos comoe palanca para obtener o peder o rigqueza. Tal vez me engafio, pero espe-
rar que Ia salvacién nos venga de éstos me pareceria exactamente lo mismo que
esperarla del turco. Yo no estoy acostumbrado a ilusionarme, ni 2 correr tras fan-
tasmas, que ya demasiado se han dejado atrapar los italianos en las redes de las
gquimeras y de las utopias de ciertos apdstoles, los cuales son ya demasiado perju-
diciales para nuesira desgraciada patria”. Las dos cartas le fueron secuestradas a
Spaventa en el momento de su arresto. Los Borbones estaban demasiado atrasados
para servirse de ellas comtra lgs liberales, haciéndolas comentar por sus escri-
bidores (los Borbones odiaban demasiado a los escribidores para tenerlos a su pro-
pio servicio), se limitaron a pasarlas a las actas del proceso Spaventa. (;Todo el
espiritu de Bonghi esti en aquel continuo Tepetir “alzar” y “alzamiento” a la na-
politana!)

Cfr, Cuaderno 19 (X), pp. 59-60.

§ < 103>. Momentos de vida intensamente colectiva y unitaria en la vida del
pueblo italiano. Buscar en la historia | italiana desde 1800 hasta hoy todos los mo-
mentos en los que el pueblo italiano se ha propuesto resclver una tarea potencial-
mente comin, en la que habria podido darse una accién o un movimiento colec-
tivos (en profundidad v en complejidad) y wunitarios. Estos momentos, en las di-
versas fases histdricas, pueden haber sido de distinta naturaleza, de distinto alcance
¢ importancia nacional-popular. Lo que importa en la investigacién es el caracter
potencial (y por lo tanto la medida en que esta “potencialidad” se ha traducido
en actos} de colectividad y umitariedad, o sea la difusidn territorial (la regidn
responde bien a estas caracteristicas. si no es que también la provincia) y la di-
fusién de masas (o sea la mayor o menor mmultitud de participantes, la mayor o
menor repercusion activa y pasiva —o negativa por las reacciones suscitadas——
que Ia accién haya tenido en los diversos estratos de la poblacidn).

Estos momentos pueden haber tenido cardcter y naturaleza distinta: guerras,
revoluciones, plebiscitos, elecciones generales de especial importancia y sigpificado.
Guerras: 1848, 1859, 1860, 1866, 1870, guerra de Africa (Eritrea), guerra de
Libia (1911-12), guerra mundial {1915-18). Revoluciomes: 1820-21, 1831, 1848-49,
1860, fasci sicilianos, 1898, 1904, 1914, 1919-20, 1924.25. Plebiscitos para la for-
mactén del Reino: 1859-60, 1866, 1870. Elecciones generales con distinta propor-
cién de sufragio ampliado. Elecciones tipicas: la gue lleva a la Izguierda al poder
en 1876, Ia posterior a la extension del sufragio después de 1880, la de después
de 1898, para el primer periodo; la de 1913 es la primera eleccién con caracteris-
ticas populares seflaladas por la gran participacién de masas; 1919 es fa mds im-
portante de todas por el cardcter proporcional v regional, que obligza a los partidos

75

77 bis



78

a reagiuparse ¥ porque en todo el territorio, por primera vez, se presenfan los
mismos partidos con los mismos programas (a grandes rasgos}. En medida mucho
mayor y mas orginica gue en 1913 (cuando el colegio uninominal restringia Ias
posibilidades y falsificaba las posiciones politicas de masas) en 1919 en todo el
territorio, en un mismo dia, toda la parte més activa del pueblo italiano se hizo
la misma pregunta y traté de resolverla enm su conciencia histrico-politica. El
significado de las elscciones de 1919 lo revela el conjunto de elementos “unifica-
dores”™ que en ellas confluyen: Ia guerra habia sido un elemenjto unificador de
primer orden en cuanto gue habia hecho conscientes a las grandes masas de la
importancia gque tiene para el destino de cada individuo aislado la construccién del
aparato de gobierno, ademis de haber planieado una serie de problemas concre-
tos, generales y particulares, que reflejaban la unidad popular-nacional. Puede de-
cirse que las elecciones de 1919 tuvieton para el pueblo un caricter de Constitu-
yente {esie caricter lo tuvieron también las elecciones de 1913, como puede recordar
cualquiera que hava asistido a las elecciones en los centros regionales donde mayor
fue la transformacion del cuerpo electoral, ¥y como fue demostrado por el alto
porcentaje de participacién activa: se habia difundido una conviccidn mistica de
que todo debia cambiar con el voto, una auténtica palingénesis social; asi fue al
menos en Cerdefia), aunque esa conviccién mistica ciertamente no la sintieron por
“ningin” partido politico de la época: en esta contradiccién entre el pueblo v los
partidos populares consistié el drama histérico de 1919, que fue comprendido in-
mediatamente sdlo por los grupos dirigemtes més avisados e inteligentes (¥ que
mas tenfan que temer para su futuro). Debe sefialarse que precisamente el partido
tradicional de la constituyente en Italia, el partido republicano, demosiré el minimo
de semsibilidad histdrica y de capacidad politica, v se dejé imponer su propio pro-
grama ¥ su propia orientacién (o sea defensa abstracta y retrospectiva de la inter-
vencidn en la guerra) por las clases dirigentes. E1 pueblo, a su manera, miraba al
foture (v en ello esta el cardcter implicito de constituyente que el pueblo dio a
las elecciones de 1919); los partidos miraban al pasado (s6lo al pasado) concre-
tamente y al futuro “abstractamente”, “genéricamente”, como “tened confianza en
vuestro partido” y no como concepeidn hisidrico-politica concreta, reconstructiva.
Entre las otras diferencias entre las elecciones del 13 v las del 19 hay que sefialar
la participacién “activa” de los catdlicos, con hombres propios, con su partido
propio, con su propio programa. También en 1913 los catdlicos participaron en las
elecciones, pero a través del pacio Gentiloni, en forma solapada y gue em gran
medida falsificaba el alineamiento v la fuerza de las potencias politicas tradicionales.
Respecto a 1919 hay que recordar la actitud de los giolittianos tal como se des-
prende de las campafas de Luigi Ambrosini en Lag Stampa para influir a los cato-
licos. En realidad los giolitlanos fueron “historicamente™ los vencedores, en el
sentido de que ellos imprimieron el caricter de constiftyente sin constituyente a
las elecciones v lograron retraer las miradas del futuro al pasado.l

Cfr. Cuaderno 19 (X), pp. 60-63.

76



§ « 104> [2]. Todo ¢l esfuerzo de interpretacion del pasado italiano y la serie
de construcciones ideoldgicas v de novelas histdricas que del mismo se ban deriva-
do, estd vinculado a la “pretensién” de encontrar una unidad mnacional, al menos
de hecho, en todo el periodo desde Roma hasta hoy. (Cémo nacid esta preten-
sidn? ;Fs un indicio de fuerza o de debilidad? ;Es el reflejo de una formacién
social nueva, segura de si, y que busca para si misma [y se crea] titnlos de nobleza
en el pasado, o bien es, por el contrario, el reflejo de “upa voluntad de creer”, un
eleinento de fanatismo idecldgico que debe precisamente servir de remedio a las
debilidades de estructura e impedir el derrumbe? Esta tltima me parece la inter-
pretacién correcta, unida al hecho de la excesiva importancia relativa de los inte-
lectuales, o sea de los pequefioburgueses, en comparacion con las clases econdmi-
cas atrasadas y politicamente incapaces. 1a formacién bpacional es sentida como
aleatoria, porque fuerzas ignoradas, salvajes, elementalmente destructivas, se agitan
en su base. La dictadura de hierro de los intelectuzles y de algunos grupos ur-
banos con la propiedad rural se mantuvo solamente unida, sobrexcitindose con
este mito de fatalidad histérica, més fuerte que cualquier carencia y cualquier inep-
titud politica y militar. Es en este ferreno donde la adhesién popular-nacional al
Estado es sustitvida por una seleccidn de “voluntarios” de Ja nacidn. Nadie ha
pensado que precisamente ¢l problema planteado por Maguiavelo al proclamar la
necesidad de milicias nacionales contra los mercenarios queda irresuelto hasta que
el “voluntaristno” sea superade por el “hecho popular-sacional”, porgue el volun-
tarismo es una solucidén intermedia, equivoca, tan peligrosa como el mercenatismo.

Cfr. Cuaderno 19 (X), pp. 33-34.

§ <105, [2]. La cuestién italigna. Cfr. los discursos pronunciades por el
onorevole Grandi en el Parlamento sobre politica exterior en 1932 y las discusiones
de cllos derivadas en la prensa italiana y extranjera.l El onorevole Grandi planted
la cuestidn italiana como cuestion mundial, a resolver junto con las otras que for-
man la expresion politica de la crisis iniciada en 1929, es decir, el problema fran-
cés de Ja seguridad, el problema alemin de la paridad de derechos, el problema
del establecimiento de los Estados danubianos y balcdnicos. De ahi la tentativa
de obligar a cualguier posible Congreso mundial llamado | a resolver estos pro-
blemas, a ocuparse de la cuestidn italiana como elemento fundamental de la re-
consiruccion y pacificacidn europea y mundial. ;En qué consiste la cuestién ita-
Hana segun este planteamiento? Consiste en el hecho de que ef incremenio demao-
grafico del pais estad en oposicién con la pobreza relativa del pals, o sea en Ia
existencia de una sobrepoblacién. Por lo tanto, seria necesario que se le diese a
Ttalia Ja posibilidad de expandirse, tanto econdmica como demograficamente, et-
cétera. Agregados necesarios al analisis de la situacion italiana. 5i es verdad que
Ias relaciones generales internacionales son desfavorables a Ttalia (especialmente el
nacionalismo econdmico que impide la Libre circulacién del trabajo humano), tam-
bién hay que preguntarse si a la construccién de tales relaciones no contribuye

77

78 bis

79



9 bis

Ia misma politica italiana. La investigacién principal debe ser en este sentido: ¢la
baja tasa individual de renta nacional es debida a la pobreza “natural” del pais
o bien a factores histdrico-sociales creados y mantenidos por una determinada orien-
tacion politica? Esto es, ;jno cuesta demasiado caro el Esiado. entendiendo por
Estado no sblo la administracidn de los servicios estatales, sino [también] el con-
junto de las clases que lo componen y lo dominan? Y, por lo tanto jes posible
pensar que sin un cambio de estas relaciones internas, la situacién puede cambiarse
aunque internacionalmente las relaciones mejorasen? Y la proyeccién de la cues-
tion en el campo internacional jno es acaso un medio para crearse upa coartada
frente a las grandes masas del pais?

Que 1a renta nacional sea baja puede concederse, ipero acaso no es luego des-
truida (devorada) en gran parte por la excesiva poblacién pasiva, haciendo impo-
sible ninguna capitalizacién progresiva avnque fucse a ritmo reducido? Por lo tanto,
la cuestién demogrifica debe ser analizada a su vez v hay que establecer si la com-
posicién demogrifica es “sana” incluso para un régimen capitalista y de propiedad.
La pobreza relativa de los paises individuales, en la civilizacidn moderna, tiene una
importancia relativa: a lo sumo impedird ciertas ganancias marginales de “posi-
cién” geografica. La riqueza proviene de la divisibn internacional del trabajo, ¥y
de haber sabido seleccionar, entre las posibilidades que esta divisidn ofrece, la mis
rentable, Asi pues, se trata también de “capacidad directiva™ de la clase dirigente
econémica, de su espiritt de iniciativa y organizacién. Si estas cualidades faltan.
no pueden ser sustituidas por ringiin acuerdo intermacional. No existen ejemplos,
| en la historia moderna, de colonias de “poblamiento”. Mo existen. La emigracién
¥ la colonizacidén siguen el flujo de capitales invertidos ¢n los diversos paises y no
viceversa. La crisis actual, gne se manifiesta especialmente como caida de los pre-
cios de las materias primas v de los cereales, demuestra que el problema mno es de
“rigueza natural” para los diversos paises del mundo, sino de organizacidn social
y de transformacidn de las materias primas para ciertos fines y no para ofros.

Que se trate de organizacidén y orientacién politico-econdmica se desprende del
hecho de gue cada .pais ha temido “emigracidén™ en ciertas fases de su desarrollo
econémico, pero tal emigracién ha sido luego reabsorbida, o al menos ha cesado.
Que no se desee cambiar las relaciones internas y ni siquiera rectificarlas racional-
mente (0 que no se pueda), se ve en la politica de la deuda pidblica, que aumenta
continvamente el peso de la pasividad demografica, precisamente cuando la parte
activa de la poblacidn esti limitada por la desocupacidn y la crisis. Disminnye la
renta nacional, aumentan los parasitos, el ahorro se resiringe e, incluso asi restrin-
gido, es revertide en la deuda pdblica, o sea convertido en causa de nuevo para-
sitismo relativo y absoluto.

Cfr. Craderno 19 (X), pp. 44-46.

§ <« 106>-. [2]. Historia fetichista. Podiia llamarse asi el modo de representar
los acontecimientos histdricos en las “interpretaciones” ideoldgicas de la formacién

78



italiana, por el cual resultan protagonistas personajes abstractos v mitolégices, En
la Letta politica de Oriani tenemeos al méas popular de estos esquemas mitoldgicos,
aquel que ha producide y paride una mds larga serie de hijos degemerados. Ahi en-
contramos la Federacidn, la Unidad, la Revolucién, Itelia, etcéiera, etcétera. En
Oriani esti clara una de las cauvsas de este modo de concebir 1a historia. Fl criterio
de investigacion de que los acontecimientos subsiguientes arrojan luz sobre Ios pre-
cedentes, o sea, que todo el proceso histdrico es un “documento™ histérico de si
mismo, es mecanizado y exteriorizado vy reducido, en el fondo, a una ley determi-
nista de “rectilineidad” ¥ de “onilinearidad™. El problema de buscar los origenes
hisidricos de un hecho concreto y circunstanciado, la formacién del Estado mo-
derno italiano en el siglo ¥, es transformado en el de identificar este “Estado”,
como unidad o comeo nacién o genéricamente como Italia, en toda la | historia
precedente, como el pollo en el huevo fecandado.

Para este tratamiento deben verse las observaciones criticas de Antonio Labriola
en los Scrizti vari (pp. 487-90; pp. 317-442 passim, y en el primero de los Saggi
sobre el materialismo histérico, pp. 50-52).1 (Sobre este punto véase también Croce,
Storia della storiografia, t. II, pp. 227-28 v en todo este trabajo el estudio del ori-
gen “sentimental y poético™ y “la critica imposibilidad” de wna “Historia general
de Ttalia”.}? Otras observaciones vinculadas a éstas son las de A. Labriola a pro-
pésito de una historia general del cristianismo, que a Labriola le parecia incon-
sistente ‘como todas las construcciones histdricas que toman como sunjeto entes ine-
xistentes (32 Ensayo, p. 113).3

Una reaccién concreta en el sentido indicado por Labriola puede verse em los
escritos histéricos de Salvemini, el cual no queria saber nada de “giielfos” y “gibe-
linos”, el uno partido de la nobleza v el imperio, ¥ ¢! otro del pucblo v del papado,
porque él los conocia s0lo como “partidos locales”, combatientes por razones ab-
solutamente locales, que po coincidian con las del Papado y el Imperio. En el pre-
facio a su libro sobre la Rivoluzione francese puede verse teorizada esta posicién
de Salvemini con todas las exageraciones antihistoricas que enirafia. “La innume-
rable variedad de los sucesos revolucionarios” se suele atribuir en bloque a un ente
“Revolucién”, en vez de “asignar cada uno de los hechos al individuo ¢ grupo de
individuos reales que fueron sus autores”.* Pero si la historia se redujese sdlo a
esta investigacion, seria cosa bien misera y, por lo demés, se volveria incompren-
sible. Habrd que ver cémo resuelve concretamente Salvemini las incongruencias
que resultan de su plantcamiento demasiado unilateral del problema metodolégico,
tomando en cuenta esta caucién critica: si no se comociese por otras obras la
historia aqui relatada, y séle tuviésemos este libro, <7§>>- nos resultaria compren-
sible esa historia < 7> O sea, ;se trata de una historia “integral” o de una his-
toria “polémica” gque se propone s0lo {(u obtiene sin propomérselo. necesariamente)
afiadir alguna pincelada a un cuadro ya esbozado por otros? Esta cautela deberia
estar siempre presente en toda critica, porque a menudo hay que vérselas con obras
que por si “solas”™ no serian safisfactorias, pero que son muy ttiles en el cuadro
general de una determinada cultura, como “integrantes” de otros trabajos o in-

79

80



80 bis

§1

vestigaciones.

Cfr. Cuadernio 19 (X), pp. 34-36.

§ < 107>. [2). Adolfo Omodeo. Cfr. La Critica del 20 de julio de 1932, p.
280: “A los patriotas les ofrecia la tesis que por entonces habfa vuelto a poner |
en circulacién Salvemini: de la historia del Risorgimento como pequefa historia,
no suficientemente regada de sangre: de la unidad, més bien don de una fortuna
propicia que conquista merecida de los italianos; del Risorgimento, obra de mi-
norias contra la apatia de la mayoria. Esta tesis generada® por la incapacidad dei
materialismo histérico para apreciar én si la grandeza moral, sin la estadistica em-
pirica de 105 bidones de sangre derramada y el computo de los intereses ({tenia
una especiosidad ficil v estaba destinada a correr por todas las revistas v periddi-
cos, v a hacer denigrar por los ignorantes la dura obra de Mazzini v de Cavour},
esta fesis servia de base a Marconi para una argumentacién moralista de estilo
vociano” (Omodeo se refiere a Piero Marconi, muerto en la gnerra, y a su publi-
cacién lo wudii il comandamento, Florencia, sin fecha).r

Pero Omodeo, en su libro L'eid del Risorgimento® no logré dar upa interpreta-
cién y una reconstruccién que no sea exirinseca y de pura apariencia. Que el Ri-
sorgimento haya sido la aportacidn italiana al gran movimiento europeo del siglo
xix no demuestra que la hegemonia del movimiento estuviese en Italia. Por lo
demés s¢ puede observar: si Ja historia del pasado no se puede dejar de escribir
con los intereses y por los intereses actuales, ¢la formula critica de que hay que
hacer la historia de lo que el Risorgimento ha sido concretamente nmo es insufi-
ciente y demasiado limitada? Explicar c¢émo se hizo el Risorgimento concreta-
mente, cuidles son las fases del proceso historico necesario que culminaron en aguel
determinado acontecimiento, es un nuevo modo de representar la llamada “obje-
tividad” externa y mecdnica. Se frata a menudo de una reivindicacion “politica” de
quien estd satisfecho y en el “proceso™ al pasado ve justamente un proceso al pre-
sente, una critica al presente. Por lo demds estas discusiones, en curanto que son
puramente de metodologia empirica, no son concluyentes. Y si escribir historia sig-
nifica hacer historia presente, es un gran libro de historia aquel que en ¢l presente
crea fuerzas en desarrolle mas comscientes de sf mismas y por lo tanto | mas con-
cretamente activas y operantes. El méaximo defecto de todas estas interpretaciones
ideoldgicas del Risorgimento italiano consiste en el hecho de que han sido sim-
plemente ideolbgicas, o sea, que no se dirigian a fuerzas politicas actuales con-
cretas. Trabajos de literatura, diletantescas censtrucciones realizadas por gentes que
querian hacer despliegue de inteligencia o de talento: o bien dirigidas a pequefias
camarillas intelectnales sin futuro, o bien escritas para justificar fuerzas reaccio-
narias, prestindoles intenciones gque no tenfan y fines imaginarios, y por consi-
guiente pequefios servicios de lacayos intelectuales (el tipo mdas logrado de estos

@ En ¢l texto de Omodeo: “germinada™

80



lacayos es Missiroli) v de mercenarios de la ciencia.

Estas interpretaciones ideolSgicas de la formacion nacional y estatal italiama de-
ben ser estudiadas también desde este punto de vista: su sucesién “acritica” por
impulsos individuales de personalidades mds o menos “geniales” es un documento
del primitivismo de los partidos politicos italianos, del empirismo inmediato de
toda accién constructiva (incluida la del Estado), de la auseocia en la vida italiana
de cualquier movimiento “vertebrado™ que tenga en si posibilidades de desarroilo
permanente ¥ continuo. La falta de perspectiva histérica en los programas de par-
tido, perspectiva reconstruida “cientificamente”, o sea con seriedad escrupulosa, para
basar en todo el pasado los fines a alcanzar en el futuro y que se deben proponer
al pueblo como una necesidad en la que éste ha de colaborar conscientemente,
permitié precisamente el florecimiento de taptas novelas ideoldgicas, gue emn rea-
lidad son la premisa de un movimiento politico que se supone abstractamente
necesario, pero para crear el cual em realidad no se hace nada prictico. Este
es un fendmeno muy ftil para facilitar las “operaciones” de las qune a menudo se
llaman las “fuerzas ocultas” o “irresponsables”, que actian a través de los “perid-
dicos independientes”, crean “artificialmente” movimientos de opinién ocasionales,
a los que se mantiene con vida hasta la consecucién de determinado objetivo y
luego se dejan languidecer y morir. Son precisamente “compafieros de viaje” ideo-
16gicos, prontos a servir a los grupos plutocriticos o de oira naturaleza, con fre-
cuencia fingiendo precisamente luchar contra la plutocracia. Organizador tipico| de
tales “compafieros” ha sido Pippo Naldi,® discipulo también él de Oriani y orga-
nizador de los periddicos de M. Missiroli.

Cit. Cuaderno 19 (X), pp. 36-39.

§ < 108>>. [2). Origenes del Risorgimento. Albert Pingaud, autor de un libro
sobre Bonaparte, président de la Republique Italienne, y que esti preparando ofro
libro sobre Le premier Royaume d'ltalie (que ha sido ya publicado casi todo por
fragmentos en diversos periddicos) estd entre aquellos que “sitiian en 1814 el
punto de partida y en Lombardia el hogar natal del movimiento politico gue con-
cloyb en 1870 con la toma de Roma”, Baldo Peroni, que en la Nuova Anitologia
del 16 de agosto de 1932 pasa revista a estos escritos ain dispersos de Pingaud,
observa:r “Nuestro Risorgimenio —entendido como despertar politico— comienza
cuando ¢l amor a la patria deja de ser una vaga aspiracién sentimental o nn mo-
tivo literario y se vuelve pensamienio comsciente, pasién que tiende a fraducirse en
realidad mediante una accidn que se desarrolla con continuidad v no se detiene
ni ante los mas duros sacrificios. Ahora bien, semejante transformacién se produjo
va en la dltima década del siglo xvoi, v no solamente en Lombardia sino también
en Napoles, en el Piamonte; en casi todas las regiones de Itzlia. Los ‘patriotas’
que entre el 82 y el 96 fueron enviados al exilio o que subieron al patihulo, cons-
piraron, ademds de para instaurar la repiblica, también para dar a Ttalia indepen-
dencia ¥ unidad; y en los afios siguientes es el amor a la independencia el que

81

81 bis



82

82 bis

inspira y anima la actividad de toda la clase politica italiana, tanto si colabora
con los franceses como si intenta movimientos insurreccionales cuando resulta evi-
dente que Napoleén no quiere conmceder la libertad solemnemente prometida®.t
Peroni, de todos modos, no cree que €l movimiento jtaliano deba buscarse antes
de 1789, o sea que afirma una dependencia del Risorgimento respecto de la Re-
volucidn francesa, tesis que no es aceptada por la historiografia nacionalista.
Sin | embargo, parece cierto todo lo gue Peroni afirma, si se considera el hecho
especifico y de importancia decisiva, de la formaciép de un grupo politico que
se desarrollari hasta la formacién del conjunto de los partidos que serdn los pro-
tagonistas del Risorgimento. Si en el caso del siglo xvit empiezan a aparecer vy a
consolidarse Ias condiciones objetivas, internacionales y nacionales, que hacen de
la unificacién nacional una misién histéricamente concreta (o sea no sélo posible
sino necesaria), es cierto que s6lo después del 89 esta misidén se vuelve consciente
en grupos de hombres dispuestos a la lucha. O sea, la Revolucién francesa es uno
de los acontecimientos europeos que en mayor medida operan para profundizar
un movimiento ya iniciado en las ‘“cosas”, reforzando las condiciones positivas del
movimiento mismo y funcionando como centro de agregacibn y centralizacién de
las fuerzas humanas dispersas en toda la peninsula y que de otro modo habrian
tardado en “encontrarse” y comprenderse entre ellas.

Sobre este mismo tema debe verse el articulo de Gioacchino Volpe “Storici del
Risorgimento a4 Congreso” en la Educazione Fascista de julio de 19322 Volpe
informa sobre el Vigésimo Congreso de la Sociedad Nacional para Ta Historia del
Risorgimento, celebrado en Roma en mayo-junio de 1932, La historia del Risor-
gimento fue concebida primero predominantemente como “historia del patriotismo
italiano”. Luego empezd a profundizarse, “a ser vista como vida italiana del siglo
XX y casi disuelta en el cuadro de aquella vida, encerrada toda ella en un pro-
ceso de transformacién, coordinacién, unificacién, ideales y vida prictica, cultura
y politica, intereses privados y piblicos”. Del siglo x1x se retrocedié al sigle xvm
¥ se vierom nexos anies ocultos, efcétera. El siglo xvixr “fue visto desde el dngulo
visual del Risorgimento, incluso como Risorgimento él mismo: con su burguesia
va nacional; con su liberalismo que afecta la vida econdmica y la vida religiosa
¥y EN FIN a aquella politica, y que no es tanto un ‘principic’ como una exigencia
de productores; con aquellas primeras aspiraciones concretas 2 “una forma de uni-
dad cualguiera” (Genovesi), por la insuficiencia de los Estados aislados, ya re-
conocida, para hacer frente, con su limitada economia, | a la invasora ecomomia
de paises mucho mdis vastos y fuertes, En €l mismo siglo se delineaba también
una nueva situwacién internacional. Esto es, entraban en pleno juego fuerzas poli-
ticas curopeas interesadas ep uma organizacidn mas independiente y coherente y
menos estiticamente equilibrada de la peninsula italiana. En suma, una nueva “rea-
lidad” italiana y europea, que da significado y valor incluso al nacionalismo de
los literatos, resorgido después del cosmopolitismo de la etapa anterior”.®

Volpe no alude especificamente a la relacién nacional e internacional represen-
tada por el Vaticano, el cnal también sufrié en el siglo xvmr uag radical transfor-

82



macién: disolucién de los jesuitas con lo que culmina el fortalecimiento del Estado
laico contra la injerencia religiosa, etcétera. Puede decirse que hoy, para la his-
toriografia del Risorgimento, debido a la nueva influencia ejercida por el Vaticano
después del Concordato, el Vaticano se ha convertide en una de las mayores, si
no es que la mayor, fuerza de rémora cientifica vy de maltusianismo mefodolégico.
Anteriormente, junto a esta fuerza, que fue siempre muy relevante, ejercian una
funcién de restriccién del horizonte histdrico la monarquiz y el miedo al separatis-
mo, Muchos trabajos histéricos no fueron publicados por estas razones {Storia della
Sardegna dopo il 1830 del bar6n Manno,* episodio Bollea durante la guerra, et-
cétera).® Los publicistas republicancs se especializaron en la historia “libelista®,
aprovechando cualquier obra histérica que reconstruyese cientificamente los acon-
tecimientos del Risorgimento, y de ahi se derivé una limitacién de las investiga-
ciones ¥ una prolongacién de las historias apologéticas y retoricas, la imposibilidad
de utilizar los archives, etcétera, toda la mezquindad de la historiografia del Ri-
sorgimento cuando se la compara con la de la Revolucidn francesa. Hoy, las prec-
cupaciones mondrquicas y separatistas han ido disminuyendo, pero han crecido
las vaticanescas y clericales. Una gran parte de los ataques a la Storia dellEuropa
de Croce son evidentemente de este origen.

En el Vigésimo Congreso se frataron cuestiones muy inieresantes para | esta
seccidn. Pietro Silva: Il problema italiano nella diplomazia europea del XVII se-
colo. Asi resume Volpe el estudio de Silva: “El siglo Xxvim quiere decir influencia
de grandes potencias en Italia, pero también las oposiciones a éstas: y por esto,
progresiva disminucién del dominio extranjerc directo y desarrollo de dos fuertes
organismos estatales en el norte ¥ en el sur. Con el trato de Aranjuez entre Francia
v Bspafia, 1752, ¢ inmediatamente después, con el acercamiento Austria-Francia,
se inicia un estancamiento de cuarenta afios para los dos reinos, aungue con mu-
chos esfuerzos para romper el cerco austro-francés, intentando acercamientos con
Prusia, Inglaterra, Rusia. Pero estas cuatro décadas sefialan también el desarrollo
de aquellas fuerzas autonomas que, con la Revolucién ¥ con la ruptura del sistema
austro-francés, saldrin a la palestra para una solucién en sentido nacional y uni-

tario del problema italiaro. Y he ahi las reformas y los principios reformadores,

objeta, en estos Gltimos tiempos, de muchos estudios, para el reino de Nipoles ¥
Sicilia, para la Toscana, Parma y Piacenza, Lombardia™$ Carlo Morandi: Le
riforme settecentesque nei resultati della recente storiografia, ha estudiado Iz po-
sicién de las reformas italianas en el cuadro del reformismo europeo, y Ia relacién
entre reformas y Risorgimento.?

Sobre la relacién entre Revolucién francesa y Risorgimento, Volpe escribe: “Es
innegable que la Revolucién (francesa), tanto como ideologias, gue como pasiones
(1), que como fuerza armada, que como Napoleén, introdujo elementos nuevos
en el flujo en movimiento de Ia vida italiana. No menos innegable es que la Italia
del Risorgimento, organismo vive, asimilando lo asimilable de aguello que Ilegaba
de fuera y que, en cuanto ideas, era también un poco relaboracién de otros de
lo que ya se habia elaborado em Italia, reacciona, al mismo tiempo, a esto, lo eli-

83

83



3 bis

84

mina y lo integra, de todos modos lo supera. Tiene tradiciones propias, mentali-
dad propia, problemas propios, soluciones propias: que son ademas la verdadera y
profunda raiz, la verdadera caracteristica del Risorgimento, constituyen su conti-
nuidad sustancial con la época precedente, lo hacen capaz a su vez de ejercer
también él su accién sobre otros pafses: del modo como tales accionmes se pueden
ejercer, no milagrosamente sino histéricamente, dentro del circnlo de los pueblos
vecinos y afines”.s

Estas observaciones de Volpe no son exactas: jcémo se puede hablar de “tra-
diciones, mentatidad, proble/mas, soluciones” propios de Italia? O, al menos, ;qué
significa? Las tradiciones, la mentalidad, los problemas, las soluciones eran miil-
tiples, contradictorios y no eran vistos unitariamente. Las fucrzas tendientes a la
unidad eran escasisimas, dispersas, sin vinculos entre si y sin capacidad para
credrselos. Las fuerzas contrarias a las unitarias eran poderosisimas, coaligadas, y
espacialmente como Iglesia absorbian en sl nna gran parte de las energias nacio-
nales que de otra manera hubieran sido unitarias, dindoles una orientacién cos-
mapolita-clerical. Los factores internacionales y especialmente la Revolucién fran-
cesa, al debilitar a estas fuerzas reaccionarias ¥ al deteriorarlas, potencian por
contragolpe a las fuerzas nacionales en si mismas escasas e ineficaces. Fsta es la
contribticién mds importante de la Revolncidn, muy dificil de evalnar y definir,
perc cuyo peso se intuye decisivo en lo que toca a la sefial de arrangue del mo-
vimiento del Risorgimento.

Entre las ofras memorias presentadas al Congreso debe sefialarse fa de Giacomo
Lumbroso sobre La reazione popolare contro i francesi alla fine del 1700. Lumbroso
sostiene gque “las masas populares, especialmente las campesinas, reaccionaron no
por insfigacién de los nobles vy ni siquiera por amor a la vida tranguiia (;de hecho,
empufiaron las armas!) sino, en parte al menos, por un oscuro ¥ confusg amor
patrio o apego a su Hesra, a sus instituciones, a su independencia (j?): de ahi la
frecuente apelacién al sentimiento nacional de los italianos, gue hacen los ‘reac-
cienariog’, ya en 179972 pero la cuestidn estd mal planteada asi v llena de eqni-
vocos. (Qué quiere decir el paréntesis irénice de Volpe, que no se puede hablar
de amor a la vida tranquila porque se empufian las armas? No hay en absoluto
contradiccién, porque “vida tranquila” se entiende en sentido politico de aversiém
a las cosas nuevas y conservadurismo, ¥ no excluye la defemsa armada de las
propias posiciones sociales. Por otra parte, Ia cuestién de la actitud de las masas
populares no puede plantearse independientemente de la de las clases dirigentes,
porque las masas populares se movian por razones inmediatas ¥ contingentes con-
tra los “extranjeros” invasores en cuanto que nadie les habia ensefiado a conocer
una orientacién politica distinta de la localista y limitada. Las reacciones espon-
téneas de las masas populares sirven para indicar la fuerza de | direccién de las
clases dltas; en Italia los liberales-burgueses descuidaron siempre a las masas po-
pulares, etcétera,

Cir. Cuaderno 19 (X), pp. 19-25.

84



§ < 109>. Bibliografia. En el XII Congreso Internacional de Ciencias Histd-
ricas que tendra Inpar en Varsovia del 21 al 28 de agosto de 1933 se presentarin
las siguientes pomencias sobre el Risorgimento: 19] G, Volpe, I rapporti politici
diplomatici tra le grandi potenze europee e I'ltalia durante il Risorgimento; 29]
A, C. Jemolo, L'Italia religiosa del secolo XVIII; 39] Pietro Silva, Forze ¢ iniziative
nazionali ed influenza straniere nell'opera delPassolutismo illuminato in Italfal

Cfr. Cuaderno 19 (X), pp. 26-27.

§ <2 110>. Rodolfo Merandi, Storia della grande industria in Italia (ed. Laterza,
Bari, 1931). En la Riforma Sociale de mayo-junio de 1932 se publica una severa
resefia del trabajo de Morandi, resefia que contiene algunas ideas metodolégicas de
cierto interés (la resefia es andnima, pero el autor podria ser De Viti De Marco).?
Se objeta ante todo a Morandi que Do toma en cuenta lo que ha costado Ia in-
dustria ifaliana: “Al economista no le basta que le muestren fabricas que dan
trabajo a miles de obreros, sapeamientos que crean ticrras cultivables, ¥ otros he-
chos semejantes con los que genmeralmente se contenta el phblico en sus juicios
sobre un pais, sobre una época. El economista sabe bien que el mismo resubtado
puede representar um mejoramiento o un empeoramiento de una cierta situacién
econOmica, segin que sea obienido con un conjunio de sacrificios menores o
mayores”. (El criterio general que hay que e¢studiar es precisamente cuinto ha
costado la introduccién de ‘cierta industria en um pafs, quién ha hecho los gastos,
quién ha obtenido las ventajas, ¥ si los sacrificios hechos no podian haberse hecho
en otra direccidn més utilmente, pero no siempre es cierto que la introduccidn
de Ia industria empeore la situacion geperal. Por otra parte, el solo criterio eco-
nomico no es suficiente para estudiar el paso de una forma de Estado a otra; hay
que tomar en coenta también el criterio politico, en cuanto objetivamente mece-
sario ¥ correspondiente a un interés general. Que la unificacidén de la peninsula
debiese costar sacrificios a upa parte de la poblacion, por las necesidades indero-
gables de un gran Estado moderno, debe admitirse; pero hay que ver cémo fueron
distribuidos tales sacrificios | y en qué medida podian haberse ahorrado. Que Ia
introduccién del capitalismo en Italia no se ha producido desde un punto de vista
nacional, sino desde estrechos puntos de vista regionales y de grupos resfringidos
y que no ha alcanzado sus metas, determinando una emigracién morbosa nunca
reabsorbida y arruinando econdémicamente regiones enteras, es ciertisimo.}

Morandi no alcanza a valorar el significado del proteccionismo en el desarrollo
de la gran industria italiana. Asf, Morandi reprocha absurdamente a la burguesia
“el propésito deliberado y funestisimo de no haber intentado la avemtura saludable
del sur, <...>> donde malamente puede la produccién agricola recompensar los
grandes esfuerzos que exige af hombre”. Morandi no se pregunta si la miseria
del Sur po estaba determinada por la legislacién proteccionista gue permitié el
desarrollo industrial del Norte y cdmo podia existir un mercado interno que ex-
plotar con impuestos y otros privilegios, si el sistema proteccionista se hubiera

85

84 bis



85

extendido a toda ia peninsula, tramsformando Ia economia rural del Sur en eco-
nomia industrial. i

Se reprocha a Morandi la excesiva severidad con que jurga y condena a hom-
bres y cosas del pasado, porque basta hacer una comparacidn entre las condiciones
antes vy después de la independencia para ver que, a fin de cuentas, algo se ha hecho.

Parece dudoso que pueda hacerse una historia de la gran industria haciendo
abstraccién de los principales facfores (desarrollo demografico, politica financiera
v aduanal, ferrocarriles, etcétera) gue han contribuido a determinar las caracte-
risticas econémicas del periode considerado. (Critica muy justa. Una gran partie
de la actividad de la vieja derecha desde Cavour hasta 1876 estuve dedicada, en
efecto, a crear las condiciones técnicas gemerales en las que fuese posible una gran
industria y pudiese difundirse y prosperar un gran capitalismo: sélo con la llegada
de la fzquierda y especialmenic con Crispi se da la “fabricacién de fabricantes™” a
través del proteccionismo y los privilegios, La politica financiera de la derecha
tendiente a equilibrar la | balanza hace posible la politica “productivista” sabsiguien-
te.) *Asi, por ejemplo, no se logra comprender cdmo es que habia tanta abundancia
de mano de obra en Lombardia en jas primeras décadas después de la unificacidn,
¥ que por lo tanto ¢l nivel de salarios permanecicse tan bajo, si se representa al
capitalismo como a um pulpe que extiende sus tentdculos para seguir constante-
mente haciendo nuevas presas ea los campos, en vez de tomar en cuenta la trans-
formacién que contemporineamente se produce en los contratos agrarios y en ge-
neral en la economia rural. Y es facil concluir simplistamente sobre la obstinacion
y estrechez de menie de las clases patronales observande la resistencia que oponen
a toda exigencia de mejoramiento de las condiciones de las clases obreras, si no se
tiene también presente lo que ha sido el incremento de la poblacién con respecto
a la formacién de nuevos capitales” (Sin embargo, la cuestién no es tan simple.
La tasa del ahorro o de capitalizacidn era baja porque los capitalistas prefirieron
mantener toda la herencia del parasitismo del periodo precedente, para que no
disminuyera la fuerza politica de su clase.)

Critica de Ia definicién de “gran industria® dada por Morandi, el cual no se
sabe por qué ha excluido de su estndio a muchas de las més imporiantes activi-
dades industriales (fransportes, industrias alimentarias, etcétera). Excesiva simpatia
de Morandi por los organismos industriales colosales, considerados demasiado a
menndo, sin més, como formas soperiores de actividad econémica, no obstante gque
se mencionan las guiebras desastrosas de Ilva, de Apsaldo, de la Banca de Des-
cuento, de Snia Viscosa, de Ialgas, “Otrp punio de desacuerdo, el cual merece
ser mencionado, porque nace de un error muy difundido, es aguel en que el autor
considera que un pais debe necesariamente permanecer sofocado por la competen-
cia de los otros paises si inicia después que ellos su propia organizacidén industrial.
EBsta inferioridad econdmica, a 1a que estaria condenada también Italia, no parece
en absoluto demostrada, porque las condiciones de los mercados, de la técnica, de
los ordenamientos politicos, estin en comtinuo movimiento y por consiguiente las
metas a alcanzar y los caminos a recorrer cambian tan a menudo v sibitamente

86



que pueden encontrarse en ventaja individuos y pueblos que | habfan permapecido 835 bis
mis airasados, ¢ que casi no se habian movido. 5i no fuese asi, mal se explicaria

como pueden continunamente surgir y prosperar nuevas industrias junto a las més

viejas en el mismo pais, y cdmo es que ha podido realizarse el enorme desarrollo
industrial del Jap6n a finales del siglo pasado®.

Cir. Cuaderno 19 (X), pp. 46-50.

§ < 111>, [2]. Missiroli y la historig italiana moderna. Hay que compilar una
biblografta completa de Missiroli. Algunos libros son: La monarchia socialista
[(1913)1, Polemica liberale, Oninioni, Il colpo di Stato [(1925)], Una battaglia per-
duta, Italia d'oggi (1932), La repubblica degli accattoni® {sobre Molinelia), Amore
e fame, Date a Cesare. .. (1929), (un libro sobre el papa en 1917).! Los temas
principales puestos en’ circulacién por Missitoli son: 19] que el Risorgimento fue
upna conquista regia ¥ no un movimiento popular; 2°] que el Risorgimento no
resolvio el problema de las relaciones entre la Iglesia y el Estado, fema que estd
vinculado al primero porque “um pueblo gue no habia sentido la Iibertad religiosa
no podia sentir la libertad politica. El ideal de la independencia y de la libertad
se convirtib en pafrimonio y programa de una minoria heroica, que concibid la
unidad contra la aquiescencia de las multitudes populares”.2 La ausencia de la
Reforma protestante en Italiz explicaria en Ultimo analisis todo el Risorgimento
y la historia moderna nacional. Missiroli aplica a Italia el criterio hermenéutico
aplicado por Masaryk patra interpretar la historia rusa® (si bien Missiroli aceptaba
la critica de Antonmio Labriola contra el Masaryk historiador).# Como Masaryk,
Missiroli {no obstante sus relaciones con G. Sorel) no comprende que Ia “refor-
ma” moderna de caricter popular ha sido la difusién de las ideas marxistas, aunque
sea en forma de literatura de opdsculo. Tampoco trata de analizar pot qué la mi-
poria que guié el movimiento del Risorgimento no haya “ido al pueblo” ni “ideo-
légicamente” (lo que podia suceder en Italia sobre Ia | base de la “reforma 86
agraria” dado que el campesinado era casi todo el pueblo de enfonces —por otra
parte no hay que olvidar gue muchas instituciones obreras de socorro mutuo fueron
fundadas por impulso de los liberales: la A.G.O. de Turin tuvo ebntre sus funda-
dores a Cavour—, mientras que la reforma religiosa alemana coincidié con una
guerta de campesinos) ni econdmicamente con la reforma agraria. “La wnidad
no pudo realizarse con el Papado, por naturaleza propia universal v organicamen-
te hostil a todas Ias libertades modernas; pero tampoco logrd triunfar sobre el
Papado, contraponiendo a la idea catflica una idea similarmente universal que res-
pondiese igualmente a la conciencia individual y a la conciencia del mundo reno-
vado por la Reforma y la Revolucién”.5 (Afirmaciones abstractas y en gran parie
carentes de sentido. [Qué idea umiversal opuso al catolicisino la Revolucién fran-
cesa? Y entonces ;por qué en Francia el movimiento fue popuiar v en Italia no?

& BEn el manuscrito: “La reppublica dei mendicanti'.

37



86 bis

La famosa minoria italiana, *heroica™ por definicion, que condnjo e! movimiento
vnitario, en realidad se interesaba por intereses econdmicos mds que por férmulas
ideales vy combatié mds para impedir que el pueblo interviniese en la lucha y la
hiciese volverse social que contra los enemigos de la unidad. Missiroli escribe que
el nwevo factor aparccido en la historia italiana después de la unidad, el socialis-
mo, fue la forma més poderosa adoptada por la reaccién antiupitaria y antiliberal
(lo cual es una tonteria). Como escribe el mismo Missiroli: “El socialismo no
s6lo no vigorizd la pasién poliiica, sino que ayndd poderosamente a extinguirla;
fue el partido de los pobres y de las plebes hambrientas: las cuestiones econdmi-
cas debian tomar ventaja répidamente, los principios politicos ceder el campo a Jos
intereses materiales™; se creaba “una rémora, lanzando a las masas a las conquistas
econdmicas y evitando todas las cuestiones institucionales”. O sea, que el socia-
lismo cometié el error (a Ia inversa) de la famosa minoria: ésta s6lo hablaba de
ideas abstractas y de instituciones politicas, aquél descnidd la politica por la sim-
ple economia.

En rezlidad Missiroli es sélo lo que se llama un escritor brillante: se tiene la
impresién de que s¢ rie de sus ideas, de Ttalia y de todo: | sélo le interesa el
juego momentineo de algunos conceptos abstractos v le interesa caer siempre de
pie con una nueva escarapela sobre el pecho.

Cfr. Cuaderno 19 (X), pp. 39-42.

§ < 112>>. La industria italigna. Al hacer el andlisis de la relacién de la Banca
Comercial Italiana en la asamblea social para el ejercicio de 1931, Attilio Cabiati
(Riforma Sociale, julic-agosto de 1932, p. 464) escribe: “De estas consideraciones
resalta el vicio fundamental que siempre ha afligido a la vida econdmica ifaliana:
la creacién y el mantenimiento de vwn andamiaje industrial demasiado superior bien
sea 2 la rapidez de formacién de ahorro en el pafs, bien sea a la capacidad de
resbsorcién de los consumidores infernos; que por lo tanto, y en una parte cons-
picua, s6lo vive por la fuerza del proteccionismo y de ayudas estatales de muy
variadas formas. Pero el proteccionismo patrio, que en algunos casos alcanza y
supera el cien por ciento del wvalor intermaciomal del producto, encareciendo la
vida retardaba a su vez la formacién del ahorro, que para colmo era disputado a
la industria por el propio Estado, 2 menudo apremiado por sus necesidades, des-
proporcionadas para nuestro andamiaje. La guerra, al ampliar desmedidamente tal
andamiaje, obligd a nuestros bancos, como escribe la citada relacién, “a una poli-
tica de tesoreria valerosa y pertinaz”, la cual consistid en solicitar préstamos “a
rotacién” en el extranjero, para prestar a mas largo plazo en el interior. “Semejante
politica de tesoreria tenfa sin embargo —dice la relacién— su Iimite natural en
la necesidad para las bancas de conservar a toda costa congruas reservas de in-
versiones liquidas o de ficil realizacién”. Cuando estalld la crisis mundial, Ias
“inversiones liquidas” no se podian realizar sino a un descuento formidable: el
ghorro extranjero detuvo su flujo: las industrias nacionales no podian pagar. De

88



manecra que, exceptis excipiendis, el sistema bancario italizno se hallé en una si-
tuacién en muchos aspectos idéntica a Ia del mercado financiero inglés a mediados
de 1931... (el error) aamtiguo consistia en haber querido dar vida a un organismo
industrial desproporcionado a nuestras foerzas, creado con el fin de hacernos “in-
dependientes del extranjero™: sin reflexionar que, a medida | que no “dependia-
mos” del extranjero para los productos, éramos cada vez més dependientes para
¢l capital”

Se plantea el problema de si en otro estado de cosas se podria ampliar la base
industrial del pais sin recurrir al extranjero para los capitales. El ejemplo de otro
pais demuestra que si: cada forma de sociedad tiepe su propia ley de acumulacién
del ahorro y debe considerarse que también en Ttalia se puede obtener una acu-
mulacién més rapida. Italia es el pais, en las condiciones creadas el pasado siglo,
con €l Risorgimento, que tiene el mayor nimerc de poblacién parasitaria que vive
sin intervenir para nada en la vida productiva, es el pais de mayor cantidad de
pequefia v mediana burguesia rural ¥ urbana gue consume una fraccién grande
de riqueza para ahorrar una pequefia parte.

Cir. Cuaderno 19 (X), pp. 50-52.

§ <113, Publicaciones de libros y memorias debidas a antiliberales, “anti-
franceses” en &l periodo de la Revolncidn y de Napoleén y reaccionarics en el
periodo del Risorgimento. Estas publicaciones son verdaderamente necesarias, en
cuante que las fuerzas adversas al movimiento liberal italiano eran también una
parte de la realidad, pero hay gue tomar en cuenta algunos criterios: 19] muchas
publicaciones, con el Menmorandum de Solaro delia Margarita y quizd algunos libros
compilados por Lovera y el jesuita Rinieri,' o tiemen un objetivo actual, de refor-
zar ciertas tendencias reacciomarias en la interpretacién del Risorgimento {repre-
sentadas especialmente por los jesuitas de la Civiltd Carrolica) o son presentados
como fextos para la accion actual (como el Memorandum de Solaro, el Papa de
De Maistre, etcéiera).2 2°] Las descripciones de las intervenciones francesas en
Italia bajo el Directorio se deben, especialmente para ciertas partes de Talia, sdlo
a teaccionarios: los jacobinos se enrolaban y por lo tanto tenian ofras cosas que
hacer que escribir memoriales, Por consiguiente, los cuadros son siempre tenden-
ciosos y serfa muy ingenuc reconstruir la realidad en base a tales documentos, De
estas publicaciones cfr. Ranuccio Ranieri, L'invasione francese degli Abruzzi nel
1798-99, ed una memoria del tempo inedita di Giovanni Baitista Sintone, Pescara,
Edizioni dell’ “Adritico”, 1931, De la narracién de Simone, un antijacobino y
legitimista, se desprende que en Ja ciudad de Chieti la fuerza jacobina tenia cierta
importancia, pero en el campo (salvo excepciones debidas a rivalidades municipales
y al deseo de tener ocasién de ejecutar venganzas) predominaban las fuerzas reac-
cionarias | en la lucha contra Chieti, Parece que més que Ja memoria de Simone,
enfatica v verbosa, es interesante la exposicibn de Ranieri que reconstruve la si-

89

87

87 bis



tuacién del Abruzzo en- aquel periodo de historia.®

Cir. Cuaderne 19 (X), pp. 56-57.

§ < 114>. Merimée y el 48. En la Revue des Deux Mondes (fasc. 15 de mayo
de 1932} se publica un pufiado de cartas de Présperoc Merimée a la Condesa De
Boigne (autora de las famosas Memorias). Sobre el 48 en Italia: “Los piamonteses
no se preocupan para nada de nuestra ayuda v mosofros impedimos a los italianos
que los ayuden prometiendo el refuerzo® de nuestro imvencible ejército: un viaje- -
ro que viene de Lombardia relata que el pals, como en pleno Medioevo, se en-
cuentra dividido en tantas pequefias repiiblicas cuantos son los pueblos y aldeas,
hostiles vnos contra otros en espera de tomar las armas”. Merimée era. partidario
de la umidad italiana. Cuenta anécdotas picantes sobre la situacién francesa: por
ejemplo los campesinos, votando por Luis Napoledn, crefan votar por Napolefn L
Iniitilmente se trata de explicaries que los restos mortales del Emperador se hallan
sepultados en los Invilidos.! (Que el equivoco de una posible ayuda del ejéreito
francés haya influido en el 48 en el sentido de no determinar um mayor movi-
miento de voluntarios, etcétera, es posible: asi se explicarfa mejor el lema de *“Ita-
lia fark da sé”, pero no se explicariz igualmente lz imercia militar incluso del
Piamonte ¥ la ausencia de una clara < direccién™ politico-militar, en el sentido
explicado en otro lugar.)

Cir. Cuaderno 19 {X), pp. 37-38.

§ «< 115>, La revolucién de 1831. En el Archiginnasio (4-6, afic XXVI, 1932)
Albano Sorbelli publica y comenta el texto del plan politico constitutivo de 1a
revolucién de 1831 escrito por Ciro Menotti. El documento ya habfa sido publi-
cado por Enrico Ruffini en 1909 en el Archivio Emiliano del Risorgimento Nazio-
nale, Fasc, 10 y 11. También el libro de Arrige Solmi scbre los sucesos del 31
se basa en este plan. Ahora se ha pedido, con un reactivo, hacer revivir el escritto
de Menotti y fotografiarlo para el Archiginnasio.,

Cir. Cuaderno 19 (X), p. 57.

§ «116>>. Carlo Felice. Es digna de leerse la biografia escrita por Francesco
Lemmi para la “Collana storica sabauda™ del editor Paravia. Pumtos: aversidn de
Carlo Felice conira la rama Carignana: en algunas cartas escritas a sui hermano
Vittorio Emanuele en 1804 se leen contra los padres de Carlo Alberto palabras

88 ar|dientes que, dictadas por no se sabe qué resentimiento, llegan a maldecir como

a En el manuscrito: “la ayuda™.

%0



una vergiienza aquelia no deseada sucesion. 1821. — Sefiala Lemmi que Carlo Fe-
lice no hizo una politica ijtaliana, sino que buscé extender sus posesiones.!

Cir. Cuaderno 19 (X), p. 57.

§ <117>. Martino Beltrani Scalia, Giornali di Palermo nel 1848-1849, con
breves alusiones a los de otras cindades principales de Italia en el mismo periodo,
a cargo de su hijo Vito Beltrani, Palermo, Sandron, 1931. Se irata de uma expo-
sicion condensada en pocas lineas del contenido de varios periddicos publicados
en Palermo en 1848 y 1849 y también en el afio anterior, asi como de numerosos
periddicos del continente (de Napoles, de Roma, de la Toscana, del Piamonte),
exposicidon hecha gencralmente dia por dia. Para los periddicos no sicilianos se daba
importancia a lo que se referia a Sicilia. En 1847 los peribdicos palermitanos eran
apenas seis; en 1848-49 Belirani Scalia enumera ciento cuaremta y uno y no hay
que excluir que se le haya escapado alguno. De los resimenes de Belirani Scalia
se desprende la falta de partidos permanentes: se trata por lo general de opiniones
personales, a menudo contradictorias en Ia misma hoja. Parece que el ensavo
de Beltrapi Scalia demuestra que tenia razén La Farina cuando en la Storia do-
cumentata della revoluzione siciliana escribid que “la prensa periddica, salvo es-
casas ¥y honorables excepciones, no estuvo nunca a la altura de su misién: fue
escindalo, no fuerza”.t

Cfr. Cuaderno 19 (X), pp. 58-59.

§ < 118>. La posicidn geopolitica de ltalia. La posibilidad de los blogueos. En
Ia sexta sesién de la Conferencia de Washington (23 de diciembre de 1921) el
delegado inglés Balfour, a propdsito de la posicion geopolitica de Italia, dijo:
“Italia no es una isla, pero puede considerarse como una isla. Recverdo la extrema
dificultad gue tuvimos para suministrarle incluso el minimo de carbdm necesario
para mantener su actividad, sus arsenales y sus empresas, durante Ia puerra, Dudo
que pudiera alimentarse y aprovisionarse, ¢ seguir siendo una unidad de combate
efectiva, si fuese realmente sometida a un blogueo v si su comercio maritimo fuese
interrumpido. Ttalia tiene cinco vecinos en el Mediterrdneo, Espero y creo que la
paz, paz ecterna, pueda reinar en los antiguos lares de la civilizacién. | Pero mos-
otros hacemos un examen frio y calculador como el de umr miembre cualguiera
del Estado Mayor General. Este, considerado el problema sin mingin prejuicio po-
[itico y solamente como utna cuestion de estrategia, le dirfa a Tralia: tenéis cinco
vecinos, cada uno de los cuales puede, si quiere, establecer un bloqueo de vuestras
costas sih emplear una sola nave de superficie. No seriz necesario que desembar-
case tropas y diese batalla. Vosotros pereceriais sin ser conguistados®! Es cierto
que Balfour hablaba especialmente bajo la impresion de la guerra submarina vy
antes de los grandes progresos hechos por la aviacién de bombardeo, que no parece

91

88 bis



89

que pueda permitir un blogueo inmmne a represalias, no obstante, en algunos as-
pectos su andlisis es bastante acertado.®

Cfr. Cuaderno 19 (X), pp. 53-36.

§ < 119>, Cuestiones escolares. En el Marzocco del 13 de septiembre
de 1931, G. Ferrando examina un trabajo de Carleton Washburne, peda-
gogo norteamericano que ha venido especialmente a Europa para ver c6mo
funcionan las nuevas escuelas progresistas, inspiradas en el principio de Ia
antonomia del alumno y de la necesidad de satisfacer lo mas que se pueda
sus necesidades intelectuales (New Schools in the Old World, Nueva
York, The John Day Company, 1930).* Washburne describe doce escue-
las, todas ellas distintas entre si, pero todas animadas por un espiritu re-
formador, < que>> en algunas < es>> atemperado y se inserta en el viejo
tronco de la escuela tradicional, mientras que en otras adopta un caricter
francamente revolucionario. Cinco de estas escuelas estin en Inglaterra,
una en Bélgica, una en Holanda, una en Francia, una en Suiza, una en
Alemania y dos en Checoslovaquia, y cada una de ellas nos presenta un
aspecto del complejo problema educativo.

La Public School de Oundle, una de las més antiguas escuelas inglesas,
se diferencia de las escuelas del mismo tipo sélo porque junto 2 los cursos
tedricos de materias cldsi|cas, ha instituido cursos manuales y précticos.
Todos los estudiantes estdn obligados a frecuentar a su eleccién un taller
mecédnico o un laboratorio cientifico: el trabajo manual va acompafiado
por el {rabajo intelectual, y si bien no existe ninguna relacion directa entre
ambos, de todos modos el alumno aprende a aplicar sus conocimientos y
desarrolla sus capacidades pricticas. (Este ejemplo demuestra cudn me-
cesario es definir exactamente el concepto de escuela unitaria en la que
el trabajo y la teoria estdn estrechamente unidos: el acercamiento mecé-
nico de ambas actividades puede ser un esnobismo. Se oye decir de gran-
des intelectuales que se cntretienen haciendo de torneros, carpinteros, en-
cuadernadores, etcétera: no se dird por eso que sean un ejemplo de uni-
dad del trabajo manual e intelectual. Muchas de tales escuelas modernas
son precisamente de estilo esnob que no tiene nada que ver —mads que
superficialmente— con Ia cuestidn de crear un tipo de escuela que eduque
a las clases instrumentales y subordinadas para un papel dirigente en la
sociedad, como conjunto y no como individuos aislados.)

La escuela media femenina de Streatham Hill aplica el sistema Dalion®
(al que Ferrando Hama “un desarrollo del método Montessori”); las ni-

= Termina aqui el blogue de notas sobre el Risorgimento italiatio iniciado con

el § 89. En el manuscrito ¢l suobsiguiente § 119 estid separado de las nofas pre-
cedentes por un renglon en blanco.

92



fias son libres de seguir las lecciones, prcticas y tedricas, que deseen, con
tal de que al final de cada mes hayan llevado a cabo el programa que les
fue asignado; la disciplina de las distintas clases estd confiada a las alum-
nas. El sistema tiene un gran defecto: en general, lag alumnas posponen
hasta los tfiltimos dias del mes el cumplimiento de sus tareas, lo que
perjudica la seriedad de la escuela y constituye un inconveniente serio
para las macstras que deben ayudarlas y estin sobrecargadas de trabajo,
mientras que en las primeras semanas tienen poco o nada que hacer. (El
sistema Dalton no es méds que la extensidn a las escuelas medias de!
método de estudio seguido en las Universidades italianas, que dejan al
alumno toda la libertad para el estudio: en ciertas facultades se dan veinte
exdmenes al cuarto afio de Universidad y Iuego la licenciatura, v el pro-
fesor ni siquiera conoce al alumno.)

En el pequefio pueblo de Kearsley, E. F. O'Neill ha fundado una es-
cuela elemental en la que se ha abolido “todo programa y todo métcdo
didéictico”. El maestro trata de darse cuenta de lo que necesitan aprender
los nifios y luego empieza a hablar sobre ese tema, buscando despertar
su curiosidad | ¥ su interés; apenas lo ha conseguido, deja que ellos con-
tinden por su propia cuenia, limitindose a responder a sus preguntas y a
guiarlos en su investigacién. Esta escuela, que representa una reaccidn
confra todas las férmulas, contra la ensefianza dogmadtica, contra la ten-
dencia a hacer mecanica la instruccidn, “ha dado resultados sorprenden-
tes”: los nifios se apasionan de tal manera con las lecciones que a veces
se quedan en la escuela hasta caer la noche, se aficionan a sus maestros
que son para ellos compafieros y no autocriticos pedagogos y experimen-
tan su influencia moral; incluso intelectualmente su progreso es muy supe-
rior al de los alumnos de las escuelas comunes {es muy interesante como
intento, pero ;podria ser universalizado? jse encontrarfan iaestros en
nimero suficiente para ¢l objetivo? ;y no habrd inconvenientes que no
se mencionan, como por ejemplo ¢l de los nifios que deban abandonar
la escuela, etcéiera? Podria ser una escuela de élites o un sistema de “post-
escuela”, en sustitucidn de la vida familiar).

Un gropo de escuelas elementales en Hamburgo: libertad absoluta para
los nifios; ninguna distincidn de clases, ninguna materia de estudio, nin-
guna ensefianza en el sentido preciso de la palabra, La instruccion de los
nifios deriva solo de Ias preguntas que eflos dirigen a los maestros y del
interés que demuestran por un hecho determinado. El director de estas
escuelas, sefior Gliser, sostiene que el maestro no tiene derecho ni siquie-
ra de establecer qué es lo que los nifios deben aprender; él no puede
saber lo que ellos serdn en la vida, lo mismo que ignora para qué tipo de
sociedad deben ser preparados; la Ginica cosa que sabe es que ellos “poseen
un alma que debe ser desarrollada v por lo tanto debe tratar de ofre-
cerles todas las posibilidades de manifestarse”. Para Gliser 1a educacién

93

89 his



90

30 bis

consiste “en liberar la individualidad de cada alumno, en permitir a su
alma abrirse v ensancharse”. En ocho afios los alumnos de estas escue-
las han obtenido buenos resultados.

Las otras escuclas de las que habla Washburne | son interesantes por-
gue desarrollan ciertos aspectos del problema educativo; asi por ejemplo
la escuela “progresista” de Bélgica se funda en el principio de que los
nifios aprenden entrando en contacio con el mundo vy ensefiando a los
demés. La escuela Cousinet en Francia desarrolla el hibito del esfuerzo
colectivo, de Ia colaboracién. La de Glarisegg en Suiza insiste de manera
especial en desarrollar el sentido de la libertad y responsabilidad moral
de cada alumno, etcétera. (Es itil seguir todas estas tentativas que no son
sine “excepcionales”, seguramente mdis para ver lo que no hay que hacer,
que para otra cosa.)

§ <120~ Literatura popular. En ¢l Marzocco del 13 de septiembre de 1931,
Aldo Sorano {que muchas otras veces, en diversas revistas y periddicos, se ha
ocupado de esta cuestiébn)} escribe un articulo, “Romanzieri popolari contempora-
nei”, en el que comenta la serie de articulos de Charensol sobre los “Tlusiri ig-
noti” en las Nouvelles Littéraires {de 1a que hay una nota en otr¢ cuaderno).l
“Se trata de escritores popularisimos de movelas de aventuras y folletin, desconoci-
dos o casi para el pdblico literario, pero adorados y seguidos ciegamenie por aquel
piblico mas amplio de lectores que decreta las tiradas mastodénticas y que de
hiteratora no entiends absolutamente nada, pero que quiere ser interesado y apa-
sionado por imirigas semsacionales de aventuras criminales ¢ amorosas. Para el
pueblo ésfos son los verdaderos escritores v el pueblo siente
por ellos una admiracién v una gratitud que estos novelistas mantienen vivas sumi-
nisttando a editores y leciores una masa de trabajo tan continua e importanie que
parece increible e insostenible para fnerzas, no digo ya intelectuales, sino fisicas.”
Sorani observa muy desprejuiciadamente que estos escritores “se han sometido a una
tarea extenuznte ¥ cumplen un servicio piblico real si en definitiva legiones de lecto-
res v lectoras no pueden prescindir de ellos y si los editores obtienen de su ina-
gotable actividad buenas gznancias”. Como se ve, Sorani emplea el término de
“servicio piblico real”, pero da del mismo una definicién bien mezquina, vy que
no corresponde a aquella de 1a que s¢ habla en estas notas, Sorani observa que
estos esctifores, como se desprende de Jos articulos de Charensol, “han hecho mas
austeras sus costumbres ¥ més | morigerada, en general, su vida, desde los tiempos
ya remotos en los que Ponson du Terrail o Xavier de Montépin exigian una no-
toriedad mundana ¥ hacian de todo para conquistarla < ...>», pretendiendo que,
al fin y al cabo, no se distingnian de sus méis académicos colegas sino por una di-
ferencia de estilo. Ellos escribian tal cemo se habla. mientras que los otros escri-
bian comio no se habla...!” (Sin embargo, incluso los “ilusires desconocidos” for-
man parte de las asociaciones de literatos como Montépin. Recordar también ¢i

94



fastidio de Balzac contra Sue por los éxitos mundanos y financieros de éste.)

Sigue escribiendo Sorani: “Un lado no desdefiable de la persistencia de esta lite-
ratura popular {...) es ofrecido por la pasién del piblico. Especialmente el gran
piblico francés, aquel pilblico gue algunos creen el més malicioso, critico y blasé
del mupndo, ha permanecido fiel a la novela de aventuras y de folletin. El perio-
dismo francés de informacién y de gran tiraje es el que adn no ha sabido o
podido renunciar a la novela por entregas. Proletariado y burguesia son todavia en
grandes masas tan ingenuos (?) que tienen necesidad de los interminables relatos
emocionantes v sentimentales, horripilantes o larmovants para alimentacién cofi-
diana de su curiosidad y su sentimentalismo, todavia tienen necesidad de tomar
partido entre los héroes de la delincuencia y los de lz justicia o de la venganza”,
“A diferencia del piblico francés, el inglés o norteamericano se ha vuelto hacia
la novela de aventuras histéricas {;v los franceses no?) o a la de aventuras po-
liciacas™, etcétera (lugares comunes sobre caracteres nacionales). “En cuanto a
Italia, creo que seria posible preguntarse por qué la literatura popular no es popu-
lar en Ttalia. (No es exacto: por qué no hay escritores, no lectores, que son una
caterva). Después de Mastriani ¢ Invernizio, me parece que ya no existen enire
nosotros novelistas capaces de conquistar a la multitud haciendo horrorizar | y
lagrimear a un piablico de lectores ingenuos, fieles e insaciables. ;Por qué este
género de novelistas no ha continmado (?) entre nosotros? [Nuestra literatura ha
sido incluse enn sus bajos fondos demasiado académica y letrada? ;Nuestros edito-
res no han sabido cultivar una planta considerada demasiado despreciable? jNues-
tros escritores no tienen fantasia capaz de animar los suplementos y folletines?
;O es gue nosotros, también en esfe campo. nos hemos conformado y nos con-
formamos con importar Io que producen los otros mercados? Ciertamente no abun-
damos como Francia em ‘ilustres desconocidos”, v alguna razén para esta defi-
ciencia debe de haber y seguramente valdria la pena buscarla.”? Concluye con
lugares comunes.

Cir. Cuaderno 21 (XVIL), pp. 11-13,

§ <121>, Temas de cultura. Los grandes genios nacionales, He men-
cionado en otra parte' la importancia cultural que en todo pais han tenido
los grandes genios (como Shakespeare para Inglaterra, Dante para Ita-
lia, Goethe para Alemania). De ellos, que sean operantes incluso hoy, o
que hayan operado hasta antes de la guerra, sdlo dos: Shakespeare y
Gocethe, especialinente este ultimo, por la singularidad de su figura., Se
ha afirmado que la misién de estas grandes figuras es la de ensefiar como
fildsofos lo que debemos creer, como poetas lo que debemos intuir (sen-
tir}, como hombres lo que debemos hacer.? ;Pero cuantos pueden entrar
en esta definicién? No Dante, por su lejanfa en el tiempo, y por el pe-
riodo que expresa, el paso del Medioevo a 1a edad moderna. S6lo Goethe
es siempre de cierta actualidad, porque expresa en forma serepa y clisica

95

91



71 bis

92

lo que en Leopardi, por ejemplo, es todavia turbio romanticismo: la fe
en la actividad creadora del hombre, en una naturaleza vista no como
enemiga y antagonista, sino como una fuerza que conocer y dominat,
con el abandono sin lamentos y desesperacién de las “fabulas antiguas™
de las que se conserva el perfume de poesia, que las hace alin més muer-
tas como creencias y fes. {Debe verse el libro de Emerson, Hombres re-
presentativos, y los Héroes de Carlyle.)

§ <122>. Cardcter cosmopolita de la literatura italiana. La poesia
provenzal en Italia. Ha sido publicada la | recopilacion completa de las
Poesie provenzali storiche relative all’Italia {(Roma, 1931, en la serie de
las Fuentes del Instituto Histérico Ttaliano) al cuidado de Vincenzo De
Bartholomaeis, v de ella nos da un anuncio Mario Pelaez en el Mar-
zocco del 7 de febrero de 1932, “De cerca de 2 600 poesias proven-
zales llegadas hasta nosotros, 400 entran en la Historia de Italia, o porque
tratan de temas italianos, aunque sean de poetas que jamis visitaron a
Ttalia, o por estar compuestas por poetas provenzales que vivieron allf,
o en fin por estar escritas por italianos. De las 400, cerca de la mitad son
puramente amorosas, las otras histdricas, ¥ unas m4ds otras menos ofre-
cen testimonios ttiles para la reconstruceion de la vida y en general de la
historia italiana desde fines del siglo % a2 la mitad del xxv. Doscientas
poesias de cerca de ochenta poetas.” Estos trovadores, provenzales o ita-
lianos, vivian en las cortes feudales de Ia Italia septentrional, a la sombra
de las pequefias Sefiorfas y en las Comunas, participaban en la vida y en
las luchas locales, defendian los intereses de este o aquel sefior, de esta
o aquella Comuna, con poesia de diversa forma, de las que es rica la Iri-
ca provenzal: serventesios politicos, morales, satiricos, de cruzada, de
lamentacién, de consejo; canciones, disputas, coplas, etcétera, que al apa-
recer oportunamente y circular en los ambientes interesados, cumplian la
Tuncién que tiene hoy el articulo de fondo del periédico. De Bartholomaeis
ha tratado de fechar estas poesias, cosa no dificil por las alusiones que
contienen; las ha enriquecido con todos los recursos que facilitan su lec-
tura, las ha traducido. De¢ cada trovador se da una breve informacion
biogréfica. Para la lectura del texto original se da un glosario de las voces
menos faciles de entender. Sobre la poesfa provenzal en Italia debe verse
el libro de Giulio Bertoni Trovatori d'Ifalia?

§ <123, Risorgimento. La “ensefianza mutua™ Por Ia importancia que tuvo
en el movimiento liberal del Risorgimento el principio de la “ensefianza mutua”
cfr. Arturo Linacher sobre Furico Mayer | (dos tomos). Mayer fue umo de los
principales colaboradores de la Antologia de Vieusseux v unc de los mayores pro-

96



pagandistas de la nueva ensefianza.l

Cfr. Cuaderno 19 (X}, p. 65.

§ < 124>, Critica literaria. Que se pueda hablar de lucha por una “aueva cul-
fura” y no per un “nuevo arie” me parece evidente. Scguramente tampoco se puede
decir, exactamente, gue se lucha por un nuevoe contenido del arte, porque ésie no
puede ser pensado abstractamente separado de la forma, Luchar por un nuevo
arte significarfa luchar para crear nuevos artistas individuales, lo cual es absurdo,
porque no se pueden crear artistas artificialmente. Se debe hablar de hichar por
vna nureva culiura, o sea por una nueva vida moral que no puede dejar de estar
[intimamente] ligada & una noeva concepcién de la vida. hasta que ésta se vuelva
un nuevo modo de sentir ¥ de intuir la realidad y por lo fanto un mundo inti-
mamente conforme en el artista y en sus obras, Que la creacidn de artistas no
pueda ser producida artificialmente no significa, sin embargo, que Bn nuevo mun-
do cultural, por cuya realizacidn se lucha, suscitando pasiones y nuevo calor de
bumanidad, no suscite también “artistas nuevos”; no se puede decir 2 priori que
Fulano o Mengano serin artistas, pero no se puede excluir e incluso se puede
afirmar que del movimiento nacerin nuevos artistas. Un nunevo grupo que entra
en la vida histérica hegemdnica, con uvna seguridad en si mismo que antes no
tenfa, no puede dejar de suscitar de su interior personalidades que anfes mo ha-
brian encontrado una fuerza suficiente para manifestarse, etcétera.

Ctr.. Cuaderno 23 (VI), pp. 10-11.

§ <125>. Pasado y presente. De Virgilio Brocchi;, I Vuolo Nuziale
(cfr. en el Secolo Hlustrato, 1° de octubre de 1932). “El gobierno parecia
incierto, y negociaba la neutralidad y la guerra: pero para que las nego-
ciaciones fuesen realmente productivas debia dar al mundo y sobre todo
a los aliados de ayer la sensacién o la prueba de que no podia contener
por més tiempo la voluntad exasperada de 1a nacidén que estallaba en mil
incendios, desde 1a més humilde aldea hasta la capital y ardia incluso den-
tro de los ministerios. Sobre las llamas, cada periédico —incluso aquellos
que hasta ¢l dia anterior habian exaltado la magnifica vielencia de los
imperios centrales— arrojaban aceite y pdlvora explosiva: contra todos se
manifestaba un solo periddico; pero quien lo dirigia, si | bien era hombre
de indefectible fe y de seguro valor, carecia de virtudes simpdticas v de
suficiente sagacidad, de manera que parecia defender, mis que un su-
premo ideal humano y. el instinto de Iz civilizacién amenazada, el pavido
egoismo de los proletarios para guienes la patria es sdlo-la patria de los
sefiores y la guerra uwna especulacién infame de banqueros.”?

97

92 bis



93

§ «<126>. Risorgimento. Significado de la Vita Militare de De Amicis: hay
que colocarla junto a algumas publicaciones de G. C. Abba, no obstante el con-
traste Intimo y la distinta actitud, Abba, mis “educativo” y mds pacional-
popular”, mas “demaocratico”, por ser politicamente mis robusto v austero. En la
Vita Militare debe verse el capitulo “L’Esercito italiano durante il colera del 1867”
porgee pinta la actifud del pueblo siciliano con respecto al gobierno y a los “ita-
lianos™ después de la insurreccién de septiembre de 18662 Guerra del 66, insu-
ireccién de Palermo, célera: los tres hechos no pueden ser separados. Habri que
ver la otra literatura sobre el cdlera en todo el Mediodia en 1866-67. No se puede
juzgar el nivel de vida popular sin tratar este tema. ;Existen publicaciones oficiales
sobre los delitos cometidos contra las autoridades (soldadoes, oficiales, etcétera)
durante el célera?

Cfr. Cuaderno 19 (X), pp. 65-66.

§ < 127>. Risorgimento. El movimiento nacional que condujo a Ja unificacién
del Estado italiano, ;debe necesariamente desembocar en el nacionalismo y en el
imperialismo nacionalista y militar? Esta salida es anacrémica y antihistérica; va
realmente contra todas las tradiciones italianas, romanas primero, catélicas des-
pués, Las tradiciones son cosmopolitas. Que ¢l movimiento nacional debiese reac-
cionar contra las tradiciones y dar lugar a un nacionalismo de intelectuales puede
ser explicado, pero no .es una reaccién orginico-popular. Por lo demés, también
en el Risorgimento, Mazzini-Gioberti tratan de insertar el movimiento macional en
la tradicién cosmopolita, de crear el mito de una misién de Italia renacida en una
nueva Cosmépelis europea y mundial, pero es un mito puramente | verbal y de
papel, retérico, fundado en el pasado y no en las condiciones del presente, ya
existentes o en proceso de desarrollo. El que un hecho se haya producido en el
pasado no significa que se produzca en el presente y en el futtro; las condiciones
de una expansién italiana en el presente v para el futuro no existen y no parece
gue estén en proceso de formacién. La expapnsién moderna es de origen capitalista-
financiero. El elemento “hombre”, en ¢l presente italiano, o ¢s hombre-capital o
es hombre-trabajo. La expansion italiana es la del hombre-trabajo, no Ia del hom-
bre-capital, y el intelectval que representa al hombre-trabajo no es el tradicional,
hinchado de retérica v de recuerdos mecidnicos del pasado. El cosmopolitismo ita-
liano no puede dejar de comvertirse en internacionalismo. No el ciudadanc del mun-
do, en cuanto civis romanus o catdlico, sinc en cianto trabajador y productor de
civilizacién. Por eso se puede sostemer que la tradicién italiana se continda dia-
lécticamente en el pueblo trabajador y en sus intelectuales, no en el ciudadano tra-
dicional y en el intelectual tradicional. El pueblo #taliano es aquel que “macional-
mente” estdi mds interesado en el internacionalismo. No sélo el obrero sino el cam-
pesino y especialmente el campesino meridional. Colaborar para reconstruir el mun-
do econdémicamente de modo unitario estd en la tradici6n de la historia italiana y
del pueblo italiano, no para dominarlo y apropiarse los frutos del trabajo ajeno,

93



sino para existir o desarrollarse. El nacionalismo es una excrecencia anacrénica
en la historia italiana, de gente que tiene la cabeza vuelta hacia atrds como los
condenados de Dante. La misién de civilizacién del pueblo italianc estd en Ia
reanudacién del cosmopolitismo romano y medieval, pero en su forma més moder-
na y avanzada. Asi sea nacidn proletaria; proletaria como nacién porque ha sido
el ejércite de reserva de capitalismos extranjeros, porque ha dado ensefianzas a
todo el mundo, junto con los pueblos eslavos, Precisamente por eso debe imser-
tarse en el frente moderno de lucha para reorganizar el munde incliso mo italiano,
que ha contribuido a crear con su trabajo.

Cfr. Cuaderno 19 (X), pp. 42.44,

§ <128 Catolicismo. El médico catblico es el enfermo (moribundo) acatd-
lico. Cfr. Civiltd Cattolica del 19 de noviembre de 1932, p. 381 (resefia del lbro
de Lniggi Scremin, Appunti di morale professionale per i medici, Roma, ed. | 93 bis
Studium, 1932, en 129, 118 pp., 5 liras): “...asi en la p. 95, siempre citando
a Priimmer, se dice mal que ‘para un acatdlico que desee ¥ exija un ministro de su
religion, es licito para el médico, a falta de otros, hacer comocer a dicho minjstro
el deseo del enfermo, e incluso esti obligado (sic) a hacerlo sélo cuando juzgue
perjudicial para el enfermo no satisfacer este deseo” La sentencia del moralista
es bien distinta; vy en efecto Priimmer (1,526) nos dice que no se debe lamar a un
ministro acatolico, el cual no tiene ningin poder para administrar los sacramentos;
sino mas bien ayudar al enfermo a hacer un acto de contricién. Que si el enfermo
exige absolutamente que se llame al ministro acatblico y de la negativa
pudiesen nacer graves dafios se puede (no ya se debe} hacer conocer a dicho mi-
nistro el deseso del enfermo. Y se deberia distinguir todavia, cuando el enfermo
fuese de buena fe, v perteneciese a un rito acatélico, en el gue los ministros fuesen
investidos de verdaderas ordenes sagradas, como enfre los Griegos separados™® EI
fragmento es de gran significado.

Cit. Cuaderno 16 {XXII), pp. 28-28 bis,

¥ < 129>. Risorgimento. El nudo histérico [848-49. Sobre los movimientos po-
pulares de izquierda del 48-49 debe verse Nicola Valdemiro Testa, G Irpini nei
moti politici e nelle reazione del 184849, Napoles, R. Contessa e Frateili, 1932,
en 89, 320 pp., 15 liras.!

Cfr, Cuaderno 19 (X), p. 635.

$ <130>. Pasado y presente. Optimismo y pesimismo, Debe observar-
se que ¢l optimismo no es otra cosa, muy a menudo, que un modo de
defender la propia pereza, las propias irresponsabilidades, la voluntad de

99



94

no hacer nada. Es también una forma de fatalismo y de mecanicismo. Se
cuenta con factores extrafios a la propia voluntad y actividad, se los exal-
ta, parece que se arde en un sagrado entusiasmo. Y el entusiasmo no es
més que exterior adoracién de fetiches, Reaccién necesaria, que debe tener
como punto de partida la inteligencia. El tnico entusiasmo justificable es
el que acompafia a la voluntad inteligente, a la actividad inteligente, la
riqueza inventiva en iniciativas concretas que modifican la realidad exis-
tente.

§ <131>. Pasado y presente. La generacién actual tiene una extrafia
forma de autoconciencia y ejerce consigo misma una extrafa forma de
autocritica. Tiene la conciencia de ser una generacién de tramsicién, o
mejor adn, cree ser algo asi como una mujer encinta: cree estar por paris
y espera que le nazca un gran vastago. Se lee a menudo que “se estd a la
espera de un Cristéba) Coldn que descubrird una nueva América del arte,
de la civilizacin, de las costumbres”, Se ha leido también que vivimos en
una época predantesca: se espera al Dante novel que sintetice podero-
samente lo viejo y Io nuevo y dé a lo nuevo el impulso vital. Este modo
de pensar, recurriendo a imagenes [miticas] tomadas del desarrollo histéri-
co pasado es de los més curiosos® ¢ interesantes para comprender el pre-
sente, su vaciedad, su desocupacién intelectual y moral, Se trata de una
forma de “sentido adivinatorio” de lo mds extraordinario. En realidad,
con todas las profesiones de fe espiritualistas y voluntaristas, historicistas
[y dialécticas], etcétera, ¢l pensamiento que domina es €l evolucionista vul-
gar, fatalista, positivista. Se podria plantear asi la cuestion: toda *“bellota”
puede pensar en llegar a ser encina. Si las bellotas tuviesen ideologia,
esta seria precisamente la- de sentirse “griavidas™ de encinas. Pero, en la
realidad, el 999 por mil de las bellotas sirven de alimento a los cerdos y,
a lo sumo, contribuyen a crear salchichas y mortadela.

§ < 132>, Temas de cultura. 191 ;Bs todavia posible, em el mundo moderno,
Ia hegemonia cultural de una nacién sobre las otras? ;O bien el mundo esti ya
a tal punto unificado en su estroctura econdmico-social, qne un pais, si bien puede
tener “cronolégicamente” la iniciativa de una innovacién, no puede sin embargo
conservar el “monopolio politico” y en consecuencia servirse de este monopolio
para hacerse una base de hegemonia? ;Qué significado, pues, puede tener hoy el
nacionalismo? (No es posible s6lo como “imperialismo” econdmico-financiero, pero
va no como “primacia civil” o hegemonia politico-intelectual?

29] Formas de “neolalismo”. El npeclalismo como manifestacién patologica in-

a2 En el manuscrito: “de las mds curiosas™,

100



dividual. ;Pero no se puede emplear el término en sentido metaférico, para indicar
toda una serie de manifestaciones culturales, artisticas, intelectuales? ;Qué son to-
das las escuelas y escuelitas artisticas y literarias, sijno manifestaciones de neola-
lismo cultural Er Ios periodos de crisis se¢ tienen las manifestaciones mas amplias
y miliiples de neolalismo. La lengna y Ias lenguas. Cada expresion tiene una
“lengua” histéricamente determinada, cada actividad intelectual y moral: esta len-
gua es lo que se llama también “técnica” y también estructura. Si un literato se
pusiera a escribir en un lenguaje personalmente arbitrario (o sea se convirtiese
en un “neolilico” en el sentido patoldgico de la palabra) y fuese imitado por otros,
se hablaria de “Babei” de las lenguas. La misma impresién no se experimenta para
el lenguaje (técnica) muasical, pictdrico, plistico, etcétera. Este punto debe exa-
minarse y meditarse. Desde el punto de vista de la historia de Ia cultura, y por
le tanto también de la “creacién” cultural (que no debe confundirse con la “crea-
cién artistica”, sino que por el contrario se debe relaciomar con las actividades
“politicas” —y de hecho en este sentido se puede hablar de una “politica cultu-
ral”) entre el arte literario y las otras artes (figurativas y musicales u orguestales)
existe una diferencia que habria que definir y precisar en forma teéricamente jus-
tificada y comprensible. La expresidn “verbal” tiene un caricter estrictamente na-
cional-popular cultural; una poesia de Goethe, en el original, puede ser compren-
dida s6lo por un alemén; Danie puede ser entendido v revivido sdlo por un ita-
liano culto, etcétera. Una estatza de Miguel Angel, un fragmento musical de Verdi,
un ballet ruso, un cuadro de Rafael, etcétera, puede ser comprendido casi inme-
diatamente por cualquier ciudadane del mundo, aunque no sea cosmopolita, aunque
no haya superado los estrechos limites de una provincia de su pafs. Sin embargo,
esto es asi sélo en apariencia, superficialmenfe. La emocidn artistica que un ja-
ponés o un lapdn experimenta ante un cuadro de Rafzel o al escuchar un frag-
mento de Verdi es una emocién artistica; el mismo japonés o lapén no podria
dejar de permanecer insemsible y sorde si escuchase recitar una poesia de Dante,
de Goethe, de Shelley; hay pues una profunda diferencia eutre la expresién “ver-
bal” y la de las artes figurativas, de la muiisica, etcétera, Sin embargo, la emocidén
artistica del japonés o del lapén | ante un cuadro de Rafael o un fragmento mu-
sical de Verdi no sera de la misma intensidad y calor que la emocidn artistica de un
italiano medio y mucho menos la de un italiano culto. O sea, junto a, o mejor ain
por debajo de, la expresién de cardcler “cosmopolita” del lenguafe musical, pictérico,
efcéters, “internacional”, hay una profunda sustancia cultural més restringida, mis
“pacional-popular”. No basta: los grados de este “lenguaje™ son distintos: bay un
grado “nacional-popular” (y a menudo antes de éste un grado provincial-dialec-
tal-folklérico), luego un grado de upa determinada “civilizacién”, que puede de-
terminarse por la religién (por ejemplo cristiana, pero dividida en catdlica y pro-
testante y ortodoxa, etcétera), y también, en el mundo moderno, de una determinada
“corriente cultural-politica”. Durante la guerra, por ejemplo, un orador inglés,
francés, ruso, podia hablar a un piiblico italiano en su Jengua incomprendida de
las devastaciones alemanas en Bélgica: si el piblico simpatizaba con el orador,

101

94 bis

95



95 bis

esto es, si su modo de pensar coincidia en grandes Iimeas con el del orador, el
publico escuchaba atentamente y “seguia” al orador, puede decirse que lo “com-
prendia”. Es verdad que en la oratoria 1a “palabra™ no es el Unico elemento: estd
el gesto, el tono de la voz, etcétera, o sea un elemento musical que comunica el
leit motiv del sentimijento predominante, de la pasién principal y el elemento “or-
questal”, el gesto en sentido amplio, que esconde y articula la onda sentimental
vy pasional.

Para una politica de cultura estas observaciones son indispensables, para una
politica de cultura de las masas populares son fundamentales. He aqui la Tazdn
del “éxito” intermacional del cinematégrafo modernamente v, antes, del “melodra-
ma” en particular ¥ de la musica en general.

Cir, Cuaderno 13 (XXX), pp. 19-192 vy Cuaderno 23 (VI), pp. 11-13.

§ <133, Maguiavelo. El cesarismo. César, Napoleén I, Napoleén III, Crom-
well, etcétera, Hacer un catilogo de los acontecimientos historicos que han cul-
minado en una gran personalidad “hercica”. Se puede decir que e! cesarismo o
bonapartismo expresa una situacién en la que las fuerzas en lucha se equilibran
de modo catastrofico, o sea que se equilibran de modo tal que Ia continuacién de
Iz lucha | no puede concluir mas que con la destruccién reciproca. Cuando Ia
fuerza progresiva A lucha contra la fuerza regresiva B, puede suceder no sélo que
A venza a B o B venza a A, puede suceder también que no venza ni A ni B sino
que se desangren reciprocamente y una tercera fuerza C intervenga desde fuera,
sometiendo 2 lo que resta de A ¥ de B. En Iialia después de la nmerte de Lorenzo
el Magnifico sucedié precisamente esto, como sucedid en el mundo antiguo con
ias invasiones barbaras. Pero el cesarismo, si bien expresa siempre la solucién “ar-
bitral”, confiada a una gran personalidad, de unz sifuacién histérico-politica de
equilibrio de las fuerzas de tendencia catastréfica, no tiene siempre el mismo sig-
nificado histérico. Puede haber un cesarismo progresista o un cesarismo regresivo,
y e} significado exacto de cada forma de cesarismo, en dliimo andlisis, puede ser
reconstruido por !a hisioria concreta ¥y no por un esquema socioldgico. Es progre-
sista el cesarismo cuando su intervencidn ayuda a Ia fuerza progresista a triunfar
aungue sea con ciertos compromisos limitativos de la victoria; es regresivo cuando
su intervencion avuda a triunfar a la fuerza regresiva, también en este caso con
ciertos compromisos y limitaciones, que no obstante tiemen un valor, un alcance v
un significado distintos que en el caso precedente. César v Napoledén I son ejem-
plos de cesarismo progresista. Napoledn III (y también Bismarck) de cesarismo
regresivo. Se trata de ver si en la dialéctica “revolucion-restauracidn” es el ele-
mento revolucién o el restauracion el que prevalece, porque es cierto gue en ef
movimiento histérico no se vuelve nunca atrds vy no existen restauraciones “in toto”,

Por lo demas, el fendmeno “cesarista” es una formula mas polémico-ideoldgica
que histérico-politica. Se puede tener “solucién cesarista” incluso sin un césar, sin
una gran personalidad “heroica” y representativa. El sistemna parlamentaric dio el

102



mecanismo para tales soluciones de compraomiso. Los gobiernos “laboristas” de Mac
Donald eran soluciones de esa especic en cierto grado; el grade de cesarismo se
intensificé cuando se formé | el gobierno con Mac Donald de presidente y Ia ma-
yoria comservadora. Lo mismo en Italia en octubre de 1922, hasta la separacién
de los populares, ¥ luego gradualmente hasta el 3 de enero de 1925 y todavia hasta
el 8 de noviembre de 1926, se dio un movimiento politico-histdrico en el que di-
versas gradaciones de cesarismo se sucedieron hasta una forma més pura y per-
manente, si bien tampoco inmévil y estitica. Todo gobierno de coalicibn es un
grado injcial de cesarismo, que puede © no desarrollarse hasta los grados més
significativos.

En el musdo moderno, con sus grandes coaliciones de cardcter econdmico-sin-
dical y politico de partido, €l mecanismo del fendémeno cesarista es distinto del
que fue hasta Nazpoledn 1II; en el periodo, hasta Napoledn TII las fuerzas militares
regulares o de linea eram unm clemento decisivo del cesarismo y esto se materia-
lizaba con golpes de Estado bien precisos, con acciones militares, etcétera. En el
mundo moderno, las fuerzas sindicales y politicas, con recursos financieros incal-
culables de los gue pueden disponer pequefios grupos de cindadanos, complican el
fenémeno; los funcionarios de los partidos y de los sindicatos econdmicos pueden
ser corrompidos o aterrorizados, sin necesidad de accién militar en gran estilo, tipo
César o 18 Brumario. Se reproduce en este campo la misma situacién estudiada
a propdsito de la férmula jacobino-cuarentaiochesca de la llamada “revolucién per-
manente”1 El “tecnicismo” politico moderno ha cambiado completamente después
del 48, después de la expansién del parlamentarismo, del régimen asociative sin-
dical y de partido, de la formacién de vastas burocracias estatales v “privadas”
(politico-privadas, de partido y sindicales) y las transformaciones ocurridas en la
organizacién de la policia en sentido amplio, o sea no sdélo del servicio estatal
destinado a la represidn de la delincuencia, sino del conjunto de fuerzas organi-
zadas por el Estado ¥ por los particulares para tutelar el dominio [politico v eco-
némico] de la clase dirigente. En este sentido, partidos “politicos” enteros y oiras
organizaciones econdémicas o de otro tipo deben ser considerades organismos de
policia politica de cardcter “represivo” e “investigativo”.

Cfr. Cuaderno 13 (XXX}, pp. 19a-20,

§ < 134>. Literatura italiana. Pirandello. En otra parte sefialé que en
un juicio critico-histérico sobre Pirandello, el elejmento *historia de la
cultura” debe ser superior al elemento “historia del arte”, o sea que en la
actividad literaria pirandelliana prevalece el valor cultural sobre el valor
estético.! En el cuadro general de la literatura contempordnea, la eficacia
de Pirandello ha sido més grande como “innovador” del clima intelectual
que como creador de obras artisticas: ha contribuido mucho més que los
futuristas a “‘desprovincializar” al “hombre italiano™, a suscitar una ac-

103

86

96 bis



97

titud *“ctitica” moderna en oposicién a la actitud “melodramatica” tradi-
cional y decimondnica.

La cuestion, sin embargo, es ain més compleja de lo que parece segin
lo dicho. Y se plantea asi: los valores poéticos del teatro pirandelliano (y
el teatro es el'terreno mds propio de Pirandello, la expresién mas lograda
de su personalidad poético-cultural) no sélo deben ser aislados de su acti-
vidad predominantemente de cultura, intelectval-moral, sinc que deben
sufrir una limitacién ulterior: la personalidad artistica de Pirandello es
miltiple y compleja. Cuando Pirandello escribe un drama, no expresa “li-
terariamente”, o sea con la palabra, mis que un aspecto parcial de su
personalidad artistica. E1 “debe”™ integrar la “redaccién literaria” con su
obra de director de una compaia de teatro vy de director de escena. El
drama de Pirandello adquiere toda su expresividad sdlo en cuanto la “re-
citacion” sea dirigida por el Pirandello director de actores, o sea en cuanto
Pirandello haya suscitado en los actores una determinada expresion teatral
v en cuanto Pirandello director de escena haya creado una determ:nada
relacidn esiética entre el conjunto humano que recitarid v el aparato ma-
terial de la escena (luces, colores, puesta en escena en sentido amplio).
O sea que ¢l teatro pirandellianc esti estrechamente vinculado a la perso-
nalidad fisica del escritor y no sélo a los valores artistico-literarios “escri-
tos”. Muerto Pirandello (o sea, si Pirandello, ademas de como escritor,
no actia como director de actores y como director de escena} jqué que-
dara del teatro de Pirandello? Un “cafiamazo” genérico, que en cierto sen-
tido puede emparentarse con las obras del teajtro pregoldoniano: “pre-
textos™ teatrales, no “possia” eterna. Se dird que eso sucede con todas las
obras de teatro y en cierto sentido ello es cierto, Pero sdlo en cierto
sentido. Fs verdad que una tragedia de Shakespeare puede tener distintas
interpretaciones segiin los directores y directores de escena, 0 sea es ver-
dad que cada tragedia de Shakespeare se puede convertir en “pretexto”
para especticulos teatrales diferentemente originales: pero sigue siendo
cierto que la tragedia “impresa” en libro, y leida individualmente, tiene
su vida artistica independiente, que puede separarse de la recitacién tea-
tral: es poesia y arte incluso fuera del teatro y del especticulo. Esto no
ocurre con Pirandello: su teatro vive estéHcamente en mayor parte sélo
si es “representado” teatralmente, v si es representado teatralmente te-
niendo a Pirandelle como director de actores y director de escena. (Todo
esto debe ser entendido con mucho discernimiento.)

§ «135>. Literatura nacional-popular. Los “humildes”. Esta expresién “los hu-
mildes” es caracteristica para comprender la actitud tradicional de los intelectuales
italianos con respecto al pueblo ¥ en consecuencia el significado de la literatura
para los “humildes”., Mo se trata de la relacién contenida en la expresidén dos-

104



toievskiana de “humillados y ofendidos”. En Dostoievski es poderoso el sentimiento
nacional-popular, 0 sea la conciencia de una “misién de los intelectuales” com res-
pecto al pueblo que tal vez estd “objetivamente™ constituido por “humildes”, pero
que debe ser liberado de esta “humildad”, transformado, regemerado. En el intelec-
tual italiano la expresién de “humiildes” indica una relacidn de proteccién paterna
y padreeternal, el semtimiento “suficiente” de una superioridad propia indiscutida,
la relacién como entre dos razas, una considerada superior y la otra imnferior, la
relacién como entre adultos y nifios en la vieja pedagogia y peor aiin, una relacién
de “sociedad protectora de animales®, o de Ejército de Salvacién anglosajén con
respecto a los canibales de Guinea.

Cfr. Cuaderno 21 (XVII), p. 13.

§ <136, Maguiavelo. El cesarismo. El esquema general de las fuerzas A y B
en lucha con perspectiva catastrofica, o sea con la perspectiva de que no venza ni
A ni B por Ia existencia de un equilibrio orgdnico, del cual | nace (ptede nacer)
el cesarismo, es una hipbtesis genérica, un esquema socioldgico (de ciencia politi-
ca) de tipo matemético. 1a hipitesis puede hacerse afin més concreta, llevada a
un grado mayor de aproximacidn a la realidad histérica concreta. Esto puede ob-
tenerse precisando mejor algunos elementos fundamentales. Asi, hablando de A y
B, se ha dicho sélo gue son respectivamente una fuerza genéricamente progresiva
v unz fuerza genéricamente regresiva: se puede precisar de qué tipo de fuerza re-
presiva y progresiva se trata y obtener asi mayor aproximacién. En el caso de
César ¥ Napoledn I se puede decir que A y B, aun siendo distantes y contrarias,
no eran sin embargo tales que no pudieran legar “absolutamente” a una fusién
y asimilacién reciproca después de un proceso molecular, Io que en efecio ocuire,
en cierta medida al menos (suficiente sin embargo para los fines hist6rico-politicos
del cese de la lucha orgénica fundamentfal y por lo tanto de la superacién de la
fase catasirdfica}). Este es un elemento de mayor aproximaciéon, Otro elemento es
el siguiente: la fase catastréfica puede establecerse por deficiencia politica [mo-
mentinea)] de la fuerza dominanfe tradicional, ¥y no ya por una deficiencia organi-
ca insuperable necesariamente. Esto es precisamente lo sucedido en el caso de
Napoledn III. La fuerza dominante en Francia desde 1815 hasta 1848, se habia
escindido politicamente en cuatro facciones: la legitimista, la orlearnista, Ia bo-
napartista, la republicano-jacobina. Las luchas internas de facciones eran tales que
hacfan posible el avance de la fuerza amtagonista B (progresista) en forma *“pre-
coz”; sin embargo, la forma social existente no habfa agotado atin sus posibilidades
de desarrollo, como en efecto la historia posterior demostrd abundantemente. Na-
poleén III representd (a su modo, o sea segin la estatura del hombre, que no
era grande) estas posibilidades latentes o inmancntes; su cesarismo, pues, es toda-
via de un tipo particunlar. Es objetivamente progresista, si bien no como el de César
o el de Napolednr 1. El cesarisme de Csar y de Napoleén 1 fue, por decitlo asi, de

105

97 bis




98

98 bis

cardcter cuantitativo-cualitativo, es decir, representd la fase historica de paso de un
tipa de Estade a ofre tipo, un paso eb el que las innojvacicnes fueron tantas cuan-
titativamente y tales, que representaron una completa transformacién cualitativa.
El cesarismo de Napoledn III fue sOlo y limitadamente cuantitativo; no hubo paso
de un tipo de Estado a otro, sino s6lo “evolucién™ del mismo tipo, segin uma
linea ininterrumpida.

En el mundg modermo Ios fenomengs de cesarismo son totalmente distintos,
tanto los del tipo progresivo César-Napoleén I, como incluso los del tipo Napoledn
IIT, si bien se aproximan a este 1ltimo. En el mundo moderno el equilibric de
perspectivas catastréficas no se da entre fuerzas contrarias que en 1ltimo analisis
podrian fundirse v unificarse, aunque fuese después de un proceso fafigoso ¥ sam-
griento, sino entre fuerzas cuye conflicto es irremediable historicamente v se pro-
fundiza alin mds especialmente con el advenimiento de formas cesaristas. El ce-
sarismo tieme, sin embargo, un margen, mas o menos grande, segOn los paises
v su significado en la estructura mundijal, porque una forma social tiene “siem-
pre” posibilidades marginales de ulterior desarrollo v ordenamiento organizativo,
¥ especialmente puede contar con la debilidad relativa de la fuerza antagenista v
progresiva, por la naturaleza y el modo de vida peculiar de ésta. El cesarismo
moderno mas que militar es policiaco.

Cir. Cuaderno 13 (XXX}, pp. 20-20a.

§ <137 >. Temas de cultura. Sobre el desarrollo de la técnica militar. El rasgo
mas caracteristico v significative de la etapa actual de la técpica militar, v por con-
siguiente también de la orientacién en las investigaciones cientificas en cuanto que
estan vinculadas al desarrollo de la técnica militar (o tienden a este fin), me pa-
rece gue debe buscarse en esio: que la técnica militar en algunos de sus aspectos
tiende a hacerse independiente del conjunto de la técnica general y a convertirse
enh una actividad aparte, auténoma. Hasta la guerra mundial la técnica militar era
una simple aplicacién “especializada” de la técnica general, ¥ por lo tanto la po-
tencia militar de un Estado o de un grupo de Estados {aliados para integrarse
reciprocamente) podia ser calculada con exactitud casi matemditica sobre la base
de la potencia econdmica (indwstrial, agricola, financiera, técmico-cuitural). De la
guerra mundial en adelante este cidlcule ya no es posible, al menos con ignal exac-
titud; esto constituye la més | formidable incégnita de la sitvacién politico-militar
actual, Como punto de referencia basta mencionar pocos elementos: el submarino.
el avién de bombardeo, el gas y los Tecursos quimicos y bacteriolégicos aplicados
a la puerra. Planteando la cuestidn en sus términos-limite, por absurdo, se puede
decir que Andorra puede producir medios bélicos en gas y bacterias para destruir
a toda Francia.

Esta situaci6n del tecnicismo militar es nno de los elementos mds “silenciosa-
mente” operantes de aquella transformacién del arte politico que ha llevado a la

106



transicién, inchiso en politica, de la “guerra de movimientos” a la “guerra de po-
siciones ¢ de asedio™.

Cfr. Cuaderno 13 (XXX). pp. 20a-2i.

§ <138>. Pasado y presente. Anécdota de Giustino Fortunato. Parece
que es de 1925 o 1926. Contada por Lisa.’ Parece que se hablaba con
Fortunato de la lucha politica en Italia. El habria dicho que, segin él,
habia en Italia dos hombres verdaderamente peligrosos, uno de los cnales
era Miglioli.® Habria estado presente, ademis de Lisa, un cierto abogado
Giordano Bruno, de quien nunca oi hablar no obstante su tragico nom-
bre. Bruno habria dicko: “Pero, senador, json dos hombres de gran in-
genio!” ingenuamente, porque de costumbre “peligroso” tieme un signi-
ficado estrictaments “policiaco”. Y Fortunato, riendo: “;Precisamente
porque son inteligentes son peligrosos!™ No sé si la anécdota sea cierta,
si Lisa Ia haya vivido o solamente “oido contar”. Pero es verosimil y
encuadra perfectamente en el modo de pensar de Fortunato,

Recordar Ia carta de Fortunato citada por Prezzolini en la primera edi-
ciéon de su libro La Culrura italiana,* y recordar el obituzario de Piero
Gobetti escrito por Finaudi (y me parece que también Fortunato escribid
algo en el mismo nimero dnico del Borefti) ;® de cualquier modo Fortu-
nato mantenia relaciones con Gobetti ¥ trataba de inmunizarlo contra la
influencia de la gente “peligrosa™,

§ << 139>. Los intefectuales. Sobre 1a funcidn que tuvieron los intelec-
tuales en Espafia antes de la caida | de la monarquia, debe verse el Iibro
de S. de Madariaga, Spagna. Saggio di storia contemporaneq, al cuidado de
Alessandro Schiavi, Laterza, Barl, 1932, Sobre el tema debe existir una
amplia literatura en Espafia actualmente, porque la repiblica se presenta
como una repiblica de intelectnales. El fendmeno espafiol tiene carac-
teristicas propias, peculiares, determinadas por la especial situacién de las
masas campesinas en Espafia. Acaso deba compararse con la funcién
de Ta “inteligentsia” rusa, con la funcidn de los intelectuales italianos en
el Risorgimento, de los intelectuales alemanes | bajo la dominacién fran-
cesa y de los enciclopedistas del siglo xvnl, Pero en Espafia la funcién de
los intelectuales en la politica tiene su cardcter inconfundible y puede
valer la pena estudiarla.’

§ 140>, Sobre la civilizacion inglesa. Las publicaciones sobre lite-

2 En el manuscrito: “Migl.”,

107

99

99 bis



100

ratura inglesa de J. J. Jusserand (Storia letreraria del popolo inglese, His-
toire littéraire, etcétera). La obra de Jusserand es fundamental también
para los estudiosos ingleses. Jusserand fue diplomatico francés en Londres;
fue alumno de Gaston Paris v de Hippolite Taine. En el momento de su
muerte (hacia septiembre de 1932) de la obra principal de Jusserand,
Histoire littéraire du Peuple Anglais, habian aparecido dos tomos; un ter-
cero y final debia seguirlos. Otros trabajos sobre literatura inglesa v sobre
la historia de la cultura inglesa del mismo autor.®

§ <141>. Pasado y presente. Caracteristicas del pueblo italiano. ;C6-
mo se explica la relativa popularidad “politica” de G. D’Annunzio? Es
innegable que en D’Annunzio siempre han existido algunos elementos
de “popularismo”: desde sus discursos como candidato al Parlamento,
desde su gesto en el Parlamento, en la tragedia La Gloria, en el Fuego
(discurso sobre Venecia y el ariesanado), en el Canro de las calendas de
mayo y asi sucesivamente hasta las manifestaciones (al menos algunas)
politicas de Fiume. Pero no me parece que estos elementos sean “concre-
tamente” de real significado politico (vagos, pero reales) para explicar
esta relativa popularidad, Otros elementos han cooperado: 19] la apoliti-
cidad fundamental del pueblo italiano (especialmente de la pequefia bur-
guesia y de los pequedios intelectuales), apoliticidad inquieta, pendencie-
ra, que permitia cualquier aventura, que daba a cada aventurero la posi-
bilidad de tener un séquito de algunas decenas de miles de hombres, es-
pecialmente si la policia pasaba las cosas por alto o se oponfa sdlo debil-
mente v sin método; 29] el hecho de que no se hallaba encarnada en el
pueblo italiano ninguna tradicién de partido politico de masas, esto es, que
no existian “directivas” historico-politicas de masas, origntadoras de las
pasiones populares, tradicionalmente fuertes y dominantes; 397 la sifua-
cién de la posguerra, en la gue tales elemenios se presentaban multipli-
cados, | porque, después de cuatro afios de guerra, decenas de miles de
hombres se habian convertido social y moralmente en “vagabundos”,
desarraigados, dvidos de sensaciones no ya impuestas por la disciplina
estatal, sino libremente, voluntariamente elegidas por ellos mismos; 49]
cuestiones sexuales, que después de cuatro afios de guerra se comprende
debian hallarse enormemente agudizadas: las mujeres de Fiume atrafan a
muchos (y acerca de este elemento insiste extrafiamente incluso Nino Da-
niele en su librito sobre D’Annunzio).* Estos elementos parecen super-
fluos sélo si no se piensa que los veinte mil jovenes concentrados en
Flume no representaban una masa social y territorialmente homogénes,
sino que eran “seleccionados™ de toda Italia, y eran de los origenes més
diversos v dispares; muchos eran jovencisimos y no habian hecho la gue-
rra, pero habian leido la literatura de guerra y novelas de aventuras,

108



Sin embargo, por debajo de estas motivaciones momentaneas y de oca-
sién parece que debe sefialarse también un motivo mas profundo y per-
manente, ligado a una caracteristica permanente del pueblo italiano: la
admiracién ingenua y fandtica por Ia inteligencia como tal, por el hombre
inteligente como tal, que corresponde al nacionalismo cultural de los ita-
Hanos, quizé la tnica forma de chauvinismo popular en Ttalia.” Para apre-
ciar este nacionalismo hay que pensar en la Scoperta dell’ America de
Pascarella: Pascarella es el “aeda™ de este nacionalismo v su tono burlén
es ¢l més digno de tal epopeya. Este sentimiento es diferentemente fuerie
en las diversas partes de Italia {es més fuerte en Sicilia y en sl Medicdia},
pero estd difundido por todas partss en cierta dosis, incluso en Mildn y
Turin (en Turin ciertamente menos que ea Mildn y otras partes): es mis
0 menos ingenuoe, mAas o menos fandtico, incluse mis o menos “nacional”
(se tiene la impresién, por ejemplo, de que en Florencia s més regional
que en otros lugares, y lo mismo en Népoles, donde es también de caric-
ter mds espontineo y popular en cuanto que los napolitanos creen ser
mis inteligentes gue todos como masa y como individuos aislados; ea Tu-
rin pocas “glorias” literarias v més tradicién politico-nacional, por Ia tra-
dicion ininterrumpida de independencia y libertad nacional). D’Annun-
zio se presentaba como la sinte|sis popular de tales sentimientos: “apoli-
ticidad” fundamental, en el sentido de que de €l se podfan esperar todos los
fines imaginables, desde el mas de izquierda al mis de derccha, y el ser
D’Annunzio considerado popularmente el hombre més inteligente de
Italia,

Y <142, Magquiavelo, Voluntarismo y “masa social”, En toda una serie de
cuestiones, de reconstruccidn histbrica del pasado y de analisis histdrico-politico
para la accidn a cumplir, no se toma en cuenta este elemento: que hay que distin-
guir v evaluar diferentemente las empresas y las organpizaciones de voluntarios, de
las empresas y organizaciones de “bloques homogéneos sociales”. Esto tiene gran
importancia, especialmente en Italia: 19] peor el apoliticismo y la pasividad tradi-
cionales de las grandes masas populares que tene como reaccién natural una rela-
tiva facilidad para el “reclutamiento de voluntarios™; 29] por la constifucién social
italiana, uno de cuyos elementos es la morbosa cantidad de burgueses rurales o de
tipo rural, medianos y pequefios, que son el elemento que produce muchos intelec-
tnales inguietos ¥ en consecuencia “voluntarios” para cmalguier iniciativa, incluso
la mas extrafia que sea vagamenie subversiva (a derecha o a izquierda). En el
anzlisis de los partidos politicos italianos, se puede ver que ésios han sido siempre

. de “voluntarios”, en cierto sentido de desclasados, v nuncag o casi nuncz de “blo-
ques homogéneos sociales”, Una excepcion ha sido la “derechs histérica™ cavon-
riana v de ahi su superioridad organica y permanente sobre el Partide de Accién
mazziniano v garibaldino, que ha sido el prototipo de todos los partidos italianos

109

100 bis



de “masas”, que en realidad no eran tales (o sea no contenian blogues homogéneos
sociales) sino campamentos de gitanos y nomadas de la politica. Se puede encon-
trar un solo andlisis de ese tipo (pero impreciso y gelatinoso, desde un punto de
vista sblo “estadistico-socioldgico™) en Roberto Michels en el libro Borghesia e
proletariato.r La posicion de Goitlieb? era exactamente la del Partido de Accién
mazziniano, también ésta gitaneril ¥ ndémada: el interés sindical era sélo superfi-
cial y de origen polémico, no arganico, no sistematico, no de biisgueda de homo-
geneidad social, sino “paternalista”, formalista, mecanicista,

Cfr. Cuaderno 13 {XXX), p. 21.

110



Cuaderno 10 (XXXIII)
1932.1935

La filosofia de Benedetto Croce







</PARTE 1>
PUNTOS DE REFERENCIA PARA UN ENSAYO SOBRE BENEDETTO CROCE

< Sumario >

[fntroduccion. Notas generales: 1] Apuntes metddicos (cfr. 12 nota);!
21 El hombre de partido: el partido como resolucién practica de proble-
mas particulares, como programa orginico politico (colaboracion en el
Giornale d’Italia conservador, Stampa, etcétera, Politica); el partido como
tendencia general ideoldgica, como forma cultural (p. 37 bis);? 3] Cro-
ce y G. Fortunato como “fermentos” {mas que guias) de los movimientos
italianos culfurales desde 1900 hasta 1914 (Voce, L’Urnita, etcétera,
hasta Rivoluzione Liberale).]

19 La actitud de Croce durante la guerra mundial como punto de orien-
tacion para comprender los motivos de su actividad posterior de filésofo
y de lider de la cultura europea.

2% Croce como lider intelectual de las tendenc:las revisionistas de los
afios 90: Bernstein en Alemania, Sorel en Francia, la escuela econdmico-
juridica en Italia.

3?2 Croce desde 1912 hasta 1932 (elaboracidén de la teoria de la histo-
ria ético-politica) tiende a permanecer como lider de las tendencias re-
visionistas para conducirlas hasta una critica radical v a la liquidacién
(politico-ideoldgica) incluso del materialismo histérico atenuado vy de
la teoria econdémico-juridica [cfr. nota al margen en la pagina siguiente.].?

49 Elementos de la relativa popularidad de Croce «] elemento estilistico
literario [falta de pedanteriza v de incomprensibilidad], 8] elemento filo-
sofico-metddico (unidad de filosofia v sentido comiin), ] elemento ético
{screnidad olimpica).

59 Croce y la religién: o] el concepto crociano de religion [la idea
parza ¢l ensayo “Religione ¢ serenitd” estd tomada del ensayo de De Sanc-
tis “La Nerina del Leopardi” de 1877 (Nuova Antologia, enero de 1877)],*
Bl Croce y el cristianismo, ] venturas y desventuras del crocismo en-
tre los catdlicos italianos (neoescolasticos italianos y diversas etapas
de sus manifestaciones filosdficas, filopositivistas, filoidealistas, v ahora

113

41




41e

por un retorno al tomismo *pure”’; cardcter eminentemente “prictico” de
la actividad del padre Gemello v su agnosticismo filosdfice), 8] articu-
los de Papini v de Ferrabino en la Nuova Antologia, como manifestacio-
nes eminentes del pensamiento de} laicismo catdlico [cuatro articulos de la
Civiltd Cattolica (de 1932 v 1933), todos ellos dedicados sélo a la in-
troduccion de la Sioria &’ Evropa; después del 3er, articulo el libro es pues-
to en el Indicel,® €) jes Croce un reformador “religioso™? [cfr. algunos
breves ensayos publicados en la Critica en donde se traducen a lenguaje
“gspeculative” algunos puntos de la teologia catdlica (la gracia, etcétera)
y en el ensayo sobre “Caracciolo” de la icologia calvinista, etcétera. “Tra-
ducciones” e interpretaciones similares se hallan contenidas incidental-
mente en numercsos escritos de Crocel.

69 Croce v la tradicidn italiana [0 una corriente determinada de la tra-
dicion italianal: teorias histdricas de la Restauracién: escuela de los mo-
derados; 1a revolucién pasiva de Cuoeo se convierte en formula de “ac-
cién”, de “advertimiento” Jde energética érico-nacional; dialéctica “‘especu-
lativa” de la historia, mecanicismo arbitrario de la misma (cfr. la posicién
de Proudhon criticada en la Miseria de la filosofia) ; dialéctica de los “in-
telectuales” que se conciben a si mismos como personificadores de la
tesis v la antitesis de esta manera elaboradores de la sintesis; este no
“empefiarse™ enteramente en el acto histdrico (no es una forma de escep-
ticismo? f;0 de poltroneria? por lo menos ;no es éste mismo un “acto”
politico?]

79 Significado real de la férmula “historia ético-politica™. Es una hipds-
tasis arbitraria y mecanica del momento de la “hegemonia”. La filoso-
fia de la praxis no excluye la historia ético-politica. La oposicién entre
1as doctrinas historicas crocianas vy la filosofia de 1a praxis estd en el ca-
racter especulativo de la concepcion de Croce. Concepcidn del Estado en
Croce.

8¢ Trascendencia-teologia-especulacién. Historicismo  especulativo e
historicismo realista. Subjetivismo idealista v concepcion de las superes-
tructuras en la filosofia de la praxis. Artimafia polémica de Croce que
“hoy™ da un significado [metafisico, trascendente] especulativo a los térmi-
nos de la filosofia de la praxis, de donde la “identificacién” de la “estruc-
tura® con un “dios oculto”. {De las diversas ediciones de los libros y ensa-
vos de Croce extraer los juicios sucesivos, siempre modificados, sin una
justificacidn especifica, sobre la importancia y la estatura filoséfica de los
fundadores de 1a filosofia de la praxis.]

9¢ La historia de Europa vista como “revolucién pasiva”. ;Puede ha-
cerse una historia de Europa del siglo xiX sin tratar orgdnicamente la Re-
volucién Francesa y las guerras napolednicas? ;Y puede hacerse nna his-
toria de Italiz en los tiempos modernos sin las luchas del Risorgimento?
En uno y otre caso Croce, por razones | extrinsecas y tendenciosas, pres-

114



cinde del momento de la lucha, en donde la estructura es elaborada y
modificada, y placidamente asume como historia el momento de la ex-
pansion cultural o ético-politico. ;Tiene un significado “actual” la con-
cepcion de la “revolucién pasiva™? ;Estamos en un periodo de “restaura-
cién-revolucién™ que se ha de establecer permanentemente, organizar
ideologicamente, exaltar liricamente? ;Tendria Italia con respecto a la
URSS la misma relacién que Alemania [y la Europa] de Kant-Hegel con
la Francia de Robespierre-Napoledn?

10¢ La “libertad” como identidad de historia y de espiritu y la “liber-
tad” como ideologia inmediatamente circunstanciada, como “supersti-
cién”, como instrumento prictico de gobierno. [Si se dice que la “natura-
leza del hombre es el espiritu”, se dice que ésta es la “historia”, o sea el
conjunto de las relaciones sociales en proceso de desarrollo, o sea tam-
bién el conjunto de la naturaleza v de Ia historia, de las fuerzas materia-
les y de las espirituales o culturales, etcétera.]

119 Sin embargo ;puede decirse que en la concepcién de Croce, in-
cluso después de la elaboracion sufrida en estos dltimos afios, no existen
rastros de filosofia de la praxis? ;Su historicismo no se resiente de nin-
guna influencia de su experiencia intelectual de los afios desde el 90 al
9007 La posicidn de Croce a este respecto se desprende del prefacio de
1917 a la nueva edicién del Materialismo storico: Croce querria hacer
creer que el valor de esta experiencia ha side esencialmente negativo, en
¢l sentido de que habria contribuido a destruir prejuicios, etcétera. Pero
el mismo encarnizamiento de Croce en estos altimos tiempos contra todo
elemento de filosofia de la praxis resulta sospechoso (especialmente la
presentacion del libro de De Man, mediocrisimo}: impresion de que Croce
combate demasiado para evitar que se le pidan cuentas. Los vestigios de
una filosofia de la praxis se encuentran en la solucién de problemas par-
ticulares [tiene que verse si el conjunto de estos problemas particulares
no centiene implicitamente una elaboracidn total de la filosofia de la
praxis, o sea toda la metodologia o filosofia de Croce, esto es, si los pro-
blemas no directamente vinculables a los que corresponden a la filosoffa
de la praxis, no lo son, sin embargo, con fos otros directamente vincula-
bles]: la doctrina del error me parece la més tipica. En general puede
decirse que la polémica contra la filosoffa del acto puro ha obligado a
Croce a un mayor realismo y a sentir un cierto fastidio al menos por las
exageraciones en ¢l lengnaje especulativo de los actualistas.

[Sobre los “residuos” o supervivencias (pero en realidad son elabora-
ciones que tienen su propia peculiar organicidad) en la filosofia de Croce
de la doctrina de la filosofia de la praxis, se estd constituyendo una cier-
ta lteratura: cfr. por ejemplo el ensayo de Enzo Tagliacozzo, “In me.
moria di Antonio Labriola” (Nuova [talia, 20 de diciembre de 1934-20
de enero de 1935, especialmente en la segunda entrega),” v el ensavo de

115



Edmondo Cione “La logica del storicismo”, Napoles, 1933 (seguramente
extraido de las actas de [a Academia Real de ciencias morales y politicas) .®
{De una resefia de este ensayo que publica 1a Nuova Rivista Storica de
enero-febrero de 19353, pp. 132-34, parece que para Cione sdlo con la
Storia d’Europa Croce se libera completamente de las supervivencias de la
filosofia de la praxis Fste y otros ensayos de Cione deben verse.) Nora:
En una resefia de algunas publicaciones de Guido Calogero (Critica, mayo
de 1935)® Croce alude al hecho de que Calogere llama “filosofia de la
praxis” a una interpretacion propia del actualismo gentiliano. Cuestiones
de terminologia (pero seguramente no solo de terminologia) que es pre-
ciso aclarar.]

129 ;La concepcidn de la historia como historia étice-politica seria,
pues, algo fatil? Hay que establecer que el pensamiento historiogrifico de
Croce, incluso en su fase més reciente, debe ser estudiado y meditado con
atencion. Representa esencialmente una reaccidn al “economismo™ y al
mecanicismo fatalista, aungque se presente como superacion de la filosofia
de la praxis. También para Croce vale el criterio de que su pensamiento
debe ser criticado y valorado no por lo que pretende ser, sino por lo que
es realmente v que se manifiesta en las obras histéricas concretas. Para
la filosofia de la praxis el mismo método especulativo no es futilidad sino
que ha sido fecundo en valores “instrumentales” del pensamiento, que la
filosofia de la praxis se ha incorporade (la dialéctica, por ejemplo). El
pensamiento de Croce, por lo tanto, debe ser apreciado como valor ins-
trumental v asi puede decirse que ha llamado enérgicamente la atencién
sobre el estudio de los hechos de cultura y de pensamiento como ele-
mentos de dominio politico, sobre {a funcién de los grandes intelectuales
en la vida de los Fstados, sobre el momento de Ia hegemonia v del con-
senso como forma necesaria del bloque histérico concreto. La historia
ético-politica es, por lo tanto, uno de los canones de interpretacién histé-
rica qgue hay que tener siempre presente en el examen y profundizacion
del desarrollo histdrico, si se quiere hacer historia integral v no historias
parciales o extrinsecas.

Cfr, Cuaderno 8 (XXVIHI), pp. 74-75. 75, T7-77bis, 78-78bis. 79-80,

<§$> 1. Actitud de Croce durante la guerra mundial. Escritos de Croce
a este respecio recogidos en las Pagine sulfla guerra (Laterza, 22 ed.
auymentada, 25 liras}: seria interesante, sin embargo, revisarlos en su pri-
mera redaccién, a medida que fueron publicados en la Critica o en otros
periddicos,” y tomar en cuenta las otras cuestiones de caricter cultural
y moral que contemporineamente interesaban a Croce y muestran ante
qué otros sucesos coneéctados mas o menos directamente con la situacion
bélica €1 crefa necesario reaccionar. La actitud de Croce durante la neu-

116



tralidad y la guerra indica®* cudles intereses intelectuales v morales (y por
lo tanto sociales) predominan incluso hoy en su actividad literaria y fi-
losdfica. Croce reacciona contra €l planteamizsnto popular (con la con-
siguiente propaganda) de la guerra como guerra de civilizacién v por lo
tanto de carécter religioso, lo que tedricamente deberia conducir al ani-
quilamiento del enemigo. Croce ve en el momento de la paz ei de 1a gue-
mma, ¥ en el momento de la guerra el de la paz, y lucha para gue nunca
se destruyan las posibilidades de mediacion entre los dos momentos. La
paz deberd suceder a la guerra v la paz puede obligar 2 agrupamientos
bien distintos de los de la ¢ guerra: pero jcome seria posuble una colabora-
cién entre Estados después del desencadenamiento de fanatismos religio-
sos de Ia guerra? De eilo se desprende que ninguna necesidad inmediata
de politica puede y debe ser ensalzada como criterio universal. Pero estos
términos no abarcan exactamente la actitud de Croce. No se puede decir,
en efecto, que él esté contra el planieamiento “religiose” de la guerra en
cuanto que éste es necesario politicamente para que las grandes masas
populares movilizadas estén dispuestas a sacrificarse en las trincheras v a
morir; éste es un problema de técnica politica que les corresponde resol-
ver a los téenicos de 1a politica. Lo que le importa a Croce es que los inte-
lectuales no se rebajen al nivel de las masas, sino gque comprendan que una
cosa es la ideologia, instrumento prictico para gobernar, ¥ otra la filoso-
ffa y la religién, que no debe ser prostituida en la conciencia de los propios
sacerdotes. Los intelectuales deben ser gobernantes y no gobernados, cons-
tructores-de ideologias para gobernar a los otros v no charlatanes que se
dejan morder y envenenar por sus propias viboras. Croce, por lo tanto,
represenia la gran politica contra la pequefia politica, el maquiavelismo
de Maguiavelo contra el maquiavelismo de Stenterello. El se coloca a si
mismo muy en alto v ciertamente piensa que incluso las criticas furibun-
das y los ataques personales mds salvajes son “politicamente™ necesarios
y ltiles para que ésta su elevada posicion sea posible de mantener. La
actitud de Croce durante la guerra puede parangonarse sdlo con la del
Papa, que era el jefe de los obispos que bendecian las armas de los
alemanes y de los ausiriacos v el de los que bendecian las ammas de los
italianos v los franceses, sin que en ello hubiese contradiccién. [Cfr. Etica
e Politica, p. 343: “Hombres de Iglesia, que agui hay que entender como
la Iglesia misma, etcétera”.]?

[Esta misma actitud, que no carece de inconvenienties, se encuentra en
Croce con respecto al modernismo. De hecho, puesto que no es posible
imaginar un paso de las masas populares de la fase religiosa a la “filo-
sofica”, v el modernismo pricticamente erosionaba la maciza estructura

a En el manuscriio: “indican™,
b En el manuscrito: “alemanes”.

117




prictico-ideoldgica de 1a Iglesia, la actitud de Croce sirvié para fortalecer
la posicién de la Iglesia. Asi su actitud “revisionisia”™ sirvié para fortale-
cer las corrientes reaccionarias (a Labriola, que se lo hacia notar, Croce
respondia: “en cuanto a la politica y a los conatos reaccionarios, caveant
consules™).® Lo mismo su acercamiento a Politica en 1920# y sus reales
actitudes practicas en Népoles (discursos etcétera, participacion en el go-
bierno Giolitti, etcétera). La posicién de “intelectual puro™ se convierte en
un auténtico “jacobinismo” decadente (en tal sentido, cambiando las esta-
turas intelectuales, Amadeo puede ser emparentado con Croce, como segu-
ramente no pensaba Jacques Mesnil)® o un “ponciopilatismo” desprecia-
ble, o sucesivamente uno y otro o incluso simultineamente uno v otro.]

[Para la guerra se puede referir a Croce la observacién de Lyautey:®
en realidad el sentimiento nacional de los supuestos nacionalistas es
“atemperado” por un cosmopolitismo a tal punto acentuado, de casta, de
cultura, etcétera, que puede considerarse como un auténtice instrumento
de gobierno, y sus “pasiones” pueden considerarse como no inmediatas,
sino subordinadas a la posesion del poder.]

Cfr. Cuaderno 8 (XXVIII}, p. 74.

<§> 2. Croce como lider intelectual de las corrientes revisionistas de
fines del siglo x1x. En la carta de Georges Sorel a Croce fechada el 9 de
septiembre de 1899 se dice: “Bernstein vient de m’écrire qu’il a indiqud
dans la Neue Zeit n. 46 qu'il avait &€ inspiré, en une certaine mesure,
par vos travaux. Cela est intéressant, parce gque les Allemands ne sont
pas faits pour indiquer des sources étrangéres a leurs idées”.* De las rela-
ciones intelectuales entre Sorel y Croce existe hoy una documentacion
muy importante ¢n el epistolario de Sorel a Croce publicado por la Critica
(1927 sig.): ® resulta que la dependencia imtelectual de Sorel respecto de
Croce fue mayor de lo que al priacipio podia pensarse. Los ensayos del
Croce revisionista estdn publicados en el libro sobre el Marterialismo sto-
rico, pero a ellos hay que afiadir €l cap. XI del primer tomo de las Con-
versazioni critiche.® En el revisionismo crociano hay gue establecer los
limites, v de esta primera fase me parece que los limites se encuentramn
en la entrevista con el profesor Castellano publicada en Ia Foce y repro-
ducida en el libro Cultura e vita morale.* La reduccion de Croce del ma-
terialismo histérico a canon de interpretacién de la historia, fortalece crf-
ticamente® la orientacién “econdmico-juridica™ en la escuela ifaliana.®

Cfr. Cuaderno & (XXVIII}, p. 74.

a En el manuscrite “fortalece criticamente” es una variante subsiguiente, en sus-
titucién de: “hacer macer”.

118



<> 3. Elaboracién de la teoria de Ia historia ético-politica. Croce
“profundiza” sistemdticamente sus estudios de teoria de la historia y esta
nueva fase esid representada por el libro Teoria e storia della storiogra-
fia* Pero lo mds significativo de la biografia cientifica de Croce es que
él sigue considerandose el lider intelectual de los revisionistas y su ulte-
rior elaboracién de la teoria historiografica es realizada con esta preocu-
pacion: él quiere llegar a la liquidacion del materialismo histérico, pero
quiere gue esta evolucidn se produzca de modo que se identifique con un
movimiento cultural europeo. La afirmacién, hecha durante la guerra,
de que la guerra misma puede llamarse la “guerra del materialismo his-
16rico”™;* los desarrollos histéricos y culturales en la Europa oriental desde
1917 en adelante: estos dos elementos determinan a Croce a desarrollar
conl mayor precision su teorfa historiogrifica que deberia liquidar toda
forma, incluso atenuada, de filosofia de la praxis (ya antes de la guerra
teorias “activistas”, fundadas en councepciones jrracionalistas —desarro-
llo de éstas en la posguerra— reaccion de Croce: cfr, Storig d'Italia y
luego discursos y escritos sobre “Storia e Antistoria™).? Que las teorias
historiogrificas vayan dirigidas contra la filosofia de la praxis lo dice
Croce explicitamente en una breve polémica con Corrado Barbagallo pu-
blicada en la Nuwova Rivista Storica de 1928-29.* (Hay que sehalar la
actitud del profesor Luigi Einaudi con respecto a algunas publicaciones
de Croce que expresan esta fase “liquidacionista™, Segiin Einaudi, Croce
hace todavia demasiadas concesiones a la filosofia de la praxis, al recono-
cer a este movimiento de cultura determinados beneficios cientificos).®
La documentacion del hecho de gue Croce siente con fuerza ser el lider
de una corriente intelectual europea, ¥ juzga de gran importancia su posi-
cion con las obligaciones que | de ella derivan se puede ver especialmente
et la Storia d'lralia, pero se desprende también de toda una serie de es-
critos ocasionales y resefias publicadas en la Critica. Hay que recordar
también ciertos reconocimientos de tal funcién dirigente que se encuentran
documentados: el méis curioso es el de Bonomi en su libro scbre Bisso-
lati® (serfa interesante ver si Bonomi se referfa a Croce en sus Vie Nuo-
ve).” Prefacio de Schiavi al libro de De Man.® Para el periodo 1890-1900 es
interesanie la carta de Orazio Raimondo incluida por el profesor Castella-
no en su libro sobre el éxito de las ideas crocianas (Introduzione allo
studio delle opere di B. Croce, Laterza, Bari).?

Cir. Cuaaderno § (XXVII1), p. 74.

<{> 4. Elementos de la relativa popularidad del pensamiento de
Croce, tanto més notable cuanto que en Croce no hay nada que pueda
impresionar la fantasfa y suscitar fuertes pasiones o dar lugar a movi-

119

43



43a

mientos de cardcter roméntico (no se tiene en cuenta, en este punto, la
popularidad de las ideas estéticas de Croce que han alimentado una lite-
ratura periodistica de diletantes). Un elemento es el estilistico-literario.
Benjamin Crémicux escribié que Croce es el méas grande prosista italiano
después de Manzoni,® pero seguramente esta referencia puede provocar
preconceptos errados; me parece mas exacto colocar los escritos de Croce
en la linea de la prosa cientifica italiana que ha tenido escritores como
Galileo, Otro elemento es el ético y reside en la firmeza de caricter de
que Croce ha dado prueba en numerosos momentos de la vida nacional y
europea, como la actitud mantenida durante la guerra v a continuacién,
actitud que se puede llamar goethiana; mientras tantos intelectuales per-
dian la cabeza, y no sabian orientarse en el caos general, renegaban de
su propio pasado, oscilaban lamentablemente en la duda de quién resul-
taria el mis fuerte, Croce permanecié imperturbable en su serenidad y
en la afirmacion de su fe de que “metafisicamente el mal no puede pre-
valecer y que la historia es racionalidad”. Pero hay que decir que el ele-
mento mis importante de la popularidad de Croce es extrinseco a su mis-
mo pensamiento ¥ al métedo de su pensar v debe buscarse en la mayor
adhesién a la vida de la filosofia de Croce que de cualquier otra filosofia
especulativa. Desde este punto de vista es interesante el escrito de Croce
titulado “Tl filosofo™ (reeditado en Eternitd e storiciid della filosofia,
Rieti, 1930; y todos los escritos agrupados en esta obrita) en donde, en
forma brillante, se establecen las principales caracteristicas que distin-
guen la actividad de Croce de la de los “filoscfos” tradicionales.? Diso-
lucién del concepto de “sistema™ cerrado y definido y por lo tanto pedante
y abstruso en filosofia: afirmacién de que la filosofia debe resolver los
problemas que el proceso histérico en su desarrollo presenta sucesivamen-
te. Fl sistematismo es buscado no en una estructura arquitectdnica externa
sino en la intima coherencia v fecunda comprensividad de cada solucidén
particular. Bl pensamiento filcséfico no es concebido, pues, como un des-
arrollo —de un pensamiento otro pensamiento—— sino como pensamiento
de la realidad histérica. Este planlteamiento explica la popularidad de
Croce en los paises anglosajones, superior a la de los pafses germanicos;
los anglosajones han preferido siempre las concepciones del mundo que
no se presentan como grandes y farragosos sistemas sino como expresion
del sentido comin, integrado por la critica y la reflexion, como solucién
de problemas morales y pricticos. Croce ha escrito centenares y centena-
res de ensayos breves (resefas, apostillas) en las cuales su pensamiento
idealista circula intimamente, sin pedanterias académicas; cada solucién
parece completa en si misma, aceptable independientemente de las otras
soluciones, en cuanto gue es presentada precisamente como expresién del
buen sentido comiin, Mds aiin: la actividad de Croce se presenta esen-
cialmente como critica, comienza por destrnir una serie de prejuicios tra-

120



dicicnales, por mostirar como falsos e inconcluyentes una serie de pro-
blemas que eran el coémico “dada” de los filésofos anteriores, etcétera,
identificandose en eflo con la actitud que frente a estas antiguallas mos-
trd desde siempre el sentido coman.”

Cir, Cuadernc 8 (XXVIII), p. 74.

<¥> 5. Croce y la religidn. La posicion de Croce con respecto a la
religién es uno de los puntos més importantes a analizar para compren-
der el significado histdrico del crocismo en la historia de la cultura italia-
na. Para Croce Ia religién es una concepcién de la realidad con una
moral conforme a esta concepcidn, presentada en forma mitolégica. Por
lo tanto es religidn toda filosofia, o sea toda concepcién del mundo, en
cuanto que se ha convertide en “fe”, o sea considerada no como activi-
dad teorética (de creacidn de nuevo pensamiento) sino como estimulo a
la accién (actividad ético-politica concreta, de creacién de nueva histo-
ria). Croce, sin embargo, es muy cauto en sus relaciones con la religion
tradicional: el escrito mas “avanzado™, es el capitulo IV de los “Frag-
mentos de Etica” (p. 23 del libre Etica e politica), Religione e serenita,
que fue publicado la primera vez durante la guerra, hacia fines de 1916
o principios de 1917.* Si bien parece que Croce no guiere hacer ninguna
concesion intelectual a la religién (ni siquiera del género muy eguivoco
de las que hace Gentile) v a toda forma de misticismo, sin embargo su
actitud estd Iejos de ser combativa v militante. Esta posicidén es muy sig-
nificativa y digna de ponerse de relieve. Una concepcién del mundo no
puede revelarse valida para permear toda una sociedad y convertirse en
“fe” sino cuando demuesira ser capaz de sustituir las concepciones y fes
precedentes en todos los grados de la vida estatal. Recurrir a la teoria
hegeliana de la religién mitoldgica como filosofia de las sociedades pri-
mitivas [infancia de la humanidad] para justificar la ensefianza confesio-
nal aungue sélo sea en las escuelas elementales, no significa otra cosa
que representar en forma sofisticada la férmula de la “religion buena para
el pueblo” v en realidad abdicar y capitular ante la organizacién clerical.
No puede dejar de sefialarse, ademds, que una fe que no logra traducirse
en términos “populares” demuestra por ello mismo ser caracteristica de
un determinado grupo social.

No obstante esta posicidn con respecto a la religion, la filosofia de
Croce ha sido muy estudiada por los catblicos del grupo neoescoldstico,
y soluciones de problemas particulares han sido | acogidas por Olgiati y
por Chiocchetti (el libro de Olgiati sobre Marx estd construido con ma-
teriales ¢riticos crecianos; Chiocchetti en su libro sobre la Filosofia di B.
Croce defiende la aceptacién de algunas doctrinas crocianas, como la del

121

44



origen prictico del error).? Hubo ua periodo en el cual los neoescolasti-
cos, que habian representado la tentativa de incorporar en el tomisme las
modernas doctrinas cientificas v el positivismo del siglo xix, frente al des-
crédito de que gozaba el positivismo entre los iatelectuales v los éxitos
del neoidealismo, trataron de hallar un terreno de acuerdo entre el to-
mismo y el idealismo v de ahi un cierto éxito, entre ellos, de las filosofias
de Croce v Gentile. Desde hace zlgin tiempo los neoescolasticos estdn
concentrandoese en un terreno mdis restringido ¥ mas propio, ¥ combaten
contra cualquier infiltracién idealista en sus doctrinas: ciertamente creen
poder heredar todo 1o que pueda ser salvado del positivismo y apropiar-
selo, convirtiéndose en los Umicos opositores tedricos del idealismo.

Actualmente la oposicién de los catélicos a Croce se va intensificando,
por razones especialmente pricticas (es muy distinta la posicién critica
de la Civilra Cartolica con respecto a Croce v con respecto a Gentile);
los catdlicos comprenden muy bien que el significado y la funcidén inte-
lectual de Croce no son comparables con las de los fildsofos tradiciona-
les, sino que son las de un verdadero reformador religioso, que por lo
menos consigue mantener la distancia entre intelectuales y catolicismo y
por lo tanto hacer dificil, en cierta medida, incluso una fuerte recupera-
cién clerical entre las masas populares. Para Croce, “después de Cristo
todos nos hemos vuelto cristianos™* o sea que la parte vital del cristianis-
mo ha sido absorbida por la civilizacién moderna y se puede vivir sin
“religidn mitoldgica™.

La polémica anticrociana por parte de los catdlicos laicos no es de
gran importancia: deben mencionarse el articulo de Giovanni Papini, “il
Croce e la Croce” en la Nuova Aniologia del 19 de marzo de 1932¢ y
el de Aldo Ferrabinoc, “L’Furopa in Utopia” en la Nuova Antologia del
19 de abril de 1932.°

Noia 12, La observacidn de mayor relieve hecha por Papini a la Storia
d'Furopa, ¥ que resulta congruente, es la referente a las Srdenes religio-
sas. Pero la observacién no es valida, porque es ciertisimo que después
del Concilio de Trento y la fundacion de la Compaiiia de Jesis, ya no
volvid a surgir ninguna orden religiosamente activa v fecunda de nuevas
o renovadas corrientes de sentimiento cristiano; surgieron nuevas orde-
nes, es cierto, pero tuvieron un caricter, por asi decirlo, predominante-
mente administrativo y corporativo. El jansenismo v el modemismo, que
fueron los dos grandes movimientos religiosos v renovadores que surgie-
ron en ¢l seno de la Iglesia en este periodo, no suscitaron 6rdenes nuevas
ni renovaron las viejas,®

Nota 22, El articulo de Ferrabino es mas notable por una cierta rei-
vindicacién de realismo histérico contra las abstracciones especulativas.
Pero es abstracto también ] mismo y presenta una improvisacién inter-
pretativa de la historia del siglo xax muy inconexa y de caricter catdlico-

122



retdrico, con predominio de la reidrica. La observacién de la p. 348 re-
ferente a Marx es anacrénica,” porque las teorias marxistas sobre el Estado
se hablan elaborado todas ellas antes | de la fundacién del Imperio ale-
man e incluso fueron abandonadas por la socialdemocracia precisamente
en el periodo de expansién del principio imperial, lo que demuesira, al
contrario de cuanto escribe Ferrabino, cémo el Imperio tuvo la capacidad
de influir en todas las fuerzas sociales de Alemania v asimilarias.

Cir. Cuaderno 8 (XXVIII). pp. 74-74 bis v 77.

< §> 6. Croce y la tradicion historiogréfica italiana. Puede decirse que
{a historiografia de Croce es un renacimiento de la historiografia de la
Restavracion adaptada a las necesidades v a los intereses del periodo
actuat. Croce contintia la historiografia de la corriente neogiielfa de antes
de 1848 tal como fue fortalecida a través del hegelianismo de los moderados
que después de 1848 continuaron la corriente neoglielfa. Esta historiogra-
fia es un hegelianismo degenerado y mutilado, porque su preocupacion
fundamental es un femor panico a los movimientos jacobinos, a toda in-
tervencidn activa de las grandes masas populares como factor de progre-
so histérico. Es digno de verse como la férmula critica de Vincenzo Cuoco
sobre las “revoluciones pasivas”, que cuando fue emitida (después del
tragico experimento de la Repiblica Partenopea de 1799) tenfa un valor
de advertencia y habria debido crear una moral nacional de mayor ener-
gia y de iniclativa revolucionaria popular, se convirtié, a través del cere-
bro y el panico social de los neogiiclfos-moderados, en una concepeidn
positiva, en un programa politico ¥ en una moral que tras los rutilantes
oropeles retdricos v nacionalistas de “‘primacia”, de “iniciativa ifaiiana”,
de “Italia lo hard por si sola”, ocultaba la inguietud del “aprendiz ds
nigromante” v la intencidn de abdicar y capitular a la primera amenaza
seria de una revolucién italiana profundamente popular, o sea radicalmen-
te nacional.

Un fendmeno culwural parangonable al de los neogiielfos-moderados,
aungue en una posicidén histérico-politica mis avanzada, es el sistema de
ideologia de Proudhon en Francia. Aunque la afirmacion pueda parecer
paraddjica, me parece que puede decirse que Proudhon es el Gioberti de
la situacidn francesa, porque Proudhon tiene con respecto al movimiento
obrero francés ia misma posicidon de Gioberti frente al movimiento libe-
ral-nacional italiano. Se tiene en Proudhon una mutilacién del hegelianis-
mo y de la dialéctica igual a la de los moderados italianos, y por lo tanio
Ia critica a esta concepcidn politico-historiografica es la misma, siempre
viva v actual, que estd contenida en la Miseria de la filosofia.* Esta con-
cepcidn fue definida por Edgar Quinet como “revolucidn-restauracidn’,?
que no es sino la traduccién francesa del concepto de “revolucion pasiva”

123

44z



45

interpretado “positivamente” por los moderados italianos. El error filo-
sofico (jde origen practico!) de tal concepcidn consiste en el hecho de
que cn el proceso dialéctico se presupone “mecdnicamente” que la fesis
debe ser “conservada” por la antitesis para no destruir €l proceso mismo,
gque por lo tanto es “previsto”, como una repeticidn al infinito, mecdni-
ca, arbitrariamente prefijada. En realidad se traia de uno de tanfos medos
de “ponerle frencs al mundo™, de una de tantas formas de racionalismo
antihistoricista. L.a concepcion hegeliana, aun en su forma especulativa,
no permite tales domesticaciones y constricciones mutiladoras, aungue
sin dar lugar con ello a formas de irracionalismo y arbitrariedad, como
las que estdn contenidas en la concepcidn bergsoniana. En la historia |
rzal la antitesis tiende a destruir a la tesis, la sintesis serd una superacion,
pero sin que se pueda establecer a priori qué es lo que de la tesis serd
“conservado” en la sintesis, sin que se pueda a priorl “medir” los golpes
como en un “ring” convencionalmente regulado. Que esto suceda luego
de hecho es cuestién de “politica” inmediata, porque en la historia real
el proceso dialéctico se desmenuza en momentos parciales innumerables;
el error consiste en elevar a momento metodoldgico lo que es pura inme-
diatez, elevando la ideologia a filosofia (seria como si se considerase ele-
mento “matemdtico” lo que resulta de este apdlogo: se pregunia a un
nifio: ta tienes una manzana, le das la mitad a tu hermano ;jcuinta man-
zana comerds ti? —El nifio responde: —una manzana. —;Pero como,
no le has dado media manzana a tu hermano? -—Pero yo no se la di,
etcétera. En el sisterna 16gico se introduce el elemento pasional inmedia-
to y luego se pretende que permanezca valido el valor instrumental del
sistema). Que tal modo de concebir la dialéctica era errado y “politica-
mente” peligroso, fue advertide por los mismes moderados hegelianos del
Risorgimento como Spaventa: basta recordar sus observaciocnes sobre
aquellos que querrian, con la excusa de gue el momento de la autoridad
es imprescindible ¥ necesario, conservar al hombre siempre en la “cuna”
¥ en la esclavitud.® Pero no podian reaccionar mis alld de ciertos tér-
minos, mas alld de los limites de su grupo social al que se trataba “con-
cretamente” de hacer salir de 1a “cuna™: el acuerdo fue encontrado en la
concepcién “revolucidn-resiauracién”, o sea en un conservadurismo re-
formista atemperado. Se puede observar que semejante medo de concebir
la dialéctica es propio de los intelectuales, los cuales se conciben a s
mismos como los Arbitros v mediadores de las luchas politicis reales, aque-
llos que persenifican ia “catarsis” del momento econdémico al momento
ético-politico, o sea la sintesis del proceso dialéctico mismo, sintesis que
ellos “manipulan” especulativamente en su cerebro dosificando los ele-
mentos “arbitrariamente™ (o0 sea pasionalmente). Esta posicion justifica
su no “comprometerse” enteramente en el acto histérico real v es induda-
blemente comoda: es 12 posicidn de Erasmo respecto a la Reforma.

124



Cir, Cuaderne 8§ (XXVIII), p. 74 bis.

<> 7. Definicion del concepto de historia ético-politica. Se observa
que la historia ético-politica es una hipdstasis arbitraria y mecénica del
momento de la hegemonia, de la direccidn politica, del consenso, en Ia
vida y en el desarrollo de la actividad del Estado y de la sociedad civil.
Este planteamiento que Croce ha hecho del problema historiografico re-
produce su planteamiento del problema estético; el momento &iico-politico
es en la historia Io que el momento de la “forma” <es>> en el arte; es el
“lirismo de la historia”, Ia ‘“catarsis” de la historia. Pero las cosas no son
tan simples en la historia como en ¢l arie. En ¢l arte la produccion de
“lirtsmo™ es individualizada perfectamente en un mundo cultural perso-
nalizado, en el cual se puede admitir la identificacién de contenido y for-
ma y la llamada dialéctica de los distintos en la unidad del espiritu (se
trata s6lo de traducir a lenguaje historicisia | el lenguaje especulativo, esto
es, de encontrar si este lenguaje especulativo tiene un valor instrumental
conereto gue sea superior a los precedentes valores instrumentales). Pere
en la historia y en 1a produccién de la historia la representacién “indivi-
dualizada™ de los Estados y de las naciones es una simple metifora. Las
“distinciones” que en tales representaciones es preciso hacer no son y no
pucden ser presentadas “especulativamente” so pena de caer en una nueva
forma de retdrica v en una nueva especic de “sociologia”, que por ser
“especulativa” no seria menos una abstracta ¥ mecinica sociologfa: aqué-
Ilas existen como distinciones de grupos “verticales” y como estratifica-
ciones “horizontales”, o sea como una coexistencia y yuxtaposicion de ci-
vilizaciones y culturas diversas, vinculadas por la coaccidn estatal y orga-
nizadas culturalmente en una “conciencia moral”, contradictoria y al mis-
mo tiempe “sincrética”. En este punto se precisa una critica de la con-
cepcién crociana del momento politico como momento de la “pasion” (in-
concebibilidad de una “pasi6én” permanente y sistematica), su negacidn de
los “partidos politicos™ (que son precisamente la manifestacién concreta
de la inconcebible permanencia pasional, la pruecba de la contradiccidn
intima del concepto “politica-pasién”) y por lo tanto la inexplicabilidad
de los ejércitos permanentes y de la existencia organizada de la burocracia
militar y civil, vy la necesidad para Croce y para la filosofia crociana de
ser la matriz del “actualismo” gentiliano, En realidad, sélo en una filosofia
ultraespeculativa como la actualista, estas contradicciones e insuficiencias
de la filosofia crociana encuentran una composicién formal y verbal, pero
al mismo tiempo el actualismo muestra en forma més evidente el caracter
poco concreto de la filosofia de Croce, asi como el “solipsismo™ documenta
la intima debilidad de la concepcién subjetiva-especulativa de la realidad,
Que la historia ético-politica es la historia del momento de la hegemonia

125




46

se puede ver por toda una serie de escritos tedricos de Croce (¥ no sdlo
por los contenidos en el volumen Etica e pofitica); de estos escritos habra
que hacer un analisis concreto. Puede verse también y especialmente en
algunas alusiones dispersas sobre el concepto de Estado. Por ejemplo, en
algin lugar Croce afirmé que no siempre hay que buscar el “Estado™ allf
donde lo indicarfan las instituciones oficiales, porque a veces aquél po-
dria encontrarse por el conirario en los partidos revolucionarios: * la afir-
macidén no es paraddjica segin la concepeién Estado-hegemonia-concien-
cia moral, porque en efecto puede suceder que la direccién politica y
moral del pafs en una determinada situacion dificil no sea ejercida por
el gobierno legal sino por una organizacion “privada”, e incluso por un
partido revolucionario. Pero ne es dificil mostrar hasta qué punto es ar-
bitraria la generalizacion que hace Croce de esta observacién de sentido
comun.

El problema mds importante a discutir en este pardgrafo es éste: si la
filosofia de 1a praxis excluye la historia ético-politica, o sea si no reco-
noce la realidad de un meomento de la hegemonia, | no da importancia a
la direccién cultural y moral v juzga realmente como “apariencias” los
hechos de superestructura. Puede decirse que no solo la filosoffa de 1a
praxis no excluye la historia ético-politica, sino que incluso la fase mas
reciente de desarrollo de ésta consiste precisamente en la reivindicacién
| del momento de la hegemonia como esencial en su concepcidn estatal y
-en la “valorizacién” del hecho cultural, de la actividad cultural, de un
| frente cultural como necesario junto a aguellos meramente econdmicos v
‘meramente politicos. Croce comete ¢l grave error de no aplicar a la criti-

ca de la filosoffa de la praxis los criterios metodolégicos que aplica al
estudio de corrientes filoséficas mucho menos importantes v significati-
vas. S1 empleara estos criterios, podria encontrar que el juicio contenido
en el término “apariencias” para las superestructuras no es otra cosa que
el juicio de la “historicidad” de éstas expresado en polémica con concep-
ciones dogmadticas populares v por lo tanto con un lenguaje “metaférico”
adecuado al piblico al que va dirigido. La filosofia de la praxis criticara,
pues, como indebida y arbitraria la reduccidn de la historia dnicamente a
historia ético-politica, pero no excluird a ésta. La oposicién entre el cro-
cismo v la filosofia de la praxis debe buscarse en el cardcter especulativo
del crocismo.

[Relaciones de las teorias crocianas sobre la historia ético-politica o
historia “religiosa” con las teorfas historiogréficas de Fustel de Coulanges
tal como se hallan contenidas en el libro sobre la Cittd Antica. Debe ob-
servarse que la Cirtd Antica fue publicada por Laterza precisamente en
afos pasados (quizd en 1928), mas de 40 aflos después de ser escrita
{Fustel de Coulanges murié en 1889), e inmediatamente después de que
una traduccién fue ofrecida por el editor Vallecchi.” Puede pensarse gue

126



la atencién de Croce haya sido atraida por el libro francés mientras ela-
boraba sus teorias y preparaba sus libros. Debe recordarse que en Con-
tributo alla critica di me stesso, en las ultimas Ifneas (1915), Croce anun-
cia que quiere escribir la Storia &’Europa® Son las reflexiones sobre la
guerra fas que le han orientado hacia estos problemas historiograficos ¥
de ciencia politica.]?

Cir. Cuaderno 8 (XXVII), pp. 75 v 77 bis.

< §> 8. Trascendencia — teologia— especulacién. Croce aprovecha
toda ocasién para poner de relieve como él, en su actividad de pensador,,
ha tratado estudiosamente de suprimir de su filosofia todo rastro v residuo
de trascendencia y de teplogia v por 1o tanto de metafisica, entendida en el
sentido tradicional, Asi él, enfrentdndose al concepto de “sistema”, ha
resaltado el concepto de problema filosofico, asi ha negado que el pen-
samiento produzca otro pensamiento, abstractamente, v ha afirmado que
los problemas que el filésofo debe resolver, no son una filiacién abstracta
del pensamiento filoséfico precedente, sino que son propuestos por el des-
arrollo histérico actual, etcétera. Croce ha llegado a afirmar gue su ulte-
rior y reciente critica de la filosofia de la praxis estd vinculada precisa-
mente a esta su preocupacion antimetafisica y antiteolégica, en cuanto
rque la filosofia de la praxis seria teclogizante v el concepto de “estruc-
vtura” no seria mas que la representacion ingenua del concepto de un “dios
oculto™.? Hay que reconocer los esfuerzos de Croce para hacer adherir a
la vida la filosofia idealista, y entre sus contribuciones positivas al des-
arrollo de la ciencia habrd que incluir su lucha contra la trascendencia v
la teologia en sus formas peculiares del pensamiento religioso-confesional.
Pero que Croce haya tenido €xito en su intento en forma consecuente es
algo imposible de admitir: la filosofia de Croce signe siendo una filosofia
“especulativa”, y en esto no hay sélo un rastro de trascendencia y de teo-
logia, sino que estdn toda la trascendencia y la teologia, apenas liberadas
de ta mas tosca corteza mitolégica. La misma imposibilidad en que pa-
rece encontrarse Croce para comprender | lo que plantea la filosofia de
la praxis (tanto que deja la impresion de que se trata no de una grosera
ignorantia elenchi, sino de una artimafia polémica mezquina v abogadil)
. muesira ¢émo el prejuicio especulativo lo ciega y desvia. La filosofia de
la praxis se deriva ciertamente de la concepcioén inmanentista de la rea-
- lidad, pero de ésta en cuanto depurada de todo aroma especulativo y re-
i ducida a pura historia o historicidad o a puro humanismo. Si el concepto
" de estructura es concebido “especulativamente”, ciertamente se convierte

= En el manuscrito el pasaje enmtre corcheas estd aiadido al margen, al co-
mienzo del parigrafo, enfre las pp. 45 v 43a.

127

462



- en un “dios oculto”; pero precisamente éste no debe ser concebido espe-

culativamente, sino histoéricamente, como el conjunto de las relaciones so-
ciales en las que los hombres reales se mueven y actian, como un con-

- junto de condiciones objetivas que pueden v deben ser estudiadas con

métodos de Ia “filologia” ¥ no de la “especulacidn”. Como un “cierto™
que serd también “verdadero”, pero que debe ser estudiado ante todo en
su “certeza” para ser estudiado como “‘verdad”. No sélo la filosefia de la

{ praxis esti conectada con el inmanentismo, sino también con la concep-
| cidn subjetiva de la realidad, precisamente en cuanto que la pone de ca~
! beza, explicandola como hecho histérico, como “subjetividad histdrica de
. un grupo social”, como hecho real, que se presenta como fenémeno de

“especulacion” filosdfica y es simplemente un acto prictico, 1a forma de
un contenido concreto social ¥ el modo de conducir el conjunto de Ia
sociedad para forjarse una unidad moral. La afirmacion de que se trata

' de “apariencia”, no tiene ningdn significado trascendente y metafisico, sino

que es la simple afirmacion de su “historicidad”, de su ser “muerte-vida®,

- de su hacerse caduca porque una nueva conciencia social y moral se
~estd desarrollando, mds comiprensiva, superior, que se presenta como la

inica “vida”, como tUnica “realidad” en confrontacién con el pasado

" muerto y renuente a morir al mismo tiempo. La filosofia de la praxis

es fa concepcidn historicista de la realidad, que se ha liberado de todo
residuo de trascendencia y de teologia incluso en su dltima encarnacion
especulativa; el historicismo idealista crociano permanece todavia en la
fase teoldgico-especulativa,

Cir. Cuaderno & (XXVIIIL), pp. 73 bis-74.

< §> 9. Paradigmas de historia ético-politica. La Storia deli’ Europa nel
secolo XIX parece ser el ensayo de historia ético-politica que debe con-
vertirse en ¢l paradigma de la historiografia crociana ofrecido a la cul-
tura europea. Pero hay que tener en cuenta los otros ensayos: Storia del
regno di Napoli, Storia d'Italia dal 1871 al 1915, y también La rivolu-

. zione napoletana del 1799 y Storia dell’etd barocca in Italia Los mas

47

tendenciosos y demostrativos son, sin embargo, la Storia d'Europa y la
Storia d’'Italia. Sobre estos dos ensayos se plantean inmediatamente las
preguntas: ;es posible escribir (concebir) una historia de Europa en el
siglo XI1X sin tratar orgidnicamente de la Revolucion Francesa y de las gue-
rras napolednicas?, ;v puede hacerse una historia de Italia en la edad mo-
derna sin tratar las luchas del | Risorgimento? O sea: jes por casualidad o
por una razon tendenciosa que Croce inicia sus narraciones desde 1815
y 1871, o sea que prescinde del momento de la lucha, del momento
en el que se elaboran y agrupan y alinean las fuerzas en contraste, del
IOMENto en que un sistema ético-politico se disuelve y otro se elabora en

128



el fuego v con el hierro, en el que un sistema de relaciones sociales se
desintegra y decae y otro sistema surge y se afirma, y por el contrario
asume plicidamente como historia el momento de 1a expansién cultural o
ético-politico? Puede decirse, por lo tanto, que el libro sobre la Storia
&’Europa nio es mis que un fragmento de historia, el aspecto “pasivo” de
la gran revolucién que se inicié en Francia en 1789, se desbord6 por el
resto de Europa con los ejéreitos republicanos y napoleénicos, dando un
poderoso empujén a los viejos regimenes y determinando, no su hundi-
miento inmediato como en Francia, sino su corrosion “reformista” que
durd hasta 18702 Se plantea el problema de si esta elaboracién crociana,
en su tendenciosidad no tiene una referencia actual e inmediata, no tiene
el fin de crear un movimiento ideoldgico correspondiente al de la época
tratada por Croce, de restauracién-revolucion, en el que las exigencias que
haliaron en Francia una expresién jacobino-napolednica fucron satisfechas
en pequefias dosis, legalmente, reformistamente, v se consiguié asi salvar
la posicién politica y econdmica de las viejas clases feudales, evitar la refor-
ma agraria v especialmente evitar que las masas populares atravesaran un
periodo de experiencias politicas como las que vivieron en Francia en los
afios del jacobinismo, en 1831, en 1848. Pero en las condiciones actua-
les, el movimiento correspondiente al del liberalismo moderado ¥ con-
servador, jno serfa mAs precisamente ¢l movimiento fascista? Seguramente
no carece de significado el que en los primeros afios de su desarrollo el
fascismo afirmase que se cousideraba una prolongacién de la tradicion
de la vieia derecha o derecha histérica, Podria ser una de tantas mani-
festaciones paradéjicas de la historia (una astucia de la naturaleza, para
decirlo cont Vico) ésta por la que Croce, movido por preccupaciones de-
terminadas, Ilegase a contribuir a un fortalecimiento del fascismo, pro-
porcionandole indirsctamente una justificacidn mental después de haber
confribuido a depurarlo de algunas caracteristicas secundarias, de orden
superficialmente romdantico pero no por ello menos irritantes para la com-
postura clasica de Goethe, La hipdtesis ideoldgica podria ser presentada
en estos términos: se tendria una revolucién pasiva en el hecho de que
por la intervencion legislativa del Estado y a través de la organizacién
corporativa, en la estructura econdmica del pais serian introducidas mo-
dificaciones mas o menos profundas para acentuar el clemento “plan de
produccion”, esto es, serfa acentuada la socializacién vy cooperacién de
la produccion sin por ello tocar (o limitindose sélo a regular y contro-
lar) la apropiacidn individual y de grupo de la ganancia. Fn el cnadro
concreto de las relaciones sociales italianas, ésta podria ser la tnica solu-
cidn para desarrollar las fuerzas productivas de la industria | bajo la
direccion de las clases dirigentes tradicionales, en competencia con las mds
avanzadas formaciones industriales de paises que monopolizan las materias
primas y gue han acumulado capitales imponentes. Que tal esquema pue-

129

472



da traducirse en practica y en qué medida y en cudles formas, tiene un
valor relativo: lo que importa politica e ideologicamente es que puede
tener y tiene realmente la virtud de prestarse a crear un periodo de espera
y de esperanzas, especialmente en ciertos grupos sociales italianos, como
la gran masa de los pequeiioburgueses urbanos y rurales, y en consecuen-
cia a2 mantener el sistema hegeménico y las fuerzas de coaccién militar y
civil a disposicién de Ias clases dirigentes tradicionales. Esta ideologia
servirfa como elemento de una “guerra de posiciones” en ¢l campo econd-
mico (la libre competencia y el libre cambio corresponderfan a la guerra
de movimientos) internacional, asi como la “revolucién pasiva” lo hace
en ¢l campo politico. En la Europa de 1789 a 1870 se¢ dio una guerra
de movimientos (politica) en la Revolucién Francesa v una larga guerra
de posiciones desde 1815 hasta 1870; en la época actual, la guerra de
movimientos se ha dado politicamente desde marzo de 1917 hasta marzo
de 1921 vy le ha seguido una guerra de posiciones cuyo representante,
ademds de prictico (para Italia), ideolégico, para Europa, es el fascismo.

Cfr. Cuaderno 8§ (XXVII), pp. 78-78 bis.

<{> 10. La liberiad como identidad de historia <y de espfritu>> y
1a liberiad como religién-supersticién, como ideologia inmediatamente
circunstanciada, como instrumento practico de gobierno. Si la historia es
historia de la libertad —segiin la proposicion de Hegel— la férmula es
valida para la historia de todo el género humano de todo tiempo y todo
lugar, es libertad incluso la historia de las satrapfas orientales. Libertad,
entonces, significa s6lo “movimiento”, desarrollo, dialéctica, Incluso Ia
historia de las satrapias orientales ha sido libertad, porque ha sido movi-
miento y desarrollo, tanto es asi que aquellas satrapias se han derrum-
bado. Aun més: la historia es libertad en cuanto que es lucha entre li-
bertad y autoridad, entre revolucién v conservacion, lucha en la que la
libertad y la revolucién continuamente prevalecen sobre la autoridad v la
conservacion. Pero en tal caso ;no son cada corriente y cada partido
expresiones de la libertad, momentos dialécticos del proceso de libertad?
(Cudl es pues la caracteristica del siglo xiXx en Europa? No la de ser his-
toria de la libertad, sino ser historia de la liberiad consciente de serlo; en
el siglo X1X en Europa existe una conciencia critica gue antes no existia,
se hace historia sabiendo lo que se hace, sabiendo que la historia es his-
toria de la libertad, etcétera. La acepcion del término “liberal”, en Italia
por ejemplo, fue en este periodo muy cxtensa y comprensiva. En los
Annali d’Italia de Pietro Vigo, liberales son todos los no clericales, todos
los adversarios del partido del Sillabo y por lo tanto el liberalismo com-
prende incluso a los internacionalistas.® Pero se constiiuyd una corriente
y un partido que se llamé especificamente liberal, que de la posicién es-

130



peculativa y contemplativa de la filosofia hegeliana hizo una ideologia
politica inmediata, vn instrumento prictico de dominio v de hegemonia
social, un medio de conservacién de instituciones politicas v econdmicas
particulares fundadas en el curso de la Revolucién Francesa, | y del re-
flujo que Ia Revolucién Francesa tuvo en Europa. Un nuevo partido con-
servador habia nacido, una nueva posicién de autoridad se habia consti-
tuido, ¥ este nuevo partido tendfa precisamente a fundirse con el partido
del Sillabo. Y esta coalicion seria también llamada partido de la libertad.
Se plantean algunos problemas: 1] ;qué significa concretamente “liber-
tad” para cada una de las tendencias europeas del siglo x1x? 2] ;Estas
tendencias se movian por ¢l concepto de libertad, o més bien por el con-
tenido particular con el gue llenaban el concepto formal de libertad? ;¥
el que ningiin partido haya centralizado las aspiraciones de las grandes
masas campesinas para una reforma agraria, no ha impedido precisamen-
te a estas masas volverse ficles a la religién de la libertad, sino que liber-
tad ha significado para ellas sélo la libertad y el derecho a conservar sus
supersticiones barbaras, su primitivismo, v por ello las ha constituido en
ejéreito de reserva del parfido del Sillabo? Un concepto como ¢l de liber-
tad que se presta a ser empleado por los propios jesuitas, contra los li-
berales, que se convierten en libertinos contra Ios “verdaderos™ partidarios
de la justa libertad, no es solamente una envoltura conceptual que vale
s6lo para ¢l micleo real que cada grupo social le introduce? ;Y es que
puede hablarse, entonces, de “refigién de la libertad™? ;Y ademds qué
cosa significa en este caso “religién”? Para Croce es religién toda concep-
ciént del mundo que se presente como una moral. ;Pero ha ocurrido esto
para la “libertad”? Esta ha sido religién para un pequefioc niimero de
intelectuales; en las masas se ha presentado como elemento constitutivo
de una combinacién o lga ideoldgica, de la que era parte constituiiva pre-
dominante la vieja religion catdlica y de la que el otro elemento impor-
tante, si no es que decisivo desde el punto de vista laico, fue el de “patria™
Tampoco se diga que el concepto de “patria™ era un sindnimo de “liber-
tad”; ciertamente era un sinénimo, pero. de Estado, o sea de antoridad v
no de “libertad”, era un elemento de “conservacién” y una fuente de
persecuciones y de un nuevo Santo Oficio. Me parece que Croce no con-
sigue, ni s1qu1era desde su punto de vista, mantener la distincién entre
“fllosofl “ideologia™, entre ‘“‘religion” y superstxc:lon , que en su
modo de pensar yen su polémica con la filosofia de la praxis es esencial.
Cree tratar de una filosofia y trata de una ideologia, cree tratar de una
religién y trata de una supersticién, cree escribir una historia en la gue
el elemento de clase es exorcizado y por el contrario describe con gran
esmero y mérito la obra maestra politica mediante la cual una determina-
da clase logra presentar v hacer aceptar Ias condiciones de su existencia
y de su desarrollo de clase como principio universal, como concepcién

131

48



48n

del mundo, como religion, es decir, describe en acto el desarrollo de un
medio prictico de gobierno y de dominio. El error de origen prictico no
fue cometido en tal caso por los liberales del siglo x1x, que incluso préacti-
camente triunfaron, alcanzaron los fines que se proponian; el error de
origen practico es cometido por su histo[riador Croce que, después de
haber distinguido filosofia de ideclogia, termina por confundir una ideo-
logia pclitica con una concepeion del mundo, demostrando pricticamente
que la distincién es imposible, gque no se trata de dos categorias, sino de
una misma categorfa historica y que la distincion es sélo de grado; es filo-
soffa la concepcién del mundo que representa la vida intelectual y moral
(catarsis de una determinada vida prictica) de un grupo social entero
concebido en movimiente v visto por lo tanto no sélo en sus intereses ac-
tuales ¢ inmediatos, sino también en aquellos futuros y mediatos; es ideo-
logfa cada concepcion particular de los grupos internos de la clase que se
proponen ayudar a la resolucién de problemas inmediatos v circunscritos.
Pero para las grandes masas de Ia poblacién gobernada y dirigida, 1a filo-
sofia o religidn del grupo dirigente y de sus intelectuales se presenta siem-
pre como fanatismo y supersticidn, como motivo ideolégico propio de
una masa servil. ;Y el gropo dirigente no se propome acaso perpetuar
este estado de cosas? Croce deberia explicar cdmo es que la concepcion
del mundo de la libertad no puede convertirse en elemento pedagdgico
en la ensefianza de las escuelas elementales v cémo él mismo, siendo mi-
nistro, introdujo en las escuelas elementales la ensefianza de la religién
confesional. Esta ausencia de “expansividad” en las grandes masas es el
testimonio de} cardcter restringido, practico inmediatamente, de la filoso-
fia de la libertad.?

Nota I. A propoésito del concepto de autoridad y libertad debe meditarse
especialmente el capitulo “Estado e Iglesia en sentido ideal y su perpetua
lucha en la historia” del libro Etica ¢ Politica {pp. 339 ss.). Este capi-
tulo es de gran interés porque en él se atendan implicitamente la eritica
y la oposicion a la filosofia de la praxis v el elemento “econdémico” y
prictico halla una consideracion en la dialéctica histérica.?

Cfr. Cuaderno 8§ (XXVIID), p. 33 bis.

<3$>. 11. ;Puede decirse, sin embargo, que en la concepcidn de Croce,
aun después de la elaboracién sufrida en estos dliimos afios, no hava més
rastros de filosofia de la praxis? ;El historicismo de Croce no resiente va
absolutamente ninguna influencia de su experiencia intelectual de los afios
desde el 90 al 9007 La posicion de Croce a este respecto resulta de varios
escritos; interesantes especialmente el prefacio de 1917 a la nueva edicion
de Materialismo storico, la seccion dedicada al materialismo histérico en
la Storia delia Storiografia iraliana nel secolo XIX*' y el Contributo alla

132



critica di me stesso. Pero si interesa 1o que Croce piensa de sf mismo, esto
no es suficiente y no agota la cuestién. Segin Croce, su posicidn con
respecto a la filosofia de la praxis no es la de un ulterior desarrollo (de
ung superacion)} por el que Ia filosofia de 1a praxis se haya convertido en
un momento de una concepcidn més elaborada, pero el valor de la ex-
periencia habria sido sélo negativo, en el sentido de que habria contribui-
do a destruir prejuicios, residuos pasionales, efcétera, Para emplear una
metdfora tomada del lenguaje de la fisica, la filosofia de la praxis habria
actuado en la mentalidad de Croce como un agente catalizador, que es ne-
cesario para obtener el | nuevo producto, pero del cual no queda rastro
en el producto mismo. ;Pero es cierto esto? A mi me parece que bajo Ia
forma y el lenguaje especulativo es posible rastrear més de un elemento
de la filosofia de la praxis en la concepcién de Croce. Seguramente se
podria decir mds afin y esta investigacion seria de inmenso significado his-
térico e intelectual en la época presente, es decir: que asi como la filosofia
de la praxis ha sido la traduccién del hegelianismo en lengnaje historicis-
ta, asi Ia filosofia de Croce es en una medida muy notable una retraduceién
a lengunaje especulativa del historicismo realista de la filosofia de la pra-
xis., En febrero de 1917, en una breve nota que precedia a la reproduccidn
del escrito de Croce “Religione e serenitd” (cfr. Etica e Politica, pp. 23-
25) que entonces acababa de aparecer en la Critica,® yo eseribl que asi
como el hegelianismo habia sido la premisa de 1a filosoffa de la praxis en el
siglo x1x, en los origenes de la civilizacidn contemporanea, asi la filosofia
crociana podia ser la premisa de una recuperacion de la filosofia de la
praxis en nuestros dias, para nuestras generaciones. La cuestion fue apenas
aludida, en una forma ciertamente primitiva v ciertisimamente inadecua-
da, porque en aquel tiempo el concepto de unidad de teoria y prictica, de
filosofia y politica no estaba claro en mi y yo era de tendencia mas bien
crociana. Pero ahora, aunque no con la madurez ¥ la capacidad que se-
rian necesarias al asumto, me parece que la posicién debe retomarse ¥
presentarse en forma criticamente mas elaborada. Esto es: hay que reha-
cer, para la concepcitn filosofica de Croce, la misma reduccidén que los
primeros tedricos de la filosofia de la praxis hicieron para la concepcién
hegeliana. Este es ¢l dnico modo histéricamente fecundo de determinar
una recuperacion adecnada de la filosofia de la praxis, de elevar esta con-
cepeidn que, por las necesidades de la vida prictica inmediata, se ha ve-
nido “vulgarizando”, hasta la altura que debe alcanzar para la solucién de
las tareas mds complejas que el desarrollo actual de la lucha propone,
o sea hasta la creacidn de una nueva cultura integral, que tenga las ca-
racterifsticas de masas de la Reforma protestante y del iluminismo francés
¥ tenga las caracteristicas de clasicismo de la cultura griega v del Renaci-
miento italiano, una cultura que retomando las palabras de Carducei sin-
tetice a Miximilien Robespierre y a Emmanue] Kant, Ia politica y Ia filo-

133

49



49a

sofia en una unidad dialéctica infrinseca a un grupo social no sélo fran-
cés o alemdn, sino europec y muadial. Es preciso que Ia herencia de la
filosoffa cldsica alemana sea mo sélo inventariada, sino hecha nuevamente
vida operanie, v para ello hay que hacer el balance de la filosofia de Cro-
ce, ¢ sea, que para nosotros los italianos ser herederos de la filosoffa cla-
sica alemana significa ser herederos de la filosofia crociana, que repre-
senta el momento mundial actual de la filosofia clasica alemana.

Croce combate con excesivo encarnizamiento la filosoffa de la praxis
vy en su lucha recurre a aliados paraddjicos, como el mediocrisimo De
Man.* Este encarnizamiento © es sospechoso, puede resultar una coartada
para negar una rendicidn de cuentas. Hay, por el contrario, que liegar a
esta rendicién de cugntas, del medo mas amplio ¥ profundo posible. Un
trabajo de este tipe, un Aat-Croce que en la atmosfera cultural modema
pudiera tener el significado y la importancia que tuvoe el Anti-Dithring
para la generacidn anterior a la gunerra mundial, valdria la pena de que
todo un grupo de hombres le dedicasen diez afios de actividad.

Nota I. Los rastros de la filosofia de la praxis pueden encontrarse es-
pecialmente en Ia solucidén gue Croce dio a problemas particulares. Un
¢jemplo tipico me parece la doctrina del origen prictico del error. En ge-
neral se puede decir que la polémica contra la filosofia del acto puro de
Giovanni Gentile ha obligade a Croce 2 un mayor realismo v a experimen-
tar cierto fastidio e impaciencia al menos frente a las exageraciones del
lenguaje especulativo, convertido en jerga v ““abrete, sésamo” de los fraile-
cillos menores actualistas.

Nota II, Pero la filosofia de Croce no puede ser, sin embargo, examina-
da independientemente de la de Gentile. Un Anti-Croce debe ser también
un Anti-Genrile; el actualismo dard los efectos de claroscuro en el coadro
que son necesarios para un mayor relieve,

<§> 12. De todo lo dicho anteriormente se desprende que la con-
cepcidn historiogrifica de Croce de la historia como historia ético-poli-
tica no debe ser juzgada como una futilidad que haya que rechazar sin
més. Por el contrario, hay que establecer con gran energia que ¢l pensa-
miento historiografico de Croce, incluso en su fase més reciente, debe ser
estudiado v meditado con la médxima atencidn. Representa esencialmente
una reaccion frente al “economismo” y al mecanicismo fatalista, aunque
se presente como superacién destructiva de la filosofia de la praxis. In-
cluso en el juicio del pensamiento crociano, vale el criterio de que una
corriente filosdfica debe ser criticada y valorada no por lo que pretende
ser, sino por lo que es realmente y se manifiesta en las obras histéricas
concretas. Para la filosofiz de 1a praxis el mismo método especulativo
no es futilidad, sino que ha sido fecundo en valores “instrumentales” del

134



pensamiento en el desarrollo de la cultura, valores instrumentales que la
filosofia de la praxis se ha incorporado (la dialéctica, por ejemplo). El
pensamiento de Croce debe pues, por lo inenos, ser apreciado como valor
instrumental, y asi puede decirse que ha atraido enérgicamente la aten-
cidn sobre la importancia de los hechos de cultura v de pensamiento en
el desarrollo de 1a historia, sobre Ia funcidn de los grandes intelectuales en
la vida orgdnica de la sociedad civil ¥ del Estado, sobre el momento de la
hegemonia y del consenso como forma necesaria del bloque histdrico con-
creto. Que esio no es “fatil” queda demostrade por el hecho de que con-
temporineamente a Croce, al més grande tedrico moderno de la filosofia
de la praxis, en el terreno de la lucha y de la organizacién politica, con
terminologia politica, en oposicién a las diversas tendencias “‘economis-
tas” ha revalorizado el frente de lucha cultural y construido Ia doctrina de
a hegemonia como complemento de Ia teoria del Estado-fuerza y como
forma actual de la doctrina cuarentaiochesca de la “revolucidén perma-
nente”.* Para 1a filosofia de la praxis, la concepcion de la historia ético-
politica, en cunanto dependiente de toda concepeidn realista, pugde ser
asuntida | como un “canon empirico” de investigacién histdrica a tener
siempre presente en ¢l examen y profundizacién del desarrollo histérico,
si se quiere hacer historia integral v no historia parcial y extrinseca (his-
toria de las fuerzas econdmicas como tales, etcétera),

< §> 13. Notas. 11 Elementos de historia ético-politica en la filosofia
de la praxis: concepto de hegemonia, revalorizacidn del frente filosdfico,
estudio sistemitico de la funcién de los intelectuales en la vida estatal e
histdrica, doctrina del partido politico como vanguardia de todo movi-
miento histdrico progresista.

2] Croce-Loria., Se puede demostrar que entre Croce y Loria la dife-
rencia no es realmente muy grande en el modo de interpretar la filosofia
de la praxis. Croce, reduciendo la filosoffa de la praxis a un canon pricti-
co de interpretacién histérica, con el cual se atrae la atencién de los his-
toriadores sobre la importancia de los hechos econémicos, no ha hecho
mas que reducirla a una forma de “economismo”. Si se despoja a Loria
de todas sus extravagancias estilisticas v desenfrenos fantasmagoiricos (y
ciertamente mucho de lo que es caracteristico de Loria se pierde de esta
manera) se ve que éste se aproxima a Croce en el nicleo mds serio de su
interpretacion (cfr. a este propésito Conversazioni Critiche, I, pp. 291
8.).1

3] Historia especulativa ¥ necesidad de una Minerva més gruesa. Leon
Battista Alberti escribid de los matematicos: “Estos, con s6lo su ingenio,
separada tfoda materia, miden las formas de las cosas. Nosotros, porque

¥

queremos las cosas puestas a la vista, usaremos una Minerva mis gruesa”.

135

50



50a

4] Si fuese cierto, en forma tan genérica, que Iz historia de Europa ¢n
el siglo x1x ha sido historia de la libertad, toda la historia anterior habria
sido, de manera ignalmente genérica, historia de la autoridad; todos los
siglos precedentes habrian sido de un mismo color gris e indistinto, sin
desarrollo, sin lucha. Por ofra parte: un principio hegeménico (ético-po-
litico) triunfa después de haber vencido a otro principio (v de haberlo
asumido como su momento, diria precisamente Croce). ;Pero per Jué lo
vencerd? jPor sus dotes intrinsecas de caricter “lagico” y racional abs-
tracto? No buscar las razones de esta victoria significa hacer historia ex-
teriormente descriptiva, sin relieve de nexos necesarios v causales. In-
cluso ¢l Borbdn representaba un principio ético-pelitico, personificaba
una “religién” que tenia a sus fieles en los campesinos y en los holgazanes,
Asi pues, sitempre ha habido lucha entre dos principios hegemdnicos, entre
dos “religiones”, ¥y no s6lo habrd que describir la expansién triunfal de
una de ellas, sino justificarla historicamente, Habrd que explicar por qué
en 1848 los campesinos croatas combatieron contra los liberales mila-
neses y los campesinos lombardo-vénetos combatieron contra Jos liberales
vieneses. Entonces el vinculo real ético-politico entre gobernantes v go-
bernados era la persona del emperador o del rey (“;hemos escrito en
bronce, que viva Francisco II!”}, como mdés tarde el vinculo serd no el
del concepto de libertad, sino el concepto de patria y de nacién. La
“religion” popular sustituyendo al catolicismo (o mejor en combinacién
con éste) ha sido la del “patriotismo” y del nacionalismo. He leido que
durante el gffaire Dreyfus un cientffico francés masén y ministro dijo
explicitamente que su partido queria apiguilar la influencia de la Iglesia
en Francia, y puestc que la multitud tenia | necesidad de un fanatismo
(los franceses usan en politica el término “mystique™) se organizaria la
exaltacidén del sentimiento patridtico. Hay que recordar, por lo demds, el
significado que asumid el término “patriota” durante la Revolucién Fran-
cesa (ciertamente significd “liberal”, pero con un significado concreto
nacional) y como éste, a través de las luchas del siglo x1x, fue sustituido
por el de “republicano”, por el nuevo significado asumido por el término
patriota que se ha convertido en monopolio de los nacionalistas y dere-
chistas en general. Que el contenido concrete del liberalismo popular
haya sido ¢l concepto de patria y de nacidn se puede ver por su misma
evolucién en nacionalismo, v en la lucha contra el nacionalismo tanto
de parte de Croce, representante de la religidn de la libertad, como del
papa, representante del catolicismo. (En forma popular una documenta-
cion de esta religidon popular puede extraerse de los sonetos sobre la
Scoperta dell’ America de Pascarella).®

5] La historia especulativa puede ser considerada como un retorno, en
formas literarias hechas més sagaces o menos ingenuas por el desarrollo
de la capacidad critica, a modos de historia ya caidos en descrédito como

136



vacios y retdricos® y registrados en diversos libros del mismo Croce. La
historia ético-politica, en cuanto gue prescinde del concepto de bloque
histérico en el cual contenido econémico social v forma_ético-politica se
identifican _concretamente -en-la-reconstruccién- de-los -diversos periodos

histéricos, no es otra cosa que una presentacion polémica de filosofemas
mis ¢ menos interesantes, pero no es historia. En Ias ciencias naturales
ello eguivaldria a un retorno a las clasificaciones segin el color de 1a piel,
de las plumas, del pelo de los animales, y no segiin la estructura anatdmica.
La referencia a las ciencias naturales en el materialismo histérico v el
hablar de “anatomia’” de la sociedad era sdlo una metafora v un impulso
de profundizar las investigaciones metodoldgicas y filostficas* En Ia his-
toria de los hombres, que no tiene 1a misidon de clasificar de manera na-
turalista fos hechaos, el “color de la piel” hace “blogue” con la estructura
anatémica y con todas las funciones fisioldgicas; no se puede pensar un
individuo “desollado” como el verdadero “individuo™, pero tampoco el
individuo “deshuesado” y sin esqueleto. Un escultor, Rodin, ha dicho (cfr.
Maurice Barrés, Mes Cakhiers, TV serie): “Si nous n’étions pas prévenus
contre le squeleite, nous verrions comme il est beau”.? En un cuadro o
en una estatua de Miguel Angel se *ve” el esqueleto de las figuras retra-
tadas, se siente la solidez de la estructura bajo los colores o el relieve del
marmol. La historia de Croce representa “figuras” deshuesadas, sin esque-
leto, con carnes fliccidas y flojas incluso bajo los afeites de los barnices
literarios del escritor.

6] El transformismo como una forma de la revolucién pasiva en el
periodo desde 1870 en adelante.

7] Para evaluar la funcién de Croce en la vida italiana recordar que
tanto las Memorias de Giolitti como las de Salandra concluyen con una
carta de Croce.®

8] Con lenguaje crociano se puede decir que la religion de la libertad
se opone a la religién del Sillabo, que niega en bloque la civilizacién mo-
derna; la filosofia de la praxis ¢s una “herejfa” de la religion de la liberiad,
porque ha nacido en el mismo terreno de la civilizacién moderna.

Cir. Cuaderno 8 (XXVII), pp. 73 bis, 75, 79-80.

2 En el manuscrito: “caidas en descrédito como vacias v retéricas™.

137



< PARTE >
LA FILOSOF{A DE BENEDETTO CROCE

Algunos criterios generales metodoldgicos para la critica de la filosofia
de Croce. Conviene, en un primer momento, estudiar la filosofia de Cro-
ce segin algunos criterios expuestos por €] mismo Croce [criterios que,
a su vez, forman parte de la concepcidn general misma]:

1] No buscar en Croce un “problema filoséfico general”, sino ver en
su filosofia aquel problemz o aquella serie de problemas que més inte-
resan en el momento dado, esto es, que estin mds adscritos a la vida
actual ¥ que son como su reflejo: este problema o serie de problemas me
parece que es el de la histariografia por una parte y el de Ia filosofia de
la practica, de la ciencia politica, de la ética, por la otra.

2] Hay que estudiar atentamente los escritos “menores” de Croce, 0
sea ademds de las obrag sistemdticas y orgénicas, las recopilaciones de
articulos, de anotaciones, de pequefias memorias, que tienen un mayor
y evidente vinculo con la vida, con el movimiento histérico concreto.

3] Hay que establecer una “biografia filos6fica” de Croce, ¢ sea iden-
tificar las diversas expresiones asumidas por el pensamiento de Croce,
¢l diverso planteamiento y resolucién de ciertos problemas, los nuevos
problemas surgidos de su quehacer y que se impusieron a su atencién, y
para esta investigacién es especialmente 0til el estudio de sus escritos
menores, en la coleccidn de la Critica v en las otras publicaciones que
los contienen; la base de esta investigacién puede ser dada por el Con-
tributo alla critica di me stesso y por los escritos, ciertamente autorizados,
de Francesco Flora y de Giovanni Castellano,?

4] Criticos de Croce: positivistas, neoescoldsticos, idealistas actuales.
Ohjeciones de estos criticos.

§ <1>.2 ;Cémo se puede plantear para la filosofia de Croce el pro-
blema de “volver a poner al hombre sobre sus pies”, de hacerlo caminar

2 En el manuscrito el signo de pardgrafo era seguido por el titulo, Inego cancela-
do, “El hombre que camina sobre la cabeza™.

138



con los pies v no con la cabeza?' Es et problema de los residuos de
“trascendencia,® de metafisica, de teologia” en Croce, es el problema de
ia calidad de su “historicismo”. Croce afirma a menudo y gustosamente
que ha hecho todos los esfuerzos posibles para expurgar de su pensa-
miento tedo rastro residual de trascendencia,® de teologia, de metafisica,
hasta rechazar en filosofia toda idea de “sistema” y de “problema fun-
damental”, ;Pero es exacto que lo haya logrado?

Croce se afirma “djaléctico” (aunque introduce en la dialéctica una
“dialéctica de los distintos”, ademds de la dialéctica de los opuestos, que
no ha logrado demosirar qué es la dialéctica o qué es exactamente), pero
el punto a aclarar es éste: jen el devenir ve él el devenir mismo o el
“concepto” de devenir? Este me parece el punto del que hay que partit
para profundizar: 1] el historicismo de Croce, v en dltimo andlisis, su
concepcion de la realidad, del mundo, de la vida, o sea su filosofia
“tout court”; 2] su disensién respecto a Gentile y al idealismo actual;
37 su incomprensién del materialismo histérico, acompafiada por la ob-
sesion del materialismo histérico mismo. Que Croce ha estado siempre
obsesionado por el materialismo histérico, y lo sigue estando en forma
incluso més aguda que en el pasado, no es dificil de demostrar. Que tal
obsesidon se haya vuelto espasmédica en estos 1ltimos afios queda de-
mostrado: por las menciones contenidas en los Elementi di politica?
por su intervencidn a propésito de la estética del materialismo histérico
en el Congreso de Oxford (cfr. noticia publicada en la Nuova Italia},?
por la resefia de las obras completas de Marx-Engels publicada en la
Critica de 1930,* por la alusién contenida en los Capitoli introduttivi di
una Storia dell’ Europa nel secolo XIX,® por las cartas a Barbagallo
publicadas en la Nuova Rivista Storica de 1928-29% y especialmente por
la importancia dada al libro de Fiilsp-Miller, segin resulta de algunas
notas publicadas en la Critica en 1925 (me parece).”

Si es necesario, en el perenne fluir de los acontecimientes, establecer
conceptos, sin los cuales la realidad no podria ser | comprendida, tam-
bién es preciso, y es incluso imprescindibie, establecer y recordar que
realidad en movimiento y concepto de la realidad, si 16gicamente pueden
ser separados, histéricamente deben ser concebidos como unidad inse-
parable. De otra manera ocurre lo que le sucede a Croce, que la histo-
ria se convierte en una historia formal, una historia de conceptos, y en
dltimo andlisis una historia de los inielectuales, incluso una historia auio-
biogrifica del pensamiento de Croce, una historia indtil. Croce esta ca-
vendo en una nueva y extrafia forma de sociclogismo “idealista”, no me-
nos ridiculo e inconcluyente que el sociologismo positivista,

a Fn el manuscrifo originalmente: “trascendentalismo™; luego corregido como
“trascendencia”.

139

Pk



¥ 2>, ldentidad de historia y filosofia. La identidad de historia y
filosofia es inmanente en el materialismo histérico (pero, en cierto sen-
tido, como prevision histérica de una fase fofura). ;Ha tomado Croce
el arranque de la filosofia de la praxis de Antonio Labriola? De todos
modos esta identidad se ha convertido, en la concepcién de Croce, en
algo bien distinto de la que es inmanente en el materialistno histérico:
ejemplo los (itimos escritog de historia ético-poliitca del propic Croce.
La proposicién de que ¢l proletariado alemdn es el heredero de la filo-
sofia clasica alemana' contiene precisamente la identidad entre historia
y filosofia; lo mismo la proposicidén de que los filésofos hasta ahora sélo
han explicado el mundo y que ahora se trata de transformarlo,®

Esta proposicién de Croce de la identidad de historia y filosofia es la
mis rica en consecuencias criticas; 1] estd mutilada si no llega también
a la identidad de historia y de politica (y debera entenderse por poli-
tica aquella que se realiza y no sélo los intentos diversos y repetidos de
realizacion [algunos de los cuales fracasan tomados en si mismos] ¥,
21 por lo tanto también la identidad de politica y filosofia. Pero si es
necesario admitir esta identidad, jcomo sigue siendo posible distinguir
las ideclogias (iguales, segin Croce, a instrumentos de accidén politica)
de la filosofia? O sea, la distincidn serd posible, pero sélo por grados
(cuantitativa) y no cualitativamente. Las ideologias, ademas, serdn la
“verdadera” filosofia, porque resultardn ser aquellas “vulgarizaciones™ fi-
loséficas que llevan a las masas a la accidon concreta, a la transtorma-
cién de la realidad. Ellas, por lo tanto, seran el aspecto de masas de toda
concepcion filoséfica, que en €l “filésofo” adquiere caracteristicas de uni-
versalidad abstracta, fuera del tiempo y del espacio, caracteristicas pecu-
liares de origen literario y antihistdrico.

La critica del concepto de historia en Croce es esencial: jno tiene un
origen puramente libresco y erudito? S6lo la identificacién de historia y
politica quita a la historia este cardcter suyo, Si el politico es un histo-
riador (no solo en el sentido de que hace la historia, sino en el sentido de
que operando en el presente interpreta el pasado), el historiador es un
politico ¥ en este sentido (que por lo demas aparece también en Croce)
1a historia es siempre historia contemporinea, o sea politica: pero Croce
no puede liegar hasta esta conclusién necesaria precisamente porque ella
conduce a la identificacién de historia y politica y por lo tanto de ideo-
logia y filosofia.

§ <<3>. Croce y Bernstein. En la carta de Sorel a Croce del 9 de sep-
tiembre de 1899 (confrontar toda Ia carta en la Critica) esti escrito:
“Bernstein vient de m’éerire qu’il a indiqué dans la Neue Zeir 1. 46, qu'il
avait été inspiré, en une certaine mesure, par vos travaux. Cela est inté-

140



ressant parce que les Allemands ne sont pas faits pour indiquer des sour-

”

ces étrangéres 4 leurs idées™.

§ <4>. Croce y Hegel. Del articulo de Guido Calogero, “I! nechege-
lismo nel pensiero italiane contemporaneo”, Nuova Antologia, 16 de agos-
to de 1930 (se trata de la ponencia leida en alemdén por Calogero en el
ler. Congreso internacional hegeliano, celebrado en La Haya del 21 al 24
de abril de 1930): “Para Croce < .. .> ¢l mérito de la doctrina hegeliana
es ante todo el de su ‘I6gica de 1a filosofia’, o sea de su teoria de la dia-
léctica, como Unica forma del pensamiento mediante el cual! €l puede
realmente superar, unificindolos, todos aquellos dualismos que en el pla-
no de la cldsica Iégica intelectualista él no puede mis que constatar, debi-
litando con ello el sentido de la unidad de lo real. La conqguista inmortal
de Hegel es la afirmacion de la unidad de los opuestos, concebida no en
el sentido de una estatica v mistica coincidentia oppositorum sino en el de
una dinamica concordia discors: la cual es absolutamente necesaria a la
realidad para que ésta pueda ser pensada como vida, desarrollo, valor, en
donde toda positividad sea obligada a realizarse juntamente afirmando y
eternamente superando su negatividad. Al mismo tiempo, la conciliacién
dialéctica de los dualismos esenciales de lo real (bien v mal, verdadero y
falso, finito e infinito, etcétera) conduce a la exclusidén categdrica de to-
das aquellas otras formas de dualismo, que se basan en la fundamental
antftesis de un mundo de la realidad y de un mundo de la apariencia, | de
una esfera de la trascendencia o del nbéumeno y de una esfera de la in-
manencia o del fenémeno: antitesis que se eliminan todas por la rigurosa
disolucién de su elemento trascendente o nouménico, que representa la
simple exigencia, por tal via imposible de satisfacer y ahora de otra ma-
nera satisfecha, de salir del mundo de las antinomias ¥ de las contradic-
ciones al de la inmdvil v pacifica realidad. Hegel es asi el verdadero ins-
taurador del inmanentismo: en la doctrica de la identidad de lo racional
y de lo real es consagrado el concepto del valor unitario del mundo en su
concreto desarrollo, como en la critica del abstracto sollen se expresa tf-
picamente la antitesis a toda negacién de aquella unidad y a toda hipos-
tatizacién del ideal en una esfera trascendente a aquella de su realizacién
efectiva. Y desde este punto de vista, por primera vez, ¢l valor de la rea-
lidad se identifica absolutamente con el de su historia: en la inmanencia
hegeliana se conjunta, asi, la fundacién capital de todo el historicismo
moderno.

Dialéctica, inmanentismo, historicismo: éstos son, podria resumirse, los
méritos esenciales del hegelianismo desde el punto de vista del pensamien-
to crociano, que en este aspecto puede realmente sentirse su seguidor y
continuador.”*

141



§ <52, Ciencia de la politica, ;Qué significa la acusacién de “mate-
rialismo™ que a menudo hace Croce a determinadas tendencias politicas?
;Se trata de un juicio de orden tedrico, cientifico, o de una manifestacion
de polémica politica en acto? Materialismo, en estas polémicas, parece que
significa “fuerza material”, “coercién”, “hecho econdémico”, efcétera, ;Pero
acaso la “fuerza material”, Ia *coercidn”, el “hecho econdémico™ son “ma-
terialistas™? ;Qué significaria “materialismo™ en este caso? Cfr. Efica e
politica, p. 341: “Hay tiempos en los cuales, etcétera”?

§ <62, Introduccicn al estudio de la filosofia.

1. El término de “catarsis”, Se puede emplear el término de “catarsis”
para indicar el paso del momento meramente econdmico (o egoista-pasio-
nal) al momento &tico-politico, o sea la elaboracidn superior de la estruc-
Itura en superestructura en la conciencia de los hombres. Esto significa tam-
bién el paso de lo “objetivo a lo subjetivo” y de la “necesidad a la liber-
- tad”. La estructura, de fuerza exterior que aplasta al hombre, lo asimila a
' si, lo hace pasivo, se transforma en medio de libertad, en instrumento para
crear una nueva forma ético-politica, en origen de nuevas iniciativas. La
fijacion del momento “catdrtico” se convierte asi, me parece, en el punto
‘ de partida para toda la filosofia de la praxis; el procesc catartico coincide
con la cadena de sintesis que son resultado del desarrollo dialéctico. (Re-
cordar los dos puntos entre los que oscila este proceso: — gque ningusna so-
ciedad se plantea tareas para cuya solucién no existan ya ¢ estén en vias
de aparicidn las condiciones necesarias y suficientes — y que ninguna so-
ciedad perece antes de haber expresado todo su contenido potencial).*
1. Concepcicn subjetiva de la realidad y filosofia de la praxis. La filo-
sofia de la praxis “absorbe” la concepcién subjetiva de la realidad (el idea-
. lismo) en la teoria de las superestructuras, 1a absorbe v la explica histérica-
" mente, 0 sea la “supera”, la reduce a un “momento” suyo. La teorfa de las
superestructuras es la traduccidn en términos de historicismo realista de la
concepeion subjetiva de la realidad.

. Realidad del mundo externe. Ademas del ejemple de Tolstoi? recor-
dar la forma cémica en que un periodista representaba al fildsofo “profe-
sional o tradicional™ (representado por Croce en el capitulo “El ‘Filésofo® ™)
que duranie afios y afios estd sentado ante su mesita, remirando el tintero
v preguntindose: —FEste fintero, jesid deniro de mi o estd fuera de mi??

IV, Traducibilidad de los lenguajes cientificos. Las notas escritas en esta
seccién deben ser recogidas en la seccidn general sobre las relaciones de las
filosofias especulativas y la filosofia de la praxis y de su reduccidn a ésta
como momento politico que la filosofia de la praxis explica “politicamente”.
Reduccibén a “politica” de todas las filosofias especulativas, a momento de

142



la vida histérico-politica; Ia filosofia de la praxis concibe la realidad de las
relaciones humanas de conocimiento como elemento de “hegemonia” po-
litica.

Y < T>>. Identificacion de individuo v Estade. Para mostrar el verbalismo
de las nuevas enunciaciones de “economia especulativa” del grupo Spirito
y Cia." basta recordar que la identificacién de individuo y Estado es tam-
bién la identificacién de Estado e individuo; una identidad no cambia si
un término es primero ¢ segundo en el orden grifico o fénico, evidente-
mente. Por ello, decir que hay que identificar individuo y Estado es me-
nos que nada, es puro vaniloquio. si 1as cosas estuvieran en estos térmi-
nos. Si individuo signi|fica * egcnsmo en sentido burdo, “sordidamente
hebraico™,? la 1dent1f1cac1on no seria mds que un modo mctafonco ‘de
acentuar el elemento “social” del individuo, o sea de afirmar que “egois-
mo” en sentido econdmico significa algo distinto de “burdamente egoista”.
Me parece que también en este caso se trata de la ausencia de una clara
enunciacién del concepto de Estado, v de la distincién ¢n él entre sociedad
civil v sociedad politica, entre dictadura v hegemonia, etcétera.

§ < 8>. Libertad y “automatismo” [0 racionalidad]. ;Estin en oposi-
cién 1a libertad y el Hamado automatismo? El automatismo esti en oposi-
cidn con el arbitrio, no cen la libertad. El automatismo es una libertad de
grupo, en oposicidn al arbitre individualista, Cuando Ricardo decfa
“establecidas estas condiciones™ se tendrin estas consecuencias en eco-
nomia, no hacia “determinista” la economia misma, ni su concepeidn era
“naturalista”, Observaba que establecida la actividad solidaria ¥ coordi-
nada de un grupo social, que opere seglin ciertos principios aceptados por
conviceion (libremente) en vista de ciertos fines, se tiene un desarrollo
que puede lamarse automdtico y se puede asumir como desarrollo de
ciertas leyes reconocibles y aislables con el método de las ciencias exactas.
En todo momento hay una eleccién libre, que se da segln ciertas lineas
directrices idénticas para una gran masa de individuos o voluntades ais-
Iadas, en cuanto que éstas se han vuelto homogéneas en un determinado
clima ético-politico. No hace falta decir que todas operan en forma
igual: los arbitrios individuales son también miltiples, pero la parte homo-
génea predomina y “dicta la ley”. Porque si ¢l arbitrio se gencraliza, ya
no es arbitrio sino traslacién de Ia base del “automatismo”, nueva racio-
nalidad. Automatismo no es sino racionalidad, pero en la palabra “auto-
matismo” existe el intento de dar un concepto despojado de cualguier
halo especulativo: es posible que la palabra racionalidad acabe por atri-
buirse al automatismo e¢n las operaciones humsznas, mientras que la de

143



“automatismo” volverd a indicar el movimiento de las méquinas, que se
vuelven “automadticas” después de la intervencién del hombre y cuyo
automatismo es sélo una metafora verbal, como se ha dicho de las ope-
raciones humanas.

§ < 9>, Introduccicn al estudio de la filosofia, Inmanencia especula-
tiva e inmanencia historicisia o realista. Se afirma que la filosofia de la
praxis nacié en el terreno del méximo desarrollo de la cultura de la pri-
mera mitad del siglo XX, cultura representada por la filosofia clésica
alemana, por la economia clasica inglesa, y por la literafura y practica
politica francesa. En el origen de la filosofia de la praxis se hallan estos
tres momentos culturales. ;Pero en qué sentido hay que entender esta
afirmaci6n? ;Cémo es gue cada uno de esios movimientos ha contribuido a
elaborar respectivamente la filosofia, la economia, la politica de la filo-
sofia de la praxis? ;O bien que la filosofia de la praxis ha elaborado
sintéticamente los tres movimientos, o sea toda la cultura de 1a época, v
que en la sintesis nueva, en cualquier momento que se la examine, mo-
mento tedrico, econdmico, politico, | se encuentra como “momento™ pre-
paratorio cada uno de los tres movimientos? Esto es exactamente lo que
a mi me parece. Y el momento sintético unitario me parece que debe
identificarse en el nuevo concepto de inmanencia, gue por su forma espe-
culativa, ofrecida por la filosoffa cldsica alemana, ha sido traducido en
forma historicista con 1a ayuda de la politica francesa y de la economia
clasica inglesa. Por lo que respecta a las relaciones de identidad sustan-
cial entre el lenguaje filosofico alemén vy el lenguaje politico francés, cfr.
las notas contenidas de manera dispersa en los diversos cuademnos.* Pero
una investigacidén de las mas interesantes y fecundas me parece que debe-
ria hacerse a propdsito de las relaciones entre filosofia alemana, politica
francesa v economia clasica inglesa. En cierto sentido me parece que
puede decirse que la filosoffa de la praxis es igual a Hegel + David Ricar-
do. El problema debe presentarse inicialmente asi: jlos nuevos cénones
metodologicos introducidos por Ricardo en la ciencia econdmica deben
considerarse como valores meramente instrumentales (para entendernos,
como un nueve capitulo de la ldgica formal) o han tenido un sigpificado
de innovacidn filosofica? ¢El descubrimiento del principio 16gico formal
de la “ley de tendencia”, que leva a definir cientificamente los conceptos
fundamentales en la economia de “homo oeconomicus” y de “mercado
determinado”, no ha sido un descubrimiento de valor también gnoseold-
gico? ;No implica precisamente una npueva “inmanencia”, una nueva con-
cepcién de la “necesidad’ y de la libertad, etcétera? Esta traduccion me
parece precisamente la que ha hecho la filosofia de la praxis, que ha uni-
versalizado los descubrimientos de Ricardo extendiéndolos adecuadamente
a toda la historia, obteniendo con ello originalmente una nueva concep-

144



cidén del mundo. Habrd que estudiar toda una serie de cuestiones: 1} re-
sumir los principios cientifico-formales de Ricardo en su forma de cano-
nes empiricos; 2] buscar el origen historico de estos principios ricardia-
nos que estdn vinculados al surgimiento de Ia ciencia econémica misma,
o sea al desarrollo de la burguesia como clase “concretamente mundial”
v por lo tanto a la formacién de un mercado mundial ya bastante “den-
so” de movimientos complejos, para gue de €l se puedan aislar y estudiar
las leyes de regularidad necesarias, o sea las leyes de tendencia, que son
leyes no en sentido naturalista o del determinismo especulativo, sino en
sentido “historicista”, o sea en cuanto que en ellas se verifica el “mercado
determinado™ o sea un ambiente organicamente vivo vy vinculado en sus mo-
mentos de desarrollo. (La economia estudia estas leyes de tendencia en
cuanto expresiones cuantitativas de los fendmenos; en el paso de la eco-
nomia a la historia general el concepto de cantidad es integrado en el de
calidad y en la dialéctica cantidad que se vuelve calidad [cantidad = ne-
cesidad; calidad == libertad. 1.a dialéctica® cantidad-calidad es idéntica
a la de pecesidad-libertad]); 3] poner en conexidén a Ricarde con Hegel
y con Robespierre; 4} cdmo la filosofia de la praxis ha Hegado de la
sintesis de estas tres corrientes vivas a la nueva concepcién de la inma-
nencia, depurada de todo rastro de trascendencia v de teologfa.?

§ < 10>, Introduccicn al estudio de la filosofiag. 11 Una serie de con-
ceptos a profundizar es también la de: empirismo-realismo [historicista]-
especulacion filosofica.

2] Junto a la investigacién mencionada en el pardgrafo anterior y | re-
lativa a la cuestidn de la aportacién ricardiana a la filosoffa de la praxis,
hay que situar la mencionada en la p. 49 de este mismo cuaderno,® refe-
rente a la actitud de la filosofia de la praxis frente a la actual continuacion
de Ia filosofia cldsica alemana representada por la modemna filosofia idea-
lista italiana de Croce y Gentile, ;Cémo hay que entender la proposicién
de Engels sobre la herencia de la filosofia clisica alemana?® ;Hay que
entenderla como un circulo ya cerrado, en el que la absorcién de la parte
vital del hegelianismo estd ya definitivamente cumplida, de una vez por
todas, o se puede entender como un proceso histérico todavia en movi-
miento, por el que se reproduce una necesidad nueva de sintesis cultural
filos6fica? A mi me parece justa esta segunda respuesta: en realidad se
reproduce afin la posicién reciprocamente unilateral criticada en la pri-
ntera tesis sobre Feuerbach entre materialismo ¢ idealismo y al igual que
entonces, si bien en un momento superior, s necesaria la sintesis en un
momento de desarrollo superior de la filosofia de la praxis.

2 En ¢l manuscrito una variante interfineal: “EI nexo dialéctico™,

32a

145 -



§ <11>. Puntos de referencig para un ensayo sobre B. Croce. Para
comprender la posicion de Croce en la segunda posguerra ¢s util recor-
dar la respuesta enviada por Mario Missiroli a una encuesta promovida
por la revista [l Saggiatore y publicada en 1932 (serfa interesante cono-
cer todas las respuestas a la encuesta). Missiroli escribié (cfr. Critica
Fascista del 15 de mayo de 1932): “No veo afin nada bien delineado, sino
s6lo estados de dnimo, tendencias sobre todo morales. Dificil prever cuil
podra ser la orientacion de la cultura; pero no dudo en formular 1a hipé-
tesis de que se vaya hacia un positivismo absoluto, que vuelva a honrar
la ciencia y el racionalismo en el sentido antiguo de la palabra. La bis-
queda experimental podrd ser la gloria de esta nueva genmeracidn, que ig-
nora y quiere ignorar los verbalismos de las filosofias mas recientes. No
me parece temerario prever un resurgimiento del clericalismo, que, per-
sonalmente, estoy lejos de augurar™?

(Qué podrd significar “positivismo absoluto™? La “prevision™ de Missi-
rol coincide con la afirmacion hecha varias veces en estas notas de que
toda la actividad tedrica mis reciente de Croce se explica por la previ-
sién de un nuevo arranque en gran estilo y con caracteristicas tendencial-
mente hegemdnicas de Ia filosofia de la praxis, que pueda reconciliar la
cultura popular y la ciencia experimental con una visién del mundo que
no sea el grosero positivismo ni el alambicado actualismo ni el libresco
nectomismo.

§ <12>. Infroduccién al estudio de la filosofia. La proposicion con-
- tenida en la introduccidn a la Critica de la economia politica de que los
hombres toman conciencia de los conflictos de estructura en el terreno de
las ideologias,® debe ser considerada como una afirmacién de valor gno-
seolégico y no puramente psicoldgico y moral. De ahi se sigue que el
principio tedrico-prictico de la hegemonia tiene también un alcance gno-
seologico v por lo tanto en este campo debe buscarse la aportacion ted-
rica maxima de Ilich a la filosoffa de la praxis. Ilich habria hecho pro-
gresar [efectivamente] la filosoffa [como filosofia] en cuanto que hizo
progresar la docirina y la prictica politica. La realizacién de un aparato
hegemdnico, en cuanto que crea | un nuevo terreno ideolégico, determina
una reforma de las conciencias y de los métodos de conocimiento, s un
hecho de conocimiento, un hecho filoséfico, Con lenguaje crociano: cuan-
do se consigue introducir una nueva moral conforme a una nueva concep-
cién del mundo, se acaba por introducir también tal concepcion, o sea
que se determina toda una reforma filoséfica.

Cfr. Craderno 4 (XIII), pp. 74-7T4bis,

146



§ <13>. Introduccion al estudio de la filosofia, En el pasaje sobre el
“materialismo francés en el siglo xvin” (Sagrada familia) esti bastante
bien y claramente mencionada la génesis de la filosofia de Ia praxis: ésta
es el “materialismo” perfeccionado por la labor de la misma filosofia es-
peculativa y fundido con el humanismo.? Es verdad que con estos perfec-
cionamientos del viejo materialismo queda sélo el reatismo filoséfico.

Otro punto a meditar es éste: si la concepeidén de “espiritu™ de la filo-
sofia especulativa no es una transformacién puesta al dia del viejo con-
cepto de “naturaleza humana”, propio tanto de la trascendencia como
del materialismo vulgar, esto es, si en la concepcidn del “espiritu” no hay
nada mds que el viejo “Espiritu santo” especulativizado. Podria entonces
decirse que el idealismo es intrinsecamente teoldgico.

§ <{14>. Puntos de referencia para un ensayo sobre B. Croce. La posi-
cién relativa de Croce en la jerarquia intelectnal de la clase dominante
ha cambiado después del Concordato y de producirse la fusién en una
unidad moral de Ias dos ramas de esta misma clase. Se necesita una doble
obra de educacién por parte de los responsables: educacién del nuevo
personal dirigente a “transformar” y asimilar y educacién de la parte
catdlica, que por lo menos deberd estar subordinada (también subordinar
y educar, en ciertas condiciones). La entrada en masa de los catdlicos
en la vida estatal después del Concordato (y esta vez han entrado como
y en cuanto que catdlicos e incluso con privilegios culturales) ha hecho
mucho méas dificil la obra de “transformismo™ de las fuerzas nuevas de
origen democritico. El que Gentile no haya comprendido el problema y
si lo hava comprendido Croce, demuestra la distinta sensibilidad nacional
entre los dos filésofos: el que Gentile, por lo menos, si es que ha com-
prendido el problema, se haya puesto en condiciones de no poder hacer
nada, fuera del trabajo de Universidad popular de los Institutos de Cul-
tura (los rabiosos escritos de sus discipulos en los Nuovi Studi contra el
catolicismo! tienen bien poco eco) demuestra su reduccidén a una condi-
cién bien misera de subalternidad intelectual. No se trata en absoluto de
una educacion “analftica”, o sea de una “instruccién”, de una acumula-
cidn de nociones, sino de una educacién “sintética”, de la difusién de una
concepcidn del mundo convertida en norma de vida, de una “religién” en
el sentido crociano. Que el Concordato planie el problema, multiplicin-
dolo, fue comprendido por Croce, como lo demuesira su discurso anie el
Senado.? Por otra parte es precisamente el Concordato, con su introduc-
cién en la vida estatal de una gran masa de catélicos como tales, v como
tales privilegiados, el que ha planteado el problema de la educacion de la
clase dirigente no en los términos del “Estado ético™, sino en los térmi-
nos de “sociedad civil” educadora, o sea de una educacién por iniciativa

147



48

“privada™, que entra en competencia con la catdlica, que en la sociedad
civil ocupa ahora tanta parte v en condiciones especiales,

Para comprender hasta qué punto puede ser apreciada la actividad de
Croce en toda su perseverante inflexibilidad, por la parte mas responsable,
Iicida (y conservadora) de la clase dominante, ademds de la citada “pre-
vision” de Missiroli® (v es preciso comprender lo que puede significar de
implicito sentido critico el término de “previsién” en este | caso), serd
util recordar una serie de articulos publicados por Camillo Pellizzi en el
Selvaggio de Mino Maccari {que sale ahora en Roma en forma de revis-
ta mensual ¥ que seria interesante analizar en toda la coleccién y en sus
diversas fases). De la Fralia Letteraria del 29 de mayo de 1932 copio tex-
tualmente un fragmento de la ‘Rassegna della Stampa’ compilada por
Corrado Pavolini que comenta un pasaje de uno de estos articulos de Pel-
lizzi: “Creer en pocas cosas, {pero creer en ellas!” Y es una maxima be-
llisimna, Iegible en el @ltimo ntmero del Selvaggio {lo. de mayo), Lo la-
mento por Camillo Pellizzi, fascista de los primeros, caballero probado
y agudisimo ingenio: pero el estilo embrollade de su ditima carta abierta
a Maccari: “Il fascismo come libertd” me suscita la duda de que los con-
ceptos de los que habla no estén bien claros en su mente; o, si estin claros,
estén pensados demasiado en abstracto para poder recibir aplicacién
practica: “El fascismo ha nacido como el supremo esfuerzo de un pueblo
civilizado (incluso, del pueblo més intimamente civilizado entre todos)
para poner en practica una forma de comunismo civilizado. O sea resol-
ver ¢l problema del comunismo dentro del mayor problema de la civiliza-
cién; pero puesto que no hay civilizacién sin la espontdnea manifestacion
de aquellos valores individuales antiguos que constantemente se renuevan,
de los cuales se ha hablado, nosotros concluimos que el fascismo es, en
su Intima y universal significacién, un comunismo libre; en ¢l cual, para
entenderse, 1o comunal o colectivo es el medio, el organismo empirico, el
instrumento de accidn que responde al problema de un determinado mo-
mento de la historia, mientras que el fin real, el destino ltimo, es la civi-
lizacidn, o sea, en el sentido ya dicho y repetido, la ‘libertad’. Es lenguaje
indigesto de fildsofo. ‘Creer en pocas cosas. . .” Por ejemplo, creer simplis-
tamente que el fascismo mo es comunismo, nunca, en ningin sentido, ni
concreto ni traducido, puede resultar mas “Gtil’ que fatigarse a la busca

- de definiciones demasiado ingeniosas para no ser, en iltimo anélisis, equi-

vocas y nocivas. (Est4 ademas la ponencia de Spirito en la Convencidn cor-
porativa de Ferrara...}.”*

Se advierte bastante claramente que la serie de escritos de Pellizzi pu-
blicados por el Selvaggio ha side sugerida por el dltimo libro de Croce ¥
es un intento de absorber la posicién de Croce en una nueva posicidén que
Pellizzi considera superior y capaz de resolver todas Ias antinomias. En
realidad Pellizzi se mueve entre conceptos de Contrarreforma y sus elu-

148



cubraciones intelectualmente pueden dar lugar a una nueva “Ciudad del
Sol”, practicamente a una construccién como la de los jesuitas en Para-
guay. Pero esto importa poco, porque no se trata de posibilidades pricti-
cas proximas o remotas, ni para Pellizzi, ni para Spirito; se trata del
hecho de que tales evoluciones abstractas de pensamiento mantienen fer-
mentos ideolégicos peligrosos, impiden gue se forme una unidad ético-
politica en Ia clase dirigente, amenazan con posponer al infinito Ia solu-
cidn del problema de “autoridad”, o sea del restablecimiento por consenso
de la direccién politica por parte de los grupos conservadores. La actitud
de Pellizzi demuestra que la posicién de Spirito en Ferrara® no era un
“moastrum” cultural; esto queda demostrado tamhién por algunas pu-
blicaciones en Critica Fascista mas o menos confusas y equivocas.

§ <<15>. Notas breves de economia. La discusion en torno al concepto
de “homo oeconomicus” se ha convertido en una de tantas discusiones so-
bre la llamada “naturaleza humana”. Cada uno de los contendientes tiene
su propia “fe”, y la sostienc con argumentos de ca|ricter predominante-
mente moralista. El “homo oeconomicus™ es la abstraccién de la activi-
dad econdmica de una determinada forma de sociedad, o sea de una
determinada estructura econdmica. Cada forma social tieme su “homo

- peconomicus”, o sea su propia actividad econdmica. Sostener que el con-

cepto de homo oeconomicus cientificamente no tiene valor no es mas que
un modo de sostener que la estructura econdmica v su actividad corres-
pondiente han cambiado radicalmente, o bien que la estructura econdmica

ha cambiado a tal punto que necesariamente debe cambiar el modo de

operar econdmico, para que resulte conforme a la nueva estructura. Pero
precisamente en esto hay disensién, y no tanto disension cientifica obje-

: tiva, sino politica. §Qué significaria, por lo demas, un reconocimiento cien-
-tifico de que la estructura econdmica ha cambiado radicalmente y que
" debe cambiar e! modo de operar econémico para conformarse a la nueva

estructura? Tendrfa un significado de estimulo politico, nada més. Entre

. la estructura econdmica y €l Estado con su legislacion y su coercidon esti
¢ la sociedad civil, y ésta debe ser radicalmente transformada en concreto
[y no solo sobre el papel de la ley v de los libros de los cientificos; el
: Estado es el instrumento para adecuar la sociedad civil a la estructura

econdmica, pero es preciso que el Estado “quiera” hacerlo, esto es, que
quienes guien al Estado sean los representantes del cambio producido
en la estructura econdmica. Esperar que, por via de propaganda y de

i persuasidn, la sociedad civil se adecie a la nueva estructura, que el viejo

“homo oeconomicus” desaparezca sin ser sepultado con todos los hono-
Ies que merece, es una nueva forma de retérica econdmica, una nueva
forma de moralismo econdmico vacuo e inconcluyente.?

149



§ <C16>>. Puntos de referencia para un ensayo sobre B, Croce. ;Pueden
haber tenido importancia para Croce las amistosas advertencias de L.
Einaudi a propésito de su actitud de critico *desinteresado™ de la filosofia
de la praxis?' Es la misma cuestién presentada en otra forma: cudl es el
elemento practico inmediato que impulsa a Croce a su posicidén actnal
“liquidacionista”. De hecho puede observarse cémo Croce no pretende
para nada entrar en polémica con los fildsofos de la praxis, v como esta
polémica le interesa tan poco que no le impulsa siquiera a buscar infor-
maciones un poco mis abundantes y exactas que aquellas de que eviden-
temente dispone. Se puede decir que Croce se interesa en combatir no
tanto la filosofia de Ia praxis como el economismo histdrico, o sea el cle-
mento de filosofia de la praxis que ha penetrado en la concepcién del
mundo tradicional. disgregdndola y con ello haciéndola menos resistente
“politicamente™; se interesa no tanto en “convertir” a los adversarios
como en reforzar su campo; o sea que Croce presenta como “ofensiva”
una actividad que es simplemente “defensiva”. Si no fuese asi, Croce
deberia (habria debido) revisar “sisteméticamente™ su obra especializada
sobre la filosofia de la praxis, confesar haberse equivocado completa-
mente entonces, demostrar estos errores pasados en contraste con sus
convicciones actuales, etcétera. En un hombre tan cuidadoso y escrupulo-
so como Croce, el nulo interés en cuanto a la objetiva exigencia de jus-
tificar 16gicamente este tGltimo pasaje de sus modos de pensar, es por lo
menos extrano ¥ no puede ser explicado sino por intergses practicos in-
mediatos.

‘ § <17>. Introduccion al estudio de la filosofia. Principios y prelimina-
: res. (Cfr. cuad. I, p. 63 bis).* Qué es lo que hay que entender por filoso-
fia, por filosofia de una época histérica, y cual es la importancia y el
significado de las filosofias de los filésofos en cada una de tales épocas
_histéricas. Aceptada la definicién que B. Croce da de la religion, o sea de
una concepcidn del mundo que se ha convertido en norma de vida, puesto
que nomma de vida no se entiende en sentido libresco sino realizada en la
vida prictica, la mayor parte de los hombres son filésofos en cuante quée
operan practicamente y en su operar prictico (en las lineas directivas de
su conducta) esti contenida implicitamente una concepcion del mundo,
una filosofia. La historia de la filosofia como se entiende comiinmente,
.0 sea la historia de las filesofias de los filésofos, es la historia de las
tentativas y de las iniciativas ideoldgicas de una determinada clase de per-
sonas para cambiar, corregir, perfeccionar las concepciones del mundo
existentes en cada época determinada y por lo tanto para cambiar las
correspondicntes y relafivas normas de conducta, o sea para cambiar la
" actividad practica en su conjunto. Desde el punto de vista que nos inte-

150



resa, el estudio de la historia v de la logica de las diversas filosofias de
los filésofos no es suficiente. Al menos como orientacion metodoldgica,
hay que atraer la atencién hacia las otras partes de la historia de la filo-
sofia; o sea hacia las concepciones del mundo de las grandes masas, hacia
las de los mas restringidos grupos dirigentes (o intelectuales} v en fin
hacia los vinculos entre estos varios complejos culturales v la filosofia
de los filosofos. La filosofia de una época no es la filosofia de uno u
otro fildsofo, de uno u otro grupo de intelectuales, de una u otra gran
seccidn de las masas populares: es una combinacién de todos estos ele-
mentos que culmina en una determinada direccida, en la que su culminar
se convierte en norma de accidn colectiva, o sea que se convierte en “his-
toria” concreta y completa (integral). La filosofia de una época histérica

" . no es, pues, mas que la “historia” de esa misma época, no es mis que la

: masa de variaciones que el grupo dirigente ha logrado determinar en la
realidad precedente: historia y filosofia son inescindibiles en este sentido,
forman un “bloque”. Pueden, sin embargo, ser “distintos” los elementos
filosoficos propiamente dichos, y en todos sus diversos grados: como fi-
losofia de los fildsofos, como concepcidn de los grupos dirigentes (cul-
- tura filosofica) v como religiones de las grandes masas, y ver cémo en
cada uno de estos grados hay que vérselas con formas distintas de “com-
binacién” ideolégica.

§ <<18>>. Punios de referencia para un ensayo sobre B. Croce. A pro-
posito de la nota precedente de esta seccidn sobre las rtelaciones entre
Croce y Einaudi,' en una nota se podria observar como Einaudi no es
siempre un lector muy atente y cuidadoso de Croce. En Iz p. 277 del
afio 1929 de la Riforma Sociale, Einaudi escribe: “Una teoria no se airi-
buye a quien la intuyd, o por accidente la enuncié o expuso un principio
del que podia ser deducida o refirié desligadamente las diversas nociones,
las cuales aspiraban a ser recompuestas en unidad”. La parte positiva de
la proposicion es mencionada a continuaciéon de esta manera: “zen qué
otro libro fue asumida como objeto ‘deseado’ de tratado ‘particular’ la
siguiente proposicién, etcétera?”’.

Croce, en el Materialismo storico, IV, p. 26, | escribié: “Una cosa es
expresar una observacion incidental, que luego se abandena sin desasro-
Darla, y otra es establecer un principio del que se extraen sus fecundas
consecuiencias; una cosa es enunciar un pensamiento genérico y abstracto
y otra es pensarlo rcalmente y en concreto; una cosa es, fimalmente; in-
ventar, y otra repetir de segunda o tercera mano™.® La-enunciacidsn de
Einaudi es derivada de Croce con las adicionales v curjosas impropieda-
des lingiiisticas y el estorbo teorético, Ademas, ;por qué Einaudi no cité
a Croce? Seguramente porque el pasaje de Croce esti contenido en un




escrito contra el profesor Loria. Otro ejemplo de superficialidad de Einaudi
puede encontrarse en un ndmere posterior de la Riforma Sociale, en la
larga resefia de la Autobiografia de R. Rigola?

Cfr. Cuaderno 1 (XV1). pp. 4 bis-5.

§ <19>>. Bizantinismo francés. La tradicidén cultural francesa, que pre-
senta los conceptos bajo la forma de accién politica, en la que especulacién
y prictica se desarrollan en un solo nudo histérico global, pareceria ejem-
plar, Pero esta cultura ha degenerado rapidamente después de los acon-
tecimientos de la gran revolucion, se ha convertido en una nueva Bizan-
cio cultural. Los elementos de tal degeneracidn, por otra parte, estaban
ya presentes y activos incluso durante el desarrollo del gran drama revo-
lucionario, en los mismos jacobinos que lo personificaron con mayor
energia y plenitud. La cultura francesa no es “pan-politica” como nosotros
lo entendemos actualmente, sine juridica. La forma francesa no es la for-
ma activa y sintética del hombre o Iuchador politico, sino Ia del jurista
sistematizador de abstracciones formales; la politica francesa es especial-
mente elaboracién de formas juridicas. El francés no tiene una mentali-
dad dialéctica y concretamente revolucionaria ni siquiera cuando actila
como revolucionario: su infencidn es siempre “conservadora”, porque su
intencidén es la de dar una forma perfecta y estable a las innovaciones que
pone en prictica. Al innovar piensa ya en conservar, en embalsamar la
innovacién en un cédigo.

§ <20>. Puntos para el estudio de la economia. Polémica Einaudi-
Spirito sobre el Estado.! Debe relacionarse con la polémica Einaudi-Be-
nini {Cfr. Riforma Sociale de septiembre-octubre de 1931).2 Pero en la
polémica Einaudi-Spirito han errado ambos litigantes: se¢ refieren a cosas
distintas y emplean lenguajes diferentes. La polémica Benini-Einaudi ilu-
mina la polémica anferior. En estas dos polémicas Einaudi adopta la
misma posicién que cuando trata de limitar, en polémica con Croce, cada
funcién cientifica de la filosofia de la praxis. La coherencia de la posicién
de Einaudi es admirable “intelectualmente”: él comprende que cada con-
cesién tedrica al adversario, aunque s6lo sea intelectual, puede hacer
desmoronarse todo el edificio propio.

En la concepcién del Estado: Einaudi piensa en la intervencidn gu-
bernamental en los hechos econdmicos, bien sea como regulador “juridi-
c0” del mercado, es decir, como la fuerza que da al mercado determinado
la forma legal, en la que todos los agentes econdmicos se muevan en
“paridad de condiciones juridicas”, bien sea en la intervencién guberna-

152



mental como creador de privilegios econdmicos, como perturbador de la
competencia a favor de determinados grupos. Spirito, por el conirario,
se refiere a su concepcidn especulativa del Estado, segiin 1a cual el indi-
viduo se identifica con el Estado. Pero hay un tercer aspecto de la cues-
tidn que se sobreentiende en uno y otro escritor, v es aquel por | el cual,
identificAndose el Estado con un grupo social, la intervencién estatal no
solo se produce en la forma mencionada por Einaudi, o en 1a forma de-
seada por Spirito, sino que es una condicién preliminar de toda actividad
econdmica colectiva, es un elemento del mercado determinado, si no es
ademds el mismo mercado determinado, porque es la misma expresion po-
Iitico-juridica del hecho por el que una determinada mercancia (el traba-
jo) es preliminarmente depreciada, es puesta en condiciones de inferiori-
dad competitiva, paga por todo el sistema determinado. Este punto es
puesto de relieve por Benini,® y ciertamente no se trata de un descubri-
miento; pero es interesante que Benini haya llegado a él vy en qué modo ha
llegado partiendo de principios de 1a economia cldsica, lo que precisamente
irrita a Einaudi.

Sin embarge Einandi, en la carta publicada en Nuovi Studi, aludié a la
“maravillosa capacidad” de Giovanni Vailati, de presentar un teorema
ccondémico (o incluso filoséfico) y su solucibn, en los diversos lenguajes
cientificos surgidos del proceso histérico de desarrollo de las ciencias,* o
sea que implicitamente admiti6 Ia traducibilidad reciproca de estos len-
guajes: Benini ha hecho precisamente esto, ha presentado en el lenguaje
de la economia liberal un hecho econémico ya presentado en ¢l lenguaje
de Ia filosofia de la praxis, aunque con todas las limitaciones y cautelas
del caso (el episodio Benini debe emparentarse con el episodio Spirito
en la Convencién de Ferrara).® Recordar a este respecto la afirmacion
de Engels a propdsito de la posibilidad de llegar, aun partiendo de la
concepeién marginalista del valor, a las mismas conclusiones (aunque fue-
se en forma vulgar) a que llega la economia critica.’ La afirmacion de
Engels es analizada en todas sus consecuencias: una de ¢llas me parece
ésta, que si se quiere defender la concepcidén critica de la economia, hay
que insistir sistemdticamente en el hecho de que la economia ortodoxa
trata los mismos problemas, en otro lenguaje, demostrando tal identidad
de los problemas tratados y demostrando que la solucién critica es su-
perior: en suma, es preciso gue los textos sean siempre “bilingiies”, el
texto auténtico, ¥ la traduccion “vulgar” o de la economia liberal, al lado,
o interlineada.

§ <21, Introducion al estudio de la filosofia. Filosoffa “cientffica” v filosofia
entendida en el sentido vulgar de conjunto de ideas y opiniones. ;Pero pueden ser
disociadas? Se¢ dice “tomar las cosas con filosofia”, “tener filosofia™, “tomarlo filo-

153

62



soficamente” etcétera. {Se podrian agrupar los modos de expresidén populares y las
expresiones de los escritores de cardcier popular? —toméndolas de los grandes dic-
cionarios— en las que entran las expresiones filosofia y filosdéficamente, que tienen un
significado muy preciso, de una superacién de las pasiones elementales v bestiales en
una concepcién de las cosas “razonada”™, por la cual, al darsenos cuenta de su racio-
nalidad ¥ necesidad, no nos abandonamos a arrebatos ¥ actos impulsivos e irraciona-
les, sino que se da a la actuacidén propia una direceién consciente.)

Cfr. Cuaderne 11 (XVIII), pp. 13 bis-14.

§ < 22>. Puntos de referencia para un ensayo sobre Croce. Por qué
hay que escribir en el sentido en que fue redactado el primer parigrafo
en la p. 427 Hay que dar ¢! sentido de la importancia cultural que tiene
Croce no s6lo en Italia, sino en Furopa, v por lo tanto del significado
que tiene la rdpida y gran difusién de sus libros mds recientes, como las
Historias de ITtalia y de Europa. Que Croce se propone la educacién de
las clases | dirigentes no me parece dudoso. ;Pero cémo es acogida su
obra educativa, a cudles “leyes” ideoldgicas da lugar? ;Qué sentimientos
positivos hace nacer? Es un lugar com@n pensar que Italia ha atravesado
todas las experiencias politicas del desarrollo histérico moderno vy que
por lo tanto ideologias e instituciones conformes a estas ideologias serfan
para el pueblo italiano alimentos recalentados, repugnantes al paladar.
Pero no es verdad que se trate de alimentos recalentados: el “alimento”
ha sido comido sdlo “metaféricamente” por los intelectnales, y sdlo es-
tarfa recalentado para éstos. No estd “recalentado” y por lo tanto no es
repugnante para el pueblo (aparte del hecho de que el pueblo, cuando
tiene hambre, come alimentos recalentados incluso dos o tres veces). Cro-
ce tiene una buena manera de acorazarse de sarcasmos por lo que toca a
la igualdad, la fraternidad, v exaltar la libertad —aunque sea especula-
tiva—. Esta serd comprendida como igualdad y fraternidad y sus libros
aparecerdn como la expresién y justificacién implicita de un constituyen-
tismo gue brota de todos los poros de aquella Italia “gqu’on ne voit pas™®
y que sélo desde hace diez afios estd haciendo su aprendizaje politico.

Buscar en los libros de Croce sus alusiones a la funcién del jefe del
Estado. (Una alusidn puede encontrarse en la Segunda Serie de las Con-
versazioni critiche en la p. 176, en la resefia del libro de Ernesto Masi:
Asti e gli Alfieri nei ricordi della villa di 5. Martino: “También la vida
moderna puede tener su elevada moral y su sencillo heroismo, aunque
sobre distintos fundamentos. Y estos distintos fundamentos los ha puesto
Ia historia, que no consiente la antigua y simplista fe en el rey, en el dios
de los padres, en las ideas tradicionales, e impide el prolongado encierro,

a2 En el manuscrito una variante interlineal: “popular-nacional™.

154



como antes ocurria, en el estrecho circulo de la vida familiar y de clase”.®
Me parece recordar que D’Andrea, en la resefia de la Sroria d'Europa
publicada en Critica Fascista, reprocha a Croce otra de estas expresiones
que D’Andrea considera deletérea.)* (El libro de Masi es de 1903 y por
{o tanto es probable que la resefia de Croce haya sido publicada en la
Critica peco después, en el mismo 1903 o en el 1904.)° ;Se puede supo-
ner que Croce, junto a la parte polémica, tenga una parte reconstructiva
en su pensamiento? ;Y que enire una y otra pueda haber un “salto”?
No me parece que de sus escritos se desprenda esto. Pero precisamente
esta incertidumbre, pienso que es uno de los motivos por los cuales in-
cluso muchos que piensan como Croce, se muestran frios o al menos
preocupados. Croce dird: que en la parte reconstructiva piensen los pric-
ticos, los politicos, v en su sistema de distinciones tedricas la respuesta
es formalmente congruente, Pero sélo “formalmente”, v en ello hace una
buena jugada Gentile en sus agresiones mas o menos filoséficas, que me
parecen tanto més exaneradas en cuanto que no puede y no guicre
plantear todo el problema (posicién del Vaticano con respecto al libro
Ung storia e wi'idea),” no puede y no quiere hablar claramente a Croce,
hacerle ver a dénde puede conducir su posicidn polémica ideoldgica y de
principio. Pero habria que ver si precisamente no es esto lo que se propone
Croce, para obtemer una actividad reformista desde arriba, que atenie
las antitesis y la concilie en una nueva legalidad obtenida “transformistica-
mente”. Pero no puede haber un neomalthusianismo voluntario en Croce,
la voluntad de no “empefiarse” a fondo, | que es el mado de ocuparse solo
del propio “particular” del moderno guicciardinismo propio de muchos in-
telectuales para los cuales parece que basta el “decir”: “Dixi, et salvavi
animam meam”, pero el alma no se salva sélo por decirlo. jHacen falta las
obras, v de qué manera!

§ «<C23>. Puntos de meditacion para el estudio de la economia. ;Dénde
se pone especialmente el acento en las investigaciones cientificas de la
economia clasica y dénde, por el contrario, en las de 12 economia critica,t
v por cudles razones, o seca en vista de qué fines pricticos a alcanzar, o
en vista de cudles determinados problemas tedricos vy practicos que re-
solver? Para la economia critica, parece gue basta con fijar el concepto
de “trabajo socialmente necesario” para liegar al concepto de valor, por-
que s¢ quiere pariir del trabajo de todos los trabajadores para llegar a
fijar su funcién en la produccién econdmica y legar a fijar el concepto
abstracto y cientifico de valor y plusvalia vy 1a funcién de todos los ca-
pitalistas come conjunto. Para la economia clisica, por el contrario, tiene
importancia no el concepto abstracto y cientifico de valor (al cual trata
de llegar por oira via, pero solo para fines formales, de sistema arménico

155

73



légicamente-verbalmente, y llega, o cree llegar, a través de investigaciones
psicolégicas, con la utilidad marginal), sino el concepto concreto y mas
inmediato de ganancia individual o de empresa; por eso tiene importancia
el estudio de la dindmica del “trabajo socialmente necesario”, que adopta
diversos planteamientos tedricos —de teoria de los costos comparados,
de equilibrio econdmico estitico y dindmico. Para la economia critica el
problema interesante comienza después de que el “trabajo socialmente
necesario” ha sido va establecido en una férmula matemética; para la
economia clésica, por el contrario, todo el interés estd en la fase dinimi-
ca de la formacién del “trabajo socialmente necesario” local, nacional,
internacional, y en los problemas gue las diferencias de los “trabajos ana-
liticos™ plantean en las diversas fases de tales trabajos. Es €l costo com-
parado, o sea la comparacién del trabajo “particular” cristalizado en las
diversas mercancias, lo que interesa a la economia cldsica.

(Pero no interesa esta investigacion también a la economia critica? ;Y
es “cientifico™ que en un trabajo como el Précis? no sean tratados también
estos conjuntos e problemas? La economia critica tiene diversas fases
histéricas y en cada una de ellas es natural que el acento recaiga sobre el
nexo histdrico y prictico histdricamente predominante. Cuando el gestor
de la economia es la propiedad, el acento cae sobre el “conjunto”™ del
trabajo socialmente necesario, como sintesis cientifica y matem4tica, por-
que pricticamente se quiere que el trabajo se haga consciente de su con-
junto, del hecho de que es especialmente un “conjunto” ¥ que como “con-
junto” determina el procese fundamental del movimiento econdmico (por
el contrario, a la propiedad le interesa muy poco el trabajo socialmente
necesario, incluso para los fines de la propia construccién cientifica; le
importa el trabajo particular, en las condiciones determinadas por un
aparato técnico dado y por un determinado mercado de viveres inmedia-
to, ¥ por un determinado ambien|te inmediato ideolégico y politico, por
lo cual, debiéndose fundar una empresa se tratard de identificar estas
condiciones mds conformes at fin de la méxima ganancia “particular”™ y
no se razonara por “medias” socialmente necesarias). Pero cuando el
trabajo se ha convertido él mismo en gestor de la economia, también ét
deberi, por el hecho de haber cambiado fundamentalmente de posicidn,
preocuparse de las utilidades particulares v de las comparaciones entre
estas utilidades para extraer iniciativas de movimiento progresivo. ;Qué
son, pues, las “competencias”,® sino urn modo de preocuparse por este
nexo de problemas y de comprender que el movimiento progresivo se pro-
duce por “impulsos” particulares, o sea un modo de “comparar” los
costos y de insistir para reducirlos continuamente, identificando e incluso
suscitando las condiciones objetivas y subjetivas en las que ello es po-
sible?

156



i <24>, Introduccién al estudio de la filosofia. En ¢l planteamiento
de los problemas histérico-criticos, no hay que concebir la discusion cien-
tifica como un proceso judicial, en el que hay uvn acusado y hay un pro-
curador que, por obligacién del oficio, debe demostrar gque el acusado
es culpable y digno de ser eliminado de la circulacién. En la discusion
cientifica, como se supone que el interés es la bilsqueda de la verdad y
el progrese de la ciencia, se demuestra mds “avanzado” quien se sitila en
el punto de vista de que el adversario puede manifestar una exigencia que
debe ser incorperada, aungue sea como momento subordinado, en su
propia construccién, Comprender y evaluar realistamente la posicién y las
razones del adversario (y a veces es adversario todo el pensamiento pa-
sado) significa precisamente haberse liberado de la prisi(m de las ideo-
logias {en el sentido peyorativo, de ciego fanatismo ideoldgico), o sea
ponerse en un punto de vista “critico”, el finico fecundo en la investiga-
cion cientifica.

§ <25>. Puntos de meditacion para el estudio de la economia. ;Cuén-
do se puede hablar de un comienzo de la ciencia econdémica? {cfr. Luigi
Einaudi, “Di un quesito intorno a la nascita della scienza economica”,
en la Riforma Sociale, marzo-abril de 1932, a propdsito de algunas pu-
blicaciones de Mario De Bernardi sobre Giovanni Botero). Se puede
hablar de ese comienzo desde que se hizo el descubrimiento de que la
riqueza no consiste en el oro (y por lo tanto mucho menos en la posesién
del ore) sino que consiste en el trabajo. William Petty (A treatise of taxes
and contributions, 1662, y Verbum Sapieniis, 1666) entrevid y Cantillon
(1730) explicitamente afirmé que la riqueza no consiste en el oro: “. . .la
Richesse en elle-méme n’est autre chose que la nourriture, les commodités
et les agréments de la vie,.. le travail de Phomme donne la forme de
richesse A tout cela”. Botero se aproximé a una afirmacién muy seme-
jame en un fragmento sobre el irabajo Delle cause della grandezza delia
ciftd impreso en 1588 (reeditado ahora por De Bernardi basindaose en
esta edicién principe, en los Testi inediti e rari publicados bajo la direc-
cién del Instituto juridico de la Real Universidad de Turin, Turin, 1930,
en 89, pp. xu-84, 10 liras): “Y puesto que el arte compite con la natu-
raleza, me preguntari alguno cudl de las dos cosas importa mis para
engrandecer y hacer populoso un lugar ;la fecundidad del terreno o la
industria del hombre? La industria sin duda. | Primero porque las cosas
producidas por Ia artificiosa mano del hombre son mucho mis y de mu-
cho mayor precio que las cosas generadas por la naturaleza, puesto gue la
paturaleza da la materia v el sujeto, pero la sutileza y el arte del hombre
dan la incnarrable variedad de las formas, etcétera™. Seglin Einaudi, sin
embargo, no s¢ puede reivindicar a Botero ni la teoria de 1a rigueza-trabajo

157

52



ni la paternidad de la ciencia econémica, contra Cantillon, para el cual “no
se trata va sdlo de un parangén capaz de hacernos saber cudl de dos fac-
tores: la naturaleza o el trabajo, da el mayor precio a las cosas, como
busca Botero; sino de la investigacion tedrica en torno a qué cosa es la
rigueza”.!

Si éste es el punto de partida de la ciencia econdmica y si de tal modao
ha sido fijado el concepto fundamental de la economia, cualquier investi-
gacién ulterior no podrd mis que profundizar tedricamente el cencepto
de “trabajo”, que entretanto no podri ser sumergido en el concepto mais
genérico de industria y de actividad, sino que por el contrario deberd ser
fijado en aquella actividad humana que en toda forma social es igualmen-
te necesaria. Esta profundizacién ha sido realizada por la economia cri-
tica,

Habrd que ver La Storia delle dotirine economiche (Das Mehrwert);?
de Cannan, 4 Review of Economic Theory.?

§ <26>>. Puntos de referencia para un ensayo sobre Croce, Juicios de
Croce sobre el libro de De Man Il superamento muestran que en la acti-
tud de Croce, en el periodo actual, el elemento “préctico” inmediato pre-
domina sobre la preocupacidn y los intereses tedricos y cientificos. De
hecho, De Man es una derivacion de la corriente psicoanalitica y toda la
pretendida originalidad de sus investigaciones se debe al empleo de una
terminologia psicoanalftica exterior y mal aplicada.” La misma observa-
cién puede hacerse a propdsito de De Ruggiero, que ha criticado no sélo
Il superamento sino también La givia del lavoro y ademis ha escrito un
estudio un poco apresurado y superficial sobre Freud y el psicoandlisis,”
pero sin haber sefalado que De Man depende de ¢l estrechamente.

§ <27>. Punios de meditacion para el estudio de la economia. A pro-
posito del Hamado homo oceconomicus, o sea de la abstraccion de las
necesidades del hombre, se puede decir que tal abstraccién no estd para
nada fuera de la historia, ¥y por més que se presente bajo el aspecto de
formulaciones matematicas, no es para nada de la misma naturaleza de las
ahstracciones matemdticas. El hAomo oeconomicus es la abstraccién de las
necesidades v operaciones econdmicas de una determinada forma de so-
ciedad, asi como el conjunto de las hipdtesis planteadas por los econo-
mistas en sus elaboraciones cientificas no es otra cosa que el conjunto
de las premisas que estdn en la base de una determinada forma de socie-
dad. Se podria hacer un trabajo util recopilando sistemdticamente las
“hipbtesis” de algln gran economista “puro”, por ejemplo de M. Pan-
taleoni,® y coordinandolas con &l fin de mostrar que éstas son precisamente
fa “descripcién” de una determinada forma de sociedad.

158



§ <28>>. Introduccicn al estudio de la filosofia. 1] Cfr, Pietro Lippert,
8. Y., Visione Catiolica del Mondo (Die Weltanschauung des Katholizis-
mus), traduccién de Emesto Peternolli, Prefacio de M. Bendiscioli (*I!
pensiero cattolico moderno”, n. 4), Brescia, Morcelliana, 1931, 190 pp.,
10 liras. Debe | leerse, tanto por el texto del padre Lippert, que es uno
de los mas cenocidos escritores jesuitas alemanes, como por el prefacio
de Bendiscioli. El libro ha aparecido en la coleccion “Metaphysik und
Weltanschauung” dirigida por Driesch y Schingnitz. Lippert, como los
jesuitas alemanes, se preocupa® de dar una satisfaccién a las exigencias
que estaban en la base del modernismo, pero sin caer en las desviaciones
de la ortodoxia que fueron caracteristicas del modernismo porgue en este
planteamiento del problema catélico no hay rastro de inmanentismo; Lip-
pert v los jesuitas alemanes no se apartan de los dogmas establecidos
por la Iglesia con los recursos l6gicos y metafisicos de la filosofia aristo-
télico-tomista y ni siquiera los interpretan de forma nueva, sino que pre-
tenden traducirlos para el hombre moderno en la terminologia de la fi-
losofia moderna, “revestir realidades eternas de formas mudables” dice
literalmente Lippert.?

2] Debe observarse que la actual discusién entre “historia y antihisto-
ria”? no es otra cosa que la repeticién en los términos de la cultura filo-
sofica moderna de 1a discusidn, que tuvo lugar a fines del siglo pasado, en
los términos del naturalismo y del positivismo, acerca de sila naturaleza y ta
historia proceden por “saltos” o s6lo por evolucién gradual y progresiva.
La misma discusién se encuentra desarrollada también por las generacio-
nes precedentes, tanto en el campo de las ciencias naturales {doctrinas de
Cuvier) como en el campo filosdfico (y se encuentra la discusidén en
Hegel).? Se deberia hacer la historia de este problema en todas sus ma-
nifestaciones concretas y significativas y se hallarfa que el mismo es siem-
pre actual, porque en todo tiempo han existido conservadores y jacobinos,
progresistas y reaccionarios. Pero el significado “tedrico” de esta discu-
sién me parece que consiste en lo siguiente: ella indica el punto de paso
“logico” de toda concepcién del mundo a la moral que le corresponde, de
toda “contemplacion™ a la “accién”, de toda filosofia a la accién politica
que de ella depende. O sea, es el punto en ¢l que la concepeidn del mun-
do, la contemplacién, la filosofia se vuelven “reales” porque tienden a

modificar el mundo, a cambiar la praxis, Se puede decir por ello que éste -

es el nexo central de la filosofia de Ia praxis, el punto en el que ésta se
actualiza, vive histdricamente, o sea socialmente y no ya sdlo en los cere-
bros individuales, deja de ser “arbitraria” v se vuelve necesaria-racional-
real. El problema debe verse histéricamente, por lo tanto. El que tantos
payasos nietzscheanos enfrentados verbalmente contra todo lo existente,

a2 En el manuscrito: “preocupan”.

159



contra los convencionalismos, etcétera, hayan acabado por fastidiar v qui-
tar seriedad a ciertas actitudes, puede ser admitido, pero no hay que de-
jarse guiar, en los propios juicios, por los pavasos. Contra el titanismo
afectado, el estilo veleidoso, el abstraccionismo, hay que advertir 1a nece-
sidad de ser “sobrios” en las palabras y en las actitudes exteriores, pre-
cisamente para que haya méis fuerza en el caricter y en la voluntad con-
creta. Pero ésta es una cuestidn de estilo, no “teorética”.

La forma clésica de estos pasos de la concepcidn del mundo a la norma
prictica de conducta, me parece aquella por la cual de la predestinacién
calvinista surge uno de los mayores impulsos a la iniciativa prictica que
s¢ hayan dado en la historia mundial. Asi cualquier | otra forma de de-
terminismo en cierto punto ha evolucionado en espiritu de iniciativa y en
tensién extrema de voluntad colectiva.

Cfr. Cunderno 8 (XXVIII), pp. 63 v 66 bis-67.

§ <29>, Puntos de referencia para un ensayo sobre Croce. <I>.
Una vez establecido que las dos dltimas historias, la de Italia v la de
Europa, fueron pensadas al comienzo de la guerra mundial, para concluir
un proceso de meditacién y de reflexiones sobre las causas de aquellos
acontecimientos de 1914 y 1915, se puede preguntar qué preciso objetivo

“educativo” tienen. Preciso, espemalmente preciso. Y se concluye que
no lo tienen, que también ellas entran en aquella Kteratura sobre el Risor-
gimento de caricter marcadamente literario e ideolégico, que en la rea-
lidad no logrdé* interesar mds que a restringidos grupos intelectuales:
ejemplo tipico el libro de Oriani sobre la Lofta politica® Han sido se-
fialados los intereses actuales de Croce y por lo tanto los fines pricticos
que de ellos derivan: se observa precisamente que son “genéricos”, de
educacion abstracta y “metodolégica™ por asi decirlo, “predicadores” en
una palabra. El fnico punto preciso es la cuestidn “religiosa™, ;pero tam-
bién éste puede llamarse “preciso™? La posicidn, inclusoe en el problema
de Ia religidén, sigue siendo de intelectual v aunque no se pueda negar que
también esa posicién es importante, hace falta decir que es insuficiente.

1I. El ensayo podria tener como niicleo central el examen del concepto
de historiografia ético-politica, gue realmente corona todo el trabajo fi-
loséfico de Croce. Por lo tanto podria examinarse la actividad de Croce
como conducente tfoda ella a esta conclusién, en sus diversas actitudes
con respecto a la filosofia de la praxis, y llegar a Ia conclusién de que el
mismo trabajo de Croce fue realizado paralelamente por los mejores ted-
ricos de la filosofia de la praxis, puesto que la afirmacién de *definitiva

AT

superacion” es simplemente una fanfarronada critica, ¥ ello junto a la
& En ¢l manuserito: “no logrd ni siquiera™.

160



demostracién analitica de que lo que hay de “sano” y progresista en el
pensamiento de Croce no es otra cosa que filosofia de la praxis presen-
tada en lenguaje especulativo.

§ < 30>. Puntos de meditacion para el estudio de la economia, Obser-
vaciones sobre los Principi di economia pura de M. Pantaleoni (nueva
edicién 1931, Treves-Treccani-Tumminelli).?

- 1] Al releer el libro de Pantaleoni se comprenden mejor los motivos
de los abundantes escritos de Ugo Spirito.

2] La parte primera del libro, donde se trata del postulado hedonista,
podria mas adecnadamente servir como introduccién a un refinado ma-
nual de arte culinario 0 a un todavia mis refinado manual sobre las po-
siciones de los amantes. Es una lastima que los escritores de arte culinario no
estudien economia pura, porque con los subsidios de gabinetes de psicolo-
gia experimental y del méicdo estadistico podrian llegar a tratados mucho
mas completos y sistematicos que aquellos vulgarmente difundidos: Io
mismo puede decirse de la mas clandestina y esotérica actividad cientifica
que se afana por elaborar el arte de los placeres sexuales.

3] La filosofia de Pantaleoni es el sensualismo del siglo xvii, desarro-
llado en €l positivismo del siglo XIx: su “hombre” es el hombre en gene-
ral, en las premisas | abstractas, o sea el hombre de la biologia, un con-
junto de sensaciones dolorosas y placenteras, que sin embargo se convierte
en el hombre de una determinada forma social cada vez que de lo abs-
tracto se pasa a lo concreto, o sea cada vez que se habla de economia y
no de ciencia natural en general. jEl libro de Pantaleoni es 1o que se puede
llamar una “obra materialista” en sentido “ortodoxo™ y cientifico!

- 4] Estos economistas “puros” sitdan el origen de la ciencia econémica
en el descubrimiento hecho por Cantillon de que la riqueza es el traba-
jo, es la industria humana. Pero cuando tratan de hacer ciencia ellos mis-
mos, olvidan los origenes y se ahogan en la ideologia que fue la primera
en desarrollar, segin sus méiodos, el descubrimiento inicial. De los ori-
genes ellos desarrollan no ¢l micleo positivo, sino el halo filoséfico ligado
al mundo cultural de la época, por més que este mundo haya sido criticado
v superado por la culiura subsiguiente.

5] ¢Qué deberia sostituir al llamadoe “posiulado hedonista” de 1a eco-
nomia “pura” en una economia critica e historicista? La descripcién det
“mercada determinado”, o sea la descripcion de la forma social determi-
nada. del todo en confrontacidon con la parte, del todo que determina, en
esa determinada medida, ese automatismo y conjunto de uniformidad y
regularidad que la ciencia econdmica trata de describir con el méximo de
exactitud y precisién y plenitud. ;Se puede demosirar que tal planteamien-
to de Ia ciencia econdmica es superior al de fa economia “pura®™? Puede

161

16



decirse que el postulado hedonista no es abstracto, sino genérico: de
hecho puede ser antepuesto no sélo a la economia, sino a toda una serie
de operaciones humanas, que pueden HNamarse “econdmicas” sélo am-
pliando y generalizando enormemente la nocidn de economia hasta de-
jarla [empiricamente] vacia de significado o hacerla coincidir con una
categorfa filoséfica, como en realidad ha tratado de hacer Croce.

¥ <31>. Puntos de referencia para un ensayo sobre Croce. <I>.
Nexo entre filosofia, religion, ideologia (en ¢l sentido crociano). 8i por
religién se ha de entender una cosncepcién del mundo (una filosofia) con
una norma de conducta correspondiente, jqué diferencia puede existir
entre religién e ideologia (o instrumento de accién) v en ultimo andlisis,
entre ideologia v filosofia? ;Existe o puede existir filosofia sin una vo-
luntad moral correspondiente? Los dos aspectos de la religiosidad, la filo-

-sofia ¥ la norma de conducta, ;jpueden concebirse como disociados y como

~<pueden>> ser concebidos como disociados? Y si Ia filosofia y 1a moral
s0n snampre unitarias, ;por qué la filosofia debe ser 16gicamente anterior
a la practica vy no viceversa? ;O no es un absurdo semejante plantea-
miento ¥ no debe concluirse que “historicidad” de la filosofia no signifi-
ca otra cosa que su “practicidad”? Tal vez pueda decirse que Croce ha
rozado el problema en Conversazioni critiche, 1. pp. 298-300, donde ana-
lizando algunas de las Glosse al Feuerbach® llega a la conclusion de que
en ellas “ante la filosofia preexistenie™ toman la palabra “no ya otros fi-
l6sofos, como se esperaria, sino los revolucionarios précticos™? que
Marz® “no tanto invirtié la filosofia hegeliana, como la filosofia en gense-
ral, toda especie de filosoffa; v suplanto el filosofar con la actividad préc-
tica™.? (Pero no se trata, por el contrario, de la reivindicacion, frenjte a la
filosofia “escoldstica”, puramente tedrica o contemplativa, de una filosofia
que produzca una moral correspondiente, upna voluntad actualizadora v en
ella se identifique en Gltimo analisis? La tesis XI: “Los fildsofos no han he-
cho mis que interpretar en diversos modos el mundo; pero de lo que se tra-
ta es de transformarlo™, no puede ser interpretada como un gesto de repu-
dio a toda clase de filosofia, sino sélo de fastidio por los fildsofos y su papa-
gayismo y la enérgica afirmacion de una unidad entre teorta v practica. Que
tal solucidn por parte de Croce es criticamente ineficiente se puede observar
también porque, incluso admitiendo como hipdtesis absurda que Marx?
quisiera “suplantar” la filosofia en general con la actividad praciica, ha-
‘bria que “desenvainar” el argumento perentorio de que no se puede negar
1a filosofia sino filosofando, o sea reafirmando lo que se habia querido
negar, v el mismo Croce, en una nota del libro Materialissno storico ed

-2 BEn el manuscrito: “M."

162



economia marxistica® reconoce (habfa reconocido) explicitamente como
justificada la exigencia de construir una filosofia de la praxis plamnicada
por Antonio Labriola.*

Esta® interpretacidén de las Glose al Feuerbach como reivindicacién de
unidad entre teoria y préactica, v por lo tanto como identificacién de la
filosofia con lo que Croce llama ahora religidn (concepcién del mundo
con una normz de conducta correspondiente) —lo que por lo demés no es
mis que la afirmacidn de 1a historicidad de la filosofia hecha en los térmi-
nos de una inmanencia absoluta, de una “terrenidad absoluta®™— ain
se puede justificar con la famosa proposicidn de que “el movimisnto obre-
ro alemdn es el heredero de 1z filosofia clasica alemana”, la cual no sig-
nifica, como escribe Croce: “herederc que no continuarfa va la obra del
predecesor, sino que emprenderia otra, de naturaleza diversa ¥ contraria”,®
sino que significaria precisamente que el “heredero™ continda al predsce-

sor, pero lo continda “pricticamente™ porque ha dedocido una voluntad

activa, transformadora del mundo, de la simple contemplacién y en esta
actividad préctica se halla contepido también el “conocimiento” que sélo .

v

en la actividad préctica es “conocimiento real” y no “escolasticismo”, De

ello se deduce también que el cardcter de la filosofia de la praxis es espe-
cialmente el de ser una concepcion de masas, una culivra de masas y de

masas que operan unitariamente, o sea que tienen normas de conducta -

no sélo universales en idea, sino “generalizadas™ en la realidad social. Y

Ia actividad del fildsofo “individual” ne puede ser concebida, por lo tanto, -

mds que en funcién de tal unidad social, o sea también ella como politica,
como funcién de direccién politica.

También desde este punto se ve cémo Croce ha sabido sacar partido de
su estudjo de la filosofiz de la praxis. ;Qué es de hecho 1a tesis crociana
de la identidad de filosofia e historia sino un modo, €l modo crociano,
de presentar el mismo problema planteado por las glosas a Feuerbach vy
confirmado por Engels en su opisculo sobre Feuerbach?® Para Engels
“historia” es practica (el experimento, la industria), para Croce Historia
es todavia un concepto especulativo; o sea que Croce ha desandado el ca-
mino —desde la filosofia especulativa se | habia llegado a una filosoffa
“concreta e histdrica”, Ta filosofia de la praxis; Croce ha retraducido al
Ienguaje especulativo las adquisiciones progresivas de la filosofia de la
praxis v en esta retraduccidn estd lo mejor de su pensamiento.

Se puede ver con mayor exactitud v precisidn el significado que la filo-
soffa de la praxis ha dado a la tesis hegeliana de que !a filosofia se con-
vierte en la historia de !a filosofia, o sea de la historicidad de la filosofia.
Esto nos lieva a Iz censecuencia de que hay que negar la “filosofia abso-

2 En ¢l manuscrito el titulo esti abreviado.
b En el manuscrito: “Que ésta”™.

163

11



futa’ abstracta o especulativa, o sea [a filosofia que nace de la precedente
filosoffa v de ella hereda los “problemas supremos”, asi llamados, o aun-
que sélo sea el “problema filos6fico™, que se convierte por lo tanto en
un problema de historia, de cémo nacen y se desarrolian los determinados
problemas de la filosofia. La precedencia pasa a la practica, a la historia
real de los cambios de las relaciones sociales, de los cuales por lo tanto
(v por lo tanto, en dltimo andlisis, de 1a economia) surgen (o son presen-
tados) los problemas que ¢l filésofo se propone y elabora.
Segtin el concepto més amplio de historicidad de la filosefia, o sea que
una filosofia es “histérica™ en cuanto se difunde, en cuanto se vuelve
‘concepcion de la realidad de una masa social (con una ética correspon-
| diente), se comprende que la filosoffa de la praxis, no obstante la “sor-
. presa” v el “escandalo™ de Croce, estudie “en los filésofos precisamente
. (1) aquello que no es filosdfico: las tendencias practicas, y los efectos
sociales y de clase, que aquéllos representan. Por lo que en el materialismo
del siglo xvim ellos descubrian la vida francesa de entences, orientada toda
ella al inmediato presente, a lo cémodo y a lo ftil; en Hegel, el Estado
prusiano; en Feuerbach, los ideales de la vida moderna, a los cuales la
sociedad germanica todavia no habia ascendido; en Stirner, el alma de los
mercaderes; en Schopenhauer, la de los pequefio burgueses; y asi suce-
sivamente™.”
(Pero no era eso precisamente un “historizar” las respectivas filosofias,
un buscar el nexo histérico entre los fildsofos y la realidad histdrica de la
que partieron? Podra decirse y de hecho se dice: jpero la “filosofia” no es
por el contrario precisamente lo que queda como “residuo™ después de
este andlisis por el cual se identifica 1o que es “social” en la obra del fi-
lIésofo? Por lo pronto hay que establecer esta reivindicacion y justificarla
mentalmente. Después de haber distinguido lo que es social o “histérico”
en una determinada filosofia, lo que corresponde a una exigencia de la
vida practica, a una exigencia que no sea arbitraria y fantasiosa (y cier-
tamente no siempre es facil tal identificacién, especialmente si se intenta
inmediatamente, o sea sin una suficiente perspectiva) habra que evaluar
este “residuc”, que por otra parte no serda tan grande como pareceria a
primera vista, si el problema se hubiera planteado partiendo del prejuicio
crociano de que el mismo es una futilidad o un escandalo, Que una exi-
gencia histdrica sea concebida por un fildsofo “individuo” en forma indi-
vidual y personal y que la personalidad particular del filésofo incida pro-
fundamente en la forma expresiva concreta de su filosofia, es evidente sin
mas. Que estos caracteres individuales tienen importancia, puede también
concederse sin més. ;Pero qué significado tendrd esta importancia? No
serd puramente instrumental v funcional, dado que si bien es cierto que la
filosofia no se desarrolla de otra filosofia, sino que es una continua solu-
cion de problemas que ¢l desarrollo historico propong, también es verdad

164



que cada fild|sofo no puede pasar por aito a los filésofos que le han pre-
cedido e incluso de costumbre actila precisamente como si su filosofia
fuese una polémica o un desarrollo de las filosofias precedentes, de las
obras individuales concretas de los filésofos precedentes. A veces incluso
“ayuda” proponer el descubrimiento propio de una verdad como si fuese
desarrollo de una tesis precedente de otro filosofo, porque es una fuerza
insertarse en el particular proceso de evolucién de la ciencia particular
en la que se colabora.

De todos modos se ve cudl fue el nexo histdrico por et que la filosofia de
la praxis, aun continuando el hegelianismo, lo “voltea”, sin por ello, como
cree Croce, querer “suplantar” toda clase de filosoffa. Si la filosofia es his-
toria de la filosofia, si 1a filosofia es “historia”, si la filosofia se desarrolla
porque se desarrolla la historia general del mundo (y, esto es, las reiacio-
nes sociales en las que viven los hombres) ¥ no ya porque a un gran filé-
sofo sucede un filésofo ain mayor v asi sucesivamente, estd claro que tra-
bajando précticamente en hacer historia, se hace también filosofia “im-
plicita”, que sera “explicita” en cuanto los filésofos la elaboren coherente-
mente, se suscitan problemas de conocimiento que ademds de la forma
“prictica” de solucién encontrardn, tarde o temprano, la forma tedrica por
obra de los especialistas, después de haber inmediatamente enconirado la
forma ingenua del sentido comtn popular, o sea de los agentes pricticos
de las transformaciones histéricas. Se ve como los crociancs no compren-
den este modo de plantear la cuestién de su maravilla (cfr. resefia de De
Ruggiero del libro de Arthur Feiler en la Critica del 20 de marzo de
1932) frente a ciertos acontecimientos: “...se presenta el hecho para-
ddjico de una ideologia toscamente, dridamente materialista, que da lu-
gar, en la prictica, a una pasién del ideal, a un impetu de renovacidn,
al gue no se puede negar cierta (!) sinceridad”, v !a explicacion abstracta
a gue recurren: “Todo esto es cierto a grandes rasgos (1) v es también
providencial, porque demuestra que la humanidad tiene grandes recursos
interiores, que entran en juego en el momento mismo en que una razén
superficial pretende negarlos™, o sea jueguitos de dialéctica formal de uso
corriente: “La religién del materialismo, por el hecho mismo de que es
religién, no es ya materia (1?); el interés econdmico, cuando es elevado a
ética, no es ya simple economia™.® Esta extravagancia de De Ruggiero
0 es una fatileza o bien debe elevarse a una proposicién de Croce de que
toda filosofia en cuanto tal no es mias que idealismo: pero planteada esta
tesis, ;jpor qué entonces tanta batalla de palabras? ;Serd sélo por una
cuestién de terminologia?

[Masarvk en su libro de memorias (La Résurrection d'un Etat. Souve-
nirs et reflexions. 1914-1918. Paris, Plon) reconcce la aportacidn positiva

el materialismo histérico, a través de la obra del grupo que lo encarna,
al determinar una nueva actitad ante la vida, activa, emprendedora y de

165

11a



i2

iniciativa, o sea en el campo en el que anteriormente ¢l habia teorizado la
ecesidad de una reforma religiosa.]®

A la alusidn de De Ruggiero pueden hacerse otras anotaciones criticas
que no estn fuera de lugar en estos apunies sobre Croce (este fragmento
se podria reducir a una nota): 1] que estos filosofos especulativos, cuan-
do no saben explicarse un hecho, recurren inmediatamente a la acostum-
brada astucia de la providencia que naturalmente lo explica todo; 2] que
de superficial no hay m4s que la informacién “filolégica” de De Ruggiero,
el cual se avergonzaria de no conocer todos los documesntos sobre un
mindsculo hecho de historia de la filosofia, pero desdeiia informarse con
mayor profundidad sobre acontecimientos gigantescos como los que ape-
ras son ; rozados en su resefia. La posicidn de la que habla De Ruggiero,
por la que una ideclogia “toscamente etcétera” da Iugar en la préctica a
una pasién del ideal, etcétera, no es por lo demdas nueva en la historia:
basta mencionar la teoria de la predestinacién v de la gracia propia del
calvinisino y su consiguiente impulso a una vasta expansion del espiritu
de iniciativa. En térninos de religién es el mismo hecho al que alude De
Ruggiero, que De Ruggiero no consigue penetrar seguramente por su men-
talidad todavia fundamentalmente catdlica y antidialéctica (cfr. cdmo el
catdlico Jemolo, en su historia del jansenismo en Italia, no logra com-
prender esta conversidn activista de la teorfa de la gracia, ignora la lite-
ratura a propdsito y se pregunta doénde habrd encontrado Anzilotti seme-
jante despropdsito).’?

1. La critica crociana de la filosofia de la praxis puede partir de sus
afimmaciones perentorias al respecto en la Storia d'ltalia ¥y en la Sioria
d’Europa, ¢n las que Croce da como definitivas y comilnmente aceptadas
sus conclusiones, pero serd expuesia en forma sistemética. Por lo pronto
hay que sefialar que las afirmaciones de Croce han sido mucho menos
axiomdticas y formalmente decisivas de lo que &l quiere ahora aparentar.
La teoria del valor es todo menos intrinsicamente negada en su ensayo
principal: * &l afimma que la dnica “teoria del valor™ cientifica es la del
grado final de utilidad, y que la teorfa del valor marxista® es “otra cosa”,
pero como “otra cosa” le reconoce la solidez y la eficacia y pide a los
economistas que para rebatirla utilicen argumentos bien distintos de los
usuaimente empleados por Bdhm-Bawerk y Cia. Su tesis subsidiaria, por
otra parte, de que se trata de un parangdn eliptico, ademés de no estar
justificada, de hecho queda inmediatamente invalidada por la observacién
de que se irata de una continuacidén légica de la teoria ricardiana del
valor v que Ricardo ciertamenie no hacia “parangones elipticos”. La re-
duccién de la filosofia de la praxis a canon empirico de interpretacion es
solamente afirmada con método indirecto de exclusidén, o sea alin no por

2 Fn el manuscrito: “m®.

166



lo intrinseco, Para Croce se trata ciertamente de “alguna cosa™ importante,
pero como no puede ser ni esto ni aquello, etcétera, serd un canon de
interpretacion. No parece que la demostracién sea concluyente. La misma
prudencia formal aparece en el escrito sobre el descenso de la tasa de
ganancia: ** ;qué habrd querido decir el autor de la teorfa? Si quiso decir
esto, no es exacto. ;Pero quiso decir esto? Por lo tanto hay que meditarlo
adn, etcétera, También hay que poner de relieve cémo esta actitud pru-
dente ha cambiado completamente en estos afios y todo s¢ ha vuelto pe-
rentorio v definitivo en el mismo momento en que es mayormente acritico
e injusiificado.

Cfr. Cuaderno § {XXVIIT), pp. 61 bis-62 v 76 bis,

§ <32>. Puntos de meditacion para el estudio de la economia. En
torno a los Principi di Economia Pura de Pantaleoni.

< I>>. Hay que establecer con exactitud el punto en el que se distingue
entre “abstraccién”™ y “generalizacién”. Los agentes economicos no pue-
den ser sometidos a un proceso de abstraccion por el gue la hipétesis de
homegeneidad viene a ser el hombre biologico; ésta no es abstraccion sino
generalizacién o “indeterminacién”. Abstraccion serd siempre abstraccién
de una categoria histérica determinada, vista precisamente en cuanto ca-
tegoria y no en cuanto multiple individualidad. El komo oeconomicus estd
también €] histdricamente determinado aun | siendo al mismo tiempo in-
determinado: ® es una abstraccién determinada. Este proceso en la econo-
mia critica se produce proponiendo como valor el valor de cambio ¥ no el
de uso ¥ reduciendo por lo tante ¢l valor de uso al valor de cambio,
potencialntente, en el sentido de que una economia de cambic modifica
también los habitos fisioldgicos v la escala psicoldgica de los gustos y los
grados finales de utilidad, que aparecen asi como “superesiructuras” y no
como datos econémicos primarios, objeto de la ciencia econdmica.

I1. Es preciso establecer el concepto de mercado determinado. Como es
entendido en la economia “pura” y ¢6mo en la economia critica. Mercado
determinado en la economia pura es una abstraccidn arbitraria, que tiene
un valor puramente convencional para los fines de un andlisis pedante y
académico, Mercado determinado para la economia critica, por el contra-
rio, serd el conjunto de las actividades econdmicas concretas de una for-
ma social determinada, asumida en sus leyes de uniformidad, o sea “abs-
tracta”, pero sin que la abstraccién deje de ser histéricamente determi-
nada. Se abstrae la multiplicidad individual de los agentes econémicos de
la sociedad moderna cuando se habla de capitalistas, pero precisamente
la abstraccién estd en el dmbito histdrico de una economia capitalista y

2 En el manuscrite: “determinado”,

167



13

no de vna actividad econdmica genérica que abstraiga en sus categorias
todos los agentes econdmicos aparecidos en la historia mundial, reducién-
dolos genéricamente e indeterminadamente al hombre biolégico.

IT1. Se puede preguntar si la economia pura es una ciencia o bien si es
“cualquier otra cosa” que sin embargo se mueve con un méiodo que en
cuanto método tiene su rigor cientifico. Que existen actividades de este
género es demostrado por la teclogia. También la teologia parte de una
cierta serie de hipdtesis y en consecuencia construye sobre ellas todo un
formidable edificio doctrinal sélidamente coherente v rigurosamente de-
ducido. ¢Pero es por ello la teologia una ciencia? Einaudi (cfr. “Ancora
intorno al modo di scrivere la storia del dogma economico” en Riforma
Sociale de mayo-junio de 1932) escribe que Ia economia es “una doctri-
na que tiene la misma indole que las ciencias matemdticas y fisicas (afir-
macién ésta, obsérvese, que no tiene ningin vinculo necesario cen la otra
de que sea necesario o Gtil en su estudio el empleo del instrumento mate-
matico)”,? pero seria diffcil demostrar coherente y rigurosamente esta
afirmacién. Fl mismo concepto fue expresado por Croce (Crifica, fascicu-
lo de enero de 1931) con las palabras: “La Economia no cambia de
paturaleza cualesquiera que sean los ordenamientos sociales, capitalistas
o comunistas, cualquiera que sea el curso de la historia, del mismo modo
que no cambia de naturaleza la aritmética por el variar de las cosas que
numerar.”® Por lo pronto me parece que no hay que confundir 13 mate-
miética y la fisica. La matemdtica se puede llamar una ciencia puramenie
“instrumental”, complementaria de toda una serie de ciencias naturales
“cuantitativas”, mientras que la fisica es una ciencia inmediatamente “na-
tural”. La matemética puede parangonarse con la 16gica | formal, con la
cual, por lo demds, la matematica superior se ha unificado en muchos
aspectos. jPuede dec:lrse lo mismo de la economia pura? La discusidn estd
todavia vigente y no parece que esté por terminar. Por lo demds, ya en
los ltaimados economistas puros no hay gran unidad. Para algunos es eco-
nomia pura sdlo la hipotética, que plantea sus demostraciones con un
“supuesto que”, o sea que es economia pura también aquella que hace
abstractos, esto es, que generaliza todos los problemas econémicos histd-
ricamente planteados. Para otros, por el contrario, es economia pura solo
aquella que se puede deducir del principio econémico o postulado hedo-
nista, es decir, que abstrae completamente de toda historicidad y presu-
pone solo una genérica “naturaleza humana” igual en el tiempo v en el
espacio. Pero si se toma en cuenta la carta abierta de Einaudi a Rodolfo
Benini, publicada en los Nuovi Studi hace algin tiempo,* se ve que la
posicion de los economistas puros es tambaleante e insegura,

§ <33>. Punros de referencia para un ensayo sobre Croce, En el escrito
sobre la caida tendencial de la tasa de ganancia® hay que observar un

168



error fundamental de Croce. Fste problema esti ya planteado en el tomo
1 de la Critica de la economia politica, alli donde se habla de la plusvaiia
relativa v del progreso técnico como causa, precisamente, de plusvalia
relativa;® en el mismo punto se observa cdmo en este proceso se mani-
fiesta una contradiccidn, pues mientras por un lado el progreso téenico
permite una dilatacién de la plusvalia, por el otro determina, por el cam-
bio que introduce en la composicién del capital, la caida tendencial de la
tasa de ganancia y ello estd demostrado en el tomo III de la Critica de la
economia polijica, Croce presenta como objecion a la teoria expuesta en
el tomo III aquella parte del tratado contenida en el tomo I, o sea expone
coma objecién a la ley de la caida tendencial de la tasa de ganancia la
demostracién de la existencia de una plusvalia relativa debida al progre-
so técnico, pero sin aludir ni una sola vez al tomo I, como si la objecidn
hubiese brotado de su cerebro, o simplemente fuese fruto del buen sentido.
{8in embargo, habrd que revisar los textos de la Critica de la economia
politica antes de presentar esta critica a la objecidn de Croce, cautela que
por lo demds se entiende necesaria para todas estas nofas, que han sido
escritas en grandisima parte basindose en la memoria.) En todo caso hay
que establecer que la cuestién de la ley tendencial de la tasa de gapancia
no puede ser estudiada solamente sobre la exposicién dada en el tomo I1T;
este tratamiento es el aspecto contradictorio del tratamiento expuesto
en el tomo I, del cual no puede ser separada. Ademas habri seguramente
que determinar mejor el significado de ley “tendencial”: puesto que ningu-
na ley en economia politica puede dejar de ser tendencial, dado que se
obtiene aislando un cierto nimero de elementos v dejando de lado, por
lo tanto, las fuerzas contrapuestas, seguramente habrd que distinguir un
grado mayor o menor de tendenciosidad, ¥ mientras que generalmente el
adjetivo “tendencial” se sobrentiende como ohvio, se insiste por el con-
traric en &l cuande la tendenciosidad se convierte en una caracteristica
organicamente relevante ccmo en este caso, en el que la caida de la tasa
de ganancia es presentada como el aspecto contradictoric de otra ley.
la de la produccion de la plusvalia relativa, en la que una tiende a supri-
mir ala otra con la previsién de que la caida de la tasa de ganancia serd
la predominante, ;Cuindo se puede imaginar gue la contradiccién Ilegard
a un nudo gordiano, insoluble normalmente, pero que exija la intervencion
de una espada de Alejandro? Cuando toda la economia mundial se haya
vuelto capitalista y de un cierto grado de desarrollo: esto es, cuando la
“frontera movil” del mundo econdmico capitalista haya alcanzado sus
columnag de Hércules. Las fuerzas contraoperantes de la ley tendencial y
que se resumen en la produccién de cada vez mas plusvalia relativa tienen
Yimites, que son dados, por ejemplo, técnicamente por la resistencia elas-
tica de la materia, v socialmente por la medida soportable de desocupa-
cién en una determinada sociedad. O sea que la contradiccién econdmica

169

{32



14

se vuelve contradiccidn politica y se resuelve politicamente en una inver-
sién de la praxis.

Sobre el argumento de la caida tendencial de la tasa de ganancia re-
cordar un traba]o resefiado en el primer afio de Nuovi Studi y debido a un
economista alemén, discipulo disidente de Franz Oppenheimer,® y un
libro mas reciente de Grossmann tesefiado en la revista Economia de
Trieste v en la Critigue Sociale por Lucien Laurat.*

§ <34>. Puntos de referencia para un ensavo sobre Croce. Hasta qué
punto es grande el cambio ocurrido en la posicién critica de Croce con
respecto a la filosofia de la praxis, puede verse confrontando este frag-
mento del escrito “Il libro del prof. Stammler”: “Pero, para él (Stamm-
ler}, en la obra de Marx® no se traia de tales ‘pequefias consideraciones™:
que la lamada vida econdmica ejerza una eficacia sobre las ideas, sobre
las ciencias, sobre las artes, y similares: cuestiones viejas, de poca trascen-
dencia. Asi como el materialismo filosdfico no consiste en afirmar que los
hechos corporales tengan eficacia scbre los espirituales, sino en el hacer de
éstos una simple apariencia, irreal, de aquéllos: asi el materialismo histé-
rico debe consistir en afirmar que la economia es la verdadera realidad y
el derecho es la engafiosa apariencia™* —con los capitules finales de la
Storia della storiografia italiana nel secolo XIX:2 en éstos Croce adopta
precisamente esta posicion de Stammler sin ni siquiera tratar de justifi-
carla con un principio o un 4pice de demostracién. Lo que en 1898 era
simplemente un forzamiento arbitrario de Stammler, en 1915 se convierte
en una verdad obvia que ni siquiera vale la pena desarrollar.

§ <35>, Introduccion al estudio de la filosofia. Se puede observar el
desarrollo paralelo de la democracia moderna y de determinadas for-
mas de materialismo metafisico y de idealismo. La igualdad es buscada |
por ¢l materialismo francés del siglo Xvinl en la reduccién del hombre a
categoria de la historia natural, individuo de una especie bioldgica, dis-
tinto ne por calificaciones sociales e histdricas, sino por dotes naturales;
en todo caso esenciaimente igual a sus semejantes. FEsta concepcidn ha
pasado al sentido coman, que tiene como afirmacién popular gue “to-
dos nacimos desnudos™ (aunque la afirmacién del sentido comidn no es
anterior a la discusion ideoldgica de los intelectuales). En el idealismo se
tiene Ia afirmacion de que la filosofia es la ciencia democrdtica por exce-
lencia en cuanto gue se refiere a la facultad de razonar coman a todos los
hombres,' cosa por la que se explica ¢l odio de los aristocratas por la
filosofia y las prohibiciones legales contra la ensefianza y la cultura por

a Fn el manuscrito: “M.”.

i70



parte de las clases del viejo régimen.

Y «<C36>>. Punios de referencia para un ensayvo sobre Croce, Deaspués
de sefialar que en su escrito sobre la caida de la tasa de ganancia Croce
no hace mds que presentar como objecidn el otro aspecto contradictorio
del proceso vinculado al progreso téenico [o sea la teoria de la plusvalia
relatival, va estudiado en el tomo I de la Crifica de la ecoriomia politica,
hay que observar que Croce olvida en su anélisis un elemento fundamen-
tal en la formacién dei valor y de la ganancia, o sea el “trabajo social-
mente necesario”, cuya formacidn no puede ser estudiada y observada
en una sola fibrica o empresa. El progreso técnico da precisamente a la
empresa individual la oportunidad molecular de aumentar la productivi-
dad del trabajo por encima de la media social y por tanto de obtener ga-
nancias excepcionales (como ha sido estudiado en el tomo I), pero apenas
el progreso dado se socializa, esta posicidn inicial se pierde gradualmente
y funciona Ia ley de la media sccial del trabajo, que a través de la com-
petencia rebaia precios v ganancias: cn ese punio se tiene un descenso
de la tasa de ganancia, porque la composicién organica del capital se ma-
nifiesta desfavorable. Los empresarios tienden a prolongar lo mas posi-
ble 1a ventaja inicial incluso por medio de la intervencion legislativa: pro-
teccion de las patentes, de los secretos industriales, etcétera, que sin em-
bargo no puede sino estar limitada a algunos aspectos del progreso téc-
nico, seguramente secundarios, pero que de cualquier modo tienen su peaso
ciertamente no irrelevante. El medio mas eficaz de los empresarios indi-
viduales para escapar a la ley de la caida es el de introducir incesan-
temente nuevas modificaciones progresivas en todos los campos del fra-
bajo vy de la produccion, sin olvidar las aportaciones minimas de progreso
que en las empresas muy grandes, multiplicadas a muy gran escala,
dan resultados muy apreciables. Toda la actividad industrial de Henry
Ford se puede estudiar desde este punto de vista: una lucha continua, in-
cesante, para escapar a Ia fey de la caida de ila tasa de ganancia, man-
teniendo una posicién de superioridad sobre sus competidores. Ford tuvo
que salir del campo estrictamente industrial de la produccidn para orga-
nizar también los transportes ¥ la distribucién de su mercancia, determi-
nando asi una distribucién de la masa de plusvalia més favorable al in-
dustrial productor, El error de Croce es de naturaleza diversa: parte del
supuesto de que todo proceso téenico determilna inmediatamente, como
tal, un descenso de Ia tasa de ganancia, lo que es errdneo porque la Cri-
tica de Ia economia politica afirma s6lo que el progreso técnico determina
un proceso de desarrolio contradictorio, uno de cuyos aspecios es la
caida tendencial. Afirma tomar en cuenta todas las premisas tedricas de
la economia critica y olvida la ley del trabajo socialmente necesario. Ol-

171

142



15

vida totalmente la parte de la cuestién traiada en el tomo I, lo que le
habrfa ahorrado teda esta serie de errores, olvido tanto mas grave en
cuanto que €l mismo reconcce que en el fomo I la seccidn dedicada a fa
ley de la caida tendencial est4 incompleta, sélo esbozada, etcétera; una
razén perentoria para estudiar todo aquello gue en otro lugar el mismo
autor escribid sobre ¢l tema. (La cuestion del texto del tomo TII puede
ser reestudiada ahora que se tiene a disposicién, como creo, la edicidn
diplomaética del conjunte de apuntes y notas que hubieran debido servir
para su redaccién definitiva. No es de excluirse que en la edicién tradicio-
nal hayan sido pasados por alto pasajes que, después de las polémicas
surgidas, podrian tener una importancia mucho mayvor que la que el pri-
mer ordenador del material fragmentario pudiera imaginar.)

Un técnico de la economia cdeberia retomar la férmula general de la
lev de la caida fendencial, que establece el momento en que la ley misma
se verifica, v criticamente establecer toda la serie de pasos que tendencial-
mente conducen a ella como conclusién logica.

Hay que desarrollar la alnsidn al significado que debe tener “tenden-
cial”, referido a la ley de !a cafda de la tasa de ganancia. Es evidente que
en este caso Ia tendencialidad no puede referirse s6lo a las fuerzas contra-
operanies en la realidad, toda vez que de ella se abstraen algunos ele-
mentos aislados para construir una hipétesis légica. Puesto que la ley es
el aspecto contradictoric de otra ley, la de la plusvalia relativa que de-
termina la expansion molecular del sistema de fibrica y el propio des-
arrollo del modo de produccién capitalista, no puede tratarse de tales
fuerzas contraoperantes como las de las hipdtesis econdmicas comunes. FEn
este caso la fuerza contraoperante es ella misma estudiada orgdnicamente
v da lugar a una ley igualmente organica que la de la caida. El signifi-
cado de “tendencial”™ parece, por lo fanto, tener que ser de caracter “his-
torico” real y no metodoldgico: el término sirve precisamente para indicar
este proceso dialéctico por el que el impulso molecular progresivo con-
duce a un resultado tendencialmente catastréfico en el conjunto social,
resultado del que parten otros impulsos individuales progresivos en un
preceso de continua superacion que sin embargo no puede preverse infi-
nito, aunque se disgrega en un nimero muy grande de fases intermedias
de diversa medida e importancia. Por la misma razdn no es completa-
mente exacto decir, como hace Croce en el prefacio a la segunda edicién
de su libro, que la ley acerca de la caida de la tasa de | ganancia, si fuese
establecida exactamente, como creia su autor, “significaria ni méds ni me-
nos que el fin automdtico e inminente de la sociedad capitalista™.? Nada
de automatico y mucho menos de inminente, Este razonamiento de Croce
se¢ debe justamente al error de haber examinado la ley de la caida de la
tasa de ganancia aislindola del proceso en el que fue concebida y aislan-
dola no para los fines cientificos de una mejor exposicién, sino como si ella

172



fuese vilida ““absolutamenie” y no, por el contrario, como término dialée-
tico de un proceso orginico mds vaste. Que muchos hayan interpretado
la ley del mismo modo que Croce, no exonera a éste de una cierta res-
ponsabilidad cientifica. Muchas afirmaciones de la economia critica han
sido asi “mitificadas” v no se ha dicho que tal formacién de mitos no
haya tenido su importancia practica inmediata y no pueda tenerla toda-
via. Pero se trata de otro aspecto de la cuestion, que tiene muy poco que
ver con el planteamiento cientifico del problema v con la deduccibn 16-
gica: podra ser examinada en cuanto critica de los métodos politicos y
de los métodos de politica cultural. Es probable que desde este punto de
vista se demuestre inepto en filtimo andlisis, v productor de mayor dafio
que 1itil en definitiva, el método politico de forzar arbitrariamente una
tesis cientifica para extraer de ella un mito popular enérgico y propulsor:
el método podria compararse con el uso de estupefacientes que crean un
instante de exaltacidn de las fuerzas fisicas y psiquicas pero debilitan per-
manentemente el organismo.

§ < 37>. Puntos de meditacidn para el estudio de la economia. <I>.
En el examen de 1a cuestién del método de investigacion econdmica y del
concepto de abstraccitén, debe verse si la observacién critica que Croce
hace a la economia critica de proceder a través de “una continua mezco-
lanza de deducciones tedricas y de descripciones histdricas, de nexos 16-
gicos v de nexos de hecho” (MSEM?*, p. 160)* no es por el contrario
uno de los rasgos caracteristicos de la superjoridad de la economia cri-
tica sobre la economia pura y una de las fuerzas que la hacen més fecun-
da para el progrese cientifico. Por Io demés deben observarse las mani-
festaciones de insatisfaccién y fastidio por parte del mismo Croce por los
procedimientos mis comunes de la economia pura, con sus bizantinismos
y sumania escoldstica de revestir de un pomposo manto cientifico las méas
triviales banalidades del sentido comn y las m4as huecas generalizaciones.
La economia critica ha buscado una justa contemporizacion entre el mé-
todo deductivo y el método inductivo, o sea construir hipdtesis abstractas
ne sobre la base indeterminada de un hombre en general, histdricamente
indeterminado vy que desde ninglin punto de vista puede ser reconocido
abstraccion de una realidad concreta, sino sobre la realidad efectiva, “des-
cripcidn histdrica”, que da la premisa real para construir hipétesis cienti-
ficas, 0 sea para abstraer el elemento econdémico o aquellos aspectos del
elemento econémico sobre los que se quiere atraer la atencién y ejercer el
examen cientifico. De tal modo no puede existir el homo oceconomicus
genérico, pero puede abstraerse ¢l tipo de cada uno de los agentes o pro-
tagonistas de la actividad econdémica que se han sucedido en la historia:
el capitalista, el trabajador, el esclavo, ¢l amo de esclavos, el barén feu-

173



152

16

dal, el siervo de la gle|ba. No por nada la ciencia econdmica nacié en la
época moderna, cuando la difusién del sistema capitalista ha difundido
un tipo relativamente homogéneo de hombre econdémico, o sea ha creado
las condiciones reales por las que una abstraccion cientifica se hacia rela-
tivamente menos arbitraria v genéricamente vacia de cuanto antes fuese
posible.

II. Debe reflexionarse sobre el siguiente punto: como podria y deberia
ser cempilado modernamente un sumario de ciencia critica econdmica
que reprodujese el tipo representado en el pasado y por las pasadas gene-
raciones por los compendios de Cafiero, Deville, Kautsky, Aveling, Fa-
biefti, mas modernamente por el compendio de Borchardt® y, en una serie
distinta, por la literatura econdémica de divulgacién escolar que en las len-
guas occidentales estd representada por el Precis d’Economie politique
de Lapidus y Ostrovitianov,® pero que en la lengna original debe de estar
representado ya por una cantidad considerable de compendios de diverso
tipo v de importancia muy variable segiin el publico al que tales com-
pendios estdn dedicados. Se observa: 1] que hoy, después de la publica-
cién de la edicidn critica de las distintas obras de economia critica, el
problema de la revisién de tales compendios se ha vuelto de solucién ne-
cesaria, cientificamente obligatoria; 2] que el compendio de Borchardt,
en cuanto que no estd compilado sdlo sobre el tomo 1 de la Critica de la
economia politica sino sobre los tres tomos, es evidentemente superior a
los de Deville, Kantsky, etcétera (dejando de lado, por el momento, el
valor intrfnseco de los distintos tratados); 3] que el tipo de compendio
moderno deberia ser todavia mis amplio que el de Borchardt, en cuanto
gue deberia tomar en cuenta todos los tratados econdmicos debidos al
mismo autor y presentarse como un compendio v una exposicién de todo
el cuerpo docitrinal de la economia critica y no sdlo como un resumen de
determinadas obras aunque sean fundamentales; 4] que el método de la
exposicién no deberia estar determinado por las fuentes literarias dadas,
sino que deberia nacer v ser dictado por las exigencias criticas vy culto-
rales de actualidad a las que se quiere dar una solucién cientifica y orgi-
nica; 3] que por lo tanto, deben excluirse sic més los resimenes literales
v materiales, pero todo el material debe ser refundido y reorganizado de
modo “original”, preferiblemente sistemético, segiin un esquema que faci-
lite “didécticamente™ el estudio y ¢l aprendizaje; 6] que todo el conjunto
de ejemplos v hechos concretos debe ser puesto al dia, ¥ los que estan
contenidos en los textos originales deben y pueden ser mencionados sélo
en la medida en que la historia econdmica v la legislacién del pais para
los que el compendio fue hecho no ofrezecan otros correspondientes para
un diferente desarrollo del proceso histérico o que no sean tan relevantes
y expresivos; 7] que la exposicidén debe ser critica | y polémica, en el
sentido de que debe responder, aunque sea implicitamente y en forma so-

174



brentendida, al planteamiento que de los problemas econdmicos sea dado,
en el pais determinado, por la cultura econdmica mis difundida y por
fos economistas oficiales y en auge. El manual de Lapidus y Ostrovitianov
desde este punto de vista es “dogmético”, presenta sus afirmaciones y sus
desarrollados como si éstos no fuesen “impugnados” y rechazados radical-
mente por nadie, sino como si fuesen la expresion de una ciencia que
desde el periodo de Tucha y de polémica para afirmarse vy triunfar ha entra-
do ya en el periodo clisico de su expansién orginica. Evidentemente &ste
no es el caso, todo lo contrario. Fl compendio debe ser enérgicamente
polémico y agresivo v no dejar sin respuesta (implicita y sobrentendida
en su propio planteamiento auténomo, si acaso asi es mejor) toda cuestion
esencial o que sea presentada como esencial por la economia vulgar, con
objeto de arrojar a ésta de todos sus refugios y defensas y descalificarla
ante las nuevas generaciones de estudiosos; 8] el compendio de ciencia
econémica no puede estar desligado de un curso de historia de las doctri-
nas ccondmicas, El lamado tomo IV de la Crizica de la economia paliiica
es precisamente una historia de las doctrinas econémicas y justamente con
este titulo ha sido traducido al francés.* Toda lz concepcidén de la econo-
mia critica es historicista (lo cual no quiere decir que deba confundirse
con la Hamada escuela historica de la economia) v su tratamjento tedrico
no puede desvincularse de una historia de la ciencia econdmica, cuyo ni-
cleo ceniral, ademés de en el mencionado tomo IV, puede recounstruirse
al menos en parte por alusiones contenidas en forma dispersa en toda la
obra de los escritores originales; 9] tampoco puede prescindirse de una
aunque sea breve introduccién general que, siguiendo las huellas del pre-
facio a la 2a. edicién del tomo I, dé una exposicién resumida de la filo-
soffa de la praxis v de los principios metodoldgicos mds importantes y
esenciales, extrayéndolos del conjunio de las obras econdmicas, donde se
hallan incorporados en el tratado o dispersos v aludidos cuando se pre-
senta la oportunidad concreta.

} < 38>. Puntos de referencia para un ensayo sobre Croce, <1>. Que
la teoria del valor en la economia critica no sea una teoria del valor,
sino “alguna otra cosa” basada en un parangdn eliptico, o sea con refe-
rencia a una hipotética sociedad futura, etcétera.! Pero la demostracién
a0 se ha logrado y su demostracién estd contenida implicitamente en el
mismo Croce {cfr. el primer capitulo del ensayo “Per la interpretazione e
{a critica”, etcétera).? Es preciso decir que el hallazgo del parangdn elip-
tico es puramente literario; de hecho la teoria del valor-trabajo tiene toda
una historia que culmina en las doctrinas de Ricardo, y los representantes
histéricos de tal doctrina no se proponian, ciertamente, hacer parangones
elipticos. (Esta objecidn fue enunciada por el profesor Graziadei en el

175



162

librito Capirale e selari;® habria que ver si fue presentada antes y por
quién. La misma es tan obvia que deberia surgir de inmediato por si sola.)
Hay que ver si Croce conocia el libro Das Mehrwert, en el | que se con-
tiene la exposicidn del desarrollo histérico de la teoria del valor-trabajo.
(Confrontaciones cronoldgicas entre la publicacidn del Mehrwer?, que fue
postuma y después de los tomos 2 v 3 de la Critica de la economia politica,
y el ensayo de Croce.)* Por lo tanto la cuestién es ésta: el tipo de hipo-
tesis cientifica propia de la economia critica que abstrae no principios eco-
ndmicos del hombre en general, de todos los tiempos y lugares, sino de
leyes de un determinado tipo de sociedad, ges arbitrario ¢ por el contrario
més concreto que el tipo de hipdtesis de la economia pura? Y puesto que
un tipo de sociedad se presenta pleno de contradicciones, ;jes correcto
abstraer solo uno de los términos de esta contradiccion? Por lo demis,
toda teoria es un parangdén eliptico, porque siempre hay un parangdn en-
tre los hechos teales ¥ la “hipdtesis™ derivada de estos hechos. Cuando
Croce dice que la teoria del valor no es la “teorfa del valor” sino alguna
otra cosa, en realidad no destruye la teoria misma sino que plantea una
cuestion formal de nomenclatura: he ah{ por qué los economistas orto-
doxos no estuvieron satisfechos con su ensayo (cfr. en el libro MSEM el
articulo en polémica con el profesor Racca).® Tampoco es valida Ja
observacidn a propésito del términe “plusvalia”, el cual por el contrario
expresa con mucha claridad lo que se quiere decir precisamente por las
razones por las que Croce lo critica; se trata del descubrimiento de un
hecho nuevo, el cual es expresado con un término cuya novedad consiste
en la formacidn, precisamente contradictoria en confrontacién con la cien-
cia tradicional; que no pueden existir “plusvalias” al pie de la letra puede
ser justo, pero el neologismo tiene un significado metaférico, no literal,
0 sca es una nueva palabra que no se resuelve en el valor literal de las
formas etimoldgicas originales.

II. Seguramente seria oportuno, segin la amplitud del Ensayo, trazar
un bosquejo de la tradicidn intelectual del Mediodia (especialmente en el
pensamiento politico y filoséfico) en contraposicion con el resto de Ita-
Ya, esencialmente la Toscana, tal como se refleja hasta Ia generacién de
Croce (v Giustino Fortunato), El libro de Luigi Russo sobre De Sanctis
y la Universidad napolitana® puede ser muy til, incluso para ver cémo
la tradicién meridional alcanzé con De Sanctis un grado de desarrolio
tedrico-practico frente al cual Iz posicidn de Croce representa un retroceso,
sin que la posicién de Gentile, que sin embargo se empefié mas que Croce
en la accién préictica, pueda juzgarse una continuacién de la actividad
de De Sanctis por otras razones. A propésite de la oposicion cultural entre
la Toscana y el Mediodia se puede recordar (a titulo de curiosidad) el
epigrama de Ardengo Soffici (c1eo que en el Giornale di Borde) sobre la
“alcachofa™® La alcachofa toscana, escribe mis o menos Soffici, no se

176



presenta a primera vista tan vistosa y atrayente como la alcachofa napo-
litana; es rasposa, dura, toda espinas, hirsuta. Pero deshdjenla; después
de las primeras hojas lefiosas e | incomibles, que hay que tirar, en el
medio se encuentra el nicleo compacto, pulposo, sabrosisimo. Tomen 1a
alcachofa napolitana; inmediatamente después de las primeras hojas hay
alge que comer, pero qué acuosidad y banalidad de sabor; siga desho-
jande, el sabor no mejora y en el centro ne encontraran nada, un vacio
lleno de fibrosidad desagradable. Oposicion entre la cultura cientifica y
experimental de los toscancs y la cultura especulativa de los napolitanos.
Sdlo gue actualmente la Toscana no tiene una funcidn particular en la
cultura nacional y se nutre de la vanidad de los recuerdos pasados.

Cfr. Craderne 7 (VIIL), pp. 71-72.

§ < 39>. Punios de referencia para un ensayo sobre Croce. Nota sobre
Luigi Finaudi, No parece gue Einaudi haya estudiado directamente las
obras de economia critica v de filosofia de la praxis; puede incluso decir-
se que habla de las mismas, especialmente de la filosofia de la praxis, de
oidas, por haber oido decir, 2 menudo de tercera o cuarta mano. Las no-
ciones principales las ha tomado de Croce (MSEM), pero de forma su-
perficial y a menudo desalifiada (confrontar un parigrafo precedente}.*
Lo que més interesa es el hecho de que en la Riforma Sociale ha sido siem-
pre escritor apreciado (v durante algin tiempo, creo, incluso miembro
de la redaccién) Achille Loria, o sea el divulgador de una derivacion
degenerada de la filosofia de la praxis, Puede decirse también que en
Ttalia lo que pasa bajo la bandera de filosofia de la praxis no es otra
cosa gue contrabando de pacotilla cientifica loriana. Recientemente, y
precisamente en la Riforma Sociale, Loria publicO un mamotreto de
fichas cadticamente dispuestas, titulandolo: “Nuove conferme dell’econo-
mismo storico™.® En la Riforma Sociale de noviembre-diciembre de 1930
Einaudi publicd una nota: “Il mito (!) dello strumento tecnico™® a pro-
pésito de la autobiografia de Rinaldo Rigola, que refuerza la opinién es-
bozada mds amviba. Precisamente Croce mostrd en su ensayo sobre Loria
(en el MSEM) que el “mito (1) del instrumento técnico” fue una inven-
cién particular de Loria,* de lo cual Einaudi no hace mencién, persuadido
como estd de que se trata por el contrario de una doctrina de la filosofia
de la praxis. Por otra parie, Finaudi comete toda una serie de etrores
por ignorancia de la cuestién: 1] confunde el desarrolio del instrumento
técnico con el desarrolle de las fuerzas econémicas; para él, hablar de
desarrollo de las fuerzas de produccién significa solo hablar del desarrollo
del instrumento técmico; 2] considera que las fuerzas de produccion son
para la economia critica solo las cosas materiales v no también las fuer-

177

i7



172

zas v las relaciones sociales, o sea humanas, que estdn incorporadas en las
cosas materiales y de las que el derecho de propiedad es la expresion juri-
dica; 3] resalta también en este escrito el acostumbrado “cretinismo”
economista que es propio de Einaudi v de muchos de sus amigos librecam-
bistas, los cuales como propagandistas son verdaderos iluminados. Seria
interesante revisar la recopilacion de los escritos de propaganda perio-
distica de Einaudi;® ellos mostrarfan que los capitalistas no han compren-
dido nunca sus verdaderos intereses y que sicmpre se han comportado
antiecondmicamente.

Dada la inpejgable influencia intelectual de Finaudi sobre un amplio
estrato de intelectuales, valdria la pena hacer una investigacién de todas
las notas en las que alude a la filosofia de la praxis, Debe también re-
cordarse el articulo necrclégico sobre Piero Gobetti publicado por
Einaudi en Baretti, que explica la ateucidén con que Einaudi replica mor-
dazmente a todo escrito de autor liberal en el que se reconozean a la fi-
losofia de la praxis la importancia y la influencia tenidas en el desarrollo
de la cultura moderna. También debe recordarse a este propdsito el frag-
mento sobre Gobetti en el Piemonte de Giuseppe Prato.®

Cfr. Cuaderno 7 (VII), pp. 58 bis-39.

§ < 40>, Infroduccion al estudio de la fifosofia. El “ndumeno”™ kan-
tiano. Si la realidad es como nosotros la conocemos y nuesiTo conocimien-
to cambia continuamente, o sea si ninguna filosoffa es definitiva sino que
es histéricamente determinada, es dificil imaginar que la realidad cambie
objetivamente con nuestro cambiar v es dificil admitirlo no sélo para el
sentido comiin sino también para el pensamiento cientifico. En La sagro-
da familia se dice que la realidad se agota toda ella en los fenémenos ¥
que mds alld de los fendémenos no hay nada,® v asi es ciertamente. Pero
la demostracién no es ficil. ;Qué son los fendmenos? ;Son algo objeti-
vo, que exisien en si y por si, o son cualidades que el hombre ha iden-
tificado a consecuencia de sus intereses practicos (la construccion de su
vida econdmica) y de sus intereses cientificos, o sea de la necesidad de
encontrar un orden en el mundo y de describir y clasificar las cosas {ne-
cesidad que estd también ella ligada a intereses practicos mediatos v fu-
turcs)? Planteada la afirmacion de que lo que nosotros conocemos en las
cosas No es §ino a nosotros mismos, nuestras necesidades v nuestros in-
tereses, 0 sea que nuestros conocimientos son superestructuras (o filoso-
fias no definitivas) es dificil evitar que se piense en algo real mds alld
de estos conocimientos, no en el sentido metafisico de un “ndéumenc”, de
un “dios ignoto” o de “un incognoscible”, sino en el sentido concreto
de una “relativa ignorancia” de la realidad, de algo todavia ‘“desconoci-

178



do” que sin embargo podré ser conocido un dia cnando los instrumentos
“fisicos™ e intelectuales de los hombres sean mdas perfectos, o sea cuan-
do havan cambiado, en sentido progresista, las condiciones soclales ¥
técnicas de la humanidad. Por lo tanto se hace una prevision histérica
que consiste simplemente en el acto del pensamiento gue proyecta en el
futuro un proceso de desarrollo como el que se verificd desde el pasado
hasta hoy, De todos modos hay que estudiar a2 Kant y revisar sus concep-
tos exactamente,

$ <41>. Pumtos de referencia para un ensayo sobre Croce,

< I>. Discurso de Croce en la seccién de Estética del Congreso Filo-
sofico de Oxford (reproducido en la Nuova Iralia del 20 de octubre de
1930):* desarrolla en forma extrema las tesis sobre filosofia de la praxis
expuestas en la Storia della Sioricgrafia italiana nel secolo XIX.* Este
punto de vista critico mas reciente de Croce sobre la filosofia de la praxis
(que represeanta una completa innovacién respecto del que sostiene en
su libro MSEM), ;como puede ser juzgado criticamente? Deberd juzgarse
no como un juicio de filésofo, sino como un acto politico de alcance préc-
tico inmediato. Es cierto que en la filosofia de la praxis se ha formado una
corriente degradada, que puede ser considerada, en relacidn con la con-
cepcion de los fundadores de la doc|trina, como el catolicismo popular
en relacion con el teoldgico o de los intelectuales: asf como el catolicismo
popular puede ser traducido en los términos del paganismo, o de las re-
ligiones inferiores al catolicismo por las supersticiones v las brujerfas por
1as que estaban o estan dominadas, igual la filosofia de la praxis degra-
dada puede ser traducida en términos “teoldgicos™, o trascendentales, o
sea de las filosofias prekantianas ¥ precartesianas. Croce se comporta como
los anticlericales masonicos y racionalistas vulgares, que combaten al ca-
tolicismo con estas confrontaciones y estas traducciones del catolicismo
vulgar en lenguaje “fetichista™ Croce cae en la misma posicidn intelec-
tualista que Sorel reprochaba a Clemenceau, de juzgar un movimiento his-
térico por su literatura de propaganda v de no entender que incluso los
opusculos banales pueden ser la expresién de movimientos extraordina-
riamente importantes y vitales.®

;Para una filosefia es una fuerza o una debilidad el haber superado sus
limites nsuales de restringidos circulos intelectuales v haberse difundido en
las grandes masas aunque sza adaptidndose a la mentalidad de Sstas y per-
diendo poco o mucho de su energia? ;Y qué significado tiene el hecho de
una concepeidon del mundo que de tal modo se difunde y se arraiga y con-
tinuamente tiene momentos de recuperacion y de nuevo esplendor intelec-
tual? ;Es una supersticién de intelectuales fosilizados creer que una con-
cepeion del mundo pueda ser destruida por criticas de caracter racional:

179

18



182

cudntas veces no se ha hablade de “ecrisis” de la filosofia de la praxis?
;Y qué significa esta crisis permanente? ;No significa acaso la vida mis-
ma que procede por negaciones de negaciones? Ahora hien, ;quién ha
conservado 1a fuerza de Jas sucesivas recuperaciones tedricas sino la fide-
lidad de las masas populares que se apropiaron la concepcién, aungue
fuese en formas supersticiosas y primitivas? Se dice a menudo que en
ciertos pafses el no haberse dado la reforma religiosa es causa de atraso
en todos Ios campos de la vida civil, y no se observa que precisamente la
difusién de la filosoffa de la praxis es la gran reforma de los tiempos
moderncs, es una reforma intelectnal y moral que realiza a escala nacional
lo que el liberalismo no logrd realizar sino para grupos restringidos de la
poblacién. Precisamente el apdlisis que hizo Croce en la Storia dell’ Europa
de las religiones, y el concepto de religién que Croce ha elaborado, sir-
ven para comprender mejor el significado histdrico de la filosofia de Ia
praxis v las razones de su resistencia a todos los ataques y a todas las
deserciones.

La posicion de Creoce es la del hombre del Reracimiento frente a la
reforma protestante, con la diferencia de que Croce revive una posicién
que histéricamente ha demostrado ser falsa y reaccionaria y que €l mismo
(v sus discipulos: cfr. el libro de De Ruggiero sobre Rinascimento e
Riforma)* ha contribuido a demosirar que es falsa v reaccionaria. Que
Erasmo pudiese decir a Lutero: “donde aparece Lutero, muere Ia culto-
ra”,” se puede comprender. Que hoy Croce reproduzca la posicidn de
Frasmo no se comprende, porque Croce ha visto como de la primitiva
tosquedad intelectual del hombre de Ia Reforma brotd sin embargo la filo-
soffa cldsica alemana y el vasto movimiento cultujral del que pacid el
mundo moderno.® Mas ain: todo el tratamiento que hace Croce en su
Storia d’FEuropa del concepto de religidn es una critica implicita de las
ideologias pequefioburguesas (Oriani, Missiroli, Gobetti, Dorso, etcéte-
ra), que explican las debilidades del organismo nacional y estatal italia-
no con la ausencia de una Reforma religiosa, entendida en sentido estre-
chamente confesional. Ampliando y precisando el concepto de religion,
Croce muestra la mecanica v el esquematismo abstracto de estas ideclo-
gias, que no eran mdas que construcciones de literatos. Pero precisamente
por eso, mds grave ain debe parecer el no haber comprendide que pre-
cisamente la filosofia de la praxis, con su vasto movimiento de masas,
Tepresentd y representa un proceso histdrico similar a la Reforma, en
contraste con el liberalismo, que reproduce un Renacimiento estrechamen-
te imitado a pocos grupos intelectuales y que en clerto punto ha capitula-
do frente al catolicismo, hasta el punto de que el tnico partido liberal
eficiente era el partido popular, o sea una nueva forma de catolicismo
liberal.

Croce reprocha a la filosofia de la praxis su “cientificismo™, su supers-

180



ticién “materialista”, su presunto retorno al “medioevo intelectual”. Son
los reproches que Erasmo, en €l lenguaie de la &poca, lanzaba contra el
luteranismo, El hombre del Renacimiento y el hombre creado por el des-
arrollo de la Reforma se han fundido en el intelectual moderno del tipo
Croce, pero si este tipo seria incomprensible sin la Reforma, él no consi-
gue ya comprender el procesa histérico por el cual del “medieval” Lutero
se llegd necesariamente a Hegel, v por eso, frente a la gran reforma inte-
lectual y moral representada por la difusién de la filosofia de la praxis,
reproduce mecinicamente la actitud de Erasmo. Esa posicién de Croce
se puede estudiar con mucha precisidén en su actitud practica con respecto
a la religién confesional. Croce es esencialmente anticonfesional {no po-

demos decir antirreligioso dada su definicidén del hecho religioso), y para
un nutrido grupo de intelectuales italianos v europeos su filosofia, espe-
cialmente en sus manifestaciones menos sistematicas (como las resefas,
las apostillas, etcétera, recogidas en libros como Cultura e vita morale,
Conversazioni critiche, Frammenti di Etica, etcétera), ha sido una autén-
tica reforma intelectnal y moral de tipo “Renacimiento”. “Vivir sin reli-
gién™ (¥ se entiende sin confesidn religiosa) ha sido la sustancia que So-
rel ha extraido de la lectura de Croce (cfr. “Lettere di G. Sore! a B. Cro-
ce” publicadas en la Critica de 1927 y sig.).” Pero Croce no ha “ido al
pueblo”, no ha querido convertirse en un elemento “nacional” {como no
lo fueron los hombres del Renacimiento, a diferencia de los luteranos y
calvinistas), no ha gquerido crear un grupo de discipulos que, en sustitu-
cién suya (dado que & personalmente quisiera reservar su energia para
la creacidn de aita coltura), pudiesen popularizar su filosofia, tratando
de convertirla en un elemento educativo desde las escuelas elementales (v
por lo tanto educativo para ¢l simple obrero ¥ campesino, o sea para el
simple hombre del pueblo). Securamente eso era imposible, pero valia la
pena haberlo intentado, v el no haberlo intentado tiene también un sig-
nificado. Crolce en algfin libro ha escrito algo de este género: “No se le 19
puede quitar la religién al hombre del pueblo, sin sustituirla inmediata-
mente con algo que satisfaga las mismas exigencias por las que Ia religion
nacié y todavia permanece”.® Hay algo de cierfo en esta afirmacién,
(pero no contiene ésta una confesidn de la impotencia de la filosofia
idealista para convertirse en una concepeidn del mundo integral (y nacio-
nal)? Y en realidad, ;cémo se podria destruir la religién en la conciencia
del hombre del pueblo sin, al mismo tiempo, svstituirla? ;Es posible en
este caso sOlo destruir sin crear? Es imposible. El mismo anticlericalismo
vulgar-masénico, sustituye con una nueva concepeion la religion que des-
truye (en cuanto rcalmente destruye), v si esta nueva concepcidn es tosca
v baja, significa que la religién sustituida era realmente afin més tosca v
baja. Por lo tanto, la afirmacién de Croce no puede ser mds que un
modo hipéerita de representar el viejo principio de que la religién es nece-

181



192

saria para el pueblo. Gentile, menos hipdcritamente, y mas consecuente-
mente, restablecié la enseflanza <de la religion™> en las escuelas elemen-
tales (se ha ido incluso mas alid de lo que pretendia hacer Gentile v
se ha extendido la ensefianza religiosa a las escuelas medias) y ha justi-
ficado su acto con la concepcion hegeliana de la religién como filosofia de
la infancia de la humanidad (debe verse el programa escolar de Croce,
desechado a causa de las vicisitudes parlameniarias del gobierno Gioliiti
1920-21, pero que por lo que concierne a la religion no era muy distinto
del que fue el programa de Gentile, si mal no recuerdo),® que se ha con-
vertido en un puro sofisma aplicado a los tiempos actuales, ¥ un modo de
prestar un servicio al clericalismo. Debe recordarse ¢l “fragmento de Eti-
ca” sobre la religién;'® ;por qué no ha sido desarrollado? Seguramente
era imposible. La concepcidn dualista v de la “objetividad del mundo
externo” tal cual fue arraigada en el pueblo por las religiones y las filoso-
fias tradicionales convertidas en “sentide comin”, no puede ser desarrai-
gada y sustitnida més que por una mueva concepeién que se presente
intimamente fundida con un programa politico ¥ una concepcion de la
historia que el pueblo reconozca como expresion de sus necesidades vita-
les. No es posible pensar en la vida y en la difusidn de una filosofia que
no sea al mismo tiempo poiitica actual, estrechamente ligada a la activi-
dad preponderante en la vida de las clases populares, el trabajo, v que no
se presente por lo tanto, dentro de clertos limites, como vinculada nece-
sariamente a la ciencia. Esa concepcidn nueva tal vez adoptari inicial-
mente formas supersticiosas y primitivas como las de la religion mitold-
gica, pero hallard en si misma y en las fuerzas intelectuales que el pueblo
exiraerd de su seno los elementos para superar esa fase primitiva. Esta
concepcién conecta al hombre con la naturaleza por medio de 1a técenica,
manteniendo la superioridad del hombre y exaltdndola en el trabajo crea-
dor, y por ende exalta el espiritu y la historia. (Debe verse el articulo
de M. Missiroli sobre la ciencia publicado en el Ordine Nuovo® con una
apostilla de P, T.)®

A propésito de las relaciones entre el idealismo y ¢l pueblo, es intere-
sante este pasaje de Missivoli (cfr. L'fralia Letteraria, 23 de marzo de
1930, “Calendario: Religione ¢ filosofia™): “Es probable que algunas
veces, frente a la ldgica del profesor de filosofia, especialmente si éste es
un seguidor del idealismo absoluto, €l sentido comin de los escolares y
¢l buen sentido de los maes|tros de otras materias, se inclinen a dar la
razén al tedlogo mds que al filésofo. No quisiera, en una eventual dispu-
ta, ante un piblico® no iniciado, encontrarme ante el deber de perorar las
razones de la filosofia moderna. La humanidad es todavia totalmente aris-

a2 En el manpuscrito: “0O. N.”,
& En el manuscrito: “punto™.

182



totélica y la opinién comin sigue ain aquel dualismo, que es propio del
realismo greco-cristiano. Que el conocer es un ‘ver’ en vez de un ‘hacer’,
que la verdad estd fuera de nosotros, existente en si y por si, y no sea una
creacion nuestra, que la ‘naturaleza’ y el ‘mundo’ son realidades intan-
gibles, nadie lo duda y se corre el riesgo de pasar por locos cuando se
afirma lo contrario. Los defensores de la objetividad del saber, los defen-
sores mas rigidos de la ciencia positiva, de la ciencia y del método de Ga-
iileo contra la gnoseologia del idealismo absoluto, hoy se encuentran enire
los catdlicos. Agquellos que Croce llama seudoconceptos y aquello que
Gentile define como pensamiento abstracto, son las 1iltimas rocas del ob-
jetivismo. De ahi la tendencia, cada vez més visible, de la cultura catélica
a valorar la ciencia positiva y la experiencia contra la nueva metafisica del
absoluto. No es de excluirse que el pensamiento catdlico pueda rejuvene-
cerse refugidndose en la ciudadela de la ciencia experimental. Desde hace
treinta afios los jesuitas trabajan para climinar los contrastes —en 1ca-
lidad basados en equivocos— entre Ia religién y la ciencia, y no es casual
gue Georges Sorel en un escrito hoy rarisimo observase que, entre todos
los cientificos, los matemadticos son los Gnicos para quienes el milagro no
tiene nada de milagrosoe”.®.

Esta forma de ver las relaciones entre ciencia experimental v catolicis-
mo no es muy constante en Missiroli, y por otra parte su hipdtesis no
estd muy fundada sobre hechos reales. En el libro Date a Cesare, ¢l cua-
dro que Missircli presenta de la cultura de los religiosos en Italia no es
muy brillante ni prometedor de cualquier desarrollo peligroso para la cul-
tura laica.’® En una reciente respuesta a un referéndum del Saggiatore,
Missiroli prevé en el futuro italiano una difusién general de las cien-
cias naturales en perjuicio del pensamiento especulativo v al mismo tiem-
po una oleada de anticlericalismo, o sea que prevé que el desarrollo de
las ciencias experimentales estard en oposicidn a las corrientes religio-
sas.”* Que Jos jesuitas trabajen desde hace treinta afios para reconciliar
ciencia y religién no parece muy exacto, al menos en Italia. En Ytalia la
filosofia neoescolastica, que se habia encargado de esta misidon, estd re-
presentada mas bien por los franciscanos (que en la Universidad del Sa-
grado Corazon se han rodeado de muchos laicos) que por los jesuitas,
entre los cuales parecen abundar sobre todo los estudiosos de psicologia
experimental y de método erudito (ciencia biblica, etcétera). También se
tiene la impresion de que los jesuitas (los de la Civilid Cattolica, por lo
menos) observen con cierta suspicacia los estudios cientificos e incluso
a la Universidad del Sagrado Corazdn por el hecho de que los profesores.
de la misma coquetean un poco excesivamente con las ideas modernas
{la Civilié Caitolica no deja nunca de censurar toda adhesién demasiado
marcada al darwinismo, etcétera. Por lo demas, los neoescolisticos del gru-
po Gemelli han coqueteado no poco con Croce y con Gentile y de ellos.

183



2¢ han acogido teorias particulares: el libro de monsefior Qlgiati | sobre
Carlo Marx —de 1920~ e¢std totaimente construido con materiales criti-
cos crocianos, v el padre Chiocchetti, que ha escrito un libro sobre Croce,
acepta de éstos la doctrina del origen préctico del error, que no se ve cémo
pueda ser aislada de todo el sistema crociano).?

La actitud de Croce con respecto al catolicismo se ha ido precisando
después de 1925 y ha tenido su nueva manifestacidn mds conspicua con
la Storia d’Europa nel secolo XI1X, que ha sido puesta en el indice. Hace
algunos afios Croce se maravillaba porque sus libros no habian sido nunca
puestos en el indice: ;pero por gué hubiera debido suceder tal cosa? La
Congregacién del Indice (que es también €l Santo Oficio de la Inquisi-
cién) tiene su propia politica sagaz y prudente. Pone en el Indice librejos
de poca monta, pero evita lo més que puede sefialar ante la atencidn
pablica, como contrarias a la fe, las obras de grandes intelectuales. Se
atrinchera en la excusa muy comoda de que son [deben ser entendidos
como] autométicamente incluidos en el Indice todos lo libros que son con-
trarios a ciertos principios enumerados en la introduccién de las diversas
ediciones de los Indices. Asi, con D’Annunzio, se decidid su inclusién en
el Indice s6lo cuando el gobierno decidid hacer la edicidén nacional de sus
obras, v con Croce por la Storia d’Europa. En realidad, 1a Storia 4’ Europa
es el primer libro de Croce en el que las opiniones antirreligiosas del autor
asumnian un significado de politica activa y tenian una difusién desacos-
tumbrada.

La reciente actitud de Croce respecto a la filosofia de la praxis (cuva
manifestacidén m4s conspicua ha sido hasta ahora el discurso ante la sec-
cion de Estética del Congreso de Ozxford)," no es sdlo una renegacién
(incluso un viraje) de la primera posicion adoptada por Croce antes ds
1900 (cuando escribia que ¢l nombre de “materialismo™ era sélo un modo
de decir y polemizaba con Plejanov dando la razén a Lange por no haber
hablado de la filosofia de la praxis en su Historia del Materialismo),*® vi-
raje injustificado logicamente, pero es también una remegacién, también-
ésta injustificada, de su propia filosofia pasada® {al menos de una parte
conspicua de ella) en cuanto que Croce era un filésofo de la praxis “sin
saberlo” (habrd que ver el ensayo de Gentile al respecto, contenido en el
libro Saggi Critici, 2a. serie, edicién Vallecchi, Florencia).*®

Algunas cuestiones planteadas por Croce son puramente verbales, Cuan-
do escribe que las superestructuras son concebidas como apariencias,’®
sno piensa que ello puede significar simplemente algo similar a su afir-
macién de la no “definitividad” o sea de la “historicidad” de toda filoso-
fia? Cuando por razones “‘politicas”, précticas, para hacer a un grupo so-
cial independiente de la hegemonia de otro grupo, se habla de “ilusién”,

a FEn el manuscrito vna variante interlineal: “precedente”.

184



[c6mo se puede confundir en buena fe un lenguaje polémico con un prin-
cipio gnoseoldgico? ;Y cémo explica Croce la no definitividad de las filo-
sofias? Por una parte, él hace esta afirmacién gratuitamente, sin justifi-
carla més que con el principio general del “devenir”; por la otra, reafir-
ma el princivio (ya afirmado por otros) de que la filosoffa no es una
cosa abstracta sino que es la resolucidn de los problemas que Ia realidad.
en su desarrollo, incesantemente presenta, La filosofia de la praxis, por el
contrario, se propone justificar, no con principios genéricos, sino con la
historia concreta, la historicidad de las filosofias, historicidad que es dia-
léctica porque da lugar a luchas de sistemas, a luchas entre modos de
ver la realidad, v serfa extrafio que quien estd convencido de su propia
filosofia, considerase concretas v no ilusorias las creencias adversarias (¥
de esto se trata, porque | de otra manera los filésofos de la praxis deberian
considerar ilusorias sus propias concepciones o ser escépticos o agndsti-
cos). Pero lo mis interesante es esto: que la doctrina del origen prictico
del error de Croce no es otra cosa que la filosoffa de la praxis reducida
a una doctrina particular. En este caso el error de Croce es la ilusion de
los fildsofos de la praxis. SAlo que error e ilusién no debe significar en el
caso de esta filosofia nada mis que “categorfa histdrica” tranmseinte por
los cambios de la prictica, o sea, no sélo la afirmacién de la historicidad
de las filosofias, sino tambi&n una explicacion realista de todas las concep-
ciones subjetivistas de la realidad. La teoria de las superestructuras no es
més que la solucion filosdfica e histérica del idealismo subijetivista. Junto
a la doctrina del origen prictico del error debe situarse la teoria de las
ideologias politicas explicada por Croce en su significado de instrumentos
practicos de accidén: jpero donde hallar el limite entre lo que debe ser
entendido como idsologia en el sentido estricto croctano v la ideologia en
el sentido de la filosofia de la praxis, o sea todo el conjunto de las su-
perestructuras? También en este caso la filosofia de 1a praxis sirvié a Cro-
ce para construir una doctrina particular. Por lo demds, tanto el “crror”
como la “ideologia como instrumento prictico de accién™ también para
Croce pueden ser representados por sistemas filoséficos enteros que son
todos ellos un error por ser originados por necesidades pricticas y nece-
sidades sociales. Aungue hasta ahora no lo ha escrito explicitamente, no
seria asombroso que Croce sostuviese el origen prictico de las religiones
mitolégicas y por lo tanto explicase asi su erroneidad por una parte y su
tenaz resistencia a las criticas de las filosofias laicas, por la otra, porque
alguna atusién en este sentido se podria encontrar en sus escritos (Ma-
guiavelo, con su concepcidn de la religién como instrumento de dominio,
podria® haber enunciado va la tesis del origen préctico de las religiones).

La afirmacién de Croce de que la filosofia de la praxis “separa™ la

8 En ¢l manuscrito: “se podeia®.

185

202



21

estructura de las superestructuras, volviendo asi a poner en vigor el dua-
lismo tecldgico y proponiendo un “dios ignoto-estructura™.® no es exacta
¥ ni siquiera es invencién muy profunda. La acusacién de duslismo teo-
l6gico ¥ de disgregacién del proceso de lo real es vacua y superficial. Es
extraflo que semejante acusacion haya venido de Croce, quien ha intro-
ducido el concepto de dialéctica de los distintos ¥ que por ello es conti-
nuamente acusado por los gentilianos precisamente de haber disgregado
¢l proceso de lo real. Pero, aparte de eso, no es verdad que la filosofia de la

ipraxis “separa” la éstructura de las superestructuras cuando. por.el con-
; trario concibe su desarrollo como intimamente vinculado ¥ necesariamen-

te inierrelativo y reciproco. Tampoco es la estructura, ni siquiera como
metifora, parangonable a un “dios ignoto”: ella es concebida en forma
ultrarrealista, de tal manera que puede ser estudiada con métodos de las
ciencias naturales vy exactas e incluso precisamente por &sta su “consisten-
cia” objetivamente controlable, la concepcion de la historia ha sido con-
siderada “cientifica”. Tal vez la estructura es concebida como. algo in-
mévil ¥ absoluto y no por el contrario como la realidad misma en movi-
miento, y la afirmacién de las Tesis sobre Feuerbach® del “educador que
debe ser educado”,” jno establece una relacidén necesaria | de reaccién
tactiva del hombre sobre la estructura, afirmando la unidad del proceso

de 1o real? El concepto de “bloque histdrico™ construido por Sorel®? cap-
-taba plenamente esta unidad sostenida por la filosofia de la praxis. Debe

sefialarse cudn cauto y prudente fue Croce en los primeros ensayos reco-
pilados en MSEM y cuianias reservas anteponia al enunciar sus criticas ¥
sus interpretaciones (serd interesante registrar estas reservas cautelosas),
v qué diferente, por el contrario, es su método en estos cscritos recientes,
que por lo demas, si dieran en el blanco, demostrarian que él perdié su
tiempo en el primer periode ¥ que fue de extraordinaria simplicidad y
superficialidad. S6lo que entonces Croce intentaba por lo menos justificar
logicamente sus cautas afirmaciones, mientras que ahora se ha vuelto
perentorio ¥ no cree necesaria ninguna justificacién, Se podria hallar el
origen prictico de su actual error recordando el hecho de que antes de
1900 €l se consideraba honmrado de pasar incluso politicamente por un
seguidor de la filosofia de la praxis, porque entonces la situaciéon histd-
rica hacia de este movimiento un aliado del liberalismo, mientras que hoy
las cosas han cambiado mucho y ciertos jueguitos resultarian peligrosos.

Cfr. Cuaderno 7 (VII), pp. 51-53 bis.

<§ 41>, 1I. Hay que recordar el juicio de Croce sobre Giovanni Bo-
terc en el libro Storia dell’eta barocca in Italia. Croce reconoce que los

2 En el manuscrito: Tesis de Feuerbach.

186



moralistas del 600, por mis pequeiios de estatura que fuesen comparados
con Maquiavelo, “tepresentaban, en ia filosofia politica, una fase ulite-
rior y superior”.' Este juicio debe emparentarse con el de Sorel sobre
Clemenceau, que no lograba ver, incluso “a través” de una literatura
mediocre, las exigencias que tal literatura representaba y que éstas no eran
mediocres.? Un prejuicio de intelectuales es el de medir los movimientos
histéricos y politicos con el rasero del intelectualismo, de la originalidad,
de 1a “genialidad”, o sea de la cumplida expresion literaria y de las gran-
des personalidades brillantes, y no, por el contrario, de la necesidad his-
torica v de la ciencia® politica, o sea de la capacidad concreta y actual
de conformar el medio al fin. Este prejuicio es también populaz, en ciertas
fases de la organizacién politica (fase de los hombres carismaticos), y se
confunde a menudo con ei prejuicio del “orador”: el hombre politico debe
ser gran orador y gran intelectual, debe tener el “carisma” del genio, et-
cétera, etcétera. Se llega después a la fase inferior de ciertas regiones cam-
pesinas © de los negros en las que para ser seguidos hay que tener barba.

Cfr. Cucderno 7 (VII), p. 55 bis.

<} 41>, TII. La aproximacién de los dos términos érica y politica
para indicar la mds reciente historiografia crociana es la expresidn de las
exigencias en Ias que se mueve el pensamiento histérico crociano: la ética
se refiere a la actividad de la sociedad civil, a la hegemonia; la poiitica
se refiere a la iniciativa v a la coercién estatal-gubernativa. Cuando hay
oposicién entre €tica y politica, entre exigencias de la libertad y exigen-
cias de la fuerza, entre sociedad civil y Estado-gobierno, hay crisis v Croce
llega a afirmar que el verdadero “Estado”, o sea la fuerza directiva dei
impulso histdrico, hay que buscarlo a veces no alli donde se creerfa, en el
Estado juridicamente entendido, sino en las fuerzas “privadas” e incluso
en los llamados revolucionarios.® Hsta proposicion de Croce es muy im-
portante para entender plenamente su concepcion de la historia y la po-
litica. Seria {itil analizar en comcreto estas tesis en los libros de historia
de Croce en cuanto que ahi se hallan incorporadas concretamente,

Cfr. Cuaderno 7 (VII), pp. 55 bis-36.

<% 41>. 1V. Podrfa decirse que Croce es el ltimo hombre del Re|na-
cimiento y que expresa exigencias y relaciones internacionales y cosmo-
politas. Esto no quiere decir que no sea un “elemento nacional”, también
en el significado moderno del iérmino, quiere decir que, incluso de las

a En el manuscrito una variante interlineal: “arte”.

187

212



22

relaciones y exigencias nacionales, é expresa especialmente aquéllas que
son mas generales ¥ coinciden con nexos de civilizacién més vastos que el
drea nacional: Europa, lo gue suele llamarse civilizacién occidental, et-
cétera. Croce ha logrado recrear en su personalidad v en su posicion de
lider mundial de 1a cultura aquelia funcién de intelectual cosmopolita que
fue desempefnada casi colegiadamente por los intelectuales italianos del
Medioevo hasta fines del 600. Por otra parte, si en Croce estin vivas las
preccupaciones de Hder mundial, gue lo inducen a asumir siempre actitu-
des equilibradas, olimpicas, sin empefios demasiado comprometedores de
cardcter temporal y episddico, también es cierto que ¢l mismo ha inculca-
do el principio de que en Italia, si se quiere desprovincializar Ia cultura
y las costumbres (y el provincialismo todavia perdura como residuo del
pasado de disgregacidén politica y moral), hay que elevar el tono de la
vida intelectual a través del contacto v ¢l intercambio de ideas con el mun-
do internacional (éste era el programa renovador del grupo florentino
de La Voce), por lo tanto en su posicidn v en su funcién es inmanente
un principio esencialmente nacional.

La funcidn de Croce se podria parangonar a la del papa catdlico v hay
que decir que Croce, en el Ambito de su influencia, a veces ha sabido
conducirse més habilmente gue el papa: en su concepto de intelectual,
por lo demds, hay algo de “catdlico y clerical”, como puede verse por sus
publicaciones del tiempo de guerra ¥ como se desprende incluso hoy de
resefias v apostilias; en forma mds orgdnica v compacta su concepeién del
intelectual puede aproximarse a la expresada por Julien Benda en el
libro La frahison des clercs* Desde el punto de vista de su funcion cul-
tural, no kay que considerar tanto a Croce como fildsofo sistemitico
como algunocs aspectos de su actividad; 1] Croce como tedrico de 1z esté-
tica y de 1a critica literaria y artistica (la Gltima edicidn de la Enciclopedia
Britannica ha confiado a Croce la voz “Estética”, tratado publicado en
Ttalia fuera de comercio con el titulo Aestherica in nuce;® el Breviario
d’Estetica ha sido compilado para los norteamericancs.® En Alemania
hay muchos seguidores de la Estética crociana); 2] Croce como critico
de la filosofia de la praxis y como tedrico de la historiografia; 3] espe-
cialmente Croce como tnoralista v maestro de vida, constructor de prin-
cipios de conducta que prescinden de toda confesidn religiosa, incluso
muestran ¢émo se puede “vivir sin religion”. El de Croce es un ateismo
de sefores, un anticlericalismo que aborrece la tosquedad v rudeza ple-
beya de los anticlericales desarrapados, pero se trata siempre de atefsmo
v de anticlericalismo; por ello se plantea la pregunta de por qué Croce
no se ha puesto a la cabeza, si no activamente, al menos dando su nom-
bre ¥ su patrocinio, de un movimiento italiano de Kulturkamf, | lo que
habria tenido enorme importancia histérica (respecto a la actitud hipé-
crita de los crocianos hacia el clericalismo debe verse el articulo de G,

188



Prezzolini “La paura del prete” en el libro Mi pare. . . impreso por la casa
editorial Delta de Fiume).* Tampoco puede decirse que no se haya em-
pefiado en la lucha por consideraciones de cardcter filisteo, por® conside-
raciones personales, etcétera, porque él ha demostrado no preocuparse por
estas vanidades mundanas conviviendo lbremente con una mujer muy
inteligente, que mantenia la vivacidad de su saldén napolitanc frecuentado
por cientificos italiancs v extranjeros v sabia despertar la admiracion de
estos frecuentadores; esta unidn libre impidid a Croce entrar en el Se-
nado antes de 1912, conando lIa sefiora ya hubo muerto y Croce volvié a
ser para Giolitti una persona “respetable”. También debe observarse, a
propédsiio de religidn, la actitud equivoca de Croce con respecto al mo-
dernismo: que Croce tuviera que ser antimodernista podia entenderse,
en cuanto anticatélico, pero el planteamieanto de la lucha ideclégica no
fue éste. Objetivamente Croce fue un aliado valioso de los jesuitas contra
el modernismo (en el Date a Cesare Missiroli exalta ante los catdlicos la
actitud de Croce y Gentile contra el modernismo en este sentido).” ¥
la razén de esta lucha, que entre religién trascendental v filosofia inma-
nentista po puede existir un tertium quid ancipite ed equivoco, parece
todo un pretexto. Tambiér en este caso aparece el hombre del Renaci-
miento, el tipo de Erasmo, con la misma falta de cardcter y de valor
civil. Los modernistas, dado el caricter de masas que les dio el contem-
porineo nacimiento de una democracia rural catdlica (ligada a la revolu-
cién técnica que tenia lugar en el valle paduano con la desaparicion de la
figara del obbligato o schiavandare y la expansién del bracero y formas
menos serviles de aparceria) eran reformadores religiosos, aparecidos no
segin esquemas intelectuales preestablecidos, tan apreciades por el hege-
lianismo, sino segin las condiciones reales e histéricas de la vida religio-
sa italiana. Era una segunda oleada de catolicismo liberal, mucho mas
extendido y de cardcter mds popular que el del neogiielfismo antes del 48
¥ del mas genuino liberalismo catdlico posterior al 48, La actitud de Croce
¥ Gentile {con el monaguillo Prezzolini) aislé a los modernistas en el
mundo de la cultura ¢ hizo més facil su aniguilamiento por parte de los
jesuitas, incluso parecié una victoria del papado contra toda la filosoffa
moderna: la enciclica antimodernista es en realidad contra la inmanencia
y la ciencia moderna y en este sentido fue comentada en los seminarios y
en los circulos religiosos (es curioso que hoy la actitud de los crocianos
con respecto a los modernistas, o al menos los mayores de ellos —aun-
que no conira Buonajuti— ha cambiado mucho como puede verse por
la elaborada resefia de Adelfo OQmodeo, en la Critfica del 20 de julio de
1932, de las Mémoires pour servir & Fhistoire religieuse de notre temps de
Alfred Loisy).® ;Por qué Croce no dio del modernismo la misma expli-

a2 En el manuscrito: “de”,

189



22a cacidn légica que en la Storia d’Europa ha dado del | catolicismo liberal,
como de una victoria de la *religidn de la libertad”, que lograba pene-
trar incluso en la ciudadela de su més acérrimo antagonista® v enemigo,
etcétera? (Debe revisarse en la Storia d’ltalia 1o que se dice del modernis-
mo: pero tengo la impresidn de que Croce lo pasa por alto,” mientras que
exalta la victoria del liberalismo sobre el socialismo convertido en refor-
mismo por la actividad cientifica del propio Croce.)

La misma observacion puede hacerse a Missiroli, también €l antimo-
dernista v antipopular: si el pueblo no puede llegar al concepto de la
libertad politica v a la idea nacional sino después de haber atravesado
una reforma religiosa, o sea después de haber conquistado la nocién de
libertad en la religidn, no se comprende por qué Missiroli v los liberales
del Resto del Carlino han sido tan ferozmente antimodernistas: o se com-
prende incluso demasiado; porque modernismo significaba politicamente
democracia cristiana, ésta era particularmente fuerte en la Emilia-Roma-
fia v en todo el valle paduano ¥ Missiroli con sus liberales luchaban por
la Agraria.

Se plantea el problema de quién representa més adecuadamente a la
sociedad contemporanea italiana desde el punto de vista tedrico v moral:
el papa, Croce, Gentile; o sea: 1] quién tiene mds importancia desde el
punto de vista de la hegemonfa, como ordenador de la ideologia que da
el cemento mds intimo a la sociedad civil y por lo tanto al Estado; 2]
quién representa mejor en el extranjero la influencia italiana en el cuadro
de la cultura mundial. El problema no es de ficil solucién, porque cada
uno de los tres domina ambientes v fuerzas sociales diversas. El papa
como cabeza vy guia de la mayoria de los campesinos italianos y de las
mujeres, ¥ porque su autoridad e influencia operan con itoda una orga-
nizacién centrada vy bien articulada, es una gran fuerza, la mayor fuerza
politica del pals después del gobierno; pero la suva es una autoridad que
se ha vuelto pasiva y aceptada por inercia, que incluso antes del Con-
cordato era, de hecho, un reflejo de la auvtoridad estatal. Por esta razon
es dificil establecer un parangdn enire Ja influencia del papa y la de un
particular en la vida cultural. Un parangdn mdés racional puede estable-
cerse entre Croce v Gentile, v de inmediato resulta evidente gue la influen-
cig de Croce, no obstante todas las apariencias, es en mucho superior a la
de Gentile. Por otra parte, la anioridad de Gentile dista mucho de ser
admitida en su mismo bando politico (recordar el ataque de Paolo Orano
en el Parlamento contra la filosofia de Gentile y el ataque personal contra
Gentile v los gentilianos en el semanario Roma por parte de G. A. Fa-
neili).* Me parece que la filosofia de Gentile, el actualismo, es més na-
cional sélo en el sentido de que estd estrechamente ligada a una fase pri-

2 En el manuscrito: “antagonismo”.

190



mitiva del Estado, a la fase econdémico-corporativa, cuando todos los ga-
tos son pardos. Por esta misma razdn se puede creer en la mayor impor-
tancia e influencia de esta filosofia, asi como muchos creen que en el
Parlamento un industrial es mas que un abogado representante de los
intereses industriales (o que ui profesor o hasta un lider de los sindicatos
obreros), sin pensar que, si la mavoria parlamentaria en pleno fuese de
industriales, el Parlamento | perderfa inmediatamente su funcién de me-
diacidn politica y todo prestigio (para el corporativismo y economismo
de Geniile debe confrontarse su discurso pronunciado en Roma y publi-
cado en gl libro Cultura e Fascismeo).® La influencia de Croce es menos
ruidosa que la de Gentile pero més profunda y arraigada; Croce es real-
mente una especie de papa laico, pero la moral de Croce es demasiado para
intelectuales, demasiado del tipe Renacimiento, no puede hacerse popu-
lar, mientras que el papa y su doctrina influyen a masas incalcuiables de
pueblo con miximas de conducia que s¢ refieren incluso a las cosas mdés
elementales. Es verdad que Croce afirma que estos modos de vida ya no
son especificamente cristianos y religiosos, porque “después de Cristo to-
dos somos cristianos”, o sea que el cristianismo, en lo que es real exigen-
cia de vida y no mitologia, ha sido absorbido por la civilizacién moderna
(este aforismo de Croce tiens ciertamente mucho de verdad: el senador
Mariano D’Amelio, primer presidente de Casacién, combatié la objecidn
de que los codigos occidentales no pueden introducirse en paises no cris-
tianos como el Japdn, Turquia, etcétera, precisamente porque fueron cons-
truidos con muchos elementos introducidos por el cristianismo, recordan-
do esta “simple verdad” de Croce.’® Ahora bien, los cédigos occidentales
son introducidos en los paises “paganos™ como expresién de la civilizacién
europea v no del cristianismo como tal, ¥ Jos buenos musulmanes no
creen haberse convertido en cristianos ni haber abjurade del islamismo).

Cfr. Cuaderno 7 (VII), pp. 60 bis-61,

<§ 41>, V. Debe criticarse el planteamiento que hace Croce de la
ciencia politica. La politica, segiin Croce, es la expresion de la “pasién”. A
propdsito de Sorel, Croce escribié (Cultura e vita morale, 22 ed., p. 158):
“El ‘sentimiento de escisién’ no lo habian garantizado (el sindicalismo) su-
ficientemente, probablemente también porque una escisidn teorizada es
una escisidn superada; tampoco e} ‘mito” lo entusiasmaba suficientemente,
seguramente porque Sorel, en el acto mismo de crearlo, Io habia disipado,
dando su explicacién doctrinal®.* Pero Croce no advirtié que las observa-
ciones hechas a Sorel se pueden volver contra el mismo Croce: (la pasion
teorizada no es también eila superada? La pasion de la que se da una ex-
plicacién doctrinal, ;jno es también ella “disipada™? Y no se diga que la

191



23a

“pasién” de Croce es aigo distinto del “mito” soreliano, que la pasidn
significa la categoria, el momento espiritual de la prictica, mientras que el
mito es una determinada pasidn que como histéricamente determinada
puede ser superada y disipada sin que por ello se aniquile la categorfa de
que es un momento perenne del espiritu: la objecidén es verdadera solo
en el sentido de que Croce no es Sorel, cosa obvia y banal. Por lo pronto
debe observarse gue el planteamiento de Croce es intelectualista e ilumi-
nista. Puesto que tampoco el mito concretamente estudiado por Sorel
era cosa de papel, una construccién arbitraria del intelecto sorcliano, no
podia ser disipado por cualquier paginita doctrinal, conocida por grupos
restringidos de intelectuales, que luego difundian la teoriz como prueba
cientifica de la verdad cientifica del mito, el cual ingenuamente apasio-
naba a las grandes masas populares. Si la teoria de Croce fuese real, ia
ciencia politica no deberia ser otra cosa mds que una nueva “Medicina”
de las pasiones y no puede negarse que | una gran parte de los articulos
politicos de Croce es precisamente una intelectualista € iluminista Medici-
na de las pasiones, asi como acaba por ser comica la seguridad de Croce
de haber aniquilado vastos movimientos histéricos en la realidad porgue
cree haberlos “superado y disuelto” en idea. Pero en realidad tampoco es
cierto que Sorel s6lo haya teorizado y explicado doctrinalmente un mito
determinado: para Sorel la teorfa de los mitos es el principio cientifico
de la ciencia politica, es la “pasidn” de Croce estudiada en forma mds
coacreta, es lo que Croce Hama “religion”, o sea una concepcidon del
mundo con una ética correspondiente, es un intento de reducir a lenguaje
cientifico la concepcidn de las ideologias de la filosoffa de la praxis vista
precisamente a través del revisionismo crociano. Fn estg estudio del mito
como sustancia de la accién politica, Sorel estudié también ampliamente
el mito determinado que estaba en la base de una cierta realidad social
¥ que era su motor de progreso. Su tratamiento tiene por ello dos aspec-
tos; uno propiamente tedrico, de ciencia politica, v un aspecto politico
inmediato, programitico. Es posible, aunque muy discutible, que el as-
pecte politico y programitico del sorclianismo haya sido superado v disi-
pado; actualmente puede decirse que ha side supzrado en el sentido de que
ha sido integrado y depurado de tedos los elementos intelectualistas y lite-
rarios, pero incluso hoy es preciso reconocer que Sorel trabajé sobre la rea-
lidad efectiva y que tal realidad no ha sido superada ni disipada.

Que Croce no haya salido de estas coaniradicciones y que en parte
tenga conciencia de ello, se comprende por su actitud frente a los “par-
tidos politicos” tal como se revela en €l capitulo “I1 partito come giudizio
e come pregiudizio™ del libro Cultura e vita morale* y por lo que se dice
de los partidos en los Elemenii di politica,® esto dlfimo alin mas signifi-
cativo. Croce reduce ¢l acto politico a la actividad de los “jefes de parti-
do” como individuos, que para satisfacer su pasidn s¢ construyen, en los

192



partidos, los instrumentos adecuados para el triunfo {de manera que la
medicina de las pasiones bastaria hacérsela beber a pocos individuos).
Pero tampoco esto explica nada. Se trata de esto: los partidos han existido
siempre, permanentemente. aunque con otras formas ¥ otros nombres,
¥ una pasion permanente es un contrasentidoe (sdlo por metifora se habla
de locos razonadores, etcétera), v atn mds, siempre ha existido una or-
ganizacidn permanentemente militar, la cual ensefia a ejecutar a sangre
fria, sin pasion, el acto prictico més extremo, la matanza de otros hem-
bres que no son odiados individualmente por esos individuos, etcétera.
Por otra parte, el ejército es el actor politico por excelencia incluso en
tiempos de paz: jcdémo poner de acuerdo la pasidén con la permanencia,
con el orden v la disciplina sistemdtica, etcétera? La voluntad politica
debe tener algiin otro motor ademis de la pasion, un motor de caricter
también permanente, ordenado, disciplinado, etcétera. No se ha dicho que
la lucha politica, como la lucha militar, se resuclva siempre sanguinaria-
mente, con sacrificios personales que llegan hasta el sacrificic supremo de
la vida. La diplomacia es precisamente aquella forma de Iucha politica
internacional (y no se ha dicho que no exista una diplomacia incluso
para las luchas nacionales enirz partidos) que influiye para obtener vic-
torias (gue no son siempre de poca envergadura) sin derramamiento de
sangre, sin guerra. La sola comparacidn “abstracta” entre las fuerzas mi-
litares v politicas (alianzas, etcétera) de dos Estados rivales, convence
al mas débil para que haga concesiones. He ahi un caso de “pasidén” amaes-
trada y razonable. En el caso de los jefes y los subordinados, sucede que
los jefes y los grupos dirigentes suscitan las pasiones de las masas astuta-
mente y las conducen a la Iucha y a la guerra, pero en este caso no es la
pasion la causa y sustancia de la politica, sino la conducta de los jefes
que se mantienen friamente razonadores, La tltima guerra ha demostra-
do, ademds, que no era la pasién la que mantenia a las masas militares
en las trincheras, sino el terror de los tribunales militares o un sentido
del deber friamente razonado v reflexivo.

Cfr. Cuaderno 7 (VIL}, pp. 70-70 his.

< ¢ 41>, VI, La teoria del valor como parangon eliptico. Ademas de
la objecion de que la teoria del valor tiene su origen en Ricardo, que
ciertamente no sé proponia hacer un parangén eliptico en el sentido que
piensa Croce, debe afiadirse afin otra serie de razonamientos. ;Era ar-
bitraria la teoria de Ricardo y es arbitraria a solucién més precisa de la
economia critica? ;Y en gué punto del razonamiento estaria el arbitrio
o0 el sofisma? Habria que estudiar bien la teorfa de Ricardo sobre el Es-
tado como agente econdmico, como Jla fuerza que totela el derecho de

193

24



24~

propiedad, o sea el monopolio de los medios de produccién. Es cierto
que el Estado ut sic no produce la situacién econémica, sin embargo
puede hablarse del Estado como agente econdmico en cuanto que preci-
samente el Estado es sinénimo de tal situacién. De hecho, si se estudia la
hipdtesis econdémica pura, como Ricardp pretendia hacer, ;no hay que
prescindir de esta situacién de fuerza representada por los Estados y por
el monopolio legal de a2 propiedad? Que la cuestion no es ociosa queda
demostrado por los cambios aportados a la situacién de fuerza existente
en la sociedad civil por el nacimiento de las trade-unions, por mis que el
Estado no haya cambiado de naturaleza. Asi pues, no se trataba en lo
mas minimo de un parangdn eliptico, hecho en vista de una futura forma
social distinta de la estudiada, sino de una teotia resultante de la reduc-
cion de la sociedad econdmica a la pura “economicidad”, ¢ sea al miximo
de determinacion del “libre juego de las fuerzas econdmicas™, en el que
siendo la hipdtesis la del home oeconomicus, no podia no prescindirse
de la fuerza dada al conjunto por una clase organizada en el Estado, de
una clase que tenfa en el Parlamento su trade-union, mientras que los
asalariados no podian coaligarse v hacer valer la fuerza dada por la co-
lectividad a cada individuo aislado. Ricardo, como por lo demas los otros
economistas clasicos, eran extremadamente desprejuiciados y Ia teoria ri-
cardiana del valor-trabajo no pravocé ningtn escdndalo cuando fue expre-
sada (cfr. la Storia delle dottrine economiche de Gide v Rist),” porque
entonces no representaba ningin peligro, parecia sdlo, como era, una
constatacion puramente objetiva y cientifica. El valor polémico v de edu-
cacién moral y politica, aun sin perder su objetividad, habria de adgui-
rirlo s6lo con la economia critica. El problema estd ligado ademds al
problema fundamental de la ciencia econémica “pura”, o sea a la iden-
tificacidn de lo que debe ser el concepto v el hecho histéricamente deter-
minado, independiente de los otros conceptos y hechos pertinentes a las
otras ciencias: el hecho determinado de la ciencia econémica | moderna
no puede ser mis que el de mercancia, de produccién y distribucién de
nrercancias v no un concepto filoséfico como querria Croce, para el cual
incluso el amor es un hecho econémico y toda la “naturaleza” es reducida
al concepto de economia.

Habria que sefialar adn que, si se quiere, todo el lenguaje es una serie
de parangones elipticos, que la historia es un parangdén implicito eatre
¢l pasado y ef presente (la actualidad histdrica} o entre dos momentos
distintos del desaircllo histérico. (Y por qué la elipsis es ilicita si el pa-
rangdén se produce con una hipétesis futura, mientras que seria licita si el
parangdn se establece con un hecho pasado (el cual en tal caso es asu-
mido justamente como hipdtesis, como punto de referencia util para me-
jor comprender el presente}? El mismo Croce, hablando de las previsiones,
sostiene que la previsién no es otra cosa que un juicio especial sobre la

194



actualidad que es la dnica que se conoce, porque no se puede conocer el
futuro por definicién porque éste no existe y no ha existido y no se puede
conocer lo inexistente (cfr. Conversazioni Critiche, 1a. serie, pp. 150-
53).* Se tiene la impresidn de que el razonamienio de Croce es més
bien de literato v de constructor de frases efectistas.

Cfr. Cuaderno 7 {¥VII), pp 71-72.

<} 41>. VII. Sobre la tendencia descendente de la tasa de ganancia,
Esta ley deberia ser estudiada sobre la base del taylorismo y del fordis-
mo. ;(No son estos dos métodos de produccion ¥ de trabajo intentos pro-
gresistas de superar la ley tendencial, eludiéndola con la multiplicacién de
las variables en las condiciones del aumento progresivo del capital cons-
tante? Las variables son éstas (entre las mas importantes, pero de los li-
bros de Ford* se podria construir un registro completo y muy interesan-
te): 1] las maquinas continuamente introducidas son més perfectas y re-
finadas; 2] los metales mas resistentes ¥ de mayor duracién; 3] se crea-
un tipo nuevo de obrero monopolizado con los altos salarios; 4] dismi-
nucién del desperdicio en el material de fabricacidn; 5] utilizacion cada
vez mayor de Jos cada vez mas numerosos subproductos, o sea ahorro de
desperdicios que antes eran necesarios v que se ha hecho posible por la
gran amplitud de las empresas; 6] utilizacidn del desperdicio de energias
caléricas: por ejemplo, el calor de los altos hornos que antes se disper-
saba en la atmdsfera es entubado y calienta las casas habitacidn, etcétera.
{La seleccidn de un nuevo tipo de obrero hace posible, a través de la 1a-
cionalizacién taylorizada de los movimientos, una produccién relativa y
absoluta mds grande que la anterior con la misma fuerza de trabajo.) Con
cada una de estas innovaciones el industrial pasa de un periodo de costos
crecientes (o sea de descenso de la tasa de ganancia) a un pericdo de
costos decrecientes, en cuanto que viene a gozar de un monopolio de ini-
ciativa que puede durar bastante tiempo (relativamente). El monopolio
dura largo tiempo también a causa de los altos salarios que tales indus-
trias progresistas “deben” dar, si quieren formar un cuerpo de cbreros
seleccionados v si quieren disputar a sus competidores los obreros mas
predispuestos, desde el punto de vista psicotécnico, para las nuevas formas
de produccién y de irabajo (recordar el hecho similar del senador Agnel-
li, que para absorber en la Fiat a las otras empresas automovilisticas,
captd a todos los obreros hojalateros de la plaza mediante altos® salarios;
las fabricas, privadas asi de sus secciones | especializadas para la produc-
cion de guardafangos, trataron de resistir intentando fabricar guardafan-
gos de madera comprimida, pero la innovacién fracasdé vy tuvieron que

a2 En el manuscrito: “otros” (o sea “aliri” en vez de *“alii™).

195

25



capitular). La extensién de los nuevos métodos determina una serie de
crisis, cada una de las cuales se plantea los mismos problemas de los cos-
tos crecientes ¥ cuyo ciclo se puede imaginar recurrente hasta que: 1] no
se haya alcanzado el limite extremo de resistencia del material; 2] no se
haya alcanzado el limite en la introduccién de nuevas méguinas automéa-
ticas, o sea la relacién dltima entre hombres v mdquinas; 3] no se haya
alcanzado el limite de saturacién de industrializacién mundial, tomando
en cuenta la tasa de crecimiento de la poblacion (que por lo demés de-
clina con la extensién del industrialismo) y de la produccidn para renovar
las mercancias de uso y los bienes instrumentales. La ley de la tendencia
descendente de la tasa de ganancia estarfa pues en la base del americanis-
mo, o sea que serfa la causa del ritmo acelerado en el progreso de los
métodos de trabajo v de produccién v de modificacién del tipo tradicio-
nal de obrero.

Cfr. Cuaderno 7 (¥II), p, 68 bis.

<% 41>, VIIL El punto mds importante en €l que Croce resume las
criticas, segiin él decisivas y que habrian representado una época histori-
ca, es la Storia d’ltalia dal 18717 al 1915 en el capitulo en que alude al
destino de la filosofia de la praxis v de la economia critica.® En el pre-
facio a la segunda edicién del Yibro MSEM fija en cuatro las tesis princi-
pales de su revisionismo: la primera, que la filosofia de la praxis debe
valer como simple canon de interpretacin, y la segunda, que la teorfa del
valor-trabajo no es otra cosa sino el resultado de un parangén eliptico
entre dos tipos de sociedad, él afirma haber “sido generalmente acogidas”,
“se han vuelto usuales, v ya se oyen repetir casi sin que se recuerde quién
fue €l primerc en ponerlas en circulacion”. La tercera tesis, critica de la
ley acerca del descenso de la tasa de ganancia (“ley que, si fuese exacta-
mente establecida, <. .. > significaria ni mas ni menos que el fin automa-
tico e inminente (17) de la sociedad capitalista) *“es seguramente mis
dura de aceptar”; pero Croce se alegra de la adhesion del “economista
v filésofo” Ch. Andler (en las Notes critiques de science sociale, afio
I, n. 3, Paris, 10 de marzo de 1900, p. 77). La cuarta tesis, la de una
economia filoséfica, “es ofrecida mas propiamente a la meditacién de los
filésofos™ v Croce remite a su futuro libro sobre la practica. Respecto a
las relaciones entre filosofia de 1a praxis y hegelianismo, remite a su en-
sayo sobre Hegel.®

En la “Conclusion” a su ensayo “Per la interpretazione e la critica di
alcuni concetti” (MSEM, pp. 55-113, la conclusidn estq en las pp. 110-
13), Croce resume en cuatro puntos los resultados positives de su in-

a En el manuscrito: “1870".

196



vesnoacmn 1] En lo tocante a la ciencia economma la ]usnﬁcamon de la
economia critica, entendida no en cuanto ciencia econdémica general, sino
en cuanto economia sociolégica comparativa, que trata de las condicio-
nes del trabajo en la sociedad; 2] En lo tocante a la ciencia de la historia,
1a liberacion de la filosofia de la praxis de todo concepto aprioristico (bien
sea herencia hegeliana o contagio de vulgar evolucionismao), y el enten-
dimiento de la doctrina como fecundo, pero simple canon de interpreta-
cidn histérica; 3] En lo tocante al aspecto practico, la imposibilidad de
deducir el programa social del movimiento (como también cualquier® |
otro programa sociat) de proposiciones de pura ciencia, debiéndose llevar
el juicio de los programas sociales al campo de la observacién empirica
y de las persuasiones practicas; 41 En lo tocante al aspecto ético, 1a nega-
cién de la amoralidad intrinseca y de Ia antieticidad intrinseca de la filo-
sofia de la praxis.® (Serd 1til buscar otros puntos de discusién v de cri-
tica en todos los escritos de Croce sobre el tema, resumiéndolos atenta-
mente con todas las anotaciones bibliograficas del caso, aunque conser-
vandoles un puesto especial 2 estos puntos que el mismo Croce indica
como los que principalmente han atraido su interés <Cy> su® reflexién maés
metddica v sistemitica.)

<} 41>. IX. Para comprender mejor 1a teoria crociana expuesta en la
relacion presentada en el Congreso de Oxford sobre “Historia y Antihis-
toria™ (v que en otro punto ha sido emparentada con la discusién desarro-
llada por la generacion pasada sobre el punto de la posibilidad de los
“saltos” en la historia y en la naturaleza),® hay que estudiar el estudio de
Croce Interpretazione storica della proposizioni filosofiche,® en el cual,
ademis del tema del que deriva el titulo, de por si muy interesante y que
ne es observado por Croce en su polémica tltima contra la filosofia de la
praxis, se contiene una interpretacién restrictiva y capciosa de la proposi-
cion hegeliana: “lo que es real es racional ¥ lo que es racional es real”,
precisamente en el sentido de la antihistoria.

<% 41>, X. La importancia que han tenido el maquiavelismo y e} an-
timaguiavelismo en Italia para el desarrcllo de la ciencia politica y el
significade gue en este desarrolto ha tenido recientemente la proposicidn
de Croce sobre la autonomia del momento politico-econdmico y las pa-
ginas dedicadas a Magquiavelo. ;Puede decirse que Croce no habria lle-
gado a este resultado sin la aportacidn cultural de la filosofia de la pra-
xis? Debe recordarse a este propodsito que Croce escribié que no podia

a En el manuscrito: “de cualquier”.
b En el manuscrito: “su-sun”™.

197

250



26

comprender cémo es que nunca nadie pensd en desarrollar el concepto de
que el fundador de la filosofia de la praxis llevé a cabo, para un grupo so-
cial moderno, la misma obra realizada por Maquiavelo en su tiempo.!
De este parangén de Croce se podria deducir toda la injusticia de su actual
posicién cultural, incluso porque el fundador de la filosofia de la praxis
tuvo intereses mucho mas amplios que Maguiavelo ¥ que el mismo Botero
{que para Croce integra a Maguiavelo en el desarrollo de la ciencia poli-
tica,® aunque esto no sea muy exacto, si de Maquiavelo no se considera
solo el Principe sino también los Discursos), no sélo eso, sino que en €l
estd contenido en embrién también el aspecto ético-politico de la poli-
tica o la teoria de la hegemonia y del consenso, ademis del aspecto de la
fuerza y de la economia.

La cuestion es ésta: dado el principio crociano de la dialéctica v de los
distintos (que debe criticarse como sclucién puramente verbal de una exi-
gencia metodolégica real, en cuanto que es verdad que no existen sélo los
opuestos, sino también Jos distintos), ;jqué relacidn que no sea la de “im-
plicacién en la unidad del espiritu” existird entre el momento econdmico-
politico ¥ las otras actividades histéricas? ;Es posible una solucién espe-
culativa de estos problemas, o sélo una solucién hisidrica, dada por el
concepto de “bloque histérico” presupuesto por Sorel?? Por lo pronto se
puede decir gue mientras la obse!sién politico-cconémica (practica, didas-
célica) destruye el arte, la moral, la filosofia, por el contrario estas acti-
vidades son también “politica”. O sea que la pasidén econémico-politica es

. destructiva cuando es exterior, impuesta con la fuerza, segiin un plan
“prestablecido (y también el que sea asf puede ser necesario politicamente

¥ se tienen periodos en los que el arte, la filosofia, etcétera se adormecen,
mientras que la actividad préctica estd siempre viva), pero puede volver-
se implicita en el arte, etcétera, cuando el proceso es normal, no violento,
cuando entre estructura y superestructuras hay homogeneidad y el Estado
ha superado su fase econdmico-corporativa. El mismo Croce (en el libro
Erica e politica) alude a estas diversas fases, una de violencia, de miseria,
de lucha encarnizada, de la que no se puede hacer historia ético-politica
{en su sentido restringido), y una de expansion cultural que seria la “ver-
dadera” historia.* En sus dos recientes libros: Storia d’italia y Storia
d'Furopa, se omiten precisamente los momentos de la fuerza, de la lucha,
de la miseria v la historia comienza en uno después de 1870 y en ¢l otro
a partir de 1815, Segin estos criterios esquemdticos, se puede decir que
el mismo Croce reconoce implicitamente la prioridad del hecho econémi-
co, 0 sea de la estructura como punto de referencia y de impulso dialéctico
para las superestructuras, o sea los “momentos distintos del espiritu™. El
punto de la filosofia crociana sobre el que hay que insistir parece que
debe ser precisamente la llamada dialéctica de los distintos. Hay una exi-
gencia real en el distinguir los opuestos de los distintos, pero hay también

198



una contradiccidn en los términos, porque dialéctica se tiene sélo de los
opuestos. ;Ver las objeciones no verbaiistas presentadas por los gentilia-
nos a esta teoria crociana y remontarse a Hegel? Hay que ver si el mo-
vimiento desde Hegel hasta Croce-Gentile no ha sido un paso atras, una
reforma “reaccionaria”, ;No han hecho ellos mas abstracto a Hegel? ;No
le han amputado la parte mds realista, mds historicista? ;v no es, por el
contrario, precisamente de esta parte gue sélo la filosofia de la praxis,
dentro de ciertos limites, es una reforma y una superacién? ;Y no ha sido
precisamente el conjunto de la filosofia de la praxis el que ha hecho des-
viarse en este sentido a Croce ¥ a Gentile, aunque ellos se hayan servido
de esta filosofia para doctrinas particulares? (jo sea por razones impli-
citamente politicas?). Entre Croce-Gentile v Hegel se ha formade un es-
labdn tradicién Vico-Spaventa-(Gioberti). ;Pero no significa eso un paso
atras respecto a Hepgel? ;Hegel no puede ser pensado sin la Revolucion
Francesa y Napoledn con sus guerras, o sea sin las experiencias vitales e
inmediatas de un periodo histérico intensisimo de luchas, de miserias, cuan-
do el mundo externo atrapa al individuo y e hace focar la terra, lo aplas-
ta contra la tierra, cuando todas las filosofias pasadas fueron criticadas
por la realidad de manera tan perentoria? ;Qué podian dar de similar Vico
v Spaventa? (;Incluso Spaventa que participd en sucesos histéricos de
alcance regional v provincial, en comparacién con los ocurridos desde 1789
hasta 1815 que trastornaron todo el mundo civilizado de entonces v
obligaron a pensar “mundialmente”™? ;Que pusieron en movimiento la
“totalidad” social, todo el génere humano concebible, todo el “espiritu™
He ahi por qué Napoledn puede parecerle a Hegel el “espiritu del mun-
do” a caballo!) ;En qué movimiento histérico de gran envergadura par-
ticipa Vico? Por més que su talento consista | precisamente en haber con-
cebido un vasto mundo desde un rincén muerto de la “historia” ayudado
por la concepcién unitaria ¥ cosmopolita del catolicismo. .. Ahi esti la
diferencia esencial entre Vico y Hegel, enire dios v la providencia v Na-
poledn-espiritu del mundo, entre una abstraccién remota v la historia de
ia filosoffa concebida como tnica filosofia, que llevara a la identificacion
aunque sea especulativa entre historia v filosofia, del hacer v del pensar,
hasta el proletariado aleman como dnice heredero de la filosofia clasica
alemana.’

Cir. Cuaderno 4 (X111}, pp. 33-34.

< $41>>. XI. La biografia politico-intelectual de Croce no estd recogida
por entero en la obra Coniributo alla critica di me stesso.* Por lo que toca
a sus relaciones con la filosofia de la praxis, muchos elementos ¢ ideas
esenciales se hallan diseminados en todas las obras. En el libro Cultura e
vita marale (2% ed., p. 45, pero también en otras paginas, como aquellas en

199



27

donde se explica el origen de sus simpatias por Sorel)? él afirma que, no
obstante sus tendencias naturaliter democriticas (porque el fildsofo no
puede no ser democritico), su estémago se negd a digerir la democracia,
mientras ésta no tomase algin condimento de la filosofia de la praxis, la
cual, “cosa sabidisima, estd embebida de filosofia clasica alemana”. Du-
rante Ia guerra él afirma que ésta es precisamente la guerra de Ia filosofia
de ia praxis (cfr. entrevista con Croce de De Ruggiero reproducida en la
Révue de Métaphysique et de Morale, las Pagine di guerra, v la introduc-
cion de 1917 al MSEM 3

Cfr. Cuadernc 4 (XII1}, p. 33 bis.

<$ 41>, XII. Uno de los punlos que més interesa examinar y pro-
fundizar es la doctrina crociana de las ideclogias politicas. No basta para
ello leer los Elementi di politica con ¢l apéndice, sino que hay que buscar
las resefias publicadas en la Critica (entre otras aquella del optsculo de
Malagodi sobre las Ideclogie politiche, un capitulo de las cuales estaba
dedicado a Croce;® estos escritos dispersos seguramente serin recogidos
en el 32 v 4° tomos de las Conversazioni Critiche). Croce, después de
haber sostenido en el MSEM que la filosofia de Ia praxis no era mis que
una forma de decir y que bien habia hecho Lange en no hablar de ella
en su historia del materialismo?® (sobre las relaciones entre Lange y la fi-
losofia de la praxis, gue fueron muy oscilantes € incierfas, debe verse el
ensayo de R. D’Ambrosio “La dialettica nella natura”™ en la Nuova Ri-
vista Storica, volumen de 1932, pp. 223-52).% en cierto punto cambid
de idea radicalmente vy convirtid en eje de su nueva revisién precisamente
la definicién construida por el profesor Stammler sobre Lange v que el
mismo Croce en el MSEM (IV edicién, p. 118) refiere como sigue: “Asi
como el materialismo filosofico no consiste en afirmar que los hechos
corporales tengan eficacia sobre los espirituales, sino en el hacer de éstos
una mera apariencia, irreal, de aquéllos; lo mismo la ‘filosofia de la praxis’
debe consistir en afirmar que la economia es la verdadera realidad y el
derecho es la engafiosa apariencia”.* Ahora también para Croce las su-
perestructuras son meras apariencias e ilusiones, jpero acaso es razonado
este cambio de Croce y, especialmente, corresponde a su actividad de fi-
i6sofo? La doctrina de Croce sobre las ideologias politicas es de muy
evidente derivajcién de la filosofia de la praxis: éstas son construcciones
practicas, instrumentos de direccidén politica, o sea, podria decirse, que
las ideologias son para los gobiernos meras ilusiones, un engafio sufrido,
mientras que para los gobernados son un engafio voluntario y consciente.
Para la filosofia de 1a praxis las ideologias son todo lo contrario de ar-
bitrarias; son hechos histéricos reales, que hay que combatir v revelar en
su naturaleza de instrumentos de dominio no por razones de moral, etcé-

200



tera, sino precisamente por razones de lucha politica: para hacer intelec-
tualmente independientes a los gobernados de los gobernantes, para destruir
una hegemonia y crear oira, como momento necesario del trastocamiento
de la prazis, Parece que Croce se aproxima mds a la interpretacion
" materialista vulgar que a la filosofia de la praxis. Para la filosofia de
la praxis las superestructuras son una realidad (o se vuelven una rea-
lidad, cuando no son puras elucubraciones individuales) objetiva v ope-
rante; ella afirma explicitamente que los hombres toman conciencia de su
posicion social ¥ por ende de sus obligaciones en el terreno de las ideo-
logias, lo que no es pequefa afirmacidn de realidad; la misma filosofia
de la praxis es una superestructura, es el terreno en el que determinados
grupos sociales toman conciencia de su propio ser sociai, de su propia
_fuerza, de sus propias obligaciones, de su propio devenir. En este sentido
“es justa la afirmacién del mismeo Croce (MSEM, TV ed, p. 118) de que
la filosofia de la praxis “es historia hecha o® in fieri”.* Hay sin embargo
una diferencia fundamental entre la filosofia de la praxis y las otras filo-
sotias: las otras ideologias son creaciones inorgénicas porque son contra-
dictorias, porque se orientan a conciliar intereses opuestos y contradic-
torios; su “historicidad” serd breve porque la contradiccion aflora des-
pués de cada acontecimiento del que han sido instrumento. La filosoffa de
la praxis, por el contrario, no tiende a resolver pacificamente las contra-
dicciones existentes en la historia y en la sociedad, incluso es la misma
teoria de tales contradicciones; no es el instrumento de gobierno de gru-
pos dominantes para obtener el consenso y ejercer Ia hegemonia sobre cla-
ses subaliernas; es la expresion de estas clases subalternas que quieren
educarse a si mismas en el arte de gobierno y que tienen interés en cono-
cer todas las verdades, incluso las desagradables, v en evitar los engafios
(imposibles) de la clase superior y tanto mas de si mismas. La critica de
las ideologias, en la filosofia de la praxis, afecta al conjunto de las super-
estructuras v afirma su caducidad répida en cuanto tienden a ocultar la
realidad, o sea la lucha y la contradiccién, aun cuando son “formalmen-
te” dialécticas (como el crocismo) o sea que explican una dialéctica es-
peculativa y conceptual ¥ no ven la dialéctica en el mismo devenir histo-
rico. Véase un aspecto de la posicidn de Croce que en el prefacio de 1917
al MSEM escribe que al fundador de la filosofia de la praxis “reservare-
mos < ...>> igualmente nuestra gratitud por haber cooperado a hacer-
nos insensibles a las alcinescas seducciones <. .. > de la Diosa Justicia v
de Ia Diosa Humanidad™:® ;¥ por qué no de la Diosa Libertad? Por el
contrario, la libertad ha sido deificada por Croce y ¢l es el pontifice de
“una religidn de la Libertad. Hay que sefialar que el significado de ideo-
" logia no es el mismo en Croce v en la filosofia de la praxis. En Croce el
significado estd restringido en forma un poco indefinible, si bien para su

a En el manuscrito: “y”.

201



272 concepto de “historicidad” incluso la | filosofia adquiere el valor de una
ideologia, Puede decirse que para Croce hay tres grados de libertad: el
librecambismo econdmico y el liberalismo politico que no son ni Ia cien-
cia econémica ni la ciencia politica (aunque respecto al liberalismo po-
litico Croce es menos explicito), sino precisamente “ideologias politicas”
inmediatas; 12 religién de la libertad: el idealismo, Incluse estando la re-
ligién de la libertad, como toda concepeidn del mundo, vinculada con
una ética correspondiente, no deberia ser ciencia sino ideologia. Ciencia
pura lo serfa sélo el idealismo, porque Croce afirma gque todos los fild-

_sofos, en cuanto tales, no pueden no ser idealistas, quiéranlo o no.”

El concepto del valor concreto (histérico) de las superestructuras en
la filosofia de !a praxis debe ser profundizado aproximéndolo al concepto
soreliano de “bloque histérico”.® Si los hombres adquieren conciencia de
su posicién social y de sus obligaciones en el terreno de las superestruc-
turas, esto significa que entre estructura y superestructura existe un vincu-

' lo necesario ¥ vital. Habria que estudiar contra cuales corrientes histo-
riogrificas ha reaccionado la filosoffa de la praxis en el momento de su
fundacién v cudles eran las opiniones mas difundidas en aquel tiempo in-
cluso con respecio a las otras ciencias. L.as mismas imigenes y metdforas
a las que recurren a menudo los fundadores de la filosofia de la praxis
dan indicios a este respecto: la afirmacion de que la economia es para
la sociedad lo que la anatomia en las ciencias biolégicas; y debe recor-
darse la lucha que tuvo lugar en las ciencias naturales para arrojar fuera
del terreno cigntifico principios de clasificacién basados en elementos ex-
teriores y fragiles. Si los animales fuesen clasificados por el color de la
picl, o del pelo o de las plumas, todos protestarian actualmente. En el
cuerpo humano ciertamente no puede decirse que [a piel (e incluso el
tipo de belleza fisica histéricamente prevaleciente) sean simples ilusio-
nes v que el esqueleto v la anatomia sean la Gnica realidad, sin embargo
durante mucho iiempo se dijo algo parecido. Dando valor a la anatomia
v a la funcion del esqueleto nadie ha querido afirmar que el hombre (y
mucho menos la mujer) puedan vivir sin ella. Continuando con la meta-
fora, se puede decir que no es el esqueleto (en sentido estricto) lo gue
nos hace enamorarnos de una mujer, pero que no obstante se comprende
hasta qué punto el esqueleto contribuye a la gracia de los movimientos,
etcétera, etcétera.

Otro elemento contenido en el prefacio del Zur Kritik ciertamente debe
vincularse a la reforma de la legislacion procesal y penal. En el prefacio
se dice gue asi como no se juzga a un individuo por lo que éste picnsa de
si mismo, tampoco se puede juzgar a una sociedad por las ideclogias.
Seguramente puede decirse que esta afirmacién estd vinculada a la re-
forma por la cual, en los juicics penales, las pruebas testimonigles ¥ ma-
teriales han acabado por sustituir a las afirmaciones del acusado con las

202



correspondientes torturas, etcétera.®

Aludiendo a las Hamadas leyes naturales v al concepto de naturaleza
(derecho natural, estado natural, etcétera) “que surgido en la filosofia
del siglo xv11, fue dominante en el siglo xviun”, Croce (p. 93 del MSEM)
dice que “semejante concepcion en realidad sélo de refilon es rozada por la
critica de Marx,® €l cual, analizando el concepto de naturaleza, demosiraba
cémo é&ste | era el complemento ideoldgico del desarrollo histérico de la bur-
guesia, un arma potentisima de la que ésta se vali6 contra los privilegios ¥
opresiones que trataba de abatir”. La alusién sirvié a Croce para la afirma-
cién metodolégica siguiente: “Aquel concepto podria haber surgido como
instrumento para un fin practico y ocasional ¥ ser no obstante intrinsecamen-
te verdadero. ‘Leyes naturales’ equivale, en este caso, a ‘leyes racionales’;
v la racionalidad ¥ la excelencia de esas leyes hay que negarlas. Ahora
bien, precisamente por ser de origen metatisico, ese concepto se puede
rechazar radicalmente, pero no se puede refutar en particular. Decae
junto con la metafisica de !a que formaba parte; y actualmente ya parece
haber decaido de veras. En paz descanse la ‘gran bondad’ de las leyes na-
turales™.?¢ El pasaje no es muy claro ¥ limpido en su conjunio. Debe re-
flexionarse sobre el hecho de que en general (o sea algunas veces) un
concepto puede surgir como instrumento para un fin practico v ocasional
¥ sef no obstante intrinsecamente cierto. Pero no creo que sean muchaos
los que sostengan que una vez cambiada una estructura, iodos los ele-
mentos de la correspondiente superestructura deban necesariamente caer.
Ocurre incluso que de una ideclogia surgida para guiar a las masas popu-
lares ¥ que por lo tanto no puede dejar de tomar en cuenia algunos de
sus intereses, sobreviven mds clementos: ¢l mismo derecho natural, si bien
ha decaido para las clases cultas, es conservado por la religién catélica y
estd vivo en el pueblo, més de lo que se cree. Por otra parte, en la critica
del fundador de la filosofia de la praxis se afirmaba la historicidad del
concepto, su caducidad, y su valor intrinseco estaba limitado a tal histori-
cidad pero no era negado.

Nota I, Los fenémenos de la moderna descomposicién del parlamen-
tarismo pueden ofrecer muchos ejemplos sobre la funcién y el valor con-
creto de las ideologias. Como es presentada esta descomposicién para
ocultar las tendencias reaccionarias de ciertos grupos sociales, es del ma-
vor interés. Sobre estos temas se han escrito muchas notas dispersas en
varios cuadernos (por ejemplo sobre la cuestién de la crisis del principio
de autoridad, etcétera)*? que, agrupadas, deben unirse a estas notas sobre
Croce.

Cfr. Cuaderno 4 (XIII}, pp. 54-54 bis, 57 v 57 bis.

& Fn el manuscrito: “M.7.

203

23



<341>. XIIL. En an articulo sobre “Clemenceaun”, publicado en la
Nuova Antologia del 16 de diciembre de 1929 v en otro publicade en la
Iiglia Leiteraria el 15 de diciembre (el primero firmado “Spectator”™, el
segundo con el nombre v apellido), Mario Missitoli reproduce dos impor-
tantes pasajes de cartas euviadas a él por Sorel y referentes a Clemenceau?
(en la Nuova Anfclogia los dos pasajes aparecen como un fodo orginico;
en la Italia Letieraria, por el contrario, como distintos, y entre el primero
¥ el segundo Missiroli intercala un “en otro lugar”, Io que hace com-
prender mejor estilisticamente el contexto): 1] “El [Clemenceau] juzga la
filosofia de Marx,® que constituye el esqueleto del socialismo contempo-
réneo, como una doctrina oscura, buena para los bédrbaros de Alemania,
como siempre les ha parecido a las inteligencias prontas v brillantes, habi-
tuadas a las lecturas féciles. Espiritus ligeros como el suyo no logran com-
prender lo que Renan comprendia tan bien, esto es, que valores histéricos
de gran impotiancia pueden aparecer unidos a una produccidn literaria
de evidente mediocridad, tal cual es precisamente la literatura socialista
ofrecida al pueblo”. 2] “Yo creo que si Clemenceau durante largo tiempo
hizo muy poco caso del socialismo, menos aiin debié hacerle cuando vio
a Jaurés convertirse en idolo de los partidos socialistas. La elocuente ora-
toria de Jaurés le irritaba. En su ‘extrema ligereza’ —la definicidn es de
Joseph Reinach— juzgd que el socialismo no podia contener | nada de
serio, desde el momento en que un profesor de universidad, reconocido
como jefe de la nueva doctrina, no lograba obtener de ella més que viento.
No se preocupaba de saber si las masas, una vez sacudidas por la vacua
declamacién de los jefes, no habrian sabido encontrar en su seno aquellos
directores capaces de conducirlas hacia regiones que los jefes de la demo-
cracia no podian ni siquiera sospechar. Clemenceau no cree en la existen-
cia de una clase que se esfuerza por formarse la conciencia de una gran
misién histérica que cumplir, misién que tiene por objetivo la renovacion
total de nuestra civilizacién. Cree que el deber de las democracias es el
de ir en socorro de los desheredados que aseguran la produccién de las
riquezas materiales, de las que nadie puede prescindir. En los momentos
dificiles un poder inteligente debe hacer leyes para imponer sacrificios a
los ricos, destinados a salvar la solidaridad nacional, Una evolucién bien
ordenada, que conduzca a una vida relativamente agradable, esto es todo
lo que el pueblo reclamaria en nombre de la ciencia, si tuviese buenos con-
sejeros. A sus ojos, los socialistas son malcs pastores cuando introducen,
en la politica de un pais democratico, la nocién de 1a revolucién. Como
todos los hombres de su generacidon, Clemenceau ha conservado vivo
el recuerdo de la Comuna. Creo firmemente que todavia no ha perdonado
al pueblo de Parfs la brutalidad con que los guardias nacionales insurrec-

a En el manuscrito: “M.".

204



tos lo arrojaron del palacio del Ayvuntamiento de Montmartre™.

Cir. Cuaderno 4 (XII1), pp. 77 bis-78.

<Y 41>, XIV. Los origenes “nacionales” del historicismo crociano.
Hay que investigar qué significa exactamente ¥ cémo se justifica en Edgar
Quinet la férmula de la equivalencia de revolucion-restauracion en la his-
toria italiana. Segiin Paniele Mattalia (“Gioberti in Carducei” en la Nuo-
va Italia del 20 de noviembre de 1931), la férmula de Quinet habria sido
adoptada por Carducci a través del concepio giobertiano de “clasicismo
nacional” ( Rinnovamiento, edicién Laterza, IIY, 88: Primato, edicidén Utet,
1, 5, 6. 7).2 Hay que ver si la férmula de Quiset puede ser aproxima-
da a la de “revolucidn pasiva” de Cuoco; ambas expresan seguramente el
hecho histérico de la ausencia de una iniciativa popular unitaria en el
desarrollo de la historia italiana v el otro hecho de que ¢! desarrallo se ha
verificado como reaccion de las clases dominantes al subversivismo espo-
rédico, elemental, inorganico de las masas populares con “restauraciones”
que han acogido una cierta parte de las exigencias de abajo, por lo tanto
“restauraciones progresistas® o “revoluciones-restauraciones” o incluso
“revoluciopes pasivas”. Podria decirse que siempre se ha tratado de revo-
Tuciones del “hombre de Guicciardini” (en el sentido desanctisiano), en el
que los dirigentes han salvado siempre su “particular”: Cavour habria
“diplomatizado” la revolucidén del hombre de Guicciardini y él mismo se
aproximaba como tipo a Guicciardini.

Asi pues, el historicismo de Croce no seria sino una forma de modera-
clonismo politico, que establece como tnico mé'todo de accidn politica
aquel en el que el progreso, el desarrollo histérico, resulta de la dialéctica
de conservacion e innovacion. En lenguaje moderno este concepto se 1la-
ma reformismo. La combinacién de conservacion e innovacion constituye
precisamente el “clasicismo nacional” de Gioberti, ast como constituye el
clasicismo literario y artistico de la ltima esiética crociana, Pero este his-
toricismo de moderados v reformistas no es en lo mas minimo una teoria
cientifica, el “verdadero™ historicismo; es sélo el reflejo de una tendencia
practico-politica, una ideologia en sentido peyorativo. En efecto, ;jpor qué
la “conservacién” debe ser precisamente esa determinada “conservacion”,
ese determinado elemento del pasado? ;Y por qué se debe ser “‘irraciona-
listas™ y “antihistoricistas” si no se conserva precisamente ese determina-
do elemento? En realidad, si bien es cierto que el progreso es dialéctica
de conservacién e innovacidn y la innovacién conserva el pasado superin-
dolo, también es verdad que el pasado es algo complejo, un complejo
de vivo ¥ de muerto, en el que la eleccion no puede hacerse arbitraria-
mente, a priori, por un individuo o una corriente politica. Si la eleccidn
fue hecha de tal modo (sobre el papel) no puede tratarse de historicismo

205



202

sing de un acto de voluntad arbitrario, del manifestarse de una tendencia
préactico-politica, unilateral, gque no puede dar fundamento a una ciencia,
sino sélo a una ideclogia politica inmediata. Lo que del pasado sea con-
servado en el proceso dialéctico no puede ser determinado a priori, sino
que resuitard del proceso mismo, tendrd un cardcter de necesidad histérica,
v no de eleccién arbitraria por parte de los llamados cientificos y fildso-
fos, Por otra parie, debe observarse que la fuerza innovadora, en cuanto
que ella misma no es un hecho arbitrario, no puede no ser va inmanente
en el pasado, no puede no ser en cierto sentido ella misma ! pasado, un
elemento del pasado, aquello del pasado que estd vivo y en desarrollo, es
ella misma conservacidn-innovacidn, contiene ea si todo el pasado, digno
de desarrollarse y perpetuarse. Para esta especie de historicistas moderados,
(v se entiende moderados en sentido politico, de clase, ¢ sea de aquellas
clases que operan en la restauracién después de 1815 y 1848) irracional
era el jacobinismo, antihistoria era igual a jacobinismo. Pero jquién po-
drd nunca probar histéricamente que los jacobinos fuesen guiados sélo
por la arbitrariedad? ;Y no es va una proposicién histdrica banal el que
ni Napoledn ni la Restauracion destruyeron los “hechos consumados”™ por
los jacobinos? ;O acaso el antihistoricismo de los jacobinos habria con-
sistido en aquella parte de sus iniciativas que no se ha “conservado™ en
un 100%, sino sdlo en cierto porcentaje? No parece plausible sostener
esto porque la historia no se reconstruye con cilculos matemdticos, y por
oira parte ninguna fuerza innovadora se realiza inmediatamente, sino que
es precisamente siempre racionalidad e irracionalidad, arbitrariedad y ne-
cesidad, es “vida”, este es, con todas las debilidades y las fuerzas de la
vida, con sus contradicciones y sus antitesis.

Establecer bien esta relacién del historicismo de Croce con la tradicion
moderada del Risorgimento y con el pensamiento reaccionario de la Res-
tauracion. Observar cémo su concepcién de la “dialéctica” hegeliana ha
privado a ésta de todo | vigor y toda grandeza, volviéndola una cuestion
académica de palabras. Croce repite hoy la funcién de Gioberti v a é&stos
se aplica la critica contenida en la Miseriz de o filosofin sobre el modo de
no comprender el hegelianismo.®* Y, sin embargo, éste del “historicismo™
es uno de los puntos y de los motivos permanentes en toda la actividad in-
telectual y filoséfica de Croce vy una de las razones del éxito v la influencia
ejercida por su actividad desde hace treinta afios. En realidad Croce se
inserta en la tradicion cultural del nuevo Estado italiano vy reconduce la
cultura nacional a los origenes, desprovincianizindola y depurandola de
todas las escorias grandilocuentes v extraas del Risorgimento. Establecer
con exactitud el significado historico v politico del historicismo crociano
significa precisamente reducirlo a su alcance real de ideologia politica in-
mediata, despojandolo de la grandeza brillante que se le atribuye como
manifestacién de una ciencia objetiva, de un pensamiento sereno ¢ im-

206



parcial que se sitiia por encima de todas las miserias y contingencias de
la lucha cotidiana, de una desinteresada contemplacion del eterno devenir
de la historia humana.

Cfr. Cuaderno 8 (XXVII), pp. 12 bis, 13-13 bis, 17.

<% 41>. XV. Examinar, una vez mds, el principio crociano (o acepta-
do vy desarrollado por Croce) del “caracter volitivo de la afirmacién teo-
rética” {a este propdsito cfr. el capitulo “La libertd di coscienza e di scien-
za” en el volumen Culfura e vita morale, 2% edicidn, pp. 95 sig.).?

<§ 41>, XVI. Hay que ver si, a ‘su manera, el historicismo crociano
no es una forma, hibilmente disfrazada, de historia preconcebida, como
todas las concepciones liberales reformistas. Si bien se puede afirmar, ge-
néricamente, que la sintesis conserva lo que atn es vital de la tesis, supe-
rada por la antitesis, no se puede afirmar, sin arbitrariedad, qué es lo que
serd conservado, lo que a priori se considera vital, sin caer en el ideolo-
gismo, sin caer en la concepcién de una historia preconcebida. ;Qué es
lo que Croce considera que se debe conservar de la tesis, porque es vital?
Mo siendo sino raramente un politico practico, Croce se cuida bien de
toda enumeracién de institutos practicos y de concepciones programéticas,
reconociéndolas como “intangibles™, pero sin embargo éstos pueden ser
deducidos del conjunto de su obra. Pero aunque ni siquiera eso fuese
factible, quedaria siempre 1a afirmacién de que es “vital” e intangible la
forma kberal del Estado, o sea la forma que garantiza a toda fuerza poli-
tica moverse y luchar libremente. ;Pero cdémo puede confundirse este
hecho empirico con el concepto de libertad, o sea de historia? ;Cémo pe-
dir que las fuerzas en lucha “moderen” la lucha dentro de ciertos limites
(los limites de la conservacion del Estado liberal) sin incurrir en arbi-
trariedad y en el plan preconcebido? En la lucha “los golpes no se dan con
condiciones” y toda antitesis debe necesariamente plantearse como radi-
cal antagonista de la tesis, hasta proponerse destruirla completamente y
completamente sustituirla. Concebir €] desarrollo historico como un juego
deportivo con su 4rbitro v sus | normas prestablecidas que hay que res-
petar lealmente, es una forma de historia preconcebida, en la que 1z jdeo-
logia no se basa en el “contenido” politico sino en ia forma v el método
de la lucha. Es una ideologia que tiende a debilitar la antitesis, a despeda-
zarla en una larga serie de momentos, o sea a reducir la dialéctica a un
proceso de evolucién reformista “revolucién-restauracién®, en la que soélo
el segundo término es vilido, porque se trata de remendar continnamente
[desde fuera] un organismo que no posee internamente su propia razén
de salud. Por [o demds, podria decirse que semejante actitud reformista

207



es una “astucia de la Providencia” para determinar una maduracién mas
rapida de las fuerzas internas que la practica reformista mantiene refre-
nadas.

§ <d2>, Apéndice. El conocimiento filosofico como acio prdctico, de
voluntad. Se puede estudiar este problema especialmente en Croce, pero
en general en los fildsofos idealistas, porque €stos insisten especialmente en
la vida intima del individuo-hombre, cn los hechos ¥ en la actividad espi-
ritual. En Croce por la gran importancia que tiene en su sistema la teoria
del arte, 1a estética, ;En la actividad espiritual, y por la claridad del ejem-
plo, en la teoria del arte (pero también en la ciencia econdmica, por [
que €] punto de partida para el planteamiento de este problema puede ser
el ensayo “Le due scienze mondane: 1'Estetica e "’Economica™ publicado
por Croce en la Critica del 20 de noviembre de 1931),* las teorias de los
tilosofos descubren verdades hasta entonces ignoradas;, o “inventan”,
“crean” esquemas mentales, nexos logicos que cambian la realidad espi-
ritual hasta entonces existente, histdricamente concreta como culfura difun-
dida en un grupo de intelectuales, en una clase, en una civilizacién? Este
es uno de tantos modos de plantear la cuestién de la llamada “realidad
del mundo externo” v de la realidad sin mas, jExiste una “realidad” ex-
terna al pensador individual (el punto de vista del solipsismo puede ser
atil didacticamente, las robinsonadas filoséficas pueden ser tan tdtiles préc-
ticamente, si se emplean con discrecion y gracia, como las robinsonadas
economicas), desconocida (o sea todavia no conocida, pero no por ello
“incognoscible”, nouménica} en sentido histdrico, y que es “descubierta”
(en sentido etimolégico), o bien en el mundo espiritual no se “descubre”
nada (o sea no se revela nada) pero se “inventa” y se “impone” al mundo
de la cultora?

§ <43 >, Duroduccion ol estudio de la filosofta. Debe verse, a este pro- -
pdsito, la obra de Vincenzo Gioberti, titulada precisamente: fntroduzione
allo studio della Filosofia, segunda edicién, revisada y corregida por el
autor, Bruselas, de la imprenta de Meline, Caus y compaiiia, 1844, 4 to-
mos, en 82.' No se trata de un trabajo técnicamente orientado a “introdu-
cir” didécticamente al estudio de la filosofia, sino de un trabajo enciclopé-
dico que se propone “revolucionar” un mundo cultural, en toda su comple-
jidad, tratando todos los argumentos que pueden intéresar a una “culfura”
nacional, a una concepeidon del mundo nacional. La obra de Gioberti debe
estudiarse precisamente desde este punto de vista, Dadas la época y las cir-
cunstancias historicas v dada la personalidad de Gioberti, la actividad filo-
sofica del hombre no podia ser encerrada en esquemas | de intelectual pro-

208



fesional; el fildsofo y pensador no podia ser separado del hombre politico
v de partido. En este aspecto la personalidad histérica de Gioberti puede
ser comparada con la de Mazzini, con las diferencias determinadas por los
diversos fines y las diversas fuerzas sociales que representaban ambos, las
que precisamente determinaban los fines. Me parece que el prototipo puede
encontrarse en Fichte v en sus Discursos a la nacion alemana.

Y <44 >, Introduccion al estudio de la filosofia. El lenguaje, las lenguas,
el sentido comiin. Propuesta la filosofia como concepcion del mundo y la
actividad filoséfica no concebida ya [solamente] como elaboracién “indi-
vidual” de conceptos sistematicamente coherentes, sino ademds v especial-
mente como lucha cultural para transformar fa “mentalidad™ popular v di-
fundir las innovaciones filosdficas que demostrardn ser “histdricamente ver-
daderas” en la medida en que se vuelvan concretamente, o sea historica-
mente, universales, la cuestién del lenguaje v de las lenguas debe ser plan-
teada “técnicamente” en primer plano. Habrd que revisar las publicaciones
a propdsito de los pragméticos. Cfr. los Seritti di G. Vailati (Florencia,
1911), entre los cuales el estudio I linguaggio come ostacolo alla elimina-
zione di contrasti illusori®

En el caso de los pragmadticos, como en general en el de cualquier otro
intento de sistematizacion orgdnica de la filosofia, no se ha dicho que ia
referencia sea a la totalidad del sistema o al nicleo esencial del mismo. Me
parece poder decir que la concepcion del lenguaje de Vailati y de otros prag-
maticos no es aceptable: sin embargo, parece que tuvieron sentido de las
exigencias realés y las “describieron™ con exactitud aproximativa, aun cuan-
do no lograron plantear los problemas y darles solucién, Parece que puede
decirse qua “lenguaje” es esencialmente un nombre colectivo, que no pre-
supone una cosa “fnica” ni en el tiempo ni en el espacio.. Lenguaje sig-
nifica también cultura y filosofia (aunque sea en el grado de sentido co-
mun), y por lo tanto el hecho “lenguaje” es en realidad nna multiplicidad
de hechos més ¢ menos orginicamente coherentes y coordinados: a lo
sumo puede decirse que todo ser hablante tiene su propio lengunaje perso-
nal, o sea su propio modo de pensar y de sentir, La cultura, en sus diversos
grados, unifica una mayor o menor cantidad de individuos en estratos nume-
rosos, més o menos en contacto expresivo, que se entienden entre sf en
grados diversos, etcétera. Son estas diferencias y distinciones histérico-
sociales las que se reflejan en el lengpaje comiin ¥ producen aquellos “obs-
taculos” v aquellas “causas de error” de las que trataron los pragméticos.

De esto se deduce la importancia que tiene el “momento cultural” in-
cluso en la actividad practica (colectiva): cada acto histdrico no puede
ser realizado sino por el “hombre colectivo”, o sea que presupone el agru-
pamiento de una unidad “cultural social”, por la que una multiplicidad de

209



31

voluntades disgregadas, con heterogeneidad de fines, se funden para un
mismo fin, sobre !a base de una concepeién (igual) y comun del mundo
{general v particular, transitoriamente operante —por via emocional— o
permanente, por lo que la base intelectual es tan arraigada, asimilada,
vivida, que puede convertirse en pasién). Puesto que asi sucede, se ve la
importancia de la cuestion lingtiistica general, o sea del logro colectivo de
un misme “clima” cultural.

Este problema puede y debe ser relacionado con el planteamientc mo-
derno de la doctrijna v de la prictica pedagdgica, segin la cual la rela-
¢i6n entre maestro v alumno es una relacién activa, de relaciones recipro-
cas y por lo tanto todo maestro es siempre alumno y todo alumno maestro.
Pero la relacién pedagdgica no puede limitarse a las relaciones especifi-
camente “escolares”, por las cuales las nuevas generaciones entran en con-
tacto con las viejas y absorben sus experiencias y los valores histdrica-
mente necesarios, “madurando”™ y desarrollando su propia personalidad
histérica y culturalmente superior. Esta relacién existe en toda la sociedad
en su conjunto y para cada individuo respecto a otros individuos, entre
clases intclectnales y no intelectuales, entre gobernantes v gobernados,
entre élites v seguidores, entre dirigentes v dirigidos, entre vanguardias v
cuerpos de ejército. Toda relacién de “hegemonia™ es necesariamente una
relacion pedagdgica y se verifica no silo en &l interior de una nacidn, entre
las diversas fuerzas que la componen, sino en todo el campo internacional
y mumndial, entre complejos de civilizaciones nacionales y continentales,

Por eso puede decirse que la personalidad histdrica de un filésofo in-
dividual es dada también por la relacién activa enire €] v el ambiente cul-
tural gue ¢l quiere modificar, ambiente que reacciona sobre el filésofo v,
obligindolo a una continna autocritica, funciona como “maestro™. Asf ha
sucedido que una de las mayores reivindicaciones de las modernas clases
intelectuales en el campo politico ha sido 1a de las llamadas “libertad de
pensamiento v de expresidén del pensamiento (prensa y asociacion)”, por-
que solo donde existe esta condicidn politica se realiza la relacién de maes-
tro-discipulo en los sentidos més generales arriba mencionados y en rea-
lidad se realiza *“histéricamente™ un nueve tipo de filésofo que se puede
Hamar “filésofo democritico”, o sea el filésofo convencido de que su
personalidad no se limita al propio individuo fisico, sino que es una rela-
cién social activa de modificacién del ambiente cultural. Cuando el “pen-
sador” se conforma con su propio pensamiento, “subjetivamente” libre, o
sea. abstractamente libre, hoy resulta motivo de burla: 1a unidad de cien-
cia y vida es precisamente una unidad activa, en la que s6lo se realiza la
libertad de pensamiento, es una relacidon maestro-alumno, filésofo-ambien-
te cultural en el cual se ha de actuar, del cval se han de extraer los pro-
blemas necesarios que habrd que plantear y resolver, es decir la relacion
filosofia-historia.

210



§ <45>. Puntos para un ensayo sobre Croce, Debe confrontarse a
proposito de la Sioria d’Europa el ensayo de Arrigo Cajumi “Dall’Otto-
cento ad oggi” (en la Culturg de abril-junio de 1932, pp. 323-50). Ca-
jumi se ocupa de Croce especificamente en el pardgrafo I de los VII que
componen el estudic, pero alusiones (idtiles) a Croce se encuentran agui
y alld en los otros seis pardgrafos que se refieren a otras publicaciones
recientes de caricter histdrico-politico.? El punto de vista de Cajumi en
sus criticas y observaciones es dificil de resumir con brevedad: es ¢l de
los principales escritores de la Culrura, los cuales representan un grupo
de intelectuales bien definido en la vida cultural italiana y dignos de es-
tudio en la actual fase de la vida nacional. Se hallan vinculados a De
Lollis, su maestro, y por lo tanto a ciertas tendencias de la cultura fran-
cesa mds seria y criticamente sustanciosa, pero esto significa poco, porque
De Lollis no elaboré un método critico fecundo en desarrollos v en uni-
versalizaciones. En realidad se trata de una forma de “erndicién”, pero
no | en el sentido mds coméin y tradicional del término. Una erudicién
“humanista”, que desarrolla el “buen gusto” y la “glotoneria” refinada;
en los colaborades de la Cultura aparecen a menudo los adjetivos “apeti-
toso”, “gustoso”. Cajumi, entre los redactores de la Culiura, es el me-
nos “universitario”, no en el sentido de que no se preocupe por la “pre-
sentacién” universitaria de sus escritos y sus investigaciones, sino en el
sentido de que su actividad se ha dirigido frecuentemente a empresas
“précticas” y politicas, desde el pericdismo militante hasta operaciones in-
cluso mds practicas (como la direccién del Ambrosiano que le dio el fi-
nanciero Gualino ciertamente no sélo por “mecenazgo”™). Sobre Cajumi
se han escrito algunas notas en otros cuadernos.2 Sobre Riccardo Gualino
Cajumi escribié una nota muy vivaz y punzante en la Cwdtura de enero-
marzo de 1932 (“Confessioni di un figlio dzl secolo”, pp. 193-95, a pro-
pésito del libro de Gualino Franunenti di vita),? insistiendo precisamente
en el hecho de que Gualino se servia de su “mecenazgo” v de las empresas
de cultura para mejor engatusar a los ahorradores italianos. jPero tam-
bi¢én el cavalliere Enrico Cajumi (asi firmaba Cajumi la gerencia del Am-
brosiane) recogi¢ algunas migajas del mecenazgo gualinesco!t

§ < 46> . Introduccion al estudio de la filosofia. La cuestion de la “ob-
jetividad externa de lo real” en cuanto se halla vinculada al concepto de
la “cosa en si” y del “néumenc” kantiano. Parece dificil excluir que la
“cosa en si” sea una derivacién de la “objetividad externa de lo real” [y
del llamado realismo greco-cristiano (Aristételes-Santo Tomas)] v esto
se ve también en el hecho de que toda una tendencia del materialismo vul-
gar y del positivismo ha dado lugar a 1a escuela neokantiana o neocritica.
Cir. a propésito de la kantiana “cosa en si”’ lo que estd escrito en la Sa-
grada Familia®

211

31a



§ << 41>, Puntos para un ensayo sobre B, Croce y J. Benda. Se puede
hacer un parangén entre las ideas y las posiciones adoptadas por B. Croce
v el diluvio de escritos de J. Benda sobre el problema de los intelectuales
(ademas del libro sobre La fraicion de los inteleciuales de Benda habria
que examinar los articulos publicados en las Nouvelles Littéraires y segu-
ramente en otras revistas).® En realidad, entre Croce y Benda, no obstante
ciertas apariencias, el acuerdo es sélo superficial o respecto a algin aspec-
to particular de la cuestidn, En Croce existe una construccion organica
de pensamiento, una doctrina sobre ¢l Estado, sobre la religion v sobre la
funcién de los intelectuales en la vida estatal, que no exisic en Benda,
quien es mis que nada un “periodista”. Hay que decir también que la
posicién de los intelectuales en Francia vy en Italia es muy distinta, or-
gdnica e inmediatamente; las preocupaciones politico-ideoldgicas de Croce
no son las de Benda, también por esta razdn. Ambos son “liberales™, pero
con tradiciones nacionales y culturales bien distintas.

Croce y el Modernismo. Debe confrontarse, en la entrevista sobre ia
masoneria (Cultura e vita morale, 2a. edicién), lo gue Croce dice del mo-
demismo® con lo que escribe A. Omodeo en la Crifica del 20 de julio de
1932 resefiando los tres volimenes de Alfred Loisy (Mémoires pour ser-
vir d Uhistoire religieuse};® en la p. 291 por ejemplo: “A los ficiles aliados
acatdlicos de Pio X, de la misma repiblica anticlerical (v, en [ralig,
Croce),* Loisy les reprocha la ignorancia de lo que es el catolicismo ab-
solutista y del peligro representado por este imperio internacional en manos
del papa; reprocha el perjuicio (va revelado en su época por Quinet) de
de|jar reducir tanta parte de la humanidad a una estdpida grey vacia de
pensamiento y de vida moral v solamente animada por una pasiva aquies-
cencia, Indudablemente en estas observaciones hay gran parte de ver-
dad”.

§ <48>. Introduccion al estudio de la filosofia.

<I>. EI sentido comiin o buen sentido. ;En qué consiste exactamente
el mérito de lo que suele llamarse “sentido comfin™ o “buen sentido™? No
solamente en el hecho de que, aungue sea implicitamente, el sentido co-
miin emplea el principio de causalidad, sino en el hecho mucho méis res-
tringido de gue en una serie de juicios el sentido comin identifica 1a causa
exacta, simple ¥ a la mano, y no se deja desviar por fantasias y oscuri-
dades metafisicas, seudoprofundas, seudocientificas, etcétera. El “sentido
comin” no podia dejar de ser exaltado en los siglos xvii y xvmi, cuando
se reacciond contra el principio de autoridad representado por la Biblia v
Aristoteles: se descubrid que en el “sentido comin” habia cierta dosis de
“experimentalismo” v de observacion directa de la realidad, aunque em-
pirica y limitada. Incluso hoy, en relaciones similares, se da el mismo jui-

212



cio de aprecio del sentido comin, si bien la situacién ha cambiado y el
“sentido comiin” actual tiene mucha mis limitaciéon en su mérito intrin-
S€CO. .

1. Progreso y devenir. ;Se trata de dos cosas distintas o de aspectos
distintos de un mismo concepto? El progreso es.una ideologia, el devenir
es un concepio filoséfico. El “progreso” depende de una determinada men-
talidad, en cuya constitucién entran ciertos elementos culturales histd-
ricamente determinados; el “devenir™ es un concepio filosofico, del cual
puede estar ausente el “progreso”. En la idea de progreso se halla sobre-
entendida la posibilidad de una medicién cuantitativa y cualitativa: més
es mejor. Se supone, pues, una medida “fija” o fijable, pero esta medida
es dada por el pasado, por una cierta fase del pasado, o por ciertos as-
pectos mensurables, etcétera, {No es que se piense en un sistema métrico
del progreso). ;Como nacio la idea del progreso? ;Representa este naci-
miento un hecho cultural fundamental, capaz de hacer época? Parece que
si. El nacimiento y desarrollo de la idea de progreso corresponde a la
conciencia difusa de gue ha sido alcanzada una cierta relacién entre la
sociedad v la naturaleza (incluyendo en el concepto de naturaleza el de
azar y de “irracionalidad™) por la cual los hombres, en su conjunto, estin
mis seguros de su futuro, pueden concebir “racionalmente” planes glo-
‘bales de su vida, Para combatir la idea de progreso, Leopardi debe re-
curnrt a las erupciones volcdnicas, o sea a aquellos fendmenos naturales
que son ain “irresistibles” y sin remedio. Pero en el pasado habia muchas
mis fuerzas irresistibles: carestias, epidemias, etcétera, que dentro de cier-
tos limites han sido dominadas. Que el progreso haya sido una ideologia
democrdtica estd fuera de duda; que haya servido politicamente para la
formacion de los modernos Estados constiticionales, etcétera, tamnbién,
El que hoy ya no esté en auge, también; ;pero en qué sentido? No en el
de que se haya perdido la fe en la posibilidad de dominar racionalmente
la naturaleza y el azar, sino en sentido “democratico”; o sea que los “por-
tadores™ oficiales del progreso se ban vuelto incapaces de este dominio,
porqgue han suscitado fuerzas destructivas reales tan angustiosas y peligro-
sas como las del pasado {va olvidadas “socialmente” si no por toedos los
elementos sociales, por el hecho de que los campesinos siguen sin com-
prender el “progreso”, o sea creen estar, y lo estan aiin, demasiado a
merced | de las fuerzas naturales y del azar, conservan pues una men-
talidad “mdgica”, medieval, “religiosa™} como las “crisis”, la desocupa-
cién, etcétera. La crisis de la idea de progreso no es pues crisis de la idea
mrisma, sino crisis de los pertadores de esa idea, que se han convertido
en “naturaleza” que dominar ellos mismos. Los asaltos a la idea de pro-
greso, en esta sitwacion, son muy interesados y tendenciosos.

;Puede desligarse la idea de progreso de la de devenir? No lo parece.
Nacieron juntas, ¢como politica (en Francia), como filosofia (en Alema-

213

32s



nia, luego desarrollada en Italia). En el “devenir” se ha tratado de sal-
var lo que de mds concreto hay en el “progreso”, el movimiento e in-
cluso el movimiento dialéciico (por lo tanto también una profundizacitn,
porque el progreso esta ligado a la concepcién vulgar de la evolucion).

De un articulejo de Aldo Capasso en la Iralia Letteraria del 4 de di-
ciembre de 1932 reproduzco algunos pasajes que presentan las dudas
vulgares sobre estos problemas: “También entre nosotros es comitn la irri-
sién frente al optimismo humanitario y democratico de estilo decimond-
nico, ¥ Leopardi ne es un solitario cuando habla de los ‘destinos pro-
gresistas’ con iromia; pero se ha inventado ese astuto disfraz del ‘Progreso’
que es ¢l idealista ‘Devenir’: idea que perdurari en la historia, creemos,
mAs aln como italiana que como alemana, ;Pero qué sentido puede tener
un Devenir que prosigue ad #nfinitum, un mejoramiento que no serd nunca
parangonable a un bien fisico? Faltando el criterio de un filiime escaldn
estable, falta la unidad de medida del ‘mejoramiento’. Y por otra parte no
se puede llegar ni siguiera a contentarse con la fe de ser, nosotros hom-
bres reales y vivos, mejores, qué sé yo, que los romanos o los primeros
cristianos, porque entendiéndose el “mejoramiento’ en un sentido total-
mente ideal, es perfectamente admisible que hoy nosotros seamos todos
“decadentes”, mientras que, entonces todos pudieron ser hombres com-
pletos o tal vez santos. Puesto que, desde el punto de vista ético, la idea
de ascension ad infinitum implicita en el concepto de Devenir resulta un
tanto injustificable, dado gue 2l ‘mejoramiento’ ético es un hecho indivi-
dual v que en el planc individual es posible concluir, tomando caso por
caso, que toda la época (itima es inferior. .. Y entonces el concepto del
Devenir optimista se hace inasible tanto en el plano ideal como en el pla-
no real [...]. Es sabido que Croce negaba el valor raciccinante de Leo-
pardi, afirmando que pesimismo y optimisma son actitudes sentimentales,
no filosodficas. Pere el pesimista [...] podria observar que, cabalmente,
Ia concepcian del Pevenir idealista, es un hecho de optimismo vy de senti-
miento: porque ¢l pesimista y el optimista (si no s¢ hallan animados por
la fe en lo Trascendenie) conciben del mismo medo la Historia: como
el discurrir de un rio sin desembocadura; ¥ luego pomner el acento en la
palabra ‘170’ © en la palabra ‘sin desembocadura’, segfin su estado senti-
mental. Dicen Ios unos: no hay desembocadura, pero, como en un rio
armonioso, hay la continuidad de las ondas y la supervivencia, desarro-
llada, en ¢l hoy, del ayer. .. Y los otros: hay la contingidad de wa 1o,
pero no hay desembocadura. . . En suma, no olvidemos que el optimismo
es sentimiento, no menos que el pesimismo, Queda en pie que ninguna
“filosofia’ puede evitar situarse sentimentalmente, como pesimismo o como
optimismo”,* etcétera, etcétera,

No hay mucha coherencia en el pensamiento de Copasso, pero su modo
de pensar es expresivo de un estado de dnimo difundido, muy esnob e in-

214



cierto, muy inconexo y superficial | e incluso a veces sin mucha honradez 33
y lealtad intelectual y sin la necesaria logica formal.

La cuestién es siempre la misma: jqué es el hombre? ;qué es la natura-
leza humana? Si se define al hombre como individuo, psicoldgica y es-
peculativamente, estos problemas del progreso y el devenir son insolubles
0 se quedan en puras palabras. Pero si se concibe al- hombre como cl
conjunto de las relaciones sociales, resulta que cualquier parangdn entre
hombres en el tiempo es imposible, porque se trata de cosas distintas, si
no heterogéneas. Por otra parte, puesto que el hombre es también el con-
junto de sus condiciones de vida, se puede medir cuantitativamente la
diferencia entre el pasado y el presente, porque se puede medir la medida
en que el hombre domina la naturaleza y el azar. La posibilidad no es
la realidad, pero es también ella una realidad: que el hombre pueda hacer
una cosa 0 no pueda hacerla, tiene su imporiancia para valorar lo que
realmente se hace. Posibilidad quiere decir “libertad”. La medida de Ia
libertad enira en el concepto de hombre. Que existan las posibilidades ob-
jetivas de no morir de hambre, v que se muera de hambre, tiene su im-
portancia, por lo que parece. Pera la existencia de las condiciones obje-
tivas, o posibilidad o libertad no es todavia suficiente: hay que “conocer-
las” o saber servirse de ellas. Querer servirse de ellas. El hombre, en este
sentido, es voluntad concreta, o sea aplicacién efectiva del abstracto que-
rer o impulso vital a los medios concretos que realizan tal voluntad. Se
crea la propia personalidad: 1] dando una orientacién determinada y
concreta (“racional™) al propio impulso vital o voluntad; 2] identifican-
do los medios que hacen tal voluntad concreta e indeterminada y no arbi-
traria; 3] contribuyendo a modificar el conjunto de las condiciones con-
cretas que realizan esta voluntad en la medida de los propios limites de
potencia y en la forma mas fructifera. El hombre debe concebirse como
un bloque histdrico de elementos puramente individuales y subjetivos y
de elementos de masa ¥ objetivos o materiales con los cuales el individuo
se halla en relacion activa., Transformar el mundo externo, las relaciones
generales, significa potenciarse a si mismo, desarrollarse a si mismo. Que
el “mejoramiento” ¢ético sea puramente individual es ilusién y error: la
sintesis de los clementos constitutivos de la individualidad es “individual”,
pero ella no se realiza y desariolla sin una actividad frente a lo externo,
modificadora de las relaciones externas, desde aquellas con la naturaleza
hasta aquellas con los otros hombres en varios grados, en los distintos
circulos sociales en que se vive, hasta la relacién maxima, que abraza a
todo el género humane. Por eso puede decirse que el hombre es esencial-
mente “politico”, porque la actividad para transformar y dirigir cons-
cientemente z los otros hombres realiza su “humanidad”, su “naturaleza
humana”.

215



33a

-

§ <492, Puntos para un ensavo sobre Croce. De la ltalia Letteraria
del 20 de marzo de 1932 reproduzco algunos fragmentos del articulo de
Roberto Forges Davanzati sobre la Storia d’Europa de Croce, publicado
en la Tribuna del 10 de marzo (“La storia come azione e la storia come
dispetto™) : “Croce es sin duda un hombre tipico, pero tipico precisamente
de aquella monstruosidad cultural, raciocinante, enciclopédica que ha
acompaiiado al liberalismo politico y estd en bancarrota, porque es la
antitesis de la Pocsia, de la Fe, de la Accién creyente, y esto es, de Ia
vida militante. Croce es estdtico, retrospecitivo, analitico, incluso cuando
parece buscar una sintesis. Su odio pueri] a la juventud guerrera, deportiva,
es también el odio fisico de un cerebro que no sabe ponerse en contacio
con ¢l infinito, con lo eterno, que el mundo nos muestra coando se vive
en ¢l mundo, y cuando se tiene la fortuna de vivir en la parte del mando
que se llama Italia, donde lo divino mas manifiestamente se revela. Nin-
guna® sorpresa, por lo tanto, si este cerebro pasado de la erudicion a la
filosofia carece de espiritu creador® y en su inteligencia dialéctica no ha
brillade ninguna luz de fresca, ingenua o profunda intwicién; pasado de
la filosofia a la critica literaria ha confesado no tener aquel poco de poe-
sia propia que es necesario para entender la Poesia; y finalmente entrado
en la historia politica ha demostrado y demuestra no comprender la his-
toria de su tiempo, y se pone fuera y contra la Fe, < ...>> principal-
mente contra la Fe revelada v custodiada por aquella Iglesia que en Roma
tiene su centro milenarjo. Ninguna sorpresa si esie cerebro estd hoy con-
denado a ser secuestrado fuera del Arte, de la Patria viviente, de la Fe
catGlica, del espiritu y del gobierno de los hombres de su tiempo, y es in-
capaz de llevar a conclusiones creidas y animosas el gran peso de sus
conocimientos, a los que se puede llegar sin creer y sin seguir”.?

Forges Davanzati es verdaderamente un tipo, y un tipo de farsa intelec-
tual. Su cardcter podria delinearse asi: él es el “superhombre” represen-
tado por un novelista o dramaturgo necio y es al mismo tiempo este no-
velista o dramaturgo. La vida como obra de arte, pero obra de arte de un
necio. Es sabido que muchos jovenzuelos quicren tepresentar al gemio,
pero para representar al genio es preciso ser genio ¥y de hecho la mayor
parte de estos genios representados son solemnisimos imbéciles: Forges
Davanzati se representa a si mismo, etcétera.

§ < 50> . Introduccion al estudio de la filosofia. <1>>. Debe verse el li-
brito de Paul Nizan Les chiens de garde, Paris, Rieder, 1932; polémica
contra la filosofia moderna, parece que en apoyo de la filosofia de la pra-
xis. Sobre este librito cfr. dos articulejos en Critica Fascista del 1° de

a2 Ep el manuscrito: “No causa”,
b Ep ¢! manuscrito: “creativo™

216



febreio de 1933, de Giorgio Granata y Agostino Nasti. Puesto que Grana-
ta escribid que la filosofia de la praxis “deriva precisamente de los sistemas
idealistas y demuestra ser abstracta como 1a que més”, Nasti se empefia en
hacernos saber que: “Si con las palabras ‘sistemas idealistas’ Granata pre-
tende aludir a la que se llama filosofia idealista, desde Hegel hasta Gen-
tile, repite una afirmacién que hacen algunos, en estos tiempos, con el
ingenuo propdsito de arrojar ¢l descrédito sobre aquella filosofia”, etcé-
tera; “Que Marx, él solo, haya creido seguir las huellas de Hegel, puede
incluso ser cierto; pero que nosotros se lo debamos reconocer, ademéis
de haber adoptado como instrumento 1til o conveniente para sus concep-
ciones el mecanicismo (!) 1égico, puramente formal (!} de la dialéctica de
ser — no ser — devenir (1?), también una filiacidn o vinculacién sustan-
cial con la filosofia idealista, esto nos pareceria un despropésito absolu-
tamente gratuito.”!

II. Cantidad y calidad. Puesto que no puede existir cantidad sin cali-
dad y calidad sin cantidad (economia sin cultura, actividad prictica sin
in|teligencia y viceversa) toda contraposicién de los dos términos es un
sinsentido racionalmente, Y en efecto, cuando se contrapone la calidad a
Ia cantidad con todas las variaciones tontas a la Guglielmo Ferrero y Cia.t
en realidad se contrapone una cierta calidad a otra calidad, una cierta
cantidad a otra cantidad, o sea se hace una cieria politica y no se hace
una afirmacién filoséfica. Si el nexo cantidad-calidad es indivisible, se
plantea la. cuestion: dénde es mas 1til aplicar la propia fuerza de querer
¢(para desarrollar la cantidad o la calidad? ;cudl de los dos aspectos es més
controlable? ;cudl es mas facilmente mensurable? ;sobre cuil se pueden
hacer previsiones, comstruir planes de trabajo? La respuesta no parece
dudosa: sobre el aspecto cuantitativo. Por lo tanto, afirmar que se quie-
re.trabajar sobre la cantidad, que se quiere desarrollar el aspecto “cor-
pdreo” de lo real, no significa que se guiera descuidar la “calidad”, sino
por el contrario significa que se quiere plantear el problema cuantitativo
del mode mas concreto v realista, o sea se quiere desarrollar 1a calidad
del tnico modo en que tal desarrollo es controlable y mensurable.

La cuestién se halla vinculada a la otra expresada en el proverbio: “Pri-
mum vivere, deinde philosophan”. En realidad no es posible separar el
vivir del filosofar; sin embargo, el proverbio tiene un significado practico:
vivir significa ocuparse especiaimente de la actividad practica econdmica,
filosofar ocuparse de actividades intelectuales, di otium literatum. No obs-
tante hay quien “vive” solamente, quien estd obligado a un trabajo servil,
extenuante, etcétera, sin lo cual algunos no podrian tener la posibilidad
de estar exonerados de la actividad econdmica para filosofar.

Sostener la “calidad” contra la cantidad significa solamente esto: man-
tener intactas determinadas condiciones de vida social en las que algunos
son pura cantidad, otros calidad. ;Y qué agradable es considerarse repre-

217

34



342

sentantes patentados de Ia calidad, de la belleza, del pensamiento, etcéte-
ral jNo hay sefiora del gran mundo que no crea representar tal funcién
de conservar sobre la tierra [a calidad y la belleza!

§ <51>. Puntos para un ensavo scbre Croce. Sobre el concepto de
“libertad”. Demostrar que, exceptuados los ‘‘catdlicos”, todas las demds
corrientes filos6ficas y practicas se desarrollan en ef terreno de la filo-
sofia de Ia libertad y de la actuacién de la libertad. Esta demostracién
es necesaria, porque es verdad que se ha formado una mentalidad depor-
tiva que ha hecho de la libertad un balén con el que jugar futbol. Cada
“villan che parteggiando viene” se imagina a s{ mismo como dictador ¥
el oficio de dictador parece ficil: dar 6rdenes imperiosas, firmar cartas,
etcétera, porque se imagina que “por gracia de dios” todos obedeceran y
las drdenes verbales y escritas se convertirin en accidn: el verbo se hara
carne. 8i no se hard, quiere decir que habrd que seguir esperando hasta
que la “gracia” (o sea las llamadas “condiciones objetivas™} lo hagan po-
sible.

§ «<52>. Introduccion al estudio de Ia filosofia. Establecido el princi-
pio de que todos los hombres son “filésofos”, o sea que entre los filéso-
fos profesionales o “técnicos™ y los otros hombres no hay diferencia “cua-
litativa™ sino s6lo “cuantitativa” (y en este caso “cantidad” tiene su pro-
pio significado particular, que no puede ser confundido con suma aritmé-
tica, porque indica mayor o menor “homogeneidad”, “coherencia®, “I&-
gica”, etcétera, o sea cantidad de elementos cualitativos), falta ver toda-
via en qué consiste exactamente la diferencia. Asi, no serd exacto llamar
“filosofia™ a cualquier tendencia de pensamiento, a cualquier orientacion
general, etcétera, y tampoco a cualquier “concepcion del mundo y de la
vida”. El filésofo podri Ilamarse “un obrero calificado™ en comparacién
con los obreros manuales, pero tampoco esto es exacto, porque en la in-
dustria, ademds del obrero | manuval y el obrero calificado esté el inge-
niero, el cual no sélo conoce ¢l oficio practicamente, sino que lo conoce
tedrica ¢ histéricamente. El fildésofo profesional o técnico no sélo “pien-
sa” con mayor rigor 16gico, con mayor coherencia, con mayor espiritu de
sistema que los otros hombres, sino que conoce toda la historia del pen-
samiento, o sea que sabe explicarse el desarrollo que el pensamiento ha
tenido hasta €l y es capaz de retomar los problemas en el punto en que se
encuentran después de haber sufrido el miximo de intentos de solucidn,
etcétera. En el campo del pensamiento tienen la misma funcién que en
los diversos campos cientificos tienen los especialistas. Sin embargo, hay
una diferencia entre el fildsofo especialista y los otros especialistas: que

218



el filésofo especialista se aproxima més a los otros hombres de lo que
sucede con los otros especialistas. El haber hecho del filésofo especialista
una figura semejante, en la ciencia, a los otros especialistas, es precisa-
mente lo que ha determinado la caricatura del filésofo. En efecto, se puede
imaginar un entomdlogo especialista, sin que todos los demas hombres
sean “entomélogos” empiricos, un especialista de la trigonometria, sin que
la mayor parte de los otros hombres se ocupen de trigonometria, etcéte-
ra (s¢ pueden encontrar ciencias refinadisimas, especializadisimas, nece-
sarias, pero no por ello “comunes”), pero no se puede imaginar a ningflin
hombre que no sea también fildsofo, que no piense, precisamente porque
el pensar es propio del hombre como tal (a menos que sea patoldgica-
mente idiota).

§ <53>. Puntos de meditacién sobre la economia. Distribucion de las
fuerzas humanas de trabajo y de consumo. Se puede observar cémo cre-
cen cada vez mdés las fuerzas de comsumo en comparacién con las de
produccién. La poblacién econémicamente pasiva y parasitaria. Pero el
concepto de “parasito” debe ser bien precisado. Puede suceder que una
funcidn intrinsecamente parasitaria demuestre ser necesaria dadas las con-
diciones existentes: eso hace alin mas grave ese parasitismo. Precisamente
cuzando un parasitismo es “necesario”, el sistema que crea tales necesida-
des estd condenado en si mismo. Pero no sélo los puros consumidores
aumentan en namero, aumenta también su nivel de vida, o sea aumenta
Ia cuota de bienes que es por ellos consumida (o destruida). Si se observa
bien se debe llegar a la conclusidn de que el ideal de cada elemento de
la clase dirigente es el de crear las condiciones en las que sus herederos
puedan vivir sin trabajar, de las rentas: ;cOmo es posible que una so-
ciedad sea sana cuando se trabaja para estar en condiciones de no ira-
bajar mas? Puesto que este ideal es imposible y malsano, significa que
todo el organismo estd viciado y enfermo. Una sociedad que dice trabajar
para crear parisitos, para vivir del llamado trabajo pasado (que es una
metafora para indicar el actual trabajo de los ofros), en relidad se des-
truye a si misma.

§ <<54>. Introduccién al estudio de la filosofia. jQué es el hombre?
Esta es la pregunta primera v principal de la filosofia. Cémo se puede res-
ponder. La definicién se puede hallar en el hombre mismo; o sea en cada
hombre aislado. ;Pero es justa? En cada hombre aislado se puede encon-
trar qué es cada “bhombre aislado”, Pero a nosotros no nos interesa lo
que es cada hombre aislado, que ademéas significa qué es cada hombre
aislado en cada momento aislado. Si lo pensamos bien, vemos gue plan-

219



-teAndonos la pregunta de qué es el hombre queremos decir: en qué puede
35 convertirse el hombre, 0 sea, si el hombre puede | dominar su propio des-
tino, puede “hacerse”, puede crearse una vida. Decimos pues que el hom-
bre es un proceso y precisamente es el proceso de sus actos. Si lo pensamos
bien, la misma pregunta: ;qué es el hombre? no es una pregunta abstrac-
ta, u “objetiva”. Nace de lo que hemos reflexionado sobre nosoiros mismos
y sobre los otros y queremos saber, en relacion a lo que hemos reflexio-
nado y visto, qué somos o qué podemos llegar a ser, si realmente y dentro
de cuales limites somos “constructores de nosotros mismos”, de nuestra
vida, de nuestro destino. Y esto queremos saberlo “hoy”, en las condicio-
nes dadas hoy, de la vida “actual” y no de cualguier vida y de cualquier
hombre. La pregunta ha nacido, recibe su contenido de especiales, o séa
determinados modos de considerar la vida y el hombre: el mis importan-
te de estos modos es la “religién™ y una determinada religion, el catolicis-
mo, En realidad, preguntindonos: “qué es el hombre”, qué importancia
tiene su voluntad y su actividad concreia en el crearse a s{ mismo v la vida
que vive, queremos decir: “jes el catolicismo una concepcion exacta del
Jhombre y de la vida? Siendo catélicos, o sea haciendo del catolicismo una
norma de vida jnos equivocamos o estamos en o cierto?” Todos tienen
la vaga intwicion de que haciendo del catolicismo una norma de vida se
equivocan, tanio es asi que nadie se atiene al catolicismo como norma de
-vida, aun declarindose catdlico. Un catdlico integral, o sea que aplicase
-en cada acto de la vida las normas catélicas, pareceria un monstruo, lo
cual es, pensandolo bien, la critica mdas rigurosa del catolicismo mismo y
la més perentoria. Los catélicos dirdn que ninguna otra concepeidn es se-
guida puntualmente, y tienen razén, pero esto solamente demuestra que
no existe de hecho, histéricamente, un modo de concebir y actuar igual
para. todos los hombres y nada mds; no tienen ninguna razén favorable al
catolicismo, si bien este modo de pensar y actnar desde hace siglos est4 or-
ganizado para este fin, lo que ain no ha sucedido para ninguna otra re-
ligion con los mismos medios, con el mismo espiritu de sistema, con la
misma continuidad y centralizacién. Desde el punto de vista “filosofico”
lo que no satisface en el catolicismo es ¢l hecho de que éste, a pesar de
todo, pone la causa del mal en el hombre individuo mismo, o-sea concibe
al hombre como individuo bien definido y limitado. Todas las filosofias
que hasta ahora han existido puede decirse que reproducen esta posicion
del catolicismo, o sea que conciben al hombre como individuo limitado
4 su individualidad y el espiritu como tal individualidad. Es sobre este
‘punto que hay que reformar el concepto del hombre. Esto es, hay que
-concebir al hombre como una serie de relaciones activas (un proceso)
en el que si bien la individualidad tiene la mdixima importancia, no es
sin embargo el dnico ¢lemento a considerar, La humanidad gue se refleja
en cada individualidad estd compuesta de diversos elementos: 1] el indivi-

220



duo; 2] los otros hombres; 3] la naturaleza, Pero el 20, y el 32r. elementos
no son tan simples como pueden parecer. El individuo no entra en rela-
ciones con los otros hombres por yuxtaposicion, sino orgidnicamente, o
sea en cuanfo entra a formar parte de organismos desde los més simples
hasta los mds complejos. Asi, el hombre no entra en relacion con la na-
turaleza simplemente, por el hecho de ser él mismo naturaleza, sino acti-
vamente, por medio del trabajo y de la técnica. Mds aiin, Estas relacio-
nes no son mecanicas. Son activas y conscientes, o sea que corresponden a
un grado mayor o menor de inteligencia que de ellas tiene el hombre
individual. Por eso puede decirse que cada cual se cambia a sf mismo, s¢
modifica, en la medida en gue cambia y modifica todo el conjunto de
relaciones de las que €l es el centro de conjuncién. En este sentido el
filésofo real es y no puede no ser distinto del politico, o sea el hombre
active que modifica el ambiente, entendiendo por ambiente el conjunto
de relaciones de las que cada individuo | entra a formar parte. Si 1a propia
individualidad es el conjunto de estas relaciones, hacerse una personalidad
significa adquirir conciencia de tales relaciones, modificar la propia pei-
sonalidad significa modificar el conjunto de estas relaciones. Pero estas
relaciones, como ya se dijo, no son simpies. Para empezar, algunas de
ellas son necesarias, otras voluntarias. Ademas, tener de ellas una con-
ciencia mas o menos profunda (o sea conocer més o menos el modo en que
se pueden modificar) ya las modifica, Las mismas relaciones necesarias, en
cuanto que son conocidas en su necesidad, cambian de aspecto v de im-
portancia. El conocimiento es poder, en este sentido. Pero el problema es
complejo también en otro aspecto: que no basta conocer el conjunto de
relaciones en cuanto existen en un momento dade como un sistema dade,
sino que importa conocerlas genéticamente, en su movimiento de forma-
cidn, porgue cada individuo no sélo es la sintesis de las relaciones existen-
tes sino también de Ia historia de estas relaciones, o sea es el resumen
de todo el pasado. Se dirda que lo que cada individuo puede cambiar es
bien poco, en relacion con sus fuerzas. Lo cual es verdad hasta cierto
punto. Porque el individuo puede asociarse con todos aquellos que quie-
ren ¢l mismo cambic y, si este cambio es racional, el individuo puede
multiplicarse por un ndmeroc imponente de veces y obtener un cambio
mucho mas radical que el que a primera vista puede parecer posible.

Sociedades en las que un individuo puede participar: son muy numero-
sas, mis de lo que puede parecer, Es a través de estas “sociedades™ que
el individuo forma parte del género humano. También son miltiples los
modos en los que ¢l individuo entra en relacién con la naturaleza, porque
por técnica debe entenderse no sélo aquel conjunto de nociones cien-
tificas aplicadas industrialmente, como de costumbre se entiende, sino tam-
bién los instrumentos “mentales”, el conocimiento filosdfico,

Que el hombre no puede concebirse sino viviendo en sociedad es un

221

35=



36

lugar comin, sin embargo no se exiraen todas las consecuencias nece-
sarias incluso individuales: que una detenminada sociedad humana pre-
supone una determinada sociedad de las cosas y que la sociedad humana
es posible sdlo en cuanto que existe una determinada sociedad de las co-
sas, es también un lugar comtn. Es verdad que hasta ahora a estos orga-
nismos mds que individuales se les ha dado un significado mecanicista y
determinista (tanto la societas hominum como la societas rerum): de ahi
la reaccién. Hay que elaborar una doctrina en la que todas estas relacio-
nes sean aciivas y estén en movimiento, estableciendo muy claramente
que la sede de estas actividades es la conciencia del hombre individual
que conoce, quiere, admira, crea, en cuanto que ya conoce, quiere, admi-
ra, crea, etcétera, y se concibe no aislado sino rico en posibilidades que
le ofrecen los otros hombres y la sociedad de las cosas, de la que no puede
no tener cierto conocimiento. (Asf como todo hombre es filésofo, todo
hombre es cientifico, etcétera.)

§ < 55>. Puntos de meditacion sobre la economia. Las ideas de Agnel-
li. (Cfr. Riforma Sociale, enero-febrero de 1933).* Algunas observacio-
nes preliminares sobre el modao de plantear el problema tanto por parte de
Agnelli como de Einaudi: 1] En tanto que el progreso técnico no se pro-
duce “evolutivamente”, poco a poco, por lo que se pueden hacer previ-
siones mas alla de ciertos limites: el progreso se produce por impulsos
determinados, en ciertos campos. Si fuese asi come razona especialmente
Einaudi, se llegaria a la hipétesis del pais de Jauja, en el que las mercan-
cias se obtienen sin trabajo alguno. 2] Después, la cuestibn mds impor-
tante es la de la produccion de alimentos: no se piensa que “hasta ahora”,
dada la multiplicidad de niveles de trabajo técnicamente mas o menos
avanzados, el salario ha sido “elistico” sélo porque se ha permitido, den-
tro de ciertos limites, una redistribucion de los alimentos y especialmente
de | algunos de éstos (de los que dan el tono a la vida) (con los alimen-
tos hay que poner el vestido v la habitacién). Ahora bien, en la produc-
cion de alimentos los Hmites de la productividad del trabajo son mas
definidos que en la produccién de bienes manufacturados (y se entiende
“cantidad global” de alimentos, no sus modificaciones como productos
comerciales, que no aumentan su cantidad). Las posibilidades de “ocio”
(en el sentido de Finaudi) mas alld de ciertos limites, son dadas por ia
posibilidad de multiplicacién de los alimentos como cantidad, y no por la
productividad del trabajo y la “superficie de la tierra” con el régimen de
las estaciones etcétera, ponen limites férreos por méas que haya que ad-
mitir que antes de alcanzar tales limites falta adn recorrer mucho ca-
mino,

Las polémicas tipo Agnelli-Einaudi hacen pensar en ¢l fenémeno psico-

222



logico de gue durante el hambre se piensa més en la abundancia de comi-
da: son ironicas, por decir lo menos. Pero la discusion es errénea psico-
l6gicamente, porque tiende a hacer creer gue la actual desocupacion es
“técnica”, 1o cual es falso. La desocupacioén “iécnica” es poca cosa en
comparacién con la desocupacién general. Y ademdis, ¢l razonamiento
se hace como si la sociedad estuviese constituida por “trabajadores” y por
“industriales” (dadores de trabajo en sentido estricto, técnico), esto es
falso y conduce a razonamientos ilusorios. Si asi fuese, dado que el in-
dustrial tiene necesidades limitadas, 1a cuestién seria realmente simple: 1a
cuestién de recompensar al industrial con plus salarios o premios de
capacidad seria cosa de nada y que ningin hombre sensato rechazarfa to-
mar en consideracion: el fanatismo de la igoualdad no nace de-los “pre-
mios” que se dan a los industriales capaces. El hecho es éste: que, dadas
las condiciones generales, la mayor ganancia creada por los progresos téc-
nicos del trabajo, crea nuevos parasitos, o sea gente que consume sin
producir, que no “cambia” ifrabajo por trabajo, sino el trabajo de los
otros por su propio “ocio” (y ocio en sentide peyorativo). Dada la rela-
cién antes sefialada sobre el progreso técnico en la produccién de alimen-
t0s, s& produce una seleccidén de los consumidores de alimentos, en la que
los “parisitos” entran en la cuenta antes que los trabajadores efectivos y
especialmente antes que los trabajadores potenciales (o sea actualmente
desocupados). De esta situacion es que nace el “fanatismo de la igoal-
dad”, v seguird siendo “fanatismo”, o sea tendencia extrema ¢ irracional,
mientras dure tal situacién. Se ve que ésta desaparece ya alli donde se ve
que por lo menos se trabaja para hacer desaparecer ¢ atenuar tal situa-
cioén general.

El hecho de que 1a “sociedad industrial” no estd constituida sélo por
“trabajadores” y “empresarios”, sino por “accionistas” errantes (especu-
ladores) turba tode el razonamiento de Agnelli: sucede que si el progre-
so técnico permite un margen de ganancia mdas amplio, éste no serd dis-
tribuido racionalmente sino “‘siempre” irracionalmente a los accionistas v
afines, Tampoco puede decirse actualmente que existan “empresas sa-
nas”. Todas las empresas se han vuelto malsanas, y esto no se dice por
prevencién moralista o polémica, sino objetivamente. Es la misma “gran-
deza” del mercado accionario la que ha creado la enfermedad: la masa
de portadores de acciones es tan grande gue obedece ya a las leyes de la
“multitud” (pdnico, etcétera, que tiene sus t&rminos técnicos especiales en
el “boom™, en el “run”, etcétera) y la especulacion se ha convertido en
una necesidad técnica, mds importante que el trabajo de los ingenieros y
los obreros.

La observacién sobre 1a crisis americana de 1929 sacd a la luz preci-
samente esto: la existencia de fenémenos irrefrenables de especulacion,
que arrofflan incluso a fas empresas “sanas™, por {o que se puede decir

223



3ea

que las “empresas sanas” ya no existen mas: por lo tanto puede usarse
Ia palabra “sapna” acompafiindola de una referencia histdrica: “en el sen-
tido de otro tiempo”, o sea cuando existian ciertas condiciones generales
que permitifan ciertos fendémenos generales | no sblo en sentido relativo,
sino también en sentido absoluto. (Sobre muchas notas de este pardgra-
fo debe verse el libro de Sir Artur Salter: Ricostruzione: come finird la
crisi, Milan, Bompiani, 1932, 398 pp., 12 liras).?

§ <56>. Puntos para un ensayo sobre B. Croce. Pasién y politica. -El
que Croce haya identificado la politica con la pasién' puede explicarse
con el hecho de que €] se ha aproximado seriamente a la politica, inte-
resandose en fa accidn politica de las clases subalternas, que “estando cons-
treftidas”, “a la defensiva”, encontrindose en caso de fuerza mayor, fra-
tando de liberarse de un mal presente (aunque sea presunto, etcétera)
0 como de otro modo se quiera decir, realmente confunden politica con
pasién (incluso en sentido etimoldgico). Pero la ciencia politica no sélo
(segiin Croce) debe explicar una parte, la accién de una parte, sino tam-
bién la otra parte, la accidén de Ia otra parte. Lo que se debe explicar es Ia
iniciativa politica, sea ella “defensiva”, por lo tanto “apasionada”, pero
también “ofensiva™ o sea no dirigida a evitar un mal presente (aunque
sea presunto, porque también el mal presunto hace sufrir y en cuanto que
hace sufrir un mal es real). Si se examina bien este concepto crociano de
“pasién” imaginado para justificar tericamente la politica, se ve que &
a su'vez no puede ser justificado més que por el concepto de lucha perma-
nente, por el que la “iniciativa” es siempre “apasionada” porque la lucha
es-incierta y se ataca continuamente para evitar no sélo ser derrotado, sino
para tener sometido al adversario que “podria vencer” si no fuese con-
tinnamente persuadido de ser el méds débil, o sea continuamente derro-
tado. En suma, no puede haber “pasién” sin antagonismo y antagonismo
entre grupos de hombres, porque en Ia lucha enire ¢l hombre y la natu-
raleza la pasidn se llama “ciencia” y no “politica”. Puede decirse por lo
tanto que en Croce el término de “pasidn” es un seudénimo para lucha
social. ' '

§ <<57>. Puntos de meditacion sobre la economia. Plantear el problema
de si puede existir una ciencia econdmica y en qué sentido, Podria ser que
la ciencia econdmica fuera una ciencia sui generis, incluso tinica en su
género. Puede verse en cudntos sentidos se emplea la palabra ciencia,
por las diversas corrientes filoséficas, y si alguno. de estos sentidos puede
aplicarse a las investigaciones econdmicas. A mi me parece que la ciencia
econdmica es cosa aparte, 0 sea ue es una ciencia Unica, porque no se

224



puede negar que es ciencia v no sdlo en el sentido “metodoldgico”, o sea
no solo en el sentido de gue sus procedimientos son cientificos y riguro-
sos. Me parece también que la economia no puede aproximarse a la ma-
temadtica, si bien entre las diversas ciencias la matematica seguramente se
aproxima més que ninguna a la economia. De todos modos Ia economia
no puede ser considerada una ciencia natural (cualguiera que sea el modo
de concebir la naturaleza o el mundo externo, subjetivo u objetivo) ni
una ciencia “histérica™ en el sentido comiin de la palabra, etcétera. Uno
de los prejuicios contra ios que seguramente alin hay que luchar es que,
para ser “ciencta”, una investigacién debe agruparse con otras investiga-
ciones en un tipo y que tal “tipo” es la “ciencia”. Por el contrario, puede
suceder no sélo que ¢l agrupamiento sea imposible, sino que una investi-
gacién sea “ciencia” en un cierto periode historico y no en otro: otro
prejuicio es que si una investigacién es “ciencia” habria podido serlo siem-
pre y siempre lo serd. (No lo fue porque faltaron los “cientificos”, no la
materia de la ciencia.) Para la economia éstos son precisamente los ele-
mentos criticos que hay que examinar: hubo un periodo | en el que no
podia haber “ciencia” no sdlo porque faltaban los: cientificos, sino porque
faltaban ciertas premisas que creaban aquella cierta “regularidad” o aquel
cierto “automatismo”, cuyo estudic da origen precisamente a la invesii-
gacién cientifica., Pero la regularidad o el automatismo pueden ser de ti-
pos diversos en las diversas épocas v eso creard distintos tipos de “cien-
cias”. No debe creerse que habiendo siempre existido una “vida econémi-
ca” deba siempre existir Ia posibilidad de una “ciencia econémica”, asi
como habiendo siempre existido un movimiento de los astros siempre ha
existido la “posibilidad” de una astronomia, aunque los astrénomos se
llamaban astrélogos, etcétera, En la economia el elemento “perturbador™
es Ia voluntad humana, voluntad colectiva, diferentemente dispuesta se-
gin las condiciones generales en que los hombres vivian, o sea diferen-
temente “conducente” u organizada.

§ <58>. Punios para un ensayo sobre B. Croce. Pasion y politica.
;Puede nacer pasién de la preocupacion del precio que puede alcanzar la
manteca de cerdo? ;Una vicja scfiora que tiene veinte. sirvientes puede
sentir pasion ante el pensamiento de tener que reducirlos a diecinueve?
Pasién puoede ser un sindnimo de economiz, en el sentido no de produc-
¢ién econdmica o de biisqueda de 1a ganancia econdmica, sino en el senti-
do de continuo estudio para que una determinada relacién no cambie des-
favorablemente, aunque el desfavor sea “utilidad general”, libertad general;
pero entonces “pasién” y “economia” significan “personalidad humana”
determinada histdricamente en una cierfa sociedad “jerdrquica”. (Qué es
¢l “pundonor” del hampa sino un pacto econdmico? ;Pero no es también

225

37



378

una forma de manifestarse (polémica, de lucha) de la personalidad? Ser
“depreciado™ (despreciado), es el temor morboso de todos los hombres
en las formas de sociedad en que la jerarquia se manifiesta en formas
“refinadas™ (capilares), en minucias, etcétera, En el hampa la jerarquia
se basa en la fuerza fisica y en la astucia: ser “burlados™, hacerlos pa-
recer tontos, dejar que un ultraje quede impune, etcétera, degrada. De
ahi todo un protocolo y un ceremonial de convencidn, rico en matices y
sobrentendidos en las relaciones reciprocas de los socios; faltar al pro-
tocolo es una injuria. Pero esto no sucede sélo en el hampa: las cuestio-
nes de Tango tienen vigencia en toda forma de relacion: desde las que
existen entre los Estados hasta las que existen entre parientes, Quien debe
hacer un servicic durante cierto tiempo y no es sustituido a Ia hora exac-
ta, se enfurece y reacciona incluso con actos de violencia extrema (incluso
criminal); y esto aun cuando después del servicio no tenga nada que
hacer o ro adquiera la plena libertad de movimientos (por ejemplo: un
soldado que tiene que hacer la guardia y después de su turno debe ain
permanecer en ¢l cuartel). Que en estos episodios haya una manifestacién
de “persenalidad” quiere decir sélo que la personalidad de muchos hom-
bres es mezquina, estrecha: pero no deja de ser personalidad. Y es innega-
ble que existen fuerzas que tienden a mantenerla asi y a hacerla afin mas
mezquina: para demasiados, ser “algo” significa sdlo que otros hombres
son attn “menos algo™ (algo menos). Pero el que incluso estas pequefias
cosas, estas insignificancias sean “todo” o *“gran cosa” para algunos, el
resultado es que tales episodios determinan precisamente reacciones en las
que se aricsga la vida y la libertad personal,

§ <<59>>. Notas para un ensayo sobre B. Croce. <I>>. Croce como
hombre | de partido. Distincién del concepio de partido: 1] El partido
como organizacidn praciica (o tendencia prictica), o sea como instru-
mento para la solucién de un problema o de un grupo de problemas de
la vida nacional e internacional. En este sentido Croce no pertenecid
nunca explicitamente a ninguno de los grupos liberales, es mas, explici-
tamente combatio la idea misma v el hecho de los partidos permanente-
mente organizados (“Il Partito come gindizio e pregiudizio”, en Cultura
e vita morale, ensayo publicado en uno de los primeros nimeros de Ia
Unita florentina)* y se pronuncié a favor de los movimientos politicos que
no se plantean un “programa’ definido, “dogmaético”, permanente, orgé-
nico, sino que tienden en cada ocasién a resolver problemas polfticos
inmediatos. Por otra parte, entre las diversas tendencias liberales Croce
manifesté su simpatia por la conservadora, representada por el Giornale
d'Itelia. El Giornale d'Italia no s6lo durante largo tiempo publicé articu-
los de la Critica antes de que los fasciculos de la revista fuesen divulga-

226



dos, sino que tuvo el “monopolio” de las cartas que Croce escribia de
tanto en tanto para expresar sus opiniones sobre cuestiones de politica y
de poiitica cultural que le interesaban y en torno a las cuales consideraba
necesario pronunciarse. En la posguerra también la Stawmpa publicé las
primicias de la Critica (o de escritos de Croce publicados en Actas aca-
démicas), pero no las cartas que siguieron siendo publicadas por el Gior-
nale &’Italia en primer lugar y fueron reproducidas por la Stamipa y otros
periddicos, 2] El partide comeo ideclogia general superior a los diversos
agrupamientos mas inmediatos. En realidad el modo de ser del partido
liberal en Italia después de 1876 fue el de presentarse al paifs como un
“orden disperso” de fracciones y de grupos macionales y regionales. Eran
fracciones del liberalismo politico tanto el catolicismo liberal de los po-
pulares, como el nacionalismo (Croce colabort en la Politica de A. Rocco
y F. Coppola),? tanto las uniones monérquicas como el partido republicano
y gran parte del socialisino, tanto los radicales demécratas como los con-
servadores tanto Sonnino-Salandra, como Giolitti, Orlando, Nitti y Cia.,
Croce fue el tebrico de todo lo que todos estos grupos y grupitos, cama-
rillas y mafias tenfan en comin, el jefe de una oficina central de propa-
ganda de la que todos estos grupos se beneficiaban v se servian, el lider
nacional de los movimientos de cultura que nacian para renovar las vie-
jas formas politicas,

Como ya se observo en otro lugar, Croce compartié con Giustino For-
tunato este oficio de lider nacional de la cultura liberal democrética. Des-
de 1900 hasta 1914 e incluso después (pero como resolucién) Croce y
Portunato aparecizn siempre como inspiradores (como fermentos) de to-
do nuevo movimiento juvenil serio que se propusiera renovar €l “hébito”
politico v 1a vida de los partidos burgueses: asi para la Voce, la Unitd
la Azione Liberale, la Patria (de Bolonia), etcétera.* Con la Rivoluzione
Liberale de Piero Gobetti® se produjo una innovacién fundamental: el
término “liberalismo” fue interpretado en el sentido mis “filos6fico™ o
mas abstracto, y del concepto de libertad en | los términos tradicionales de
la personalidad individual se pasa al concepto de libertad en los tér-
minos de personalidad colectiva de grandes grupos sociales y de la con-
tienda no ya entre individuos sino entre grupos.® Este oficio de lider na-
cional del liberalismo hay que tenerlo en cuenta para comprender cémo
Croce amplié el circulo de su influencia directriz mas alla de Italia, sobre
la base de un elemento de su “propaganda”: el revisionismo.

<3 59>. IL. ;Cémo hay que entender la expresién “condiciones ma-
teriales” vy el “conjunto” de estas condiciones?* Como ¢l “pasado”, la

a Fn el manuscrito: “P. G ",

227

38



38

“tradicion”, concretamente entendidos, objetivamente constatables y “men-
surables” con métodos de comprobacion “universalmente” subjetivos, o
sea precisamente “objetivos”. El presente activo no puede dejar de conti-
nuar, desarrolidandolo, el pasado, no puede dejar de insertarse en la “tra-
dicidn”. Pero, jcOmo reconocer la “verdadera” tradicién, el “verdadero”
pasado, cteétera? ;O sea la historia real, efectiva, y no la veleidad de hacer
nueva historia que busca en el pasado su justificacion tendenciosa, de “su-
perestructura™? Es pasado real precisamente la estructura, porque ella es
el testimonio, el “documento” incontrovertible de lo que se hizo y conti-
nta subsistiendo como condicién del presente y del futuro. Se podra ob-
servar que en ¢l examen de la “estructura” los criticos aislados podran
equivocarse, declarando vital lo que estd muerto o no es germen de nueva
vida a desarrollar, pero el método mismo no puede ser refutado peren-
toriamente, Que existe posikilidad de error es admisible sin mds, pero serd
error de criticos individuales (hombres politicos, estadistas), no error de
método. Cada grupo social tiene una “tradicién”, un “pasado™ y propone
a éste como el finico y total pasado. Aquel grupo que, comprendiendo y

justificando todos estos “pasados”, sepa identificar 1a linea de desarrollo

real, y por ello contradictoria, pero en la contradiccidn capaz de supe-
racion, cometerd “menos errores”, identificard més elementos “positivos™
sobre los que apoyarse para crear nueva historia,

<§ 59>. TII. Ver si el principio de “distincién”, o sea lo que Croce
Ilama “dialéctica de los distintos” no fue determinado por la reflexion so-
bre el concepto abstracto de “homo oeconomicus” propio de la economia
clasica, Puesto que tal abstraccidn tiene un alcance v un valor puramente
“metodolégicos” o directamente de técnica de la ciencia (o sea inmediato
y empirico), debe verse como elabord Croce todo el sistema de los “dis-
tintos”. De todos modos tal elaboracién, como por lo demas muchas otras
partes del sistema crociano, habrian tenido su origen en el estudio de la
economia politica y mds precisamente en el estudio de la filosoffa de la
praxis, lo que sin embargo no puede | sino significar que el sistema cro-
ciano tuvo un origen v una determinacién inmediata “econémica”. La
misma dificultad que muchos fildsofos actnalistds emcuentran para com-
prender el concepto de “homo oeconomicus” la encuenfran para com-
prender el significado y el alcance de la “dialéctica de los distintos”. La
investigacién tiene dos aspectos: uno de caricter 16gico v otro de cardcter
histdrico, La primera “distincion” planteada por Croce me parece gue fue
“histéricamente” precisamente la del “momento de la economia o de la
utilidad”, que po coincide y no puede coincidir con la de los economistas
en sentido estricto, porque en ¢l momento de la utilidad o econdmico Cro-
ce hace entrar una serie de actividades humanas gque para los fines de la

228



ciencia econdmica carecen de pertinencia (por ejemplo, el amor).*

<} 59>, IV. El idealismo actual hace coincidir verbalinente ideologia
y filosofia (o que, en dltimo andlisis, no es sino uno de los aspectos de
la unidad superficial postulada por aquél entre real e irreal, entre teoria
y préctica, etcétera}, lo que representa una degradacion de la filosofia
tradicional respecto de Ia altura a que la habia elevado Croce con la lla-
mada dialéctica de los “distintos”. Tal degradacién es muy visible en los
desarrollos (o involuciones) que el idealismo actual muestra en los dis-
cipulos de Gentile: los Nuovi Siudi de Ugo Spirito y A. Volpicelli son el
documento méis vistoso de este fendémeno. La unidad de ideclogia v filo-
sofia, cuando es afirmada en esta forma, crea una nueva forma de socio-
logismo, m historia ni filosofia, sino un conjunto de esquemas verbales
abstractos, sostenidos por nna fraseologia tendenciosa y de papagayos. La
resistencia de Croce a esta tendencia es verdaderamente “heroica”: Cro-
ce tene viva la conciencia de que todos los movimientos del pensamijento
moderno conducen a una revaloracion triunfal de la filosofia de la praxis,
o sea trastocamiento de la posicidon tradicional de los problemas filosd-
ficos ¥ a la disolucién de 1a filosofia entendida del modo tradicional. Cro-
cc se resiste con todas sus fuerzas a la presion de la realidad histdrica,
con una infeligencia excepcional de los peligros y de los medios idéneos
para obviarlos. Por eso el estudio de sus escritos desde 1919 hasta hoy
tiene un enorme significado. La preocupacion de Croce nace con la gue-
rra mundial que él mismo afirmé ser la *“guerra del materialismo histdri-
co0”.! Su posicién au dessus, en cierto sentido, es ya indicio de esta
preocupacion y es una posicion de alarma (durante la guerra, filosofia e
ideologia entraron en frenético connubio). También la posicion de Croce
con respecto a libros como los de De Man, de Zibordi, etcétera,? no puede
explicarse de otra forma porque estd en estridente contradiccién con sus
posiciones ideolégicas y practicas de antes de la guerra,

Este paso de Croce de la posicién “critica™ a una posicion de tendencia
prictica y de preparacién a la accion politica efectiva (dentro de los
limites permitidos por las circunstancias y la posicién social de Croce)
es muy significativa. ;Qué importancia puede haber tenido su libro sobre
la Storia d’Italia? Algo puede deducirse del libro de Bonomi sobre Bisso-
lati, del de Zibordi antes citado, del prefacio de Schiavi al libro de De
Man.® De Man sirve también de puente [ de paso.

Debe recordarse todavia la carta de Orazio Raimondo reproducida por
G. Castellano en su Introduzione allo studio delle opere di Benedetio Cro-
ce.* La carta demuestra la influencia que Croce ejercia en ciertos ambien-
tes, penetrando por conductos que permanccian incontrolados. Y se trata
de Raimondo, masén, realmente empapado de Ia ideologia masdnica hasta
la médula y “francesamente” democratico, como se demuestra en muchos

229

39



también de sus discursos, pero especialmente en el de defensa de la Tie-
polo (0 de la dama que asesind al ordenanza Polidori),® donde aparece
el teismo masonico en toda su ostentacién y evidencia®

Cfr. Cuaderno 1 (XVI), pp. 84-84 bis v 99 bis.

§ «<60>. La proposicion de que hay que volver a poner “al hombre
sobre sus pies”. En el examen de la influencia ejercida por el hegelianis-
mo sobre el fundador de la filosofia de la praxis, hay que recordar (te-
niendo en cuenta especialmente ¢l cardcter eminentemente practico-cri-
tico de Marx)? que Marx® participé en la vida universitaria alemana poco
después de la muerte de Hegel, cuando debfa estar aiin muy vivo el re-
cuerdo de !a ensefanza oral de Hegel vy de las discusiones apasionadas,
con referencia a la historia efectiva reciente, que tal ensefianza habia sus-
citado, discusiones en las cuales la concrecién histérica del pensamiento
hegeliano debia resultar mucho mas evidente que en los escritos sistemi-
ticos. Parece gue algunas proposiciones de la filosofia de la praxis deben
considerarse especialmente vinculadas a esta vivacidad coloquial: por ejem-
plo, la afirmacion de que Hegel hace caminar a los hombres de cabeza.
Hegel emplea esta expresion hablando de la Revolucién Francesa, cuando
dice que en cierto momento parecia que el mundo caminaba de cabeza (hay
que comprobarlo con exactitud). Croce se pregunta (verificar dénde v
cémo) de donde tomb Marx® esta imagen, como si la misma no hubiese
sido empleada por Hegel en sus escritos. La imagen es tan poco “libresca”,
que da la impresion de haber brotado en una conversacién.?

Antonio Labriola en el escrito Da un secolo allaltro escribe: “Le es
propia aquella coletilla de Hegel que dijo como aquellos hombres (de la
Convencion) fueron los primeros, después de Anaxidgoras, en infentar
trastocar la nocién del mundo, apoyando a éste sobre la razén™ (ed. Dal
Pane, p. 45).%

Esta proposicion, tanto en el uso que le da Hegel, como en el que le
da la filosofia de la praxis, debe confrontarse con el paralelo, enunciado
por el mismo Hegel y que tiene un reflejo en la Sagrada Familia, entre el
pensamiento prictico-juridico francés y el especulativo alemdn {a este
propésito debe verse el cuaderno sobre “Introduccién al estudio de la
filosofia”, p. 59).2

Cfr. Cuaderno 1 (XVI), pp. 97-97 bis y 99.
a En el manuscritc €l nombre Polidori sustituye zl mombre “;Fioravante?”, es-

crito en un primer momento ¥ luego tachado.
b En el manuscrifo; “M.”.

230



§ < 61>, Puntos para un ensayo critico sobre las dos Historias de Croce:
la de Italia y la de Europa. Relaci6n histérica entre el Estado moderno
francés nacido de la revolucién y los otros Estados modernos de Europa
continental. La confrontacién es de importancia vital, con tal que no se
haga en base a abstractos esquemas sociologicos. Esta puede resultar del
examen de los siguientes elementos: 1] explosién revolucionaria en Fran-
cia con radical y violenta mutalcion de las relaciones sociales y politicas;
2] oposicidn europea a la Revolucién Francesa y a su difusién por los
“conductos” de clase; 3] guerra de Francia, con la Repiiblica y con Na-
poledn, contra Europa, primero para no ser sofocada, luego para consti-
tuir una hegemonia permanente francesa con tendencia a formar un impe-
rio universal; 4] insurrecciones nacionales contra la hegemonia francesa
y nacimiento de los Estados modernos europeos por pequefias oleadas te-
formistas sucesivas, pero no por explosiones revolucionarias como la fran-
cesa original. Las “oleadas sucesivas” estdn constituidas por una combi-
nacion de Iuchas sociales, de intervenciones desde arriba del tipe monar-
quia iluminada y de guerras nacionales, con predominio de estos dos {lti-
mos fenémenos. El periodo de la “Restauracién™ es el mas rico en des-
arrollos desde este punto de vista: la restauracion se convierte en la forma
politica en 1a que las luchas sociales encuentran cuadros bastante eldsticos
para permitir a la burguesia llegar al poder sin rupturas espectaculares, sin
¢l aparato terrorista francés. Las viejas clases feudales son degradadas de
dominantes a “gobernantes”, pero no eliminadas, ni se intenta liquidarlas
como conjunto orginico: de clases se convierten en “castas” con deter-
minadas caracteristicas culturales y psicolégicas, ya con funciones econd-
micas predominantes.,

;Puede repetirse en otras condiciones este “modelo” de la formacion de
los Fstados modernos? ;jDebe cxcluirse esto en sentido absoluto, o bien
puede decirse que al menos en parte pueden darse evoluciones similares,
bajo la forma de advenimiento de economias programaticas? La cuestién
es de suma importancia, porque el modelo Francia-Europa ha creado una
mentalidad, que por “avergonzarse de si misma” o bien por ser un “ins-
trumento de gobierno™ no es por ello menos significativa.

Una cuestion importante vinculada a Ia precedente es 1a del oficio que
han creido tener los infelectuales en este largo proceso de fermentacidn
politico-social incubado por la Restauracion. La filosofia cldsica alemana
es la filosofia de este periodo, ella vivifica los movimientos Iiberales na-
cionales desde 1848 hasta 1870. A este respecto debe sefialarse también
¢l paralelo hegeliano (y de la filosofia de la praxis} entre la practica fran-
cesa y la especulacién alemana.! En realidad ¢l paralelo puede ser defi-
nido: lo gue es “prictica” para la clase fundamental se vuelve “racionali-
dad” y especulacion para sus intelectuales (sobre esta base de relaciones
histéricas debe explicarse todo el idealismo filosofico moderno).

231

392



40

[Cuestion mds vasta: si es posible pensar la historia dnicamente como
“historia nacional” en cualquier momento del desarrollo histdrico —si
el modo de escribir la historia (y de pensar) no ha sido siempre “con-
vencional”. El concepte hegeliano sobre el “espiritu del mundo”™ que se
personifica en este o aquel pais es una forma “metaférica” o fantasiosa de
atraer la atencidn hacia este problema metodoldgico, a cuya total explica-
cién se oponen limitaciones de origen diverso: el “orgufle” de las nacio-
nes, o sea limitaciones de cardcter politico-prictico-nacional (que no son
sicmpre inferiores}; limitaciones intelectuales (no comprensién del pro-
blema histérico ¢n su totalidad) e intelectuales-pricticas (falta de infor-
maciones, bien sea porque faltan documentos, bien porque es dificil tener-
los a dlSpOSlClOD e interpretarlos). (;Cémo, _por ejemplo, hacer una histo-
ria integral del cristianismo si en ella se quiere incluir el cristianismo po-
pular y no sélo el de los intelectuales? En este caso sdlo el desarrollo his-
térico posterior es documenic del desarrollo anterior, pero documento
parcial).}?

La concepcién del Estado segfin la funcidon productiva de las clases
sociales no puede ser aplicada mecinicamente a la interpretacién de la
historia italiana y europea desde la Revolucion francesa hasta todo el si-
glo X1x. Aunque sea cierto que para las clases productivas fundamentales
(burguesia capitalista y proletariado moderno} el Estado no es concebible
mis que como forma concreta de un determinade mundo econémico, de
un determinado sistema de produccién, no se ha establecido que la rela-
cién de medio y fin sea facilmente determinable y adopte el aspecto de
un esquema simple y obvio a primera vista. Es verdad que conquista | del
poder y afirmacién de un nuevo mundo productivo son inseparables, que
la propaganda para una cosa es también propaganda para la otra y que
en realidad sélo en esta coincidencia reside la unidad de la clase domi-
nante que es al mismo tiempo econdmica y politica; pero se presenta el
complejo problema de las relaciones de las fuerzas internas del pais dado,
de Ia relacién de las fuerzas infernacionales, de la pos1c10n geopo‘ltlca del
pais dado. En realidad, el impulso a la renovacidn revolucionaria puede
seér originado por las necesidades impelentes de un pais dado, en circuns-
tancias dadas, y tenemos la explosion revolucionaria de Francia, victo-
riosa también internacionalmente; pero el impulso para la renovacidn pue-
de ser dado por la combinacion de fuerzas progresistas escasas e insufi-
cientes de por si (sin embargo de elevadisimo potencial porque represen-
tan el futuro de su pais) con una situacién internacional favorable a su
expansion y victoria. El libro de Raffaele Ciasca sobre los Origini del
programma nazionale,® al mismo tiempo que da la prueba de que existian
en Italia los mismos problemas impelentes que en la Francia del antiguo

‘s En el manuscrito, el pasaje entre corchetes esti afiadido al margen al co-
mienzo del parégrafo enire las pp. 3% v 39a.

232



régimen y una fuerza social que interpretaba y representaba tales pro-
blemas en el mismo sentido francés, da también la prucba de que tales
fuerzas eran escasas y los problemas se mantenian al nivel de la “pequedia
politica”. En todo caso se ve como, cuando el impulso del progreso no va
estrechamente ligado a un vasto desarrollo econdmico local que es artifi-
cialmente limitado v reprimido, sino que es el reflejo del desarrollo inter-
nacional que manda a la periferia sus corrientes ideoldgicas, nacidas sobre
la base del desarrollo productive de los paises mas avanzados, entonces
el grupo portador de las nuevas ideas no es €l grupo econdmico, sino la
capa de los intelectuales, v la concepcidn del Estado de la que se hace pro-
paganda cambia de aspecto: éste es concebido como una cosa en si, como
un absoluto racional. La cuestién puede ser planteada asi: siendo el Esta-
do la forma concreta de un mundo productivo, y siendo los intelectuales
el elemento social del que se extrae el personal gobernante, es propio del
intelectual no anclado fuertemente en un poderoso grupo econdmico presen-
tar al Bstado como un absoluto: asi es concebida como absoluta y preemi-
nente la misma funcién de los intelectuales, es racionalizada abstractamen-
te su existencia y su dignidad historica, Este motivo es béasico para com-
prender histéricamente el idealismo filoséfico moderno y estd vinculado
al modo de formacion de los Estados modernos en la Europa continen-
tal como “reaccidn-superacién nacional” de la Revolucion francesa. que
con Napoledn tendia a establecer una hegemonia permanenfe (motivo
esencial para comprender el concepto de “revolucion pasiva”, de “restau-
racion-revolucién” y para comprender la importancia de la confrontacién
hegeliana entre los principios de los jacobinos v la filosofia cldsica ale-
mana).

A este respecio se puede observar que algunos criterios tradicionales de
evaluacidn histérica y cultural del | periodo del Risorgimento deben ser
modificados y en ocasiones invertidos: 1] las corrientes italianas que son
“etiquetadas” como racionalismo francés e iluminismo abstracto son se-
guramente, por el contrario, las més intrinsecas a la realidad italiana, en
cuanto que, en realidad, conciben al Estado como forma concreta de un
desarrollo econdmico italiano en devenir: a igual contenido conviene igual
forma politica; 2] son por el contrario precisamente “jacobinas”™ (en el
sentido peyorativo que el término ha asumido para ciertas corrientes his-
torlograficas) las corrientes que parecen mis autdctonas, en cuanto que
parecen desarrollar una tradicion italiana. Pero en realidad esta corriente
es “italiana” sélo porque la “cultura” durante muchos siglos fue la 1inica
manifestacién “nacional” italiana. Se trata de una ilusidén verbal. ;Ddénde
estaba la base de esta cultura italiana? No estaba en Italia: esta cultura
“italiana™ es la continuacion del cosmopolitismo medieval ligado a la tra-
dicion del Imperio y a la Iglesia, concebidos como universales con sede
“oeografica” en Italia. Los intelectuales italianos eran funcionalmente una

233

403



concentiracion cultural cosmopolita, acogian y elaboraban tedricamente
los reflejos de la mas solida v autoctona vida del mundo no jtaliano. In-
cluso en Maquiavelo se ve esta funcion, si bien Maquiavelo trata de des-
arrollarla para fines nacionales (sin éxito y sin consecuencias apreciables):
de hecho El Principe es una elaboracion de los acontecimientos espafioles,
franceses, ingleses en 1a labor de la unificacion nacional, que en Italia no
tiene fuerzas suficientes v mi siquiera interesa mucho. Puesto que los re-
presentantes de la corriente tradicional realmente quieren aplicar a Italia
esquemas intelectuales y racionales, elaborados, si, en Ifalia, pero sobre
experiencias anacrdnicas, ¥ no sobre necesidades inmediatas nacionales,
ellos son los jacobinos en el sentido peyorativo.

La cuestion es compleja, erizada de contradicciones v por lo mismo
debe ser profundizada. De todos modos, los intelectuales meridionales en
el Risorgimento parecen claramente ser estos estudiosos del “puro” Es-
tado, del Estado en si. Y cada vez que los intelectuales dirigen la vida
politica, a la concepcion del Estado en si sigue todo el cortejo reaccio-
nario que es st obligada compaiiia.

CIr. Cuaderno 1 {(XVI), pp. 96 bis-97 y 95 bis-96 bis,

234



Cuaderno 11 (XVHI)
1932.1933

<Introducecién al estudio de la filosofia>






< Advertencia™>>

Las notas contenidas en este cuaderno, como en los otros, han sido
escritas a vuelapluma, para apuntar un breve recordatorio. Todas ellas
deberdn revisarse y controlarse minuciosamente, porque ciertamente con-
tienen inexactitudes, falsas aproximaciones, anacronismos. Escritas sin te-
ner presentes los libros a que se alude, es posible que después de la revi-
sién deban ser radicalmente corregidas porque precisamente lo contrario
de lo aqui escrito resulte cierto.!

Cir, Cuaderno 4 (XHI), p. 55.

237

1 bis



3 APUNTES Y REFPERENCIAS
DE CARACTER HISTORICO-CRITICO

§ <1>. Antonio Labriola. Para construir un ensayo completo sobre An-
tonio Labriola hay que tener presentes, ademas de sus escritos, que son
escasps y a menudo solamente alusivos o extremadamente sintéticos, tam-
bién los elementos y los fragmentos de conversaciones relatados por sus
amigos y discfpulos (Labriola ha dejado memoria de excepcional “con-
versador™). En los libros de B. Croce, en forma dispersa, pueden reco-
gerse muchos de tales elementos y fragmentos. Asi en las Conversazioni
Critiche (2a. seric, pp. 60-61): “;Cémo harfa para educar meoral-
mente a un papi?” pregunté uno de nvestros condiscipulos, hace muchos
afios, al profesor Labriola, en una de sus lecciones de Pedagogia, objetan-
do contra la eficacia de la pedagogia. “Provisionalmente (respondié con
viquiana y hegeliana aspereza el herbartiano profesor), provisionalmente
lo haria esclave; y ésta seria la pedagogia del caso, hasta ver si con sus
nietos y biznietos es posible comenzar a utilizar algo de nuestra pedago-
gia.”* Esta respuesta de Labriola dcbe relacionarse con la entrevista que
concedié sobre la cuestién colonial (Libia) hacia 1903, reproducida en
el volumen de los Scritti vari di filosofia e politica.? Debe relacionarse
también con el modo de pensar de Gentile por Io que respecta a Ia ense-
fianza religiosa en las escuelas primarias, Parece que se trata de un seudo-
historicismo, de un mecanicismo bastante empirico y muy cercano al mds
vulgar evolucionismo. Podria recordarse aqui lo que dice Bertrando Spa-
venta a propdsito de aquellos que querrfan mantener siempre a los hom-
bres en la cuna (o sea en ¢! momento de la autoridad, que sin embargo
educa para la libertad a los pueblos inmaduros) y piensan toda la vida (de
los otros) como una cuna.® Me parece que histéricamente el problema
debe plantearse de otro modo: esto es, si una nacién o un grupo social
que ha llegado a un grado superior de civilizacién no puede (y por lo tanto
debe) “acclerar” el proceso de educacién de los pueblos y grupos sociales
mas atrasados, universalizando v traduciendo en forma adecuada su nue-
va experiencia. Asi, cuando los ingleses enrolan reclutas entre pueblos
primitivos, que nunca han visto un fusi! moderno, no instruyen a estos
reclntas en el empleo del arco, del bumerang, de la cerbatana, sino que

238



los instruyen | en el manejo del fusil, aunque las normas de instruccién 3 bis
sean necesariamente adaptadas a la “mentalidad” de ese determinado pue-
blo primitivo. El modo de pensar implicito en la respuesta de Labriola,
por lo tanto, no parece dialéctico y progresista, sino m4is bien mecanico y
retrogrado, como el “pedagdgico religioso™ de Gentile gue no es otra cosa
que una derivacién del concepto de que la “religion es buena para el
pueblo” (pueblo — nifio = fase primitiva del pensamiento a la que co-
rresponde la religion, etcétera) o sea la renuncia (tendenciosa) a educar
al pueblo. En la entrevisia sobre la cuestién colonial, ¢! mecanicismo im-
plicito en el pensamiento de Labriola resulta ain més evidente. En efecto:
puede suceder perfectamente que sea “‘necesario reducir a los papies a la
esclavitud” para educarlos, pero no es menos necesario que alguien afirme
que €s0 O ¢s necesario sino contingentemente, porque existen determina-
das condiciones, 0 sea que ésta es una necesidad “histérica” y no abso-
iuta: es necesario ademas que exista una lucha a este respecto, y esta lucha
es precisamente la condicién por la cual los nietos o biznietos del papi
seran liberados de la esclavitud y seridn educados con la pedagogia mo-
derna. Que haya quien afirme resueltamente que la esclavitud de los pa-
pués no ¢s mas que una necesidad del momento y que se rebele contra
tal necesidad es también un hecho filoséfico-histérico: 1] porque contri-
buird a reducir al tiempo necesario el periodo de esclavitud; 2] porgue
induciri a los mismos papies a reflexionar sobre si mismos, a autoeducar-
€, en cuanto que sentirin que estin apoyados por hombres de una civili-
zacién superior; 3] porque sélo esta resistencia demuestra que se estd
realmente en un periodo superior de civilizacidén y de pensamiento, etcé-
tera. El historicismo de Labriola y de Gentile es de un género muy deca-
dente: es el historicismo de los juristas para guienes el litigo no es un
latigo cuando es un latigo “historico™.* Se trata, por otra parte, de un
modo de pensar muy nebuloso y confuso, Que en las escuelas elementates
sea necesaria una exposicion “dogmética” de las nociones cientificas o que
sea necesaria una “‘mitologia”, no significa que el dogma deba ser el re-
ligioso y la mitologia esa determinada mitologia. Que un pueblo o un gru-
po social atrasado tenga necesidad de una disciplina exterior ceercitiva,
para | ser educado civilizadamente, no significa que deba ser reducido a 4
Ia esclavitud, a menos que se piense que toda coercién estatal es esclavi-
tud. Hay una coercién de tipo militar incluso para el trabajo,® que se puede
aplicar también a la clase dominante, y que no es “esclavitud” sino la
expresion adecuada de la pedagogia moderna orientada a educar a un
elemento inmaduro {que es ciertamente inmaduro, pero que lo es junto a
elementos ya maduros, mientras que la esclavitud orgénicamente es la
expresién de condiciones universalmente inmaduras}. Spaventa, que se si-
tuaba en el punto de vista de la burguesia liberal contra los “sofismas™
historicistas de las clases reaccionarias, expresaba, en forma sarcdstica,

239



4 bis

una concepcién mucho mds progresista v dialéctica que las de Labriola
y Gentile.

Cfr. Cuaderno 8 (XXVIIT), pp. 62-62 bis,

§ < 2>, Alessandro Levi. Deben buscarse sus escritos de filosofia e his-
toria. Como Rodolfo Mondolfo, Levi es de origen positivista (de la es-
cuela paduana de R. Ardigd). Como punto de referencia del modo de
pensar de Levi es interesante este fragmento de su estudio sobre “Giusep-
pe Ferrari” (Nuova Rivista Storica, 1931, p. 387):* “No; a mi no me
parece que en el Nuestro (Ferrari) haya un ‘cierto’ y ni siquiera... un
incierto, materialismo histérico. A mi me parece, por ¢l contrario, que hay
un verdadero abismo entre la concepcitn ferrariana de la historia y de su
pretendida filosofia de 1a historia y el materialismo histdrico, rectamente
entendido, o sea no como un simple economismo {y también de éste, a
decir verdad, hay en Ferrari rastros mucho més vagos que en la historia
concreta de un Carlo Cattaneo), sino como aquella dialéctica real, que
entiende la historia superandola con la accién, y no escinde historia y
filosofia, sino que, volviendo a poner a los hombres sobre sus pies, hace
de ellos los artifices conscientes de la historia, y no juguetes de la fatali-
dad, en cuanto que sus principios, o sea sus ideales, chispas que brotan
de las luchas sociales, son precisamente estimuolo para la praxis que, por
obra de ellos, se transforma. Superficial conocedor de la logica hegeliana,
Ferrari era un critico demasiado precipitado de la dialéctica idealista para
lograr superarla con la dialéctica real del materialismo histérico™.

Cfr. Cuaderno 8 (XXVIH), pp. 72-72 bis.

§ <3>. Alessandro Chiappelli (muerto en noviembre de 1931). Ha-
cia mediados de la década 1890-1900, cuando aparecieron los | ensayos
de Antonio Labriola v de B. Croce, Chiappelli escribié su filosofia de la
praxis, Debe existir de Chiappelli un libro o un ensayo sobre Le premesse
filosofiche del socialismo; debe verse 1a bibliografia,’

Cfr. Cuaderno 8 (XXVIII), p. 53 bis.

§ <4>. Luciano Herr. Un Rapport sur Pétat des études hégéliennes en
France de A. Koyré aparece reproducido en los Verhandiungen des ersten
Hegelskongresses, vom 22 bis 25 april 1930 im Haag, Mohr, Tiibingen,
1931, en 8%, pp. 243. Koyré, entre otros, habla de Luciano Herr, que pasé
veinticinco afios de su vida estudiando el pensamiento hegeliano, y que
murid sin haber podido escribir el libro que se proponfa realizar y que
hubiera ocupado un lugar junto a los de Delbos y de Xavier Léon; sin

240



embargo dejé un ensayo de estos estudios suyos, en el articulo sobre
Hegel publicado en la Grande Encyclopédie, notable por su lucidez y pe-
netracién.! Una Vie de Luciéen Herr ha sido publicada por Charles Andler
en Europe del 15 de octubre de 1931 y siguientes. Escribe Andler: “Lucien
Herr est présent dans tout le travail scientifigue francais depuis plus de
quarante ans; et son action a été décisive dans la formation du socialisme

2 o

en France”.

Cir. Cuaderno 8 (XXVII), p. 57 bis.

§ <5>. Antonio Labriola (cfr. § en la p. 3). Hegel afirmé que la
servidumbre es la cuna de la libertad. Para Hegel, como para Maquiavelo,
el “principado muevo” (o sea el periodo dictatorial que caracteriza los ini-
cios de cada nuevo tipo de Fstado) y la servidumbre a él vinculada som
justificados® s6lo como educacién y disciplina del hombre aiin no libre.
Pero B. Spaventa (Principii di etica, Apéndice, Népoles, 1904) comenta
oportunamente: “Pero la cuna no es la vida. Algunos nos guerrian tener
siempre en la cuna”.?

(Un ejemplo tipico de la cuna que se convierte en toda la vida lo ofrece
¢l proteccionismo aduanal, que es siempre propugnado y justificado como
“cuna” pero tiende a convertirse en una cuna eterna.)

Cfr. Cuaderno 8 (XXVIID), p. 20.

§ <6>>. Giovanni Gentile. Sobre la filosoffa de Gentile debe confron-
tarse el articulo de la Civilta Cattolica (“Cultura e filosofia dell'ignoto®,
16 de agosto de 1930)* que es interesante para ver como la légica formal
escolastica puede ser idonea y criticar los banales sofismas del idealismo
actual que pretende ser la perfeccion de la dialéctica. Y en efecto, ;por
qué la dialléctica “formal” deberia ser superior a la l6gica “formal”? No
se trata mas que de instrumentos logicos y un buen utensilio viejo puede
ser superior a un deficiente utensilio mas moderno; un buen velero es
superior a una motonave ruinosa. En todo caso es interesante leer las cri-
ticas de los neoescolisticos sobre el pensamiento de Gentile (libros del
padre Chiocchetti,? etcétera).

Gentile, con su séquito de Volpicelli, Spirito, etcétera (debe verse el
grupo de colaboradores del Giornale Critico della Filosofia Ttaliana) pue-
de decirse que ha instaurado un auténtico “preciosismo™ literario, porque:
en la filosofia las argucias y las frases hechas sustituyen al pensamiento.
Sin embargo, el parangén de este grupo con el de Bauer satirizado en la

2 Bn el manoscrito: “es justificada”.

241



5 bis

Sagrada Familia es mis ajustado y lierariamente més fecundo en desarro-
llos (los Nuovi Studi ofrecen muchas v variadas ideas para el desarrollo).

Cifr. Cuaderno 8§ (XX VII), pp. 56 bis y 73 bis.

§ <7>. A. Rosmini. Decbe verse su Saggio sul comunismo e sul socia-
fismo, publicado bajo la revisién vy con prefacio de A. Canaletii-Gauden-
ti, en 169, pp. 85, Roma, Signorelli, 6 liras.! Debe confrontarse con las
enciclicas papales emanadas antes de 1848 y citadas en el Sillabo, para
servir de comentario histdrico italiano al primer pardgrafo del Manifiesto;?
cfr. también el capitule bibliografico en el Mazzini de “Rerum Scriptor”.®

CIr. Cuaderno 4 (X1I1), p. 34.

§ < 8>. Antonino Lovecchio, Filosofia della prassi e filosofia dello spi-
rite, Palmi, Zappone, 1928, pp. 112, 7 liras. De la resefia aparecida en la
dtalia che Scrive y escrita por Giuseppe Tarozzi (junio de 1928)* se ex-
traen estas indicaciones: el libro consta de dos partes, una sobre la filo-
sofia de la praxis, la otra sobre el pensamiento de B. Croce, que sen vincu-
ladas entre si por la contribucién de Croce a la critica de 1a filosofia de la
praxis. La parte conclusiva se titula “Marx y Croce”. Discute las tesis so-
bre la filosofia de la praxis especialmente de Antonic Labriola, Croce,
Gentile, Rodolfo Mondolfo, Adelchi Baratono, Aliredo Poggi. Es un cro-
ciano (parece muy inexperto criticamente). Tarozzi escribe que el librito
es un eshozo, rico en muchos y no leves defectos de forma. (i.ovecchio
es un médico de Palmi.)

Cfr. Cuadernc 4 (XIII), p. 60.

- § <9>. Eitore Ciccotti. Su obra: Confronii storici, Biblioteca de la
Nuova Rivista Storica n. 10, Societdi Ed. Dante Alighieri, 1929, pp.
XxxXrx-262, ha sido resefiado favorablemente por Guido De Ruggiero
en la Crifica de enero de 1930 y por el contrario con mucha cautela y
en el fondo desfavorablemente por Mario de Bernardi en la Riforma So-
ciale (ver).! Un capitulo del lbro de Ciccotti (seguramente la introduc-
cidn general) fue publicado en la Rivisia d'Italia del 15 de junio-15 de
julio de 1927: “Elemento di ‘veritd’ e di ‘certezza’ nella tradizione storica
romana” y solo a este capitulo se alude aqui.* Ciccotti examina y combate
una serie de deformaciones profesionales de la historiografia romana y
muchas de sus observaciones son justas negativamente: es para las afir-
maciones positivas que subsisten dudas v son necesarias muchas cautelas.
La resefia de De Ruggiero es muy superficial: justifica el método “analé-

242



gico” de Ciccotti como un reconocimiento de la identidad fundamental del
espiritu humano, pero asi se llega muy lejos, hasta la justificacién del evo-
Iucionisino vulgar v de las leyes sociologicas abstractas, que tambicn, a
su modo, se fundan, con un lenguaje particular, en la hipotesis de 1a iden-
tidad fundamental del espiritu humano.

Uno de los errores mis graves de Ciccotti parece consistir en la inter-
pretacién equivocada del principio viquiano de que “lo cierto se convier-
te en lo verdadero”. La historia no puede ser mis que certeza (con la
aproximaciém de la bisqueda de la “certeza™). La conversién de lo “cier-
to” en lo “verdadero” puede dar lugar a construcciones filoséficas (de la
llamada historia eterna) que no tienen sino muy poco en comifin con la
historia “efectiva”: pero la historia debe ser “efectiva” y no novelada: su
certeza debe ser ante todo certeza de los documentos histdricos (aunque
1a historia no se agota roda ella en los documentos histdricos, cuya nocion,
por lo demads, es a tal punto compleja y extensa, que puede dar lugar a
conceptos siempre nuevos tanto de certeza como de verdad). La parte so-
fistica de 1a metodologia | de Ciccotti resulta muy clara alli donde él afir-
ma que la historia es drama, porque eso no quiere decir que toda repre-
sentacidén dramdtica de un determinado periodo histérico sea Ia “efectiva”,
aungue sea viva, artisticamente perfecta, etcétera. El sofisma de Ciceotti
conduce a dar un valor excesivo 4 la ornamentacion histdrica como reac-
cién contra la erudicién pedante y petulante: de las pequefias “conjetu-
ras” filolbgicas se pasa a las “grandiosas™ conjeturas sociolégicas, con po-
ca ganancia para la historiografia.

En un examen de la actividad histérica de Ciceotti hay que fener muy
en cuenta este libro. La “filosofia de la praxis” de Ciccotti es muy super-
ficial: es Ia concepcién de Guglielmo Ferrero y de C. Barbagallo, o sea
un aspecto de la sociologia positivista, condimentada con alguna dignidad
viguiana. La metodologia de Ciccotti ha dado lugar precisamente a las
historias tipo Ferrero y a las curiosas elucubraciones de Barbagallo que
acaba por perder el concepto de distincidén y concrecién “individual” de
cada momento del desarrollo histérico y por descubrir dos originales dig-
nidades: que “todo el mundo es provincia” v que “cuapto mds cambia
todo, mas se parece”.

Cir. Cuaderno 3 (XX), pp. 10 bis-11.

§ «<10>. Giuseppe Rewsi. Examen de todo su desarrollo politico-inte-
lectizal. Ha sido colaborador de la Critica Sociale (también fue desterrado a
Suiza después de 1898).* Su actitud moralista y lacrimosa actual (cfr. sus
articulos en la Nuova Rivista Storica de hace algunos afios)? debe con-
frontarse con sus manifestaciones literarias y periodisticas del 21-22-23,
en donde justifica un retorno de la esclavitud y hace una interpretacidn

243



6 bis

de Maquiavelo estipidamente cinica.* Recordar su polémica con Gentile
en ¢l Popolo 4'Italia después del Congreso de los filésofos® celebrado en
Mildn en 1926:2 debe haber firmado el llamado Manifiesto de los In-
telectuales redactado por Croce.®

Cfi. Cuaderno 3 (XX}, p. 18,

§ <11>. Corrado Barbagailo. Su libro L'oro e il fuoco* debe ser exa-
minado, teniendo en cuenta { la determinacién del autor de encontrar en
la antigiiedad aquello que es esencialmente moderno, como el capitalismo,
Ia gran industria y las manifestaciones vinculadas a éstos, Especialmente
es preciso examinar sus conclusiones a propdsito de las corporaciones
profesionales y de sus funciones, confrontindolas con las investigaciones
de los estudiosos del mundo clasico y del Medioevo. Cir. las conclusiones
de Mommsen y de Marquardt a propésito de los collegia opificum et ar-
tificum; para Marquardt éstas cran instituciones de cardcter hacendario
y servian a la economia y a las finanzas del Estado en sentido estricto y
poco o nada instituciones sociales (cfr. el mir Tuso).> Aparte de la obser-
vacion de que en todo caso el sindicalismo moderno deberia hallar su
correspondencia en instituciones propias de los esclavos del mundo clési-
co. Lo que caracteriza, desde este punto de vista, al mundo moderno, es
gue por debajo de los proletarios no hay una clase a la cual le esté prohi-
bido organizarse, como sucedia en el Medioevo e incluso en el mundo clé4-
sico con toda probabilidad; el artesano romano podia servirse de los es-
clavos como trabajadores y éstos ciertamente no pertenecian a los colle-
gia y no estd excluido que, en la misma plebe, alguna categoria no servil
se hallase excluida de la organizacién.?

Cfr. Cuaderno 3 (XX}, pp. 59 bis-60.

= En el manuscrito: “1925”
b En el manuscrito la p. 6 bis no estd completa; 1as piginas que siguen, desde
Ia p. 7 hasta la p. 10 bis, quedaron en blanco. El texto se reannda en la p. 11,

244



APUNTES PARA UNA INTRODUCCION Y UNA INICIACION
EN EL ESTUDIO DE LA FILOSOFiA Y DE LA HISTORIA DE LA CULTURA

1. Algunos puntos preliminares de referencia

<§ 12>. Hay que destruir el prejuicio muy difundido de que 1z filo-
soffa es algo muy dificil por el hecho de que es la actividad infelectual
propia de una determinada categoria de cientificos especialistas o de fi-
16sofos profesionales y sisteméticos. Por lo tanto, hay que demostrar pre-
liminarmente que todos los hombres son “filésofos”, definiendo los limites
v las caracteristicas de esta “filosofia espontinea”, propia de “todo el
mundo”, esto es de la filosofia que estd contenida: 1] en el lenguaje
mismo, que es un conjunto de nociones y de conceptos determinados y
no solamente de palabras gramaticalmente vacias de contenido; 2] en el
sentido comin y buen sentido; 3] en la religién popular y por lo tanto
en todo el sistema de creencias, supersticiones, opiniones, modos de ver
y actuar gue se revelan en aquello gue generalmente se Hama “folklore”.

11

Habiendo demostrado que todos son filésofos, sunque sea a su mane- -

1a, inconscientemente, porque incluso en la minima manifestacién de cual-
quier actividad intelectual, el “lenguaje”, se halla contenida una determi-
nada concepcién del mundo, se pasa al segundo momento, al momento
de la critica y de la conciencia, o sea a la cuestidn: jes preferible “pensar”
sin tener comciencia critica, en forma disgregada y ocasional, o sea “par-
ticipar” en una concepcién del munde “impuesta™ mecdnicamente por el
- ambiente externo, y por lo tanto por uno de tantos grupos sociales en los
cuales cada cual se encuenfra automdticamente incluido desde su entrada
en el mundo consciente (v que puede ser la propia aldea o la provincia,
puede tener origen en la parroquia y en la “actividad intelectual” del pd-
rroco o del viejo patriarcal cuya “sabiduria” dicta leyes, en la mujercilla
que ha heredado 1a sabiduria de las brujas o en el pequefio intelectual
agriado en su | propia estupidez e impotencia para actuar) o es preferi-
ble elaborar la propia concepcién del mundo consciente y criticamente
y por lo tanto, en conexion con tal esfuerzo del propio cerebro, elegir la
propia esfera de actividad, participar activamente en la produccién de fa
historia del mundo, ser guia de si mismos y no ya aceptar pasivamente y

245

11 bis



12

supinamente desde el exterior el sello de la propia personalidad?

Nota 1. Por la propia concepcién del mundo se pertencce siempre a un
determinado agrupamiento, y precisamente a aquel de todos los elementos
sociales que comparten un mismo modo de pensar y actuar. Se es confor-
mista de cierto conformismo, se es siempre hombres-masa v hombres-
colectivos. La cuestion es ésta: jde qué tipo histdrico es el conformismo,
el hombre-masa del que se forma parte? Cuando la concepcién del mun-
do no es critica y cohercnte sino ocasional y disgregada, se perte-
nece simultineamente a una multiplicidad de hombres-masa, la propia per-
sonalidad estd compuesta en forma extrafia: se encuentran en ella elemen-
tos del hombre de las cavernas y principios de la ciencia més moderna y
avanzada, prejuicios de todas las fases histéricas pasadas toscamente lo-
calistas e intuiciones de una filosofia futura tal como la que serd propia
del género humano unificado mundialmente, Criticar la propia concep-
ci6bn del mundo significa, pues, hacerla unitaria y coherente y elevarla
hasta el punto al que ha llegado el pensamiento mundial més avanzado.
Significa, pues, también, criticar toda la filosofia que hasta ahora ha exis-
tido, en cuanto que ésta ha dejado estratificaciones consolidadas en la
filosofia popular. El imicio de la elaboracién critica es la conciencia de
lo que es realmente, 0 sea un “condcete a ti mismo” como producto del
proceso histérico desarrollado hasta abhora que ha dejado en ti mismo una
infinidad de huellas recibidas sin beneficio de inventario. Hay que hacer
inicialmente ese inventario.

Nota I1. No se puede separar la filosofia de la historia de la filosofia y
la cultura de 1a historia de la cultura. En el sentido mas inmediato y adhe-
rente, no se puede ser | fildsofos, o sea tener una concepeidn del mundo
criticamente coherente, sin la conciencia de su historicidad, de la fase de
desarrollo por ella representada y del hecho de que ella estd en contra-
diccion com ofras concepciones o con elementos de otras concepciones.
La propia concepcién del mundo responde a determinados problemas
planteados por la realidad, que estin bien determinados y son “origina-
les” en su actualidad. ;CSmo es posible pensar el presente o un presente
bien determinado con un pensamiento elaborado para problemas del pa-
sado a menudo bien remoto v superado? Si esto sucede, significa que se es
“anacrénico™ en el tiempo propio, que se es fésiles y no seres moderna-
mente vivientes. Y en efecto sucede que grupos sociales que en ciertos
aspectos expresan la mdés avanzada modernidad, en otros estdn en Tetra-
50 con respecto a su posicidn social y por lo tanto son incapaces de una
autonomia histdrica completa,

Nota II1. Si es cierto que todo lenguaje contiene los elementos de una
concepcion del mundo vy de una cultura,-también serd cierto que por el
lenguaje de cada uno se puede juzgar la mayor o menor complejidad de
su concepeidn del mundo. Quien habla solo un dialecto o comprende la

246



lengua nacional en grados diversos, participa necesariamenfe de una in-
tuicion del mundo mas o menos resiringida v provincial, fosilizada, ana-
cromica en comparaciéon con las grandes corrientes de pensamiento que
dominan la historia mundial, Sus intereses serdn limitados, mis o menos
corporativos o economistas, no universales. Si no siempre es posible
aprender més lenguas exiranjeras para ponerse en contacto con vidas cul-
turales distintas, es preciso al menos aprender bien la lengua nacional.
Una gran cultura puede traducirse en la lengua de otra gran culfura, o
sea gque una gran lengua nacional, histéricamente rica y compleja, puede
traducir cualquier otra gran cultura, o sea ser una expresién mundial.
Pero un dialecto no puede hacer lo mismo.

Nota IV. Crear una nueva cultura no significa sélo hacer individual-
mente descubrimientos “originales”, significa también vy especialmente di-
fundir criticamente verdades ya descubiertas, “socializarlas” por asi de-
cirlo y | por lo tanto hacer que se conviertan en base de acciones vitales,
elemento de coordinacién y de orden intelectual y moral. El que una masa
de hombres sea conducida a pensar coherentemente v en forma unitaria
el presente real es un hecho “filosofico” mucho més importante y “origi-
nal” que el hallazgo por parte de un “genio” filoséfico de una nueva ver-
dad que permanece como patrimonio de pequeios grupos intelectuales,

Conexién entre el sentido comiin, la religién y la filosofia. La filosofia
es un orden intelectual, lo que no pueden ser ni la religién ni el sentido
comiin. Ver como, en Ja realidad, ni siquiera la religién y el sentido comiin
coinciden, pero la religibn es un elemento del disgregado sentido co-
muin. Por lo demds, “sentido comin” es nombre colectivo, como “reli-
gién”: no existe un sélo sentido comin, que es también él un producto y
un devenir histérico. La filosofia es la critica y Ja superacién de la reli-
gién y del sentido comtn y en ese sentido coincide con €l “buen sentido”
que se contrapone al sentido comun.

Relaciones entre ciencia-religién-sentido comiin. La religién y el sen-
tido comidn no pueden copstituir un orden intelectual porque no pueden
reducirse a unidad y coherencia ni siguiera en la conciencia individual,
para no bhablar de la conciencia colectiva: no pueden reducirse a unidad
y coherencia “libremente” porque “autoritariamente™ ello podria suce-
der como en efecto ha sucedido en el pasado dentro de ciertos limites, El
problema de la religién entendida no en el sentido confesional sino en el
Iaico de unidad de fe entre una concepcidn del mundo ¥ una norma de
conducta correspondiente; ;pero por qué llamar a esta unidad de fe “re-
ligién™ y no Hlamarfa “ideologfa” o incluso “politica®?

De becho, no existe la filosofia en general: existen diversas filosofias
o concepciones del mundo y sicmpre se hace una eleccion entre ellas. ;Co-
mo se hace esta eleccién? ;Es esta eleccién un hecho simplemente inte-

247

12 bis



i3

13 bis

lectual o més complejo? ;Y no sucede a menudo que entre el hecho in-
telectual y la norma de conducta existe contradiccién? ;jCual serd entonces
la concepcién real del mundo: aquella ldgicajmente afirmada como hecho
intelectual, o aquella que resulta de la real actividad de cada uno, que
estd implicita en su actuar? Y puesto que el actuar es siempre un actuar
politico, ¢no se puede decir que la filosofia real de cada uno esta toda elia
contenida en su politica? Este contraste entre ¢l pensar y el actuar, o sea
la coexistencia de dos concepciones del mundo, una afirmada mediante
palabras y la otra que se explica en €l actuar efectivo, no siempre es de-
bido a mala fe. La mala fe puede ser una explicacién satisfactoria para
algunos individuos tomados aisladamente, o incluso para grupos mis o
menos NUWMerosos, peroe no ¢y safisfactoria cnando el contraste se verifica
en la mapifestacién de vida de grandes masas: entonces aquél no puede
dejar de ser la expresién de contrastes mds profundos de orden histérico
social. Significa que un grupo social, que tiene su propia concepcién del
mundo, aunque sea embrionaria, que se manifiesta en la accidn, y por lo
tanto a saltos, ocasionalmente, o sea cuando tal grupo se mueve como un
conjunto orginico, por razones de sumisidn y subordinacién intelectual,
ha tomado una concepcién no suya en préstamo de otro grupo y ésta es la
que afirma con palabras, y ésta es también la que cree seguir, porque la
signe en “tiempos normales”, o sea cuando la conducta no es indepen-
diente y auténoma, sino precisamente sometida y subordinada. He ahi
pues, que no se puede separar la filosofia de la politica e incluso se puede
mostrar que la eleccién y la critica de una concepcién del mundo es,
también ella, un hecho politico.

Asi, pues, hay que explicar cémo sucede que en todo tiempo coexistan
muchos sistemas y corrientes de filosoffa, cémo nacen, cémo se difunden,
por qué en la difusién siguen ciertas lineas de fractura y ciertas direc-
ciones, etcétera. Esto demuestra hasta qué punio es necesario sistematizaz
critica y coherentemente las propias intuiciones del mundo y de la vida,
estableciendo con exactitud qué debe entenderse por “sistema™ para que
no sea entendido en el sentido pedante v magisterial de la palabra. Pero
esta elaboracién debe y solo puede hacerse en el cuadro de la historia
de 1a filosofia | que muestra qué elaboracion ha sufrido el pensamiento
en el curso de los siglos y qué esfuerzo colectivo ha costado nuestro actual
modo de pensar que resume y compendia toda esta historia pasada, in-
cluso en sus errores y en sus delirios, que, por otra parte, por haber sido
cometidos en el pasado y haber sido corregidos no garantizan que no se
reproduzean en el presente v no vuelvan a necesitar ser corregidos.

(Cudl es la idea que se hace el pueblo de ia filosofia? Se puede recons-
truir a través de los modos de decir del lenguaje comiin. Uno de los méas
difundidos es el de “tomar las cosas con filosofia”, que, bien analizado,
no merece ser desechado del todo. Es cierto que en él se halla contenida

248



una invitacién implicita a la resignacidn v a la paciencia, pero parece
que €l punto mis importante es por el contrario la invitacién a ia refle-
xién, a darse cuenta y razdn de que lo que sucede es en el fondo racional
y que como tal hay que afrontarlo, concentrando las propias fuerzas ra-
cionales y no dejandose arrastrar por los impulsos instintivos y violentos.
Se podrian agrupar estos modos de decir populares con las expresiones
similares de los escritores de caracter popular -——tomandolos de los gran-
des diccionarios— en las que entran los términos de “filosofia” y “filoso-
ficamente™, ¥ se podrd ver que éstos tienen un significado muy preciso.
de superacion de las pasiones bestiales y clementales en una concepeidn
de 12 mecesidad que da al propio actuar una direccién consciente, Este
es el nicleo sano del sentido comiin, lo que precisamente podria llamarse
buen sentido ¥ que merece ser desarrollado y hacérsele unitario v coheren-
te. Asi resulta que también por e¢so no es posible separar lo que se llama
filosoffa “‘cientifica” de la filosofia “vulgar™ y popular que es sdlo un
conjunto disgregado de ideas ¥ opiniones.

Pero en este punto se plantea el problema fundamental de toda con-
cepeién del mundo, de toda filosofia, que se haya convertido en un movi-
miento cuiiural, en una “religién”, en una “fe”, o sea que haya | produ-
cido una actividad préctica v una voluntad y en ellas se halle contenida
como “premisa” tedrica implicita (una “ideologia” podria decirse, si al
término ideologia se le da precisamente el significado méds alto de una
concepcién del mundo que se manifiesta implicitamente en el arte, en el
derecho, en Ila actividad econémica, en todas las manifestaciones de vida
individuales y colectivas), o sea el problema de conservar la unidad ideo-
logica en todo el bloque social que precisamentie esa determinada ideo-
logia fusiona y unifica. La fuerza de las religiones, v especialmente de la
iglesia catdlica, ha consistido y consiste en que sienten enérgicamente la
necesidad de la unién doctrinal de toda la masa “religiosa” y luchan para
que los estratos intelectuales superiores no se separen de los inferiores.
La iglesia romana ha sido siempre la més tenaz en la lucha para impe-
dir que “oficialmente” se formen dos religiones, la de los “intelectuales”
y la de las “almas simples”. Esta lucha no ha carecido de graves incon-
venientes para la propia iglesia, pero estos inconvenientes estdn vincula-
dos al proceso histérico que fransforma toda la sociedad civil ¥y que en
bloque contiene una critica corrosiva de las religiones; tanto més resalta
la capacidad organizadora en la esfera de la cultura del clero y la rela-
cién abstractamente racional y justa que en su circulo la iglesia ha sabido
establecer entre inielectuales v hombres simples. Los jesuitas han sido in-
dudablemente los mayores artifices de este equilibric v para conservarlo
han imprimido a la iglesia un movimiento progresista que tiende a dar
ciertas satisfacciones a las exigencias de la ciencia y de la filosofia, pero
con ritmo tan lento y metddico que las mutaciones no son percibidas por

249

14



14 bis

la masa de los simples, si bien parezcan “revolucionarias” y demagdgi-
cas a los “integralistas”.

Una de las mayores debilidades de las filosofias inmanentistas en ge-
neral consiste precisamente en el no haber sabido crear una unidad ideo-
logica entre Io bajo y lo alto, entre los “simples” y los intelectuales. En
la historia | de la civilizacion occidental el hecho se ha verificado a esca-
1a europea, con el fracaso inmedijato del Renacimiento y en parte también
de la Reforma con respecto a la iglesia romana. Esta debilidad se mani-
fiesta en la cuestibn escolar, en cuanto que por parte de las filosoffas in-
manentistas ni siquiera se ha intentado construir upa concepcién que
pudiese sustituir a la religion en la educaci6n infantil, y de ahf el sofisma
seudohistoricista por el que pedagogos arreligiosos (aconiesionales), y
en realidad ateos, conceden la ensefianza de la religién porque la religion
es la filosofia de la infancia de la humanidad que se renueva en cada in-
fancia no metaférica. Bl idealismo también se ha mostrado adverso a los
movimientos cultorales de “marcha hacia el pueblo”, que se manifestaron
en las llamadas universidades populares e instituciones similares y no sélo
por sus aspectos inferiores, porque en tal caso solamente habrian tenido
que tratar de hacerlo mejor. Sin embargo estos movimientos eran dignos
de interés, v merecian ser estudiados: tuvieron éxito, en ¢l sentido de que
demostraron por parte de los “simples” un entusiasmo sincero y una
fuerte voluntad de elevarse a una forma superior de cultura y de concep-
cién del mundo. Faltaba sin embargo en ellos toda organicidad tanto de
pensamiento filoséfico como de solidez organizativa y de centralizacién
cultoral; se tenfa la impresién de gue se asemejaban a los primeros con-
tactos entre los mercaderes ingleses y los negros de Africa: se daban mer-
cancias de pacotilla para recibir pepitas de oro. Por otra parte, la orga-
nicidad de pensamiento y la solidez cultural podia haberse dado sélo si
entre los intelectuales v los simples hubiese habido la misma unidad que
debe haber entre teoria y prictica; esto es, si los intelectuales hubieran
sido orginicamente los intelectuales de aquellas masas, es decir, si hubie-
1an elaborado y hecho coherentes los principios y los problemas que aque-
Has masas planteaban con su actividad préctica, constituyendo asi un blo-
que cultural y social. Volvia a presentarse la misma cuestién ya men-
cionada: jun movimiento filosdfico es tal s6lo en cuanto que se aplica a
desarrollar una cultura especializada para grupos restringidos de infelec-
tuales, o es tal, por el contrario, sélo | en cuanto que, en €l trabajo de
elaboracién de un pensamiento superior al sentido comidn y cientifica-
mente coherente, no olvida nunca permanecer en contacto con los “sim-
ples” e incluso en este contacto halla la fuente de los problemas a estu-
diar y resolver? S6lo por este contacto una filosofia se vuelve “histdrica”,
s¢ depura de los elementos intelectualistas de naturaleza individual y se
hace “vida”,

250



(Quiza es til “pricticamente” distinguir la filosofia del sentido comin
para mejor indicar el paso de uno a otro momento: en la filosofia son
especialmente marcadas las caracteristicas de elaboracion individual del
pensamiento; en el sentido comidn, por el contrario, lo son las caracte-
risticas difusas v dispersas de un pensamiento genérico de una cierta
época en un cierto ambiente popular, Pero toda filosofia tiende a con-
vertirse en sentido comin de un ambiente también restringido —de todos
los intelectuales—. Se trata por lo tanto de elaborar una filosofia que
teniendo ya una difusion, o difusividad, por estar conectada con la vida
practica e implicita en ella, se convierta en un renovado sentido comiin
con la coherencia y el nervio de las filosofias individuales: esto no puede
suceder si no se sigue sintiendo siempre la exigencia del contacto cultu-
ral con los “simples™.)

Una filosofia de la praxis no puede sino presentarse inicialmente en
una actitud polémica y critica, como superacion del modo de pensar pre-
cedente y del pensamiento concreto existente (o mundo cultural existen-
te). Por lo tanto, ante todo como critica del “sentido comin” (despues
de haberse basado en el sentido comiin para demostrar que “todos” son
filésofos y que no se trata de introducir ex novo una ciencia en la vida
individual de “todos™, sino de innovar vy hacer “critica” una actividad ya
existente) y por lo tanto de la filosofia de los inmtelectuales, que ha dado
fugar a la historia de 1a filosofia, y que, en cuanto individual (y de hecho
se desarrolla esencialmente en la actividad de individuos aislados parti-
cularmente dotados) puede comsiderarse como las “puntas” de progreso
del sentido comin, por lo menos del sentido comin de los estratos més
cultos de la sociedad, v a través de éstos también del sentido comiin po-
pular. Vemos, pues, que una iniciacién al estudio de Ia filosofia debe
exponer sintéticamente jos problemas nacidos en el proceso de desarrollo
de la cultura general, | que se refleja sélo parcialmente en la historia de
ia filosofia, que sin embargo, a falta de una historia del sentido comiin
(imposible de constrnirse por la ausencia de material documental) sigue
siendo la fuente mixima de referencia para criticarlos, demostrar su va-
lor real (si es que aiin lo tienen) o el significado que han tenido como
eslabones superados de una cadena y establecer los problemas nuevos
actuales o el planteamiento actual de los viejos problemas.

La relacion entre filosofia “superior” y sentido comiin es asegurada
por la “politica”, asi como es asegurada por la polit:ica fa relacién entre el
catolicismmo de los intelectuales y ¢l de los “simples”. Las diferencias en
ambos casos, sin embargo son fundamentales. Que la 1g1631&dé°bﬁ afr “ontar
un problema de los “simples™ significa precisamente que: -ha-habido-tna

ruptura en la comunidad de los “fieles”, ruptura que no/puede subsanarse’
elevando a los “simples” al nivel de los intelectuales (14 iglesia no.se pro--:

pone ni siquiera esta tarea, ideal y econdmicamente dbapropormonada

15 bis



16

sus fuerzas actuales}, pero con una disciplina de hierro sobre los intelec-
tuales para que no traspasen ciertos limites en la distincién y no la hagan
catastréfica e irreparable. En el pasade estas “rupturas” en la comunidad
de los fieles eran subsanadas por foertes movimientos de masas que de-
terminaban o eran resumidos en la formacién de nuevas drdenes religiosas
en torno a fuertes personalidades (Domingo, Francisco). (Los movimien-
tos heréticos del Medioevo como reaccién simultédnez a la politiquerfa de
la iglesia v a la filosofia escolastica que fue una expresidn suya, sobre la
base de los conflictos sociales determinados por el nacimiento de las co-
munas, fueron una ruptura entre masa ¢ intelectuales en la iglesia “cica-
trizada™ por el nacimiento de movimientos populares religiosos reabsorbi-
dos por la iglesia en la formacién de las ordenes mendicantes y en una
nueva unidad religiosa.) Pero la Contrarreforma esterilizé6 este pulular
de fuerzas populares: la Compafiia de Jesis es la iltima gran orden reli-
giosa, de origen reaccionario y autoritario, con caricter represivo y “di-
plomitico, que marc6, con su nacimiento, el endurecimiento del orga-
nismo catdlico. Las nuevas oOrdenes surgidas después tienen poquisimo
significado “religioso” | y un gran significado “disciplinario” sobre la masa
de los fieles, son ramificaciones y tentdculos de la Comparua de Jesis o
se han convertido en tales, instrumentos de “resistencia™ para conservar
las posiciones politicas adquiridas, no fuerzas renovadoras de desarrollo.
El catolicismo se ha convertido en “jesuitismo™. El modernismo no ha
creado “Ordenes religiosas™ sino un partido politico, la democracia cris-
tiana. (Recordar la anécdota, referida por Steed en sus Memorias, del car-
denal que explica al protestante inglés filocatSlico que los milagros de San
Gennaro son ftiles® para ¢l bajo pueblo napolitano, no para los iatelec-
tuales; que también en el Evangelio hay “exageraciones”, y a la pregunta:
“zpero no somos cristianos?”, responde, “nosotros somos prelados”, o
sea “politicos” de la Iglesia de Roma).?

La posicién de la filosofia de la praxis es antitética a esta filosofia
catdlica: Ia filosofia de la praxis no tiende a mantener a los “simples” en
su filosofia primitiva del sentido comin, sino por el contrario a conducir-
los a una concepcién superior de la vida, Si afirma la exigencia del con-
tacto entre intelectuales y simples no es para limitar la actividad cientifica
v para mantener una unidad al bajo nivel de las masas, sino precisamente
para construir un bloque intelectual-moral que haga politicamente posible
un progreso intelectual de masas y no s6lo de escasos grupos intelectuales.

El hombre activo de masas actila pricticamente, pero no tiene una cla-
ra conciencia tedrica de este su actuar que, sin embargo, es un conocer
el mundo en cuanto que lo transforma. Su concienciy tedrica incluso pue-
de estar histéricamente en contraste con su actuar. Casi puede decirse

2 Fn el manuscrito una varianie interlineal a *(itiles™; “articulos de fe”.

252



que tiene dos conciencias tedricas (o una conciencia contradictoria), una
implicita en su actuar y que rezlmente le une a todos sus colaboradores
en la transformaci6n prictica de la realidad v una superficialmente ex-
plicita o verbal que ha heredado del pasado y ha acogido sin critica, No
obstante, esta concepeidn “verbal” no carece de consecuencias: afa a un
grupo social determinado, influye en Ia conducta moral, en la orientacién
de la voluntad, de modo | mas o menos enérgico, que puede llegar hasta
un punto en el que la contradictoriedad de la conciencia no permite nin-
guna accién, ninguna decision, ninguna eleccion y produce un estado de
pasividad moral y politica. La comprension critica de si mismos se pro-
duce pues a través de una lucha de “hegemonias™ politicas, de direcciones
contrastantes, primero en el campo de la ética, luego de la politica, para
legar a una elaboracién superior de la propia concepcién de lo real. La
conciencia de ser parte de una determinada fuerza hegeménica (o sea la
conciencia politica) es la primera fase para una ulterior y progresiva
autoconciencia en la que teoria y prictica finalmente se unifican. Tam-
poco la unidad de teoria y practica es un dato de hecho mecénico, sino un
devenir historico, que tiene su fase elemental y primitiva en el sentido
de “distincién”, de “desapego”, de independencia apenas instintivo, y pro-
presa hasta la posesion real y completa de upa concepcidn del mundo
coherente v unitaria. He ahi por qué debe hacerse resaltar cémo el des-
arrollo politico del concepto de hegemonia representa un gran progreso
filosdfico ademas de politico-prictico, porque necesariamente implica y
supone una unidad intelectral y una ética correspondiente a una concep-
cion de lo real que ha superado el sentido comiin y se ha convertido,
aunque dentro de limites todavia restringidos, en critica.

Sin embargo, en los més recientes desarrollos de la filogofia de la
praxis, la profundizacién del concepto de unidad de la teoria v de la
prictica no estd aln més que en una fase inicial: quedan adn residuos de
mecanicismo, porgue se habla de teoria como ‘“‘complemento”, *“acceso-
rio” de la préctica, de teoria como sierva de la prictica, Parece justo que
también esta cuestién deba ser planteada histéricamente, o sea como un
aspecto de la cuestién politica de los intelectuales. Autoconciencia critica
significa historica y politicamente creacién de una élite de intelectuales:
una masa humana no se “distingue™ y no se vuelve independienie “por
si misma” sin organizarse (en sentido lato) y no hay organizacién sin
intelectuales, o sea sin organizadores y dirigentes, o sea sin que el aspecto
itedrico del nexo | teoria-prictica se distinga concretamente en un estrato
de personas “especializadas™ en la elaboracién conceptual v filosdfica.
Pero este proceso de creacion de los intelectuales es largo, dificil, lleno
de contradicciones, de avances y retiradas, de desbandadas y reagrupa-
mientos, en los que la “fidelidad” de 1a masa (y la fidelidad y 1a disciph-
na son inicialmente la forma que asume la adhesién de la masa y su

253

16 bis

17



17 bis

colaboracién en el desarrollo de todo el fendmeno cultural) es sometida
en ocasiones a duras pruebas, El proceso de desarrollo estd ligado a una
dialéctica intelectuales-masa; el estrato de los intelectuales se desarrolla
cuantitativa y cualitativamente, pero cada salto hacia una nueva “ampli-
tud” y complejidad del estrato de los intelectuales estd ligado a un movi-
miento andlogo de la masa de simples, que se eleva hacia niveles superio-
res de cultura y ampla simultineamente su circulo de influencia, con
puntas individuales o incluso de grupos mAas o menos importantes hacia
el estrato de los intelectuales especializados, Sin embargo, en el proceso
se repiten continuamente momentos en los que entre masa e intelectuales
(o algunos de éstos, o un grupo de éstos) se forma una separacién, una
pérdida de contacto, de ahi la impresién de *accesorio”, de complementa-
rio, de subordinado. El insistir en el elemento “préactico” del nexo teoria-
préctica, después de haber escindido, separado y no sdlo distinguido los
dos elementos (operacién meramente mecdnica y convencional) signifi-
ca que se afraviesa una fase histérica relativamente primitiva, una fase
todavia econdémico-corporativa, en la que se transforma cuantitativamen-
te el cuadro peneral de la “estructura” y la calidad-superestructura ade-
cuada esti en vias de surgir, pero no estd afin orginicamente formada.
Debe ponerse de relieve la importancia y el significado que tienen, en el
mundo moderno, los partidos politicos en Ia elaboracion y difusion de las
concepciones del mundo en cuanto que esencialmente elaboran la ética
¥ la politica conformes a aquéllas, o sea que funcionan casi como “experi-
mentadores” histéricos de aqguellas concepciones. Los partidos seleccio-
nan individualmente la masa operante, y la seleccién | ocurre tanto en el
campo prictico como en el tedrice conjuntamente, con una relacion tanto
mas estrecha entre teoria v practica cuanto mdas es la concepcidn vital v
radicalmente innovadora v antagdnica a los viejos modos de pensar. Por
eso puede decirse que los partidos son los elaboradores de las nuevas
intelectualidades integrales v totalitarias, o sea el crisol de la unificacién
de teoria y prictica entendida como proceso histérico real, y se com-
prende cdmo es necesaria la formacién por adhesién individual y no del
tipo “laborista” porque, si se trata de dirigir orgnicamente “toda la masa
econdmicamente activa™ se trata de dirigirla no segin viejos esquemas
sino innovando, y la innovacién no puede llegar a ser de masas en sus
primeras etapas, sino por mediacién de una élite en la que la concepcién
implicita en la humana actividad se haya convertido ya en cierta medida
en conciencia actual coherente y sistemdtica y voluntad precisa y decidi-
da. Una de estas fases se puede estudiar en la discusién por medio de la
cual se han producido los mas recientes desarrollos de la filosofia de la
praxis, discusion resumida en un articulo de D. 8. Mirskij,® colaborador

a En el manuscrito: “Mirschi™.

254



de 1a Cultura.? Puede verse como se ha efectuado el paso de una concep-
cién mecanicista y puramente exterior a una concepcidén activista, que
se aproxima mds, como s¢ ha observado, a una justa comprensién de la
unidad de teoria y prictica, si bien no ha alcanzado aun todo su signifi-
cado sintético, Se puede observar como el elemento determinista, fatalista,
mecanicista, ha sido un “aroma” ideoldgico inmediato de la filosofia de
la praxis, una forma de religion v de excitante (pero a la manera de los
estupefacientes), requerida y justificada histéricamente por el caricter
“subalterno” de determinados estratos sociales. Cuando no se tiene la
iniciativa en !a lucha y la fucha misma acaba en consecuencia por idenii-
ficarse cop una serie de derrotas, ¢l determinismo mecanico se convierte
en una fuerza formidable de resistencia moral, de cohesién, de perseve-
rancia paciente y obstinada. “Yo estoy derrotado momentaneamente, pero
la fuerza | de las cosas trabaja para mi a largo plazo, etcétera.” La vo-
luntad real adopta la apariencia de acto de fe, de una cierta racionalidad
de 1a historia, de una forma empirica y primitiva de finalismo apasionado
que aparece como un sustituto de la predestinacidn, de la providencia, et-
cétera, de las religiones confesionales. Hay que insistir en el hecho de que
en tal caso existe realmente una fuerte actividad volitiva, una intervencién
directa sobre la “fuerza de las cosas”, pero precisamente en una forma
implicita, velada, que se avergiienza de si misma y por lo tanto la concien-
cia es contradictoria, carece de unidad critica, etcétera. Pero cuando el
“subalterno” se vuelve dirigente y responsable de Ia actividad econdmica de
masas, el mecanicismo aparece en cierto punto como un peligro inminente,
se produce una revision de todo el modo de pensar porque se ha produ-
cido una transformacién en €l modo social de ser, ;Por qué son restringi-
dos los limites y el dominio de la “fuerza de las cosas™? Porque, en el
fondo, si el subalterno era ayer una cosa, hoy no es ya una cosa sino
una persona histdrica, un protagonista, si ayer era irresponsable porque
era “resistente” a una voluntad extrafia, hoy siente ser responsable por-
que no es ya resistente sino agente y necesariamente activo y emprendedor.
iPero incluso ayer era él mera “resistencia”, mera “cosa”, mera “irrespon-
sabilidad”? Ciertamenie no, e¢ incluso debe ponerse de relieve cémo el
fatalismo no es mds que un revestimiento en los débiles de una voluntad
activa y real. He ahi por qué siempre hay que demostrar la futilidad del
determinismo mecénico, que, explicable como filosofia ingenua de la masa
en cuanto que solamente tal elemento intrinseco de fuerza, cuando es asu-
mido como filosoffa refleja y coherente por parte de los intelectuales, se
convierte en causa de pasividad, de imbécil autosuficiencia, v ello sin es-
perar a que el subalterno se haya convertido en dirigente y responsable.
Uga parte de la masa incluso subalterna es siempre dirigente y responsable
y la filosoffa de la parte precede siempre a la filosoiia del todo, no sélo
como antici{pacion teérica, sino como necesidad actual.

255

i8

18 bis



19

Que la concepcidon mecanicista haya sido una religion de subalternos
se desprende de un analisis del desarrollo de la religidn cristiana, que en
cierto periode histérico y en condiciones histdricas determinadas fue y
sigue siendo una “necesidad”, unta forma necesaria de la voluntad de las
masas populares, una forma determinada de racionalidad del mundo y de
Ia vida y proporcion6 los cuadros generales para la actividad prictica
real. En este fragmento de un articulo de la Civilta Cattolica (“Individua-
fismo pagano e individualismo cristiano™, fasc. del 5 de marzo de 1932)
me parece bien expresada esta funcion del cristianismo: “La fe en un
futuro seguro, en la iportalidad del alma, destinada a 1a beatimd, en
la seguridad de poder Negar al goce eterno, fue el mecanismo de propul-
sién para un trabajo de miensa perfeccién interna y de elevacidn espiri-
tual. El verdadero individualismo cristiano encontrd ahi el impulso para
sus victorias. Todas las fuerzas del cristianc se agruparon en torno a este
noble fin, Liberado de las fluciuaciones especulativas que enervan el alma
en la duda, e iluminado por principios inmortales, el hombre sintid rena-
cer las esperanzas; seguro de que una fuerza superior lo sostenia en la
lucha contra el mal, hizo violencia contra si mismo y vencidé al mundo”.®
Pero también en este caso, es cl cristianismo ingenuo lo que aqui se en-
tiende; no el cristianismo jesuitizado, convertido en un puro narcdtico
para las masas populares.

Pero la posicién del calvinismo, con su concepcidén féirea de Ia pre-
destinacidn y de la gracia, que determina una vasta expansién del espiri-
tu de iniciativa (o se convierte en la forma de este movimiento) es adn
mds expresiva y significativa, {A este propdsito se puede ver: Max Weber,
L’etica protestante e lo spirito del capitalismo, publicado en los Nuovi
Studi, fasciculos de 1931 y sig.,* y el libro de Groethuysen sobre los ori-
genes religiosos de la burguesia en Francia.)®

¢Por qué y cdémo se difunden, haciéndose populares, las nuevas con-
cepciones del mundo? ;En este proceso de difusién (que es al mismo
tiempo de sustitucién del viejo y muy a menudo de combinacidn entre |
el nuevo y el viejo) influyen, y como y en qué medida, Ia forma racionat

en la que Ia nueva concepcién es expuesta y presentada, la autoridad (en

cuanto que sea reconocida y apreciada al menos genéricamente) del ex-

- positor y de los pensadores y cientificos que el expositor llama en su

auxilio, el pertenecer a la misma organizacién de quien sostiene la nueva
concepcidn (aunque después de haber entrado en la organizacién por otro
motivo que no sea el compartir la nueva concepcién)? Estos elementos en
realidad varfan segin el grupo social y el nivel cultural del grupo dado.
Pero la investigacidn interesa especialmente por lo que concierne a las

" masas populares, que cambian mds dificilmente de concepcidén, y que no
: la cambian jamas, en todo caso, aceptdndolas en la forma “pura”, por asi

decirlo, sino s6lo y siempre como combinacion méas o menos heteroclita

256



5\

y extrafia, I.a forma racional, logicamente coherente, la plenitud del razo-
pamiento que no descuida ningfin argumento positivo o negativo de ciertd
peso, tiene su importancia, pero dista mucho de ser decisiva; puede ser
decisiva en forma subordinada, cuando 1a persona dada estd ya en condi
ciones de crisis intelectual, titubea entre lo viejo y lo nuevo, ha perdido
la fe en lo viejo y afn no se decide por lo nuevo, etcétera. Lo mismo
puede decirse en cuanto a la autoridad de los pensadores y cientificos.
Esta es muy grande e¢n el puebio, pero de hecho cada concepeitén tiene
sus pensadores y cientificos a los que apelar y la autoridad estd dividida;
adernés es posible en el caso de cada pensador distinguir, poner en duda
el que precisamente lo haya dicho de tal forma, ctcétera. Se puede con-

- cluir que el proceso de difusién de las nuevas concepciones sucede por

razones politicas, o sea en filtima instancia soclales, pero que el elemento
formal, de la coherencia logica, el elemento autoritario y el elemento or-
ganizalivo tienen en este proceso una funcidn muy grande inmediatamente
después de que la orientacién genera! se ha producide, tanto en los in-
dividuos aislados como en grupos numerosos. De ahi se concluye, sin
embargo, que en las masas en cuanto tales la filosofia no puede ser vivida
sino como una fe. Imaginese, por lo demds, la posicidén intelectnal de un
hombre de) pueblo; él | se ha formado opiniones, convicciones, criterios
de discriminacién y normas de conducta. Cada defensor de un punto de
vista opuesto al suyo, en cuanto que es intelectualmente superior, sabe
argumentar sus razones mejor que €l, lo enreda légicamente, etcétera. jde-
beria por ello el hombre del pueblo cambiar sus convicciones, porque en
la discusion inmediata no sabe hacerse valer? Pero entonces podria su-
cederle tener que cambiar una vez cada dia, o sea cada vez que encuentre
a un adversario ideoldgico intelectualmente superior. JEn qué elementos

-'s¢ basa, pues, su filosofia, y especialmente su filosofia en la forma que

para ¢l tiene mayor importancia como norma de conducta? El elemento
més importante es indudablemente de cardcter no racional, de fe. ;Pero
en quién y en qué cosa? Especialmente en el grupo social al cual pertenece
en cuanto que piensa difusamente como él: el hombre del pueblo piensa
que tantos no pueden equivocarse, asi en bloque, como el adversario ar-
gumentador querria hacer creer; que él mismo, es cierfo, no es capaz de
sostener y desarrollar sus propias razomes como el adversario las suyas,
pero que en su gropo hay quienes si sabrian hacer esto, ciertamente aun
mejor que aquel determinado adversario, y €l recuerda en efecto haber
ofdo exponer difusamente, coherentemente, de manera que ¢l quedd con-
vencido, las razones de su fe. No recnerda las razones en conciete y no
sabria repetirias, pero sabe que existen porque las ha oido exponer y ha
quedado convencido. El haber sido convencido una vez en forma fulgu-
rante es la razén permanente de la permanencia de la conviccién, aun
cuando ya no se sepa cOmo argumeniar ésta,

257

19 bis



20

20 bis

Pero estas consideraciones conducen a la conclusién de una extrema
fragilidad en las convicciones nuevas de las masas populares, especial-
mente si estas nuevas convicciones estdn en contrasie con las conviccio-
nes {incluso nuevas) ortodoxas, socialmente conformistas segin los in-
tereses generales de las clases dominantes. Puede verse esto reflexionando
| en los desiinos de las religiones y las iglesias. La religion, y una deter-
minada iglesia, mantiene su comunidad de fieles (dentro de ciertos Yimi-
tes, de las necesidades del desarrollo histérico gemeral) en la medida en
que mantiene permanente ¥ organizadamente la fe propia, repitiendo su
apologética infatigablemente, luchando en todo momento v siempre con
argumentos similares, v manteniendo una jerarquia de intelectuales que
dan a la fe al menos la apariencia de la dignidad del pensamiento. Cada
vez que la continuidad de las relaciones entre iglesia y fieles ha sido in-
terrumpida violentamente, por razones politicas, como sucedié durante ls
Revolucién francesa, las pérdidas sufridas por la iglesia fueron incalce-
Tables, v si las condiciones de diffcil ejercicio de las practicas habituales
se hubiesen prolongade mas alla de ciertos limites de tiempo, cabe pensal
que tales pérdidas habrian sido definitivas v una nueva religion hubier:
surgido, como por lo demis surgié en Francia en combinacién con el vie-
io catolicismo. De ahi se deducen determinadas necesidades para cads
movimiento cultural que tienda a sustitnir el sentido comin y las viejas
concepciones del mundo en general: 1] no cansarse nunca de repetir su
propios argumentos (variando literariamente su forma): la repeticion e
el medio didictico mas eficaz para operar sobre la mentalidad popular
2] trabajar sin cesar para elevarla intelectualmente a esiratos populare:
cada vez mis vastos, lo que significa trabajar para crear élites de intelec:
tuales de un tipo nuevo que surjan directamente de la masa aunque per
maneciendo en contacto con ella paraz convertirse en el “armazén” de
busto. Esta segunda necesidad, si es satisfecha, es 1a que realmente modi
fica el “panorama ideoldgico” de una época, Por oira parte, estas élite:
tampoco pueden constituirse y desarrollarse sin que en su interior se pro
duzca una jerarquizacién de autoridad y de competencia intelectual, g
puede culminar en un gran fildsofo individual, si éste es capaz de revivi
concretamente las exigencias de la masiva comunidad ideoldgica, de com
prender que | ésta no puede iener la ligereza de movimientos propia &
un cerebro individual y por lo tanto logre elaborar formalmente ia doc
trina colectiva del modo més apegado y adecuado a los modos de pensa
de un pensador colectivo.

Es evidente que una construccién de masas de tal género no pued
darse “arbifrariamente”, en torno a una ideologia cualquiera, por la vo
luntad formalmente constructiva de una personalidad o de un grupo qu
se lo proponga por fanatismo de sus propias convicciones filosdficas «
religiosas. La adhesién de masas a una ideologia o la no adhesidn es ¢

258



modo con gue se efectila la critica real de la racionalidad e historicidad
de los modos de pensar. Las construcciones arbitrarias son mis o menos
riapidamente eliminadas de la competencia historica, aunque a veces, por
una combinacion de circunstancias inmediatas favorables, llegan a disfru-
tar de una cierta popularidad, mientras que las construcciones que corres-
ponden a las exigencias de un periodo histérico complejo y orgdnico aca-
ban siempre por imponerse v prevalecer aungue atraviesan muchas fases
intermedias en las que su afirmacién acaece sblo en combinaciones més
o menos extrafias o heterdelitas.

Estos desarrollos plantean muchos problemas, los méis importantes de
los cuales se resumen en el modo y la calidad de las relaciones entre los
diversos estratos intelectualmente calificados, o sea en la importancia y en
la funcion que debe v puede tener la aportamon creativa de los grupos
superiores en conexion con la capac:ldad orgdnica de discusién y de des-
arrollo de nuevos conceptos criticos por parte de los estratos subordina-
dos intelectualmente. Es decir, se trata de establecer los limites de la 1i-
bertad de discusion y de propaganda, libertad que no debe ser entendida
en el sentido administrativo ¥ policiaco, sino en el sentido de autolimita-
cién que los dirigentes ponen a su propia actividad, o sea, en sentido
propio, de fijacion de una orientacién de politica cultural. En otras pa-
labras: ;jquién estableceri los “derechos de la ciencia” y los limites de la
investigacién cientifica, y podran estos derechos y estos limites ser apro-
piadamente fijados? Parece necesario que €l trabajo de bisqueda de nue-
vas verdades y de mejores, mds coherentes | y claras formulaciones de Ias
verdades mismas sea dejado a la libre iniciativa de los cientificos indivi-
duales, aunque éstos continuamente reponen en discusién los mismos prin-
cipios gque parecen los mas esenciales. Por To demis, no sera dificil poner
en claro cudndo tales iniciativas de discusién tengan motivos interesados
¥ no de caricter cientifico. No es imposible por lo demds pensar que Ias
iniciativas individuales sean disciplinadas y ordenadas, de modo que pasen
a través del cedazo de academias o institutos culturales de diverso géne-
ro y s6lo después de haber sido seleccionadas se hagan publicas, etcétera.

Serfa interesante estudiar en concreto, para un solo pafs, la organiza-
cién cultural que tiene en movimiento el mundo ideolégico v examinar
su funcionamiento prictico. Un estudio de Ia relaciéon numérica entre el
personal que profesionalmente estd dedicado al trabajo cultural active y
Ia poblacion de cada pais seria también til, con un cdlculo aproximado
de las fuerzas libres. La escuela, en todos sus grados, v 1a iglesia, son las
dos mayores organizaciones culturales en cada pais, por el nimero del
personal que ocupan. Los periédicos, las revistas, y la actividad editorial,
las institociones educativas privadas, tanto como integrantes de la escuela
de Estado y como instituciones de cultura del tipo universidades popula-
res, Otras profesiones incorporan en su actividad especializada una frac-

259

21



21 bis

cidn cultural que no es indiferente, como ia de los médicos, los oficiales
del ejérecito, Ia magistratura. Pero debe notarse que en todos los pafses,
aunque sea en distinta medida, existe una gran fractura entre jas masas
populares v los grupos intelectuales, incluso los mas numerosos y maés
cercanos a la periferia nacional, como los maestros y los curas. Y que esto
sucede porque, incluso alli donde los gobernantes lo afirman con sus pa-
labras, el Estado como tal no ticne una concepcidn unitaria, coherente y
homogénea, por lo que los grupos intelectuales estdn disgregados entre
estrato y estrato y en la esfera del mismo estrato. La universidad, excepto
en algunos pafses, no ejerce ninguna funcién unificadora; a menudo un
pensador libre ticne més influencia que toda la institucién universitaria,
etcétera.

Nota I. A proposito de la funcidn histdrica desempefiada por la con-
cepcién fatalista de la | filosofia de la praxis se podrfa hacer un elogio
fimebre de la misma, reivindicando su utilidad para cierto periode histé-
rico, pero precisamente por ello sosteniendo la necesidad de sepultarla
con todos los honores del caso. Verdaderamente se podria parangonar
su funcién con la de la teoria de la gracia y de la predestinacién en los
comienzos del mundo moderno que juego culmind, sin embargo, en la
filosofia cldsica alemana y en su concepcidn de la libertad como con-
ciencia de la necesidad. Ella ha sido un suceddneo popular del grito “dios
lo quiere”, sin embargo incluso en este plano primitivo y elemental era un
inicio de concepcidén mas moderna y fecunda gue la contenida en el “dios
lo quiere” o en la teoria de la gracia. jEs posible que “formalmente” una
nueva concepcidn se presente en otra vestimenta que no sea la tosca y cru-
da de una plebe? Y sin embargo el historiador, con toda la perspectiva ne-
cesaria, logra fijar y comprendcr que los inicios de un mundo nuevo, siem-
pre dsperos y lamentables, son superiores al declinar de un mundo en ago-
nia v a los cantos de cisne que esto produce. La decadencia del “fatalis-
mo” y del “mecanicismo™ indica un gran viraje histérico; de ahi la gran
impresién causada por el estudio recapitulativo de Mirskij.* Recuerdos
que éste ha despertado; recordar en Florencia en noviembre de 1917 la
discusion con el abogado Mario Trozzi y la primera indicacién de bergso-
nismo, de voluntarismo, etcétera,” Podria hacerse un cuadro semiserio de
cOomo se presentaba realmente esta concepcién. Recordar también la dis-
cusién con el profesor Presutti en Roma en junio de 1924.® Parangén con
¢l capitdn Giulietti hecho por G. M. Serrati* y que para él era decisivo y
de condena capital.® Para G. M. Serrati,® Giulietti era como el confuciano
para €l taoista, el chino del sur, mercader activo y laborioso para el lite-
rato mandarin del norte, que miraba, con supremo desprecio de iluminado
y sabio para quica la vida ya no tiene misterios, 2 estos hombrecillos del

a2 En el manuscrito: “G. M. §.”.

260



[

sur que creian con sus movimientos inguietos de hormigas poder forzar
la “via”. Discurso de Claudio Treves sobre la expiacién.’” Habia en este
discurso cierto espiritu de profeta biblico: quien habia deseado y hecho
la guerra, quien habia sacudido al mundo en sus cimientos | y era por con-
siguiente responsable del desorden de 1a posguerra, debia expiar cargando
con la responsabilidad de este mismo desorden. Habian pecado de “vo-
luntarismo”, debian ser castigados en su pecado, etcétera. Habfa cierta
grandeza sacerdotal en este discurso, un aullido de maldiciones que debian
petrificar de espanto y por el contrario fueron una gran consolacién, por-
que indicaba que el sepulturero todavia no estaba preparado y Ldzaro
podia resucitar.

Cir. Cuaderno 8 (GCXVIN), pp. 63 bis-64, 67 bis-68 bis, 72 bis-73 bis, 51 bis-52,
64-64 bis: v Cuaderno 10 {XXXIII), p. 6a.

1I. Observaciones y notas criticas sobre un intento de “Ensayo popular
de sociologia”.

§ <<13>. Un trabajo como el Ensayo popular, destinado esencialmen-
te a una comunidad de lectores que no son intelectuales de profesion,
habria debido tomar como punto de partida el andlisis critico de 1a filoso-
fia del sentido comiin, que es la “filosoffa de los no filésofos™, o sea la
concepcién del mundo absorbida acriticamente por los diversos ambientes
sociales v culturales en los que se desarrolla la individualidad moral del
hombre medio. El sentido comiin no es una concepcidn Unica, idéntica
en el tiempo y en el espacio: es el “folklore” de la filosofia y como ¢l
folklore se presenta en formas innumerables: su rasgo fundamental ¥ més
caracteristico es el de ser una concepcion (incluso en los cerebros indivi-
duales) disgregada, incoherente, inconsecuente, correspondiente a la po-
sicion social y cultural de las multitudes de las que aquél es la filosofia.
Cuando en la historia se elabora un grupo social homogéneo, se elabora
también, conira el sentido comfin, una filosofia homogénea, o sea cohe-
rente y sistematica. El Ensayo popular se equivoca al partir (implicita-
mente) del presupuesto de que a esta elaboracién de una filosoffa original
de las masas populares se oponen los grandes sistemas de las filosofias
tradicionales y la religién del alto clero, o sea las concepciones del mundo
de los intelectuales y de la alta cultura. En realidad estos sistemas son
desconocidos para la multitud ¥ no tienen eficacia directa en su modo de
pensar y actuar. Ciertamente esto no significa que carezcan | totalmente de
eficacia histérica: pero esta eficacia es de otro género. Estos sistemas in-
fluyen en las masas populares como fuerza politica externa, como elemen-
to de fuerza cohesiva de las clases dirigentes, como elemento, pues, de
subordinacién a una hegemonia exterior, que limita el pensamiento ori-

261

22

22 bis



23

ginal de las masas populares negativamente, sin influirlas positivamente,
como fermento vital de transformacién intima de lo que las masas piensan
embrionaria y cadticamente en torno al mundo y a la vida. Los clementos
principales del sentido comiin son proporcionados por las religiones y por
lo tanto la relacion entre sentido comin v religion es mucho més intima
que entre sentido comiln v sistemas filos6ficos de los intelectuales, Pero
también para la religién hay que distinguir criticamente. Toda religion,
incluso la catdlica (mds especialmente la catélica, precisamente por suos
esfuerzos para permanecer unitaria “superficialmente”, para no fragmen-
tarse en iglesias nacionales y en estratificaciones sociales) es en realidad
una multiplicidad de religiones distintas y a menudo contradictorias: hay
un catolicismo de los campesinos, un catolicismo de pequefioburgueses y
obreros urbanos, un catolicisme de las mujeres y un catolicismo de los
intelectuales igualmente variado e inconexo. Pero en el septido comin
influyen no sdlo las formas mas toscas y menos elaboradas de estos va-
riados catolicismos, actualmente existentes; han influide y son componen-
tes del actual seniido comiin las religiones precedentes v las formas pre-
cedentes del actual catolicismo, los movimientos heréticos populares, las
supersticiones cientificas ligadas a las religiones pasadas, etcétera.

En el sentido comin predominan los elementos “realistas” materialis-
tas, o sea el producto inmediato de la sensacién tosca, lo que por otra
parte no estd en contradicciéon con el elemento religioso, todo Io contra-
1io; pere estos elementos son “supersticiosos”, acriticos, He ahi por lo
tanto un peligro representado por el Ensayo popular; el cual a menudo
confirma estos elementos acriticos, por lo que el sentido comiin sigue
siendo adin ptolomeico, antropomérfico, antropocéntrico, en vez de cnti-
carlos cientificamente. Lo antes dicho a propdsito del Ensaye popular que
critica | las filosofias sistemdticas en vez de tomar como punto de par-
tida la critica del sentido comin, debe ser entendido precisamente como
metodoldgico, y dentro de ciertos limites. Ciertamente no se quiere decir
que haya que descuidar las criticas a las filosoffas sistemdfticas de los
intelectuales. Cuando, individualmente, un elemento de la masa supera
criticamente el sentido comiin, acepia, por este mismo hecho, una filoso-
fia nueva: he ahi pues l1a necesidad, ¢n una exposicidn de la filosofia de
la praxis, de la polémica con las filosofias tradicionales. También por este
su caracter tendencial de filosofia de masas, la filosofia de la praxis no
puede ser concebida mas que en forma polémica, de perpetua lucha. Sin
embargo, ¢l punto de partida debe ser siempre e! sentido comfin, que es-
pontdneamente es la filosofia de las muliitudes que se trata de hacer homo-
géneas ideolégicamente.

En la literatura filoséfica francesa existen tratados del “sentido comiin®
més que en otras literaturas nacionales: esto se debe al cardcter més es-
trictamente “popular-nacionzl” de la cultura francesa, o sea al hecho de

262



que los intelectuales tienden, mas que en otras partes, por determinadas
condiciones tradicionales, a aproximarse al pueblo para guiarlo ideologica-
mente y mantenerlo vinculado al grupo dirigente. Asi pues, podrad encon-
trarse en la literatura francesa mucho material sobre el sentido comin que
utilizar y elaborar; la actitud de la cultura filoséfica francesa con respecto
al sentido comin puede ofrecer incluso un modelo de construccién ideo-
Iogica hegemonica. También las culturas inglesa v norteamericana pue-
den ofrecer muchos indicics, pero no en forma tan completa y orginica
como la francesa. El “sentido comin” ha sido considerado de distintas
maneras: incluso como base de la filosofia; o ha sido criticado desde el
punto de vista de oira filosofia. En realidad, en todos los casos, el re-
sultado fue el de superar un determinado sentido comdn pata crear oiro
mas apegado a la concepcion del mundo del grupo dirigente. En las
Nouwvelles Littéraires del 17 de octubre de 1931, en un articulo de Henrl
Gouhier sobre Léon Brunschvieg, hablando de la filosofia de B. se dice: “T1
'y a qu'un seul et méme mouvement de spiritualisation, qu’il s’agisse de
mathématiques, de physique, de biologie, de philosophie ¢t de morale; c’est
Peffort par lequel esprit se débarrasse du sens commun et de | sa métha-
physique espontanée qui pose un monde de choses sensibles réelles et I’hom-
me au milieu de ce monde”. Obras de Léon Brunschvicg: Les élapes de la
philosophie mathématique, L’expérience humaine et la causalité phisique,
Le progrés de la conscience dans la philosophie occidentale, La connais-
sance de soi, Introduction @ la vie de Pesprit®

Actitud de Croce con respecto al “sentido comin”; no parece clara.
En Croce, la proposicién de que todo hombre es un filésofo pesa dema-
siado en su juicio acerca del sentido comin. Parece que a menudo Croce se
complace de que determinadas proposiciones filoséficas sean compartidas
por el sentido comiin, ;pero qué puede significar esto en concreto? El sen-
tido comiin es un agregado cadtico de concepciones dispares y en ¢l puede
hallarse todo lo que se quiera. Por lo demds, ¢sta actitud de Croce con
Tespecto al sentido comiin no ha ilevado a una concepcién de la cultura
fecunda desde el punto de vista nacional-popular, o sea a una concepcion
mas concretamente historicista de 1a filosoffa, lo que por lo demas sdlo
puede suceder en la filosofia de la praxis.

Para Gentile debe verse su articulo “La concezione wmanistica del mon-
do” (en la Nuova Antologia del 19 de junio de 1931). Escribe Gentile:
“La filosofia se podria definitr como un gran esfuerzo realizado por el
pensamiento reflejo para conquistar la certeza critica de las verdades del
sentido comin y de la conciencia ingenua, de aquellas verdades que cada
hombre se puede decir que siente naturalmente y que constituyen la es-
tructura sdlida de la mentalidad de la que él se sirve para vivir”.? Esto
parece otro ejemplo de la tosquedad confusa del pensamiento gentiliano:
Ia afirmacién parece derivada “ingenuamente” de las afirmaciones de Cro-

263

23 bis



24

24 bis

ce sobre el modo de pensar del pueblo como confirmacién de la verdad
de determinadas proposiciones filoséficas. Mis adelante Gentile escribe:
“Ll hombre sano cree en Dios vy en Ia libertad de su espiritu.” Asi, ya en
estas dos proposiciones de Gentile vemos: 1] una “naturaleza humana”
extrahistérica que no se sabe qué cosa sea exactamente; 2] la naturaleza
humana del hombre sano; 3] el sentido comin del hombre | sano y por lo
tanto también un sentido comiin del hombre no-sano. ;Y qué querra decir
hombre sano? ;Fisicamente sano, no loco? ;o bien que piensa sanamente,
bienpensante, filisteo, etcétera? ;Y qué querrd decir “verdad del sentido
comun”? La filosofia de Gentile, por ejemplo, es toda elia contraria al
sentido conmiin, bien sea que se entienda por éste la filosofia ingenua del
puebio, que detesta cualquier forma de idealismo subjetivista, bien sea que
se entienda como buen sentido, como actitud de desprecio por las cosas
abstrusas, los artificios, las oscuridades de ciertas exposiciones cientificas
y filoséficas. Este coqueteo de Gentile con el sentido comiin es cosa muy
amena.

Lo que se ha dicho hasta ahora no significa que en el sentido comtin
no haya verdades. Significa que el sentido comiin es un concepto equivoco,
<ontradictorto, multiforme, y que referirse al sentido comnin como con-
firmacién de la verdad es una insensatez. Podra decirse con exactimd que
cierta verdad ha llegado a ser de sentido comin para indicar que se ha
difundido mds alld del circulo de los grupos intelectuales, pero en tal caso
no se hace otra cosa que una constatacion de caricter histdrico y una
afirmacién de racionalidad histérica; en este sentido, y siempre que se em-
plee con sobriedad, el argumento posee cierto valor, precisamente pot-
que el sentido comin es toscamente retrégrado y conservador y el haber
logrado hacer penetrar en él una verdad nueva es prueba de que tal ver-
dad posee una notable fuerza de expansién y de evidencia.

Recordar el epigrama de Giusti: “El buen sentido, que un dia fue maes-
tro de escuela — shora en nuestras éscuelas ha muerto sin remedio. — La
ciencia, su hija, — lo mat6 para ver como estaba hecho”. Puede servir
para introducir un capitulo y puede servir para indicar como se emplea
el término de buen sentido vy de sentide comiin en forma equivoca: como
“filosofia”, como determinado modo de pensar, con un cierto contenido
de creencias y de opiniones, y como actitud benévolamente indulgente, en
su desprecio, con lo absiruso y lo artificioso. Por ello era necesario que
ia ciencia matase a un determinado buen sentido tradicional, para crear
an “nuevo” buen sentido. _ :

Una alusién al sentido comiin v a la solidez de sus creencias se encuen-
tra a menudo en Marx.® Pero se trata de una referencia no a la validez del
contenido de tales creencias | sino precisamente a la solidez formal de
éstas v por lo tanto a su caracter imperativo cuando producen normas
de conducta. En las referencias se halla también implicita la afirmacion

264



de la necesidad de nuevas creencias populares, o sea de un nuevo sentido
comnin y por lo tanto de una nueva cultura y de una nueva filosoffa que
se arraiguen en la conciencia popular con la misma solidez y caricter im-
perativo de las creencias tradicionales.

Nota I. Hay que afadir a propdsito de las proposiciones de Gentile
sobre el sentido comiin, que el lenguaje del escritor es voluntariamente
equivoco por un poco elogiable oportunismo ideoldgico. Cuande Gentile
escribe: “El hombre sanc cree en Dios y en la libertad de su espiritu” co-
mo ejemplo de una de aquellas verdades del sentido comin de las que
¢l pensamiento reflejo elabora la certeza critica, quiere hacer creer que su
filosoffa es la conquista de la certeza critica de las verdades del catoli-
cismo, pero los catdlicos no se dejan engahar y sostienen que el idealismo
gentiliano es puro paganismo, etcétera, etcétera. Sin embargo, Gentile in-
siste ¥ mantiene un equivoco que no carece de consecuencias para crear
un ambiente de cultura demi-monde, en €l que todos los gatos son pardos,
la religién se abraza con el ateismo, la inmanencia coguetea con la tras-
cendencia y Antonio Bruers la goza en grande porque cuanto mas se
enreda Ia cuestién y més se oscurece el pensamiento, mds reconoce haber
tenido razdn en su “sincretismo™ macarronico. (En una nota se reproduce
un fragmento de Bruers del mas c¢émico confusionismo filoséfico.)* $i las
palabras de Gentile significasen lo que dicen al pie de la letra, el idea-
lismo actual se habria convertido en “el siervo de la teologia”.

Nora If. En la ensefianza de la filosoffa, dirigida no a informar histé-

ricamente al discipulo sobre el desarrollo de la filosofiz pasada, sino a
formarlo culturalmente, a ayudarlo a elaborar criticamente su propio pen-
samiento para participar en una comunidad ideoldgica y cultural, es ne-
cesatio partir de lo que el discipulo ya conoce, de su experiencia filosd-
fica (después de haberle demeostrade que é] posee tal experiencia, que es
“filésofo™ sin saberlo). Y puesto que se presupone cierta media intelec-
tual y cultural de | los discipulos, que verosimilmente no han tenido atfin
més que informaciones salteadas y fragmentarias, y carecen de toda pre-
paracién metodolégica y critica, no se puede dejar de tomar como punto
de partida el “sentido comn” en primer lugar, en segundo la religidn,
y $6lo en un tercer tiempo los sistemas filoséficos elaborados por los gru-
pos intelectuales tradicionales,

© Cfr. Cuaderno 8 (XXVIIL}, pp. 53 bis-54 bis y 53-55 Dbis.

§ 14>, Sobre la metafisica. ;Se puede extraer del Ensayo popular una
critica de la metafisica y de la filosofia especulativa? Hay que decir que
al autor se le escapa el concepto mismo de metafisica, en cuanto que se
le escapan los conceptos de movimiento historico, de devenir y por lo
tanto de la misma dialéctica. Pensar una afirmacién filosofica como ver-

265

25



25 bis

dadera en un determinado periodo histdrico, 0 sea como expresién nece-
saria ¢ Inseparable de una determinada accidn histbrica, de una deter-
minada praxis, pero superada y “nulificada™ en un periodo posterior, sin
por ello caer en el escepticismo v en el relativismo moral e ideoldgico, o
sea concebir la filosofia como historicidad, es operacién mental un poco
ardua y dificil. Bl autor, por ¢l contrario, cae de plano en el dogmatismo
y por lo tanto en una forma, aunque sea ingenua, de metafisica; esto estd
claro desde el principio, desde el plantcamiento del problema, de la vo-
luntad de construir una “sociologia” sistemdtica de la filosofia de la pra-
xis; sociologia, en este caso, significa precisamente metaffsica ingenua, En
el parrafo final de la introduccién, el autor no sabe responder a Ia obje-
cién de algunos criticos, los cuales sostienen que la filosofia de la praxis
solo puede vivir en obras concretas de historia.* El no consigne elaborar
el concepto de filosoffa de la praxis como “metodologfa histdrica™ y ésta
como “filosoffa”, como Ia finica filosofia concreta, esto es, no logra plan-
tearse y resolver desde el punto de vista de Ia dialéctica real el problema
que Croce se ha planteado y ha tratado de resolver desde el punto de vista
especulativo. En vez de una metodologia histérica, de una filosofia, él
construye una casuistica de cuestiones particulares concebidas y resueltas
dogmiticamente cuando no son resueltas de forma puramente verbal, con
paralogismos tan ingenuos como presuntuosos. Esta casuistica podria in-
cluso ser Gtil e interesante, con tal de que se presentase como tal, sin otra
pretensién que la de dar esquemas aproxilmativos de caricter empirico,
utiles para la practica inmediata. Por lo demas se comprende que asi debe
ser porque en el Ensayo popular 1a filosofia de la praxis no es una filoso-
fia awténoma y original, sino la “sociologia” del materialismo metafisico.
Metafisica para él significa sdlo una determinada formulacion filoséfica,
la formulacién especulativa del idealismo y no ya cualquier formulacién
sistemética que se pantee como [verdad] extrahistdrica, como un univer-
sal abstracto fuera del tiempo y del espacio,

La filosofia del Ensayo popular (implicita en él) puede ser llamada
un aristotelismo positivista, una adaptacién de la 16gica formal a los mé-
todos de las ciencias fisicas v naturales, La ley de causalidad, 1a bisqueda
de la regularidad, normalidad, uniformidad, son utilizadas en sustitucién
de la dialéctica histérica. ;Pero cémo de este modo de concebir puede
deducirse la superacion, el “hundimiento de la praxis™? El efecto, meci-
nicamente, no puede nunca superar la causa o el sistema de causas, por lo
tanto no puede haber otra evolucidon mas que la plana y vulgar del evo-
lucionismo.

$i el “idealismo especulativo” es la ciencia de las categorias v de la
sintesis a priori del espiritn, o sea una forma de abstraccién antihistori-
cista, la filosofia implicita en el Ensayo popular es un idealismo al revés,
en el sentido de que conceptos y clasificaciones empiricas sustituyen a las

266



categorias especulativas, tan abstractas y antihistdricas como éstas,

Cfr. Cuaderna 8 (XXVIIL), pp. 54 bis-55 y 39,

$ <<15>. El concepto de “ciencia”. El planteamiento del problema co-
mo una biisqueda de leyes, de lineas constantes, regulares, uniformes, estd
ligado a una exigencia, concebida de modo un poco pueril ¢ ingenuo, de
resolver perentoriamente el problemra prictico de la previsibilidad de los
acontecimientos histdricos. Puesto que “parece”, por un eXtrafio trastoca-
miento de las perspectivas, que las ciencias naturales dan la capacidad de
prever la evolucidn de los procesos naturales, la metodologia histdrica ha
sido concebida “cientifica™ sélo en cuanto capacita abstractamente para
“prever” el futuro de la sociedad. De ahi la biisqueda de las causas esen-
ciales, incluso de la “causa primera”, de la “‘causa de las causas™. Pero las
Tesis sobre Feuerbach habian vya | criticado anticipadamente csta con-
cepeidn simplista. En realidad se puede prever “cientificamente”- sélo Jla
lucha, pero no los momentos concretos de ésta, que no pueden sino ser
resultado de fuerzas contrastantes en continuo movimiento, no reducti-
bles nunca a cantidades fijas, porque en ellas la cantidad se convierte con-
tinuamente en cualidad. Realmente se “prevé” en la medida en que se
actlia, en que se aplica un esfucrzo volontario y con ello se contribuye
concretamente a crear el resultado “previsto™. La prevision se revela,
pues, 1o como un acto cientifico de conocimiento, sino como la expresion
abstracta del esfuerzo que se hace, €l modo practico de crear una voluntad
colectiva,

(Y cémo podria la previsién ser un acto de conocimiento? Se conoce
lo que ha sido o es, no lo que serd, que s un “no existente” y por lo
mismo incognoscible por definicién. El prever es por lo tanto sélo un acto
prictico que no puede, en cuanto que no sea una futilidad o una pérdida
de tiempo, tener otra explicacién que la arriba expuesta. Es necesario
planfear exactamente el problema de la previsibilidad de los acontecimien-
tos histéricos para estar en condiciones de criticar exhaustivamente la
concepeidn del causalismo mecénico, para vaciarla de todo prestigio cien-
tifico y reducirla a puro mito que fue quiz4 1itil en el pasado, en un periodo
atrasado- de desarrollo de ciertos grupos sociales subalternos (ver una
nota precedente).?

Pero es el concepto mismo de “ciencia”, tal como se desprende del
Ensayo popular, el que hay que destruir criticamente; &ste estd tomado
enteramente de las ciencias naturales, como si éstas fuesen la Gnica cien-
cia, o la ciencia por excelencia, tal como fue establecido por el positi-
vismo. Pero en el Ensayo popular ¢l término de ciencia es empleado en
muchos significados, algunos explicitos, otros sobreentendidos o apenas
sugeridos, El sentido explicito es el que “ciencia” tiene en las investigacio-

267

26



" 26 bis

27

nes fisicas. Pero otras veces parece indicar €l método, ;Pero existe un
método en general y, si existe, no significa acaso simplemente filosofia?
Podria significar otra veces simplemente la 16gica formal, ;pero se puede
llamar a ésta un método y una ciencia? Hay que establecer que toda in-
vestigacion tiene su método determinado y construye su ciencia determi-
nada, y que el método se ha desarrollado y ha sido elaborado juntamente
con el desarrollo y la elaboracién | de aquella determinada investigacién
y ciencia, y forma un fodo con ellas.fUreer que se puede hacer progresar
una investigacién cientifica aplicindole un método tipo, elegido porque ha
dado buenos resultados en otra investigacién a la cual era connatural, es
un extrafio error que tiene poco que ver con la ciencia. Hay también sin
ctbargo criterios generales que se puede decir que constituyen la concien-
cia critica de todo cientifico, cualquiera que sea su “especializacién” vy
que deben siempre ser espontidneamente vigjlantes en su trabajo. Asi pue-
de decirse que no es cientifico quien demuestra escasa seguridad en sus
criterios particulares, que no tiene una plena inteligencia de los conceptos
adoptados, que tiene escasa informacidén e inteligencia del estado prece-
dente de los problemas tratados, que no es muy cauto en sus afirmacio-
nes, que no progresa en forma necesaria sino arbitraria y sin concatena-
miento, que no sabe tomar €n cuenta las lagunas que existen en los cono-
cimientos alcanzados sino que los omite y se conforma con soluciones o
nexos puramente verbales en vez de declarar que se trata de posiciones
provisionales que podran ser retomadas y desarrolladas, etcétera, (Cada
uno de estos puntos pucde ser desarrollado, con las ejemplificaciones
oportunas.}’}

Una precisién que puede hacerse a muchas referencias polémicas del
Ensayo popular es el desconocimiento sistematico de 1a posibilidad de error
por parte de los autores citados, por lo que se atribuyen a un grupo social,
del cual los cientificos serfan siempre los representantes, las opiniones
mas dispares y las voluntades mds contradictorias. Fsto va ligado a un
criterio metodolégico mads general, a saber: no es muy “cientifico” o mas
simplemente “muy serio” elegir los adversarios entre los més estipidos y
mediocres, o también elegir entre las opiniones de los propios adversa-
rios las menos esenciales y las mas ocasionales y presumir de haber “des-
truido™ “todo” el adversario porque se ha destruido una de sus opiniones
secundaria e incidental o de haber destruido una ideologia o una doctrina
porque se ha demostrado la insuficiencia tedrica de sus representantes
de tercer o cuarto orden, Asimismo “hay que ser justos con los adversa-
rios”, en ¢l sentido de que hay que esfor|zarse por comprender lo que
ellos quisieron realmente decir y no detenerse maliciosamente en los sig-
nificados superficiales e inmediatos de sus expresiones. Fsto debe ser asi
si el fin propuesto es el de elevar el tono y el nivel intelectual de los segui-
dores propios y no el inmediato de hacer el desierto en torno a nosotros,

268



con cualquier medio v manera. Hay que situarse en este punto de vista:
que el propio seguidor debe discutir y sostener su propio punto de visia
en discusion con adversarios capaces e inteligentes v no sélo con perso-
nas groseras e impreparadas que se convencen ‘“‘autoritariamente” o por
via “emocional”, La posibitidad de error debe ser afirmada y justificada,
. sin faltar con ello a la propia concepcién, porque lo que imporia no es
la opinién de Fulano, Mengano o Zutano, sino aquel conjunto de opi-
niones que se han hecho colectivas, un elemento v una fuerza social; éstas
son las que hay que refutar, en sus exponentes tedricos mds representa-
tivos ¥ dignos incluso de respeto por la elevacion de su pensamiento, asi
como por “desinterés™ inmediato y no ya pensado en haber con ello “des-
truido™ el elemento y la fuerza social correspondiente {que seria puro ra-
cionalismo iluminista), sino sélo en haber con ello contribuido: 1] a
mantener de la propia parte y reforzar el espiritu de distincién y de esci-
sién; 2] a crear el terreno para que la propia parte absorba y vivifique
una doctrina original propia, correspondiente a las condiciones de vida
propias,

Debe observarse que muchas deficiencias del Ensayo popular estin vin-
culadas a la “oratoria”. El autor, en el prefacio, recuerda, casi a titulo de
honor, el origen “hablado” de su obra.? Pero, como ya observé Macaulay
a propdsito de las discusiones orales entre los griegos, es precisamente a
las “demostraciones orales” y a la mentalidad de los oradores que se vincu-
lan las superficialidades légicas v de argumentacién mis asombrosas.? Por
lo demds, esto no disminuye la responsabilidad de los autores, que no re-
visan, antes de imprimirlos, los tratamientos elaborados oralmente, a me-
nudo improvisandg, cuando la mecdnica y casual asociacién de ideas con
frecuencia sustituye a la frama légica. Lo peor es cuando, en esta prictica
oratoria, | la mentalidad facilona se solidifica y los frenos criticos dejan
de funcionar. Podria hacerse una lista de las ignorantiae y mutationes elen-
chi del Ensayo popular probablemente debidas al “impetu” oratorio. Un
ejemplo tipico me parece el pardgrafo dedicado al profesor Stammler,* de
los mis superficiales v sofisticos.

Cfr. Cuaderno 8 (XXVIII), pp. 61 bis, 63, 61-61 bis, 75 bis.

§ <16>>. Cuestiones de nomenclatura y de contenido. Una de las ca-
racteristicas de los intelectuales como categoria social cristalizada (o sea
que se concibe a si misma como continuacién ininterrumpida en la his-
toria, por lo tanto independientemente de la lucha de los grupos ¥ no como
expresién de un proceso dialéctico, por el que cada grupo social domi-
nante elabora una categoria propia de intelectuales) debe relacionarse
precisamente, en la esfera ideoldgica, con una precedente categoria inte-
lectual a través de una misma nomenclatura de conceptos. Cada nuevo

269

27 bis



28

organismo histérico (tipo de sociedad) crea una nueva superestructura,
cuyos representantes especializados v abanderados (los intelectuales) no
pueden sino concebirse como también ellos “nuevos” intelectuales, surgi-
dos de la nueva situacién vy no continuacién de la precedente intelectua-
lidad.(8i los “nuevos” intelectuales se sitdan como continuacién directa
de la precedente intelligentzia, no son en absoluto *nuevos”, es decir, no
estan ligados al nuevo grupo social que representa organicamente la nue-
va situacion histérica, sino que son un residuo conservador y fosilizado
del grupo social superado histéricamente)(lo que por otra parte es lo
mismo que decir que la nueva situacién histérica no ha Illegado todavia
al grado de desarroflo necesario para tener la capacidad de crear nuevas
superestructuras, sino que vive aln en el cascardn carcomido de Ia vieja
historia).

Sin embargo, hay que tener en cuenta que ninguna nueva situacién his-
térica, aunque sea debida al cambio mas radical, transforma completa-
mente ¢l lenguaje, al menos en su aspecto externo, formal. Pero ¢! con-
tenido del lenguaje deberfa ser transformado, aunque de tal mutacién es
dificil tener conciencia exacta inmediatamente. El fendémena, por lo de-
mis, es histdricamente complejo y complicado | por Ia existencia de di-
versas culturas tipicas en los diversos estratos del nuevo grupo social, al-
gunos de los cuales, en el terreno ideoldgico, estdn afin inmersos en la
cultura de situaciones histdricas precedentes a veces incluso a la mds
recientemente superada. Una clase, de la que algunos estratos permanecen
alin en la concepcién ptolomeica del mundo, puede sin embargo ser la
representante de una situacidm historica muy avanzada; atrasados ideo-
légicamente (o al menos en algunas secciones de la concepeion del mun-
do, que es en ellos todavia disgregada e ingenua) estos estratos estan
sin embargo avanzadisimos pricticamente, o sea como funcién econdmica
y politica. Si la mision de los intelectuales consiste en determinar y orga-
nizar la reforma moral e intelectual, o sea de adecuar la cultura a la fun-
cién practica, es evidente que los intelectuales “cristalizados™ son conser-
vadores y reaccionarios. Porque mientras que el grupo social nuevo siente
al menos estar escindido y ser distinto del precedente, éstos no sienten ni
siquiera tal distinci6n, sino que creen poderse vincular al pasado.

Por lo demas, no se ha dicho que toda la herencia del pasado deba ser
rechazada: hay “valores instrumentales” que no pueden dejar de ser aco-
gidos integramente para seguir siendo elaborados y refinados. ;jPero cémo
distinguir los valores instrumentales del valor filosofico caduco que debe
rechazarse sin m#as? A menudo sucede que porque se ha aceptado un
valor filoséfico caduco de una determinada tendencia pasada, se rechaza
lnego un valor instrumental de otra tendencia por ser contradictoria de la
primera, aunque tal valor instrumental hubiera sido til para expresar el
nuevo contenido histérico cultural.

270



~ Asi se ha visto el término “materialismo”™ acogido con contenido pasado
y por el contrario el término “inmanencia” rechazado porque en el pasado
tenia un determinado contenido histérico cultural.(La dificultad de ade-
cuar la expresion literaria al contenido conceptual v de confundir las cues-
tiones de terminologia con las cuestiones sustanciales y viceversa es ca-
racteristica del diletantismo filosdfico, de la falta de sentido histérico en
la captacién de los diferentes momentos de un proceso de desarrollo cul-
tural, o sea de una concepcién antidialéctica, | dogmadtica, prisionera de
los esquemas abstractos de 1a l6gica formal.y

El término de “materialismo” en la primera mitad del siglo xx hay
que entenderlo no sélo en el significado técnico filoséfico esiricto, sino
en el significado més amplio que fue asumiendo polémicamente en las
discusiones planteadas en Europa con ¢l surgmiiento v desarrollo victorioso
de la cultura moderna. Se llamd materialismo a cualquier doctrina filosé-
fica que excluyese la trascendencia del dominio del pensamiento y por
lo tanto en realidad a todo el pantefsmo y ¢l inmanentismo, ¥ no sélo eso,
sino que se lamo materialismo incluso a cualquier actitud préctica inspi-
tada en ¢l realismo politico, que se opusiera a ciertas corrientes inferiores
del romanticismo politico, como las doctrinas de Mazzini popularizadas
¥ que no hablaban més que de “misiones”, de “ideales” y de otras seme-
jantes vaguedades nebulosas y abstracciones sentimentales. Incluso en las
polémicas actuales de los catdlicos, el término materialismo es utilizado
a menudo en este senido; materialismo es lo opuesto a espiritualismo en
sentido estricto, o sea espiritualismo religicso, y por lo tanto se comprende
en €l todo el hegelianisme y en general la filosofia clasica alemana, ade-
mis del sensualismo y el iluminismo franceses. Asi, en los términos del
sentido comin, se {lama materialismo a todo aquelio que tiende a encon-
trar en esta tierra, y no en el paraiso, el fin de la vida. Toda actividad
econdmica que saliera de los limites de la produccién medieval era “ma-
terialismo”™ porque parecia un “fin en si misma™, la economia por la eco-
nomia, la actividad por la actividad, asi como hoy para el europeo medio
es “materialista” Norteamérica, porque el empleo de las miquinas y el
volumen de las empresas y de los negocios excede cierto limite que af eu-
ropeo medic le parece el “justo”, aquel dentro del cual las exigencias
“espirituales” no son mortificadas. Asi una retorsién polémica de la cul-
tura feudal contra 1a burguesia en desarrollo es adoptada hoy dia por la
cultura burguesa europea contra un capitalismo mds desarrollade que el
europeo por una parte y, por la otra, contra la actividad practica de les
grupos sociales subalternos para los cuales, inicialmente y para toda una
| época histdrica, o sea en tanto gue no hayan construido su propia econo-
mia y su propia estructura social, la actividad no puede sino ser predo-
minantemente econdmica o al menos expresarse en términos econdémicos
y de estructura, Rastros de esta concepcidn del materialismo perduran en

27

28 bis

29



29 bis

el lenguaje: en alemén geisilich significa también “clerical”, propio del
clero, lo mismo que en ruso dujovielz; ¥y que esta concepeion sea la pre-
dominante puede extraerse de muchos escritores de filosofia de la praxis,
para los cuales, justamente, Ia rehglon el teismo, etcélera, son los puntos
de referencia para reconocer a los ° matenahstas consccuentes” .

Una de las razones, v quiza la predominante, de la reduccién del ma-
terialismo historico al materialismo metafisico tradicional, debe buscarse
en ¢l hecho de que el materialismo histdrico no podia ser sino una fase
predominaniementie critica y polémica de la filosofa, mientras se tenia
necesidad de un sistema ya completo y perfecto. Pero los sistemas com-
pletos y perfectos son siempre obra de fildsofos independientes, y en ellos,
junto a la parte histéricamente actual, o sea correspondiente a las con-
diciones de vida contemporaneas, existe siempre una parte abstracta, “ahis-
térica”, en el sentido de que estd ligada a las filosofias precedentes y res-
ponde a necesidades exteriores v pedantes de arquitectura del sistema o es
debida a idiosincrasias personales; por eso la filosofia de una época ng
puede ser ningdn_sistema individual v de tendencia: ella es el confunto
de todas Tas filosofias individuales v de tendencia, mgs las opiniones cien-
tificas, mas la religion, mas ¢l sentide comim, ;Se puede formar un sistema
de cse género artificiosamente? jpor obra de individuos y de grupos? La_
actividad critica_es [a Gnica posible, egge_ggl_mgm_en.el_senndn_dmm
tear y resolver criticamente Ios problemas que se presentan como expre:
sién_de] desarrollo histérico. Pero el primero de estos problemas que hay
que plantear y comprender es éste: que la nueva filosofia no puede coin-
cidir con mngun sistema del pasado, como quiera que éste se Hlame, Iden-
tidad de términos no significa identidad de conceptos.

Un libro a estudiar a propdsito de esta sitnacién ¢s la Storia del mate-
rialismo de Lange. La obra estari mas o menos superada, por los estu-
dios sucesivos sobre los filésofos materialistas, pero su importancia | cul-
tural permanece intacta desde este punto de vista: a ella se han referido,
para informarse de los precedentes y para tener los conceptos fundamen-
tales del materialismo, toda una serie de seguidores del materialismo his-
torico. Puede decirse que esto ha sucedido esquemdaticamente: se ha par-
tido del presupuesto dogmético de que el materialismo histérico es sin
miés el materialismo tradicional un poco revisado y corregido (corregido
con la “dialéctica™ que asi es asumida como un capitulo de la ldgica for-
maj y no como una logica en si misma, o sea una teoria del conocimien-
to}; se ha estudiado en Lange qué ha sido el materialismo tradicional y los
conceptos de éste han sido representados como conceptos del materialis-
mo histérico. De modo que puede decirse que para la mayor parte del
cuerpo de conceptos que se presenta bajo la etigueta del materialismo
histérico, el jefe de la escuela y fundador ha side Lange v nadie mas.
He ahi por qué et estudio de esta obra presenta un gran interés cultural

272



y critico, tanto méis cuanto que Lange es un historiador concienzudo y
agudo, que tiene del materialismo un concepto muy preciso, definido y
limitado y por ello, con gran estupor y casi desprecio de algunos (como
Plejdnov),! no considera materialistas ni al materialismo histérico y ni
siquiera a la filosofia de Feuerbach. Podra verse también aqui cémo la
terminologia es convencional, pero tiene su importancia para determinar
errores y desviaciones cuando se olvida que siempre hay que remontarse
a las fuentes culturales para identificar el valor exacto de los conceptos,
porque bajo el mismo sombrere pueden encontrarse cabezas distintas. Es
sabido, por otra parte, que ¢l jefe de escuela de la filosofia de la prictica
no {lamo nunca “materialista™ a su concepeién, y cémo hablando del ma-
terialismo francés lo critica y afirma que la critica deberia ser més exhaus-
tiva. Igualmente, no adopta nunca la férmula de “dialéctica materialista”
sino “racional” en contraposicién a “mistica”, lo que da al término “ra-
cional” un significado bien preciso.

Sobre esta cuestién debe revisarse lo que escribe Antonio Labricla en
sus ensayos. De la Historia de Lange se anuncié una traduc|cién italiana
en la Casa Editorial Athena de Miidn y recientemente ha aparecido una
realizada por el editor Monanni de Milan.?

Cfr. Cuaderno 8 (XXVIII), pp. 52 bis-53 bis, 67-67 bis, 64 bis.

§ <17>. La llamada “realidad del mundo externo”. Toda la polémica
contra la concepcion subjetivista de la realidad, con la cuestién “terribie”
de la “realidad objetiva del mundo extermno”, esti mal planteada, peor
conducida vy en gran parte es fitil v ociosa (me refiero también a la me-
moria presentada en el Congreso de historia de las ciencias, celebrado en
Londres en junio-julio de 1931).! Desde el punto de vista de un “ensayo
popular”, todo el tratamiento responde mds a un prurito de pedanterfa in-
telectual que a una necesidad 16gica. El piblico popular no cree ni siquie-
ra que se pueda plantear semejante problema, de si el mundo extemno
existe objetivamente. Basta enunciar asi el problema para sentir un irre-
frenable y pantagruélico estailido de hilaridad, El piblico “cree” que el
mundo externo es objetivamente real, pere aqui nace precisamente la cues-
tion: geudl es el origen de esta “creencia” y qué valor critico tiene “obje-
tivamente™? De hecho esta creencia es de origen religioso, aunque quien
participe de ella sea religiosamente indiferente. Puesto que todas las reli-
giones han ensefiado v ensefian que el mundo, la naturaleza, el universo
ha sido creado por dios antes de la creacién del hombre y por lo tanto
el hombre ha encontrado €} mundo ya listo y acabado, catalogado y defi-
nido de una vez por todas, esta creencia se ha convertido en un dato férreo
del sentido coméin y vive con la misma solidez aunque el senmtimiento
religioso se haya apagado o adormecido, He ahi entonces que basarse en

273

30



30 bis

31

esta experiencia del sentido comin para destruir con la “comicidad” la
concepcidn subjetivista, tiene un significade més bien “reaccionario”, de
retorno implicito al sentimiento religioso; en efecto, los escritores o los ora-
dores catdlicos recurren al mismo medio para cbtener el mismo efecto
de ridiculo corrosivo.

En la memoria presentada en el Congreso de Londres, el autor del
Ensayo popular responde implicitamente a este punto (que por otra parte
es de caricter externo, si bien tiene su importancia) sefialando que Berke-
iey, al cual se debe la primera enunciacién completa de la concepcién sub-
jetivista, era | un arzobispo (de ahi parece que debe deducirse el origen
refigioso de la teoria) y luego diciende que sélo un “Adédn” que se en-
cuentra por primera vez en el mundo, puede pensar que éste exista sélo
porque él lo piensa (y también aqui se insinda el origen religioso de la
teoria, pero sin mucha o ninguna fuerza de conviccién).?

Por el contrario, me parece que ¢l problema es éste: jcémo se puede
explicar que tal concepcidn, que ciertamente no es una futilidad, incluso
para un filésofo de la praxis, hoy, expuesta al piblico, sdlo pueda pro-
vocar 1a risa y el sarcasmo? Me parece el caso mds tipico de la distancia
que se ha venido formando entre ciencia y vida, entre ciertos grupos de
intelectuales, que sin embargo se encuentran en la direccién “central” de
la alta cultura, y las grandes masas populares: v cémo el lenguaje de la
filosofia s¢ ha convertido en una jerga que obtiene el mismo efecto que la
de Arlequin. Pero si el “sentido comitn” se burla, el filésofo de la praxis
deberfa igualmente buscar una explicacién tanto del significado real que
tiene la concepcion, como de por gué la misma ha nacido y se ha difundido
entre los intelectuales, v también de por qué hace reir al sentido comin. Es
cierto que la concepcion subjetivista es propia de la filosofia moderna en
su forma més cumplida y avanzada, si de ella y como superacién de ella
ha nacido el materialismo histdrico, que en la teoria de las superestructu-
ras pone en lenguaje realista e historicista lo que la filosofia tradicional
expresaba en forma especulativa. La demostracién de este asunto, que
aqui es apenas sugerido, tendria el mayor alcance cultural, porque pon-
dria fin a una serie de discusiones tan fdtles como ociosas y permitiria
un desarroilo orgdnico de la filosofia de la praxis, hasta llevarla a con-
vertirse en exponente hegemdnico de la alta cultura. Verdaderamente asom-
bra que el nexo entre la afirmacion idealista de que la realidad del mundo
es una creacion del espiritu humano y la afirmacién de la historicidad v
caducidad de todas las ideologias por parte de la filosofia de Ia praxis,
porque las ideologias son expresiones de la estructura y se modifican con
el modificarse de ésta, no haya sido nunca afirmade v desarrollade con-
ve|nientemente.

La cuestién estd estrechamente vinculada, v se comprende, con la cues-
tion del valor de las ciencias llamadas exactas o fisicas y con la posicién

274



que éstas han venido asumiendo en el cuadro de la filosofia de la praxis
como un casi fetichismeo, incluso como la idnica y auténtica filosoffa o
conocimiento del mundo.

(Pero qué habrd que entender por concepcién subjetivista de la reali-
dad? ;Podra asumirse una cualquiera de las tantas teorias subjetivistas elu-
cubradas por toda una serie de filosofos y profesores, hasta las solipsis-
tas? Es evidente que la filosofia de la praxis, incluso en este caso, no puede
dejar de ser relacionada con el hegelianismo, que representa la forma mas
completa y genial de esta concepcion, y que de las sucesivas teorfas de-
beran tomarse en consideracién s6lo algunos aspectos parciales y los va-
lores instrumentales. Y habri que buscar las formas extrafias que la con-
cepcién ha adoptado, tanto en sus seguidores como en los criticos més
0 menos inteligentes. Asi debe recordarse lo que escribe Tolstoi en sus
memorias de infancia v de juventud: Tolstoi refiere que se habia enfer-
vorizado tanto por la concepcidn subjetivista de la realidad, que a menudo
le daba vueltas la cabeza, porgue giraba bruscamente sobre sus pies, per-
suadido de poder captar el momento en el que no veria nada porque su
espiritu no podia haber tenide tiempo de “crear” la realidad (o algo pa-
recido: el pasaje de Tolstoi es caracteristico y muy interesante literaria-
mente).? Asi, en sus Linee di filosofia critica (p. 159), Bernardino Varis-
co escribe: “Abro un periddico para informarme de la realidad; ;que-
rriais sostener que las noticias las he creado yo al abrir el periddico?”.*
Que Tolstoi diese a la proposicién subjetivista un significado tan inme-
diato y mecénico es cosa que puede explicarse. ;Pero no es asombroso
que de tal modo pueda haber escrito Varisco, el cual, si bien hoy se ha
orientado hacia la religion y el dualismo trascendental, sin embargo es un
estudioso serio y deberia conocer su materia? La critica de Varisco es la
del sentido comiin ¥ es notable que precisamente tat critica sea desdefiada
por los filosofos idealistas, mientras que por el contrario es de cxtrema im-
portancia para impedir la difusién de un modo de pensar | ¥ de una cul-
tura, Se puede recordar un articulo de Mario Missiroli en 1a ltafia Leite-
raria en el que Missiroli escribe que a él le resultaria muy embarazoso
tener que sostener, ante un publico comfn y en confrontacién con un neo-
escoléstico, por ejemplo, el punto de vista subjetivista: Missiroli observa,
pues, cdmo el catolicismo tiende, en competencia con la filosofia idealis-
ta, a acaparar para si las ciencias naturales v fisicas.® En otro lugar Missi-
roli ha escrito previendo un periodo de decadencia de la filosofia especu-
lativa y una difusién cada vez mayor de las ciencias experimentales v
“realistas™® (en este segundo escrito, sin embargo, publicado por el Saggia-
fore, €l prevé también una oleada de anticlericalismo, o sea que no parece
que siga creyendo en €l acaparamiento de las ciencias por parte del cato-
licismo). Igualmente debe recordarse en el volumen de Scritti vari de Ro-
berto Ardigd, recopilade v ordenmado por G. Marchesini (Lemonnier,

275

3t bis



32

1922) la “polémica del zoquete”: en un periodicucho clerical de provin-
cia, un escritor (un sacerdote de la Curia arzobispal), para descalificar a
Ardigd frente al piblico popular, Io lamd lisamente “uno de aquellos fi-
losofos que sostienen que la catedral (de Mantua o de otra ciudad) existe
solo porque ellos la piensan y cuando dejan de pensarla, la catedral des-
aparece, efcétera”, con dspero resentimiento de Ardigd que era positivista
v estaba de acuerdo con los catélicos en el modo de concebir la realidad
externa.’

Hay que demostrar que la concepeidn “subietivista”, después de haber
servido para criticar la filosoffa de la trascendencia por una parte v Ia
metafisica ingenua del sentido comiin y del materialismo filosofico, puede
hallar su verficacidon y su interpretacién historicista sélo en la concepcion
de las superestructuras, mientras que en su forma especulativa no es sino
una simple novela filoséfica. Una alusién a una inferpretacién un poco
mds realista del subjetivismo en la filosofia clisica alemana se puede en-
contrar en una reseiia de G. De Ruggiero a los escritos postumos (me
parece que cartas} de B. Constant (me parece) publicados en la Critica
de hace algunos afios.?

La observacién que debe hacerse al Ensayo populer es la de haber pre-
sentado la concepcién subjetivista tal | como la misma aparece segun la
critica del sentido comtin y haber acogido la concepcién de la realidad
objetiva del mundo externo en su forma mis trivial y acritica, sin ni si-
quiera sospechar que a ésta se le puede hacer la objecién de misticismo,
como en efecto se le hizo. (En la memoria presentada en el Congreso de
YLondres, el autor del Ensayo popular alude a la acusacidn de misticismo
atribuyéndola a Sombart y desdefidndola despectivamente: ciertamente
Sombart 1a tomd de Croce).? S6lo que analizando esta concepeién, ya no
es tan fécil justificar un punto de vista de objetividad exterior tan meca-
nicamente entendida. ;Parece que pueda existir una objetividad extra-
histérica y extrahumana? ;Pero quién juzgarid sobre tal objetividad?
(Quién podré ponerse en esta especie de “punto de vista del cosmos en si”
¥ qué significard semejante punto de vista? Puede perfectamente soste-
nerse que se trata de un residuo del concepto de dios, precisamente en su
concepcién mistica de un dios ignoto. La formulacién de Engels de que
“la unidad del mundo consiste en su materialidad demostrada [. . .] por €l
largo y laborioso desarrollo de la filosofia y las ciencias naturales™®® con-
tiene precisamente el germen de la concepcidn justa, porque se recurre a
1a historia y al hombre para demostrar la realidad objetiva. Objetivo sig-
nifica siempre “humanamente objetiva”, 10 que puede corresponder exac-
tamente a “histéricamente subjetivo”, o sea que objetivo significaria “uni-
versal subictivo”. El hombre conoce objetivamente en cuanto que ¢l co-
nocimiento es real para todo ¢l género humano histdricamente unificado
en un sisterna cultural unitario; pero este proceso de unificacidn histérica

276



se produce con la desaparicién de las contradicciones internas que des-
garran la sociedad humana, contradicciones que son la condicion de la
formacion de los grupos y del nacimiento de las ideologias no universales
concretas, sino hechas caducas inmediatamente por el origen préctico de
su sustancia. Hay pues una lucha por la ob]etmdad {para liberarse de las
ideologias parciales y faIaces) y esta lucha es la misma lucha para la uni-
ficacién cultural del género humano. Lo que los idealistas llaman “espiri-
to” no es un punto de partida, sino de llegada, el conjunto de las saoper-
estructuras en devenir hacia la unificacién concreta y objetivamente uni-
versal ¥y MO ya un presupucsto unitario, etcétera.

La ciencia experimental ha sido (ha ofrecido) hasta ahora | el terreno
en el que semejante unidad cultural ha alcanzado el maximo de exten-
sién: ella ha sido el elemento de conecimiento que méis ha contribuido
a unificar el “espiritu”, a hacerlo ser mas universal; ella es la subjetividad
més objetivada y universalizada concretamente.

El concepto de “objetivo” del materialismo metafisico parece querer
significar una objetividad que existe incluso fuera del hombre, pero cuan-
do se afirma que una realidad existiria incluso aunque no existiese el
hombre, o se hace una metifora o sea cae en una forma de misticismo.
Nosotros conocemos la realidad sole en relacion al hombre, v puesto que
el hombre es devenir histérico también el conocimiento y la realidad son
un devenir, también la objetividad es un devenir, etcétera.

Cfr. Cuaderno 8 (XXVII), pp. 70 bis. 71 bis-72, 56-56 bis; y Cuaderne 7 (VI),
p- 73 bis,

§ < 18>, Juicio sobre las filosofias pasadas. La superficial critica del
subjetivismo en el Ensayo popular cabe en una cuestidon mds general, que
es la de la actitud adoptada con respecto a las filosofias y los fildsofos
pasados. Juzgar todo el pasado filosdfico como un delirio y una locura no
s6lo es un error de antihistoricismo, porque contiene la pretension anacrd-
nica de que en el pasado se debi6 haber pensado como hoy, sino que es
un auténtico residuo de metafisica porque supone un pensamiento dogma-
tico valido en todos los tiempos ¥ en todos Ios paises, segin el cual se juzga
todo el pasado. El antihistoricismo metodoldgico no es otra cosa que meta-
fisica. Que los sistemas filoséficos pasados hayan sido superados no excluye
que hayan sido validos histéricamente v que hayan desempefiado wna
funcién necesaria: su caducidad debe considerarse desde el punto de vista
del desarrollo histérico total v de la dialéctica real; el que fuesen dignos
de caer no es un juicio moral o de higiene del pensamiento, emitido desde
un punto de vista “objetivo”, sino un juicio dialéctico-histérico. Se puede
confrontar la presentacién hecha por Engels de la proposicion hegeliana
de gque “todo lo que es racional es real v lo real es racional”, proposicién

277

32 bis



33

33 bis

que serd vatida también para el pasado.® En el Ensaye popular se juzga el
pasado como “irracional” y “monstruoso” y la historia de la filosofia se
convierte en un iratado historico de teratologia, porque se parte de un pun-
to | de vista metafisico. (Y por el contrario en el Manifiesto se coniiene ¢l
mds alto elogio del mundo perecedero.)® Si este modo de juzgar el pasado
€s un error teérico, es una desviacion de la filosofia de la praxis jpodré te-
ner algin significado educativo, serd inspirador de energias? No parece,
porque la cuestion se reduciria a presumir de ser algo solo porque se ha
nacido en e tiempo presente, en vez de en uno de los siglos pasados. Pero
en todo tiempo ha existido un pasado y una contemporaneidad y el ser
“contemporineo” es un titulo bueno sélo para chascarrillos. (Se cuenta
la anécdota del burguesillo francés que en sus tarjetas de visita habia hecho
imprimir “contemporinec”: crefa no ser nada v un dia descubrié que era
algo, precisamenie un “contempraneo’. )

Cfr. Cuaderno 8 (XXVIIL), pp. 72 bis y 76 bis-77.

§ < 19>. Sobre el arte. En el capitulo dedicado al arte, se afirma gue
incluso las obras mas recientes sobre estética establecen la identidad de
forma y contenido* Esto puede tomarse como uno de los ejemplos més
flamativos de la incapacidad critica para establecer la historia de los con-
cepios y para identificar el significado real de los conceptcs mismos segiin
las diversas teorfas. De hecho, la identificacion de contenido y forma es
afirmada por la estética idealista (Croce) pero sobre presupuestos idea-
listas y con terminologia idealista. “Contenido” y “forma” no tienen, pues,
el significado que el Ensavo popular supone. Que forma y contenido se iden-
tifiquen significa que en el arte el contenido no es el “sujeto abstracto”, o
sea la intriga novelesca y la masa particular de sentimientos genéricos,
sino el arte misino, una categoria filosdfica, un momento “distinto™ del
espiritu, etcétera. Asi pues, tampoco forma significa “técnica”, como el
Ensayo popular sapone. Todas las ideas y las menciones de estética y de cri-
tica artistica contenidas en ¢l Ensayo deben extraerse y analizarse. Pero
mientras tanto puede servir de ejemplo el parrafo dedicado al Prometeo de
Goethe.? El juicio dado es superficial y extremadamente genérico. El autor,
por lo que parece, no conoce ni la historia exacta de esta oda de Goethe,
ni la historia del mito de Prometeo en la literatura mundial antes de
Gocethe vy especialmente en el periodo precedente y contemporaneo a la
actividad literaria de Goethe, ;Pero se puede dar un juicio, como el que
se da en el Ensayo, sin conocer precisamente estos elementos? | De otro
modo, ;cémo distinguir lo que es més estrictamente personal de Goetho
de Io que es representativo de una época y de un grupo social? Este gé-
nero de juicios sélo estdn justificados en la medida en que no son huecas
generalidades en las que pueden entrar las cosas mis dispares, sino que son

278



precisos, demostrados, perentorios; de otra manera estdn destinados fini-
camente a difamar una teorfa ¥y a suscitar un modo superficial de tratar
tas cuestiones (siempre debe recordarse la frase de Engels contenida en
Ia carta a un estudiante publicada por el Sozialistische Akademiker).®

Cfr. Cuaderno 8 (XXVIIL}, pp. 62 bis-63 y 68 bis,

§ <C20>. Objetividad real del mundo externo. El neoescolistico Ca-
sotti (Mario Casotti, Maestro e scolaro, p. 49) escribe: “Las investiga-
ciones de los naturalistas y de los biélogos presupoenen ya existentes la vida
y ¢l organismo real”,® expresién que se aproxima a la de Engels en el
Anti-Diihring.®

Acuerdo del catolicismo con el aristotelismo sobre la cuestién de la
objetividad de lo real.

Para entender exactamente los significados que puede tener el proble-
ma de la realidad del mundo externo, puede ser oportuno desarrollar el
gjemplo de las nociones de “Oriente” y “Occidente” que no dejan de ser
“objetivamente reales”, si bien ante el anélisis demuestran no ser otra cosa
que una “construccion” convencional o sea “histérico-cultural” (a me-
nudo los términos “artificial” v “convencional” indican hechos “histéri-
cos”, productos del desarrollo de la civilizacién y no ya construcciones
racionalistamente arbitrarias o individualmente artificiosas). Debe recor-
darse también ¢l ¢jemplo contenido ¢n un Ybrito de Bertrand Russell tra-
ducido al italiano y editado en una nueva coleccién cientifica de la Casa
editorial Sonzogno (es uno de los primeros volimenes de la coleccién)
{Bertrand Russell, I problemi della filosofia (niim, 5 de la “Sezione Scien-
tifica Sonzogno”, 5 liras}]. Russell dice poco mas o menos como sigue:
“Nosotros no podemos pensar, sin la existencia del hombre sobre la tie-
rra, en la existencia de Londres y Edimburgo, pero podemos pensar en
la existencia de dos puntos en el espacio, donde hoy se encuentran Lon-
dres y Edimburgo, uno al Norte y el otro al Sur”? Se puede objetar que
sin pensar en la existencia del hombre no se puede pensar en “pensar’™,
no se puede pensar en general en ningin hecho o relacién que existe sélo
en cuanto que existe el hombre. | ;Qué significaria Norte-Sur, Este-Oeste
sin €l hombre? Estas son relaciones reales y sin embargo no existirfan sin
el hombre y sin el desarrollo de la civilizacién. Es evidente que Este y
Oeste son construcciones arbitrarias, convencionales, o sea histdricas, por-
que fuera de la historia real cada punto de la tierra es Este y QOeste al
mismo tiempo. Esto se puede ver mds claramente en el hecho de que estos
términos bhan ciistalizado no desde el punto de vista de un hipotético y
melancélico hombre en general, sino desde el punto de vista de las clases

cultas europeas que a través de su hegemonia mundial los han hecho acep-

tar dondequiera. EI Japon es Extremo Oriente no sélo para el europeo

279

34



34 bis

sino seguramente tatnbién para el norteamericano de California y para el
mismo japonés, el cual a través de la cultura politica inglesa podrd llamar
Cercano Oriente a Egipto. Asi, a través del contenido histdrico que se ha
ido aglutinando al término geogrifico, las expresiones Oriente y Occiden-
te han acabado por indicar determinadas relaciones entre complejos de
civilizaciones distintas, Asi los italianos, hablando de Marruecos, a me-
nudo lo indicardn como un pafs “oriental”, para referirse a la civilizacién
musulmana y arabe. Y sin embargo estas referencias son reales, corres-
ponden a hechos reales, permitenn viajar por tierra v por mar vy llegar
exactamenie a donde se habia decidido llegar, permiten “prever” el fu-
turo, objetivar la realidad, comprender la objetividad del mundo externo.
Racional y real se identifican. Parece que sin haber comprendido esta re-
lacién no se puede comprender la filosofia de la praxis, su posicién frente
al idealisme y el materialismo mecénico, la importancia y €l significado
de la doctrina de las superestructuras. No es exacto que en la filosofia de
la praxis la “idea” hegeliana haya sido sustituida por el “concepto” de
estructura, come afirma Croce,* La “idea” hegeliana es resuelta tanto en
1a estructura como en las superestructuras y fodo el modo de concebir la
filosofia ha sido “historizado”, o sea que se ha iniciado el nacimiento
de un nmueve modo de filosofar mas concreto e histdrico que el prece-
dente.

Cfr. Cuaderno 7 (VIL}, pp. 73 bis y 64-64 bis.

§ <21>. La ciencia y los instrumentos cientificos. Se afirma, en el
Ensayo popular, que los progresos de las ciencias | son dependientes, co-
mo ¢l efecto de la causa, del desarrolio de los instrumenios cientificos.?
Fs éste un corolario del principio general, aceptado en el Ensavo, y de ofi-
gen loriano, sobre la funcién histérica del “instrumento de produccién y
de trabajo” que sustituye al conjunto de las relaciones sociales de pro-
duccion. Pero en la ciencia geol6gica no se emplea otro instrumento fue-
ta del martillo, y los progresos técnicos del martillo ciertamente no son
parangonables a los progresos de la geologia. 5i la historia de las cien-
cias puede reducirse, segin el Ensayo, a la historia de sus instrumentos
particulares, ;cémo podri construirse una historia de la geologia? Tam-
poce vale decir que Ia geologia se funda {también] en los progresos de un
conjunto de oiras ciencias, por lo que la historia de los instrumentos de
éstas sirve para indicar el desarrollo de la geologia, porque con esta es-
capatoria se acabaria por decir una hueca generalidad y por remontarse
a movimientos cada vez mas vastos, hasta las relaciones de produccion,
Es justo que para la geologia el lema sea “mente et malleo”.

Se puede decir en general que el avance de las ciencias no puede ser
documentado materialmente; la historia de las ciencias solo puede ser

280



reavivada en el recuerdo, y no en el caso de todas ellas, con la descrip-
cién del sucesivo perfecctonarse de los instrumentos que han sido uno
de los medios del progreso, y con la descripcién de las miquinas que han
sido la aplicacién de las ciencias mismas. Los principales “instrumen-
tos” del progresc cientifico son de orden intelectual (y también politico),
metodoldgico, y justamente Engels ha escrito que los “instrumentos inte-
lectuales” no han nacido de la nada, no son innatos en el hombre, sino
que son adquiridos, se han desarrollado y se desarrollan histéricamente,®
¢Cuénto ha contribuido al progreso de las ciencias la expulsién de la auto-
ridad de Aristoteles v de la Biblia del campo cientifico? Y esta expulsién,
:no fue debida al progreso general de Ia sociedad moderna? Recordar el
eiemplo de las tecrias sobre el origen de los manantiales. La primera for-
mulacion exacta del modo como se producen los manantiales se encuentra
en la Enciclopedia de | Diderot, etcétera; mieniras que se puede demos-
trar que los hombres del pueble incluso antes tenfan opiniones exactas
al respecto, en el campo de los cientificos se sucedian las teorias més
arbitrarias y absurdas que tendian a poner de acuerdo a la Biblia y Aristd-
teles con las observaciones experimentales del buen sentido.

Otra cuestidn es ésta: si fuese cierta la afirmaciéon del Ensayo, jen
qué se distinguiria la historia de las ciencias de la historia de la tecnolo-
gia? Con el desarrollo de los instrumentos “materiales” cientificos, < que™>
se inicia histéricamente [con] el advenimiento del método experimental, se
ha desarrollado una ciencia particular, la ciencia de los instrumentos, es-
trechamente ligada al desarrollo general de la produccién y de la tecno-
logia.

Sobre este argumento debe verse: G. Boffito, Gli strumenti della scienza
eglag scienza degli strumenti, libraria Internazionale Sceber, Florencia,
1929

Hasta qué punto es superficial la afirmacién del Ensayo puede verse en
el ejemplo de las ciencias matematicas, que no tienen necesidad de instru-
mento material alguno (el desarrollo del dbaco no creo que pueda tenerse
en cuenta) y que son ellas mismas “instrumento” de todas las ciencias
naturales.

Cfr. Cuaderno 7 (VII}, p. 54.

§ < 22>. Cuestiones generales. 1. No esti tratado este punto funda-
mental: cémo nace el movimiento histérico sobre la base de la estructu-
ra. Sin embargo, el problema es al menos sugerido en los Problemi fon-
damentali de Plejanov* y se podia desarrollar. Este es ademas ¢l punto
crucial de todas las cuestiones surgidas en torno a la filosofia de la praxis
y sin haberlo resuelto no se puede resclver otra de las relaciones entre la
sociedad y la “naturaleza™, a la cual en el Ensayo se¢ le dedica un capi-

281

35



36

tulo especial.? Las dos proposiciones del prefacio a la Critica de la Eco-
nomia politica: 1] La humanidad se planica siempre solamente aquellas
tarcas que puede resolver;... la tarea misma surge solo alli donde las
condiciones materiales para su soluci6n existen ya o al menos estan en el
proceso de su devenir; 2] Una formacién social no perece antes de que
se hayan desarroliado todas las fuerzas productivas para las cuales ella es
todavia suficiente y de que nuevas y mas elevadas relaciones de produc-
cién hayan ocupado su lugar: | antes de que las condiciones materiales de
existencia de estas ultimas hayan sido incubadas en el seno mismo de la
vieja sociedad® —habrian debido ser analizadas en todo su alcance y con-
secuencia. S6lo en este terreno puede ser eliminado todo mecanicismo y
todo rastro de “milagro” supersticioso, debe ser planteado el problema
de 1a formacién de los grupos politicos activos ¥, en tltimo andlisis, tam-
bién el problema de la funcidn de las grandes personalidades de la his-
toria.

I1. Habria que compilar un registro “ponderado” de cientificos cuyas
opiniones son citadas o combatidas cor afguna difusién, acompafiando
cada nombre con anotaciones sobre su significado y su importancia cienti-
fica (esto también para los defensores de la filosofia de la praxis, que
son citados ciertamente no de acuerdo a su originalidad y significado).
En realidad, las alusiones a los grandes intelectuales son fugacisimas, Se
plantea la cuestién: ;no habria sido preciso, por el contrario, referirse
s6lo a los grandes intelectuales adversarios v dejar de lado los secunda-
rios, los remasticadores de frases hechas? Se tiene la impresion, justa-
mente, de que se quiera combatir solamente confra los més débiles y acaso
contra las posiciones mais débiles (o mas inadecuadamente sostenidas por
los mds débiles) para obtener ficiles victorias verbales (porque no se
puede hablar de victorias reales). Se engafian pensando que existe algu-
na semejanza {(que no sea formal y metaférica) entre un frente ideoldgico
y un frente politico-militar. En la Tucha politica y militar puede convenir
la tactica de atacar en los punfos de menor 1esistencia para estar en con-
diciones de atacar el punio més fuerte con ¢l méximo de fuerzas dispo-
nibles precisamente por haber eliminado a los auxiliares mas débiles, etcé-
tera. Las victorias politicas y militares, dentro de ciertos limites, tienen
un valor permanente y universal y el fin estratégico puede ser alcanzado
en forma decisiva con efectos generales para todos. En el frente ideclogi-
co, por el contrario, la derrota de los auxiliares y de los seguidores me-
nores tiene una importancia casi desdefiable; en éste hay que combatir
contra los més eminentes. De otra manera se confunde el periddico con
¢l libro, la pequefia polémica cotidiana con el trabajo cientifico; los me-
nores deben ser aban|denados a la infinita casuistica de la polémica pe-
riodistica.

Una ciencia nueva alcanza la prueba de su eficiencia y vitalidad fecun-

282



da cuando demuestra saber afrontar a los grandes campeones de tenden-
cias opuestas, cuando resuelve con sus propios medios las cuestiones vi-
tales que aquéllos han planteado o demuestra perentoriamente que tales
cuestiones son falsos problemas.

Fs cierto que una época histérica y una determinada sociedad son més
bien representadas por la media de los intelectuales y por lo tanto por los
mediocres, pero la ideologia difundida, de masas, debe ser distinguida de
las obras cientificas, de las grandes sintesis filosoficas que son en realidad
sus verdaderas claves y éstas deben ser netamente superadas, ya sea ne-
gativamente, demostrando su falta de fundamento, o positivamente, con-
traponiendo sintesis filoséficas de mayor importancia y significado. Le-
yendo el Ensayo, se tiene la impresion de alguien que no puede dormir
por la claridad lunar y se esfuerza por matar el mayor nimero de luciér-
nagas que puede, convencido de que la claridad disminuird o desaparecera.

II1. ;Es posible escribir un libro elemental, un manual, un Ensayo po-
pular de una doctring que estd todavia en la etapa de la discusion, de Iz
polémica, de la elaboracién? Un manual popular no puede ser concebido
sino como la exposici6n, formalmente dogmatica, estilisticamente sosega-
da, cientfficamente serena, de un determinado argumento; no puede ser
mds que una introduccién al estudio cientifico, y no ia exposicién de in-
vestigaciones cientificas originales, destinado a los jévenes 0 a un piiblico
que desde el punto de vista de la disciplina cientifica estd en las con-
diciones preliminares de la edad }uveml ¥ que por lo mismo tiene nece-
sidad inmediatamente de “certezas™, de opiniones que se presentan como
veridicas y fuera de discusién, al menos formalmente. Si una determinada
doctrina no ha alcanzado todavia esta fase “cldsica” de su desarrollo,
todo intento de “manualizarla” debe necesariamente fracasar, su sistema-
tizacion ldgica es sdlo aparenie e ilusoria, se tratard, por el confrario,
como ¢s precisamente el caso del Ensayo, de una yuxtaposicion mecdnica
de elementos dispares, y que permane/cen inexorablemente inconexos ¥ 36 bis
desligados no obstante el barniz unitario dado a la redaccidén literaria.
JPor qué, entonces, no plantear la cuestién en sus justos términos tedricos
e histdricos y contentarse con un libro en el que la serie de los problemas
esenciales de la doctrina es expuesta monogrificamente? Seria més serio
v mds “cientifico”. Pero se cree vulgarmente que ciencia quiere decir ab-
solutamente “sistema™ y por eso se construyen sistemas de cualquier
manera, que del sistema no tienen la coherencia intima ¥ necesaria sino
s6lo la mecénica exterioridad.

IV. En el Ensayo falta todo tratamiento de la dialéctica. La dialéctica
es presupuesta, muy superficialmenie, no expuesta, cosa absurda en un
manual que deberia contener los elementos esenciales de la doctrina tra-
tada v cuyas referencias bibliograficas deben ir dirigidas a estimular el es-
tudio para ampliar y profundizar el tema y no sustituir al manual mismo.

283



37

La falta de un tratamiento de la dialéctica puede tener dos origenes; el
primero puede consistir en el hecho de que se supone a la filosofia de la
praxis escindida en dos clementos: una tearia de la historia v de la poli-
tica concebida como sociologia, o sea a construirse segiin ¢l método de
las ciencias naturales (experimental en el sentido toscamente positivista),
y una filosofia propiamente dicha, que vendria a ser el materialismo filo-
sofico o metafisico o mecanico (vulgar).

(Incluso después de la gran discusién sostenida confra ¢l mecanicismo,
el autor del Ensayo no parece haber cambiado mucho el plantcamiento
del problema filos6fico. Como se desprende de la memoria presentada en
el Congreso de Historia de la Ciencia de Londres,* él sigue considerando
que la filosofia de la praxis estd siempre escindida en dos: la doctrina
de la historia y de la politica y la filosofia que él sin embargo dice ser el
materialismo dialéctico y no ya el viejo materialismo filoséfice.)

Asi planteada la cuestién, no sc entiende ya Ja importancia y el sig-
pificado de la dialéctica que, de doctrina del conocimiento y sustancia
medular de Ia historiografia y de la ciencia de la politica, es degradada a
una subespecie de 16gica formal, a una escolds|tica elemental. El signifi-
cado® de la dialéctica sdlo puede ser concebido en toda su fundamentali-
dad, s6lo si la filosofia de la praxis es concebida como una filosofia
integral y original que inicia una nueva fase en la historia y en el desarro-
llo mundial del pensamiento en cuanto que supera {y al superar incluye
en si los elementos viiales) tanto el idealismo como el materialismo,
expresiones tradicionales de las viejas sociedades. Si la filosofia de la pra-
xis 1o es pensada méas que subordinadamente a otra filosofia, no se puede
concebir la nueva dialéctica, en la cual precisamente se efectiia ¥ se expre-
sa esa superacién.

El segundo origen parece ser de caricter psicolégico. Se siente que la
dialéctica es cosa muy ardua y dificil, en cuanto que el pensar dialéctica-
mente va contra el sentide comiin vulgar que es dogmaético, dvido de cer-
tezas perentorias y tiene la logica formal como expresion. Para entender
mejor s¢ puede pensar en lo que sucederia si en lag escuelas primarias y
secundarias Ias ciencias naturales y fisicas fuesen ensefiadas sobre 1a base
del relativismo de Einstein y acompafiando a la nocién tradicional de “ley
de la naturaleza™ aquelia de ley estadistica o de los grandes mimeros.
Los nifios no entenderian nada de nada y el choque entre la enscfianza
escolar y la vida familiar v popular seria tal que la escuela se convertiria
en objeto de escarnio ¥ de escepticismo caricaturesco.

Este motivo me parece gue es un freno psicoldgico para el autor del
Ensayo; €l realmente capitula ante el sentido comtn y el pensamiento vul-
gar porque no se ha planteado el problema en los términos tedricos exac-
tos y por lo tanto se halla pricticamente desarmado e impotente. EIl

a En el manuscrito: “La funcion y el significado™.

284



ambiente ineducado y grosero ha dominado al educador, el sentido comiin
vulgar se ha impuesto a la ciencia y no viceversa; si el ambiente es el
educador, éste debe ser educado a su vez,* pero el Ensayo no comprende
esta dialéctica revolucionaria. La raiz de todos los errores del Ensayo y
de su autor (cuya posicion no ha variado ni signiera tras la gran discu-
sion, a consecuencia de la cual parece que ha repudiado su libro, como se
desprende de 1a memoria presentada al Congreso de Londres)® consiste
precisamente en esta pretension de dividir la filosofia de la praxis en dos
partes: una “sociologia” v una filosofia sistemdtica. | Escindida de la teo-
ria de la historia y de la politica, la filosofia no puede ser mis que
metafisica, mientras que la gran conquista en la historia del pensamiento
meoderno, representada por la filosofia de la praxis, es precisamente la
historicizacién concreta de la filosofia y su identificacién con la historia,

Cfr. Cuaderno 7 (VII), pp. 61 bis, 64 bis-63, 65 bis-66.

§ <<23>. La teleologia. ;En la concepcién de “misién histdrica”™ no
podria descubrirse una raiz teleoldgica? Y en efecto en muchos casos ésta
asume un significado equivoco y mistico. Pero en otros casos tiene un
significado que, después del concepto kantiano de la teleologia,® puede
ser sostenido y justificado por la filosofia de la praxis.

Cfr. Cuaderne 7 (VII), p. 73.

§ 24>, El lenguaje y las metdforas, En algunos puntos del Ensayo se
afirma, asi, sin ninguna otra explicacidon, que los primeros escritores de
la filosoffa de la praxis emplean los términos de “inmanencia” e “inma-
nente” sélo en sentido metaférico;* parece que la pura afirmacidn es en
si misma exhaustiva. Pero la cuestion de las relaciones entre el Ienguaje
v las metaforas no es simple, todo lo contrario. El lenguaje, entre tanto,
es siempre metaférico, 8i tal vez no se puede decir exactamente que todo
discurso es metafdrico con respecto a la cosa u cbjeto material y sensible
indicados (o al concepto abstracto} para no ampliar demasiado el con-
cepto de metafora, se puede sin embargo decir que el lenguaje actual es
metafdrico con respecto a los significados y al contenido ideoldgico que
las palabras han tenido en los anteriores periodos de civilizacior. Un trata-
do de semdntica, el de Michel Bréal,® por ejemplo, puede ofrecer un ca-
tilogo histdrica y criticamente reconstruido de las mutaciones semanticas
de determinados grupos de palabras. Del no tener en cuenta este hecho,
y por lo tanto del no tener un concepto critico e historicista del fenémeno
lingiiistico, derivan muchos errores tanto en el campo de la ciencia como
en el campo prictico; 1] Un error de caricter estéiico que en la actua-

285

37 bis



38

38 bis

lidad va corrigiéndose cada vez mas, pero que en el pasado fue doctri-
na dominante, es el de considerar “bellas” en si ciertas expresiones a
diferencia de otras en cuanto que son metdforas cristalizadas; los retdri-
cos y los gramdticos se derriten por | ciertas palabritas, en las cuales
descubren quién sabe qué virtudes y esencias artisticas abstractas. Se
confunde la “alegria” totalmente libresca del fildlogo que se acongoja
por ¢l resultado de algunos de sus andlisis etimoldgicos o semanticos con
el goce propiamente artistico: recientemente se ha dado el caso patols-
gico del escrito Linguaggio e poesia de Giulio Bertoni.? 2} Un error préc-
tico que tiene muchos seguidores es la utopia de las lenguas fijas y uni-
versales. 3] Una tendencia arbitraria al neolalismo, gue nace de ia
cuestidn planteada por Pareto y los pragmatistas a propdsito del “len-
guaje como causa de error”. Pareto, como los pragmatistas, en cuanto
que creen haber originado una nueva concepcidn del mundo o al menos
haber innovado una determinada ciencia (o haber por consiguiente dado
a las palabras un significado o al menos un matiz nuevo, o haber creado
nuevos conceplos) se encuentra ante el hecho de que las palabras tra-
dicionales, en el uso comiin especialmente pero también en el uso de la
clase culta e incluso en el uso del sector de especialistas que tratan la mis-
ma ciencia, continiian manteniendo el viejo significado no obstante Ia
innovacién de contenide y rcaccionan. Pareto crea su propio “dicciona-
rio” manifestando la tendencia a crear su propia lengua “pura™ o “matemati-
ca”.t Los pragmatistas teorizan abstractamente sobre el lenguaje como causa
de error (ver el librito de G. Prezzolini}.? ;Pero es posible quitar al lengua-
je sus significados metaféricos y extensivos? Es imposible. El lenguaje se
transforma con la transformacion de toda la civilizacién, por el aflorar de
nuevas clases a la cultura, por la hegemonia ejercida por una lengua na-
cional sobre otras, etcéfera, y precisamente asumec metaforicamente las
palabras de las civilizaciones y culturas precedentes. Actualmente nadie
piensa que la palabra “des-astre” esté vinculada a la astrologia y se con-
sidera inducido a error sobre las opiniones de quien la usa; asi incluso
un ateo puede hablar de “des-gracia” sin ser considerado creyente en la
predestinacion, etcétera. El nuevo significado “metafdrico” se extiende
con la extensién de la nueva cultura, que por otra parte crea también pa-
labras totalmente nuevas y las toma en présiamo de otras lenguas con
un significado preciso, o sea | sin el halo extensivo que tenfan en la lengua
original, Asi, es probable que para muchos el término de “inmasnencia”
sea conocido y comprendido y usado por primera vez sdlo en el nuevo
significado “metaférico” que le ha sido dado por 1a filosoffa de la praxis.

Cfr. Cuaderno 7 (VII), pp. 6% bis-70.

§ <25>. Reduccion de la filosofia de la praxis a una sociologia. Esta

286



reduccidon ha representade la cristalizacién de la tendencia decadente ya
criticada por Engels (en las cartas a dos estudiantes publicadas en et
Socialistische Akademiker), consistente en reducir una concepcion del
mundo a un formulario mecdnico que da la impresién de tener toda la
historia en e} bolsillo.* Este ha sido el mavor incentivo a las faciles im-
provisaciones periodisticas de los “genialoides™, La experiencia en que se
basa la filosofia de la praxis no puede ser esquematizada; ella es la his-
toria misma en su infinita variedad y multiplicidad cuyo estudio puede
dar lugar al nacimiento de la “filologia” como método de erudicién en 1a
averiguacién de hechos particulares y al nacimiento de la filosofia enten-
dida como metodologia general de la historia. Seguramente esto es lo que
querfan decir aquellos escritores que, como sugicre muy apresuradamente
¢l ensayo en su primer capitulo, niegan que se pueda construir una so-
ciologia de la filosofia de 1a praxis v afirman que la filosofia de la praxis
vive sOlo en los ensayos histdricos particulares® (la afirmacién, en esa
forma cruda y desnuda, es ciertamente errénea y serfa una nueva y curiosa
forma de nominalismo y de escepticismo filosdfico). Negar que se pueda
construir una sociologia, entendida como ciencia de la sociedad, o sea
como ciencia de la historia y de la politica, que no sea la misma filosofia
de la praxis, no significa que no se pueda construir una compilacién em-
pirica de observaciones pricticas que amplien la esfera de la filosofia
como es entendida tradicionalmente, Si la filologia es la expresién meto-
dolégica de la importancia de que los hechos particulares sean averigua-
dos v precisados en su inconfundible “individualidad™, no se puede excluir
{a utilidad prictica de identificar ciertas “leyes de tendencia” més gene-
rales que corresponden en la politica a las leyes estadisticas o de los gran-
des | ndmeros que han servido para hacer progresar algunas ciencias
naturales. Pero no se ha puesto de relieve que la ley estadistica puede ser
empleada en la ciencia v en el arte politico sélo mientras que las grandes
masas de la poblacién permanezcan esencialmente pasivas —con [respec-
to a] las cuestiones que interesan al historiador vy al politico-— o se supone
que permanezcan pasivas. Por lo demds, la extensién de la ley estadistica
a la ciencia y al arte politico puede tener consecuencias muy graves en
cuanto que S¢ asume para coastruir perspectivas y programas de accion,
si en las ciencias naturales la Iey sOlo puede determinar despropdsitos y
errores garrafales, que podrin ser ficilmente corregidos por nuevas in-
vestigaciones y que de todos modos sdlo ponen en ridiculo al cientifico
individual que hizo vso de ella, en l1a ciencia y en el arte politicos puede
tener como resultado verdaderas catdstrofes, cuyos daftos “brutos” no
podrian nunca ser resarcidos. De hecho, en Ia politica la adopcidon de la
ley estadistica como ley esencial, fatalmente operante, no sélo es un error
cientifico, 5ino que se convierte en error practico efectivo; por otra parte,
favorece la pereza mental vy la superficialidad programitica. Debe obser-

287

39



39 bis

varse que la accion politica tiende precisamente a hacer salir a las mul-
titudes de la pasividad, o sea a destruir las leyes de los grandes nime-
ros; jcomo puede entonces considerarse ésta una ley socioldgica? Si se
reflexiona bien, la misma reivindicacién de una economia planificada, o
dirigida, est4 destinada a destruir la ley estadistica mecAnicamente enten-
dida, o sea producida por la agregacion casval de infinitos actos arbitra-
rios individuales, aunque tendrd que basarse en la estadistica, lo cual, sin
embargo, no significa lo mismo: en realidad el conocimiento humano sus-
tituye a la “espontaneidad™ naturalista. Otro elemento que en el arte poli-
tico conduce al trastocamiento de los vicjos esquemas naturalistas es la
colocacion, en la funcidn directiva, de organismos colectivos (los parti-
dos) en sustitucién de los individuos independientes, de los jefes indivi-
duales (o carismiticos, como dice Michels).? Con Ia extensidn de los
partidos de masa y su adhesién orginica a la vida mds intima (econémi-
co-productiva) de la masa misma, el proceso de estandarizacién de los
sentimientos populares, de mecdnico y casual (o sea producto de la
exis|tencia ambiente de condiciones y presiones similares) se vuelve cons-
ciente y critico. El conocimiento y el juicio de importancia de tales sen-
timientos no se produce ya por parte de los jefes por intuicién apuntalada
por la identificacién de leyes estadisticas, o sea por via racional e inte-
lectnal, demasiado a menudo falaz —que el jefe traduce en ideas-fuerza,
en palabras-fuerza—, sino que se produce por parte del organismo colecti-
vo por “comparticipacién activa y consciente”, por “con-pasién”, por ex-
periencia de los detalles inmediatos, por un sistema que podria Ilamarse
de “filologia viviente”. As{ se forma un vinculo estrecho eatre la gran
masa, partido, grupo dirigente, ¥ todo el conjunto, bien articulado, se
puede mover como un “hombre-colectivo”.

Fl libro de Henri De Man,* si es que tiene algin valor, lo tiene preci-
samente en este sentido: que incita a “informarse™ particularmente de
sentimientos reales v no de aquellos supuestos seglin leyes sociologicas,
de los grupos y de los individuos. Pero De Man no ha hecho ningin
descubrimiento nuevo ni ha hallado un principio original que pueda su-
perar la filosofia de la praxis o demostrarla cientificamente errada o esté-
ril: ha elevado a principio cientifico un criterio empirico de arte politico
ya conocido y aplicado, si bien estuviese insuficientemente definido ¥
desarrollado. De Man ni siquiera ha sabido limitar exactamente su crite-
rio, porgue ha acabado por crear una nueva ley estadistica e inconscien-
temente, con otro nombre, un nuevo método de matematica social y de
clasificacidén externa, una nueva sociologia abstracta.

Cir. Cuaderno 7 (VI), pp. 54-35.

$ <C26>>. Cuestiones generales. Una de las observaciones preliminares

288



es ésta: que el titulo no corresponde al contenido del libro.* “Teoria de
la filosofia de la praxis” deberia significar sistematizacion ldgica v cohe-
rente de los conceptos filosdficos que son conocidos en forma dispersa
bajo el nombre de filosofia de la praxis (v que muy a menudo <son>>
espurios, de derivacién extrafia y como tales deberian ser criticados y
expuestos). En los primeros capitulos deberfan ser tratadas las cuestiones:
{qué es la filosofia? jen gué sentido unma concepcién del mundo puede
HNamarse filosofia? ;cémo ha sido concebida hasta ahora la filosofia? ;1a filo-
sofia de la praxis | innova esta concepcidn? ;qué significa una filosofia
“especulativa®? ;podri alguna vez la filosofia de la praxis tener una forma
especulativa? ;qué relaciones existen entre las ideologias, las concepcio-
nes del mundo, las filosofias? jcudles son o deben ser las relaciones entre
teoria y practica? ;c6mo son concebidas estas relaciones por las filosoffas
tradicionales? etcétera, etcétera. La respuesta a estas y otras preguntas
constituye la “teorfa” de la filosofia de la praxis.

En el Ensave popular ni siquiera esti justificada coherentemente la
premisa implicita en la exposicién y explicitamente mencionada en alguna
parte, casualmente, de que la verdadera filosofia es el materialismo filo-
sofico ¥ que la filosofia de la praxis es una pura “sociologia”. ;Qué sig-
nifica realmente esta afirmacién? Si fuese cierta, la teoria de la filosofia
de Ja praxis seria el materialismo filoséfico. Pero en tal caso ;qué signi-
fica que la filosoffa de la praxis es una sociologia? ;Y qué seria esta
socivlogia? ;Una ciencia de la politica v de la histortografia? ;O bien
una recopilacién sistematica y clasificada segiin un cierto orden de obser-
vaciones puramente empiricas de arte polftico y de cdnones externos de
investigacién histérica? Las respuestas a estas preguntas no se encuentran
en el libro, v sin embargo sélo ellas serian una teoria, Asi, no se justifica
el vinculo entre el titulo general Teoria eteétera, v el subtitulo Ensavo po-
pular.® 1 subtitulo serfa un titulo mas exacto si al término de “sociolo-
gia” se le diese un significado muy circunscrito. De hecho, se presenta Ia
cuestién de jqué es la “sociologia™? ;No es ésta un intento de una Ha-
mada ciencia exacta (o sea positivista) de los hechos sociales, o sea de
la politica v de la historia? jo sea un embrién de filosofia? ;La sociologia
no ha tratado de hacer algo similar a la filosofia de la praxis? Pero hay
que aclarar lo siguiente: la filosofia de la praxis nacid bajo la forma de
aforismos y de criterios pricticos por pura casualidad, porque su funda-
dor dedicé sus fuerzas intelectuales a otros problemas, especialmente eco-
némicos (en forma sistemdtica): pero en estos criterios practicos y en
estos aforismos se halla implicita toda una concepcién del munde, mna
filosofia. La sociologia ha sido un intento de crear un método de la cien-
cia histérico-politica, | en dependencia de un sistema filosofico ya elabo-
rado, el pesitivismo e¢volucionista, sobre el cual la sociologia ha reaccio-
nado, pero solo parcidlmente. Asf pues, la sociologia se ha convertido en

289

40

4@ bis



41

una tendencia en si misma, se ha convertido en la filosofia de los no
filésofos, un intento de describir y clasificar esquemdticamente hechos
historicos y politicos, segiin criterios construidos sobre el modelo de las
ciencias naturales. La sociologfa es, pues, un intento de descubrir “ex-
perimentalmente™ las leyes de evolucién de la sociedad humana en forma
de “prever” el futuro con la misma certeza con que se prevé que de una
bellota crecerd una encina. El evolucionismo vulgar estd en la base de la
sociologia que no puede conocer el principio dialéctico con el paso de la
cantidad a la calidad, paso que turba toda evolucion y toda ley de unifor-
midad entendida en sentido vulgarmente evolucionista. En todo caso, toda
sociologia presupone una filosofia, una concepcion del mundo, de la cual
es un fragmento subordinado. No hay que confundir con la teorfa gene-
ral, o sea con la filosofia, la particular “logica” interna de las diversas
sociologias, l6gica por la cual éstas adquieren una coherencia mecénica.
Esto no quiere decir, naturalmente, que la bisqueda de las “leyes” de
uniformidad no sea algo (til e interesante y que un tratado de observacio-
nes inmediatas de arte politico no tenga su razén de ser; pero hay que lla-
mar al pan, pan, y presentar los tratados de tal género como lo que son.

Todos éstos son problemas “tedricos”, no los que el autor del Ensayo
plantea como tales. Las cuestiones que él plantea son cuestiones de orden
inmediato, politico, ideoldgico, entendida la ideologfa como fase infer-
media entre la filosofia y la prictica cotidiana, son reflexiones sobre hechos
individnales histdrico-politicos, 'desligados' y casuales. Una cuestion ted-
rica se le presenta al autor desde el principio cuando menciona una ten-
dencia que niega la posibilidad de construir una sociologia de la filosoffa
de la praxis y sostiene que ésta puede expresarse s6lo en trabajos histd-
ricos concretos. La objecién, que es importantisima, no es resuelta por el
autor méas que de palabra.® Ciertamente que la filosoffa de la praxis se
realiza en el estudio concreto de la historia pasada y en 1a actividad actual
de creacién de nueva historia. Pero | se puede hacer la teoria de la histo-
ria y de la politica, porque si los hechos son siempre identificados y mu-
dables en el flujo del movimicnte histérico, los conceptos pueden ser teo-
rizados; de otra manera no se podria ni siquicra saber qué cosa es el mo-
vimiento o la dialéctica ¥ se caerfa en una nueva forma de nominalismo.
{Es ¢l no haber planteado con exactitud la cuestion de qué es 1a “teoria”
lo que ha impedido plantear la cuestion de qué es la religién y dar un
juicio histérico realista de las filosofias pasadas que son presentadas todas
ellas como delirio y locura.)

Nota f. Las llamadas leyes sociologicas, que son asumidas como cau-
sas —v tal hecho sucede por tal ley, efcétera—— no tienen ninglin alcance
causal; son casi siempre tautologias v paralogismos. Por lo general no son
mas que un duplicado del mismo hecho observado. Se describe el hecho o
una serie de hechos, con un proceso mecinico de gemeralizacién abstrac-

290



ta, se deriva una relacién de semeianza y a esto se le llama ley, que es
asumida en funcién de causa, ;Pero en realidad qué es lo que se ha en-
contrado de nuevo? De nuevo no hay mis que el nombre colectivo dado a
una serie de hechos menudos, pero los nombres no son novedades. (En los
tratados de Michels se puede encontrar un registro completo de tales ge-
neralizaciones tautoldgicas: la Gitima y més famosa es la del “jefe cans-
mético™) * No se observa que asi se cae en una forma barroca de idealis-
mo platdnico, porque estas leves abstractas se parecen extrafiamente a las
ideas puras de Platdn que son Ia esencia de los hechos teales terrestres,

Cfr. Cuaderno 4 (XII), pp. 52-53 y 38.

§ <<27>. Concepto de “ortedoxia”. De algunos puntos desarrollados
anteriormente, se desprende que el concepto de “orfodoxia” debe ser re-
novado y reconducido a sus origenes auténticos. La ortedoxia no debe ser
buscada en este o aquel seguidor de la filosofia de la praxis, en esta o
aquella tendencia vinculada a corrientes extrafias a la doctrina original,
sino en el concepto fundamental de que la filosofia de la praxis “se basta
a si misma”, coniiene en si todos los elementos fundamentales para cons-
truir una concepeién del mundo total e integral, una total filosofia y teo-
ria de las ciencias naturales, y no s6lo eso, sino también para vivificar una
organizacién préctica integral de la sociedad, o sea para convertirse en
una total, integral civilizacién. Este concepto asi | renovado de ortodoxia,
sirve para precisar mejor el atributo de “revolucionario” que con tanta
facilidad se suele aplicar a diversas concepciones del mundo, teorias, filo-
sofias, El cristianismo fue revolucionario en comparacion con el paganis-
mo porque fue un elemento de completa escision entre los defensores del
vigjo v del nuevo mundo. Una teoria es “revolucionaria™ precisamente en
la medida en que es elemento de separacién y distincién consciente en
dos campos, en cuanto que es un vértice inaccesible al campo adversario.
Considerar que la filosofia de la praxis no es una estructura de pensa-
miento completamente auténoma e independiente, antagdnica a todas las
filosofias y las religiones tradicionales, significa en realidad no haber cor-
tado los lazos con el viejo mundo, si no es que significa, ademas, haber
capimilado. La filosofia de Ia praxis no tiene necesidad de apoyos hetero-
géneos, ella misma es tan robusta v fecunda en nuevas verdades que el
viejo mundo recurre a ella para equipar su arsenal con armas mas mo-
dernas y eficaces. Esto significa que la ftlosofia de la praxis comienza a
ejercer su propia hegemonia sobre la cultura tradicional, pero ésta, que
es todavia robusta y sobre todo es mas refinada v amanerada, trata de
reaccionar como la Grecia derrotada, para acabar por vencer al tosco ven-
cedor romano.

Puede decirse que gran parte de la obra filosofica de B. Croce repre-
senta este intento de reabsorber la filosofia de la praxis e incorporaria

291

41 bis



42

como sierva de la cultura tradicional, Pero como se ve en ¢l Ensayo, in-
cluso partidarios que se llaman “ortedoxos” de la filosofia de la praxis
caen en la trampa y ellos mismos conciben su filosofia como subordinada
a una teoria general materialista {vulgar} como otros a la idealista. (Esto
no quiere decir que entre la filosofia de la praxis y las viejas filosofias no
existan relaciones, pero éstas son menores <respecto>> a las existenfes
entre ¢l cristianismo y la filosofia griega.) En el librito de Otto Bauer
sobre la religién se pueden encontrar algunos indicios de las combina-
ciones a que ha dado lugar este erréneo concepto de que la filosofia de
la praxis no es auténoma e independiente, sino que tiene necesidad de
apoyarse en otra filosoffa, materialista o idealista, segiin ¢l [ caso. Bauer
sostiene, como tesis politica, el agnosticismo de los partides y el permiso
dado a sus miembros de agruparse en idealistas, materialistas, ateos, ca-
tolicos, etcétera, o sea del mds abyecto y vil oportunismo.?

Nota I. Una de las causas del error por ¢l que se va en busca de una
filosofia general que esté en la base de la filosofia de la praxis y sc niega
implicitamente a ésta una originalidad de contenido y de método, parece
consistir en lo siguiente: que se crea uvna confusién entre la cultura filo-
sdfica personal del fundador de 1a filosoffa de la praxis, o sea entre las
corrientes filosoficas y los grandes filosofos en los que se interesd inten-
samenfe cuando joven y cuyo lenguaje a menudo reproduce (aunque siem-
pre con espiritu de desapego vy haciendo notar en ocasiones que asi quie-
re hacer comprender mejor su propio concepto}, ¥ los origenes o las
partes constitutivas de la filosofia de la praxis. Este error tiene toda una
historia, especialmente en la critica literaria, v es sabido que el trabajo de
reducir grandes obras poéticas a sus fuentes constituyd, en cierta época,
el esfuerzo mixime de muchos insignes eruditos. La cuestién se sitila en
su forma externa en los Hamados plagios, pero también es sabido que in-
cluso para algumos “plagios” e incluso reproducciones Iiterales, no esta
excluido que se pueda alegar vna originalidad de Ia obra plagiada o repro-
ducida. Pueden citarse dos ejemplos insignes: 1] El soneio de Tansillo
reproducido por Giordane Bruno en los Eroici furori (0 en la Cena della
Ceneri) “Poiché spiegate ho Pali al bel desio” (que en Tansillo era un
soneto de amor para la marquesa del Vasto); 2] Los versos para los
muertos de Dogali ofrecidos por ¥ Annunzio como propios para un ni-
mero nico y gue fueron copiados al pie de la letra de una antologia de
Tommaseo de cantos servios.? Sin embargo, en Bruno v en IPXAnnunzio
estas reproducciones adquieren un gusto nuevo y original que hace olvi-
dar su origen. El estudio de la cultura filosofica de un hombre como el
fundador de 1a filosoffa de la praxis no sélo es interesante, sino que es
necesario siempre gue no se olvide que forma parte exclusivamente de la
reconstruccién de su biografia intelectual y que los elementos de espino-
zismo, de feuerbachismo, de hegelianismo, de materialismo francés, etcé-

282



tera, no son en absoluto partes esenciales de la filosofia de la praxis ni
ésta se reduce a aquéllos, sino que lo que mds interesa es precisamente la
superacion de las viejas filosofias, 1a nueva sintesis o los elementos de una
nueva sintesis, el nuevo modo de | concebir la filosofia en la que los
elementos se hallan contenidos en los aforismos o dispersos en los escri-
tos del fondador de la filosofia de la praxis vy que justamente hay que
identificar y desarrollar coherentemente. En cuanto teoria, la filosofia de
la praxis no se confunde y no se reduce a ninguna otra filosofia: no séio
es original en cuanto que supera a las filosofias precedentes, sino espe-
clalmente en cuanto que abre un camino completamente nuevo, o sea que
renueva de arriba abajo el modo de concebir la filosofia misma. En cuanto
investigacidn histérico-biografica se estudiard cudles fueron los infereses
_que sirvieron de base al fundador de la filosofia de la praxis para su
filosofar, tomando en cuenta la psicologia del joven estudioso que en
cada caso se deja atraer intelectualmente por cada nueva corricute que
estudia y examina, v que se forma su propia individualidad por este
mismo errar que crea el espiritu eritico y 1a fuerza de pensamiento origi-
nal después de haber experimeniado y confrontado tantos pensamientos
contrastantes —qué elementos incorporé haciéndolos homogéneos a su
pensamiento, pero especialmente aquello que es nueva creacion. Es cierto
que el hegelianismo es el més imporiante (relativamente) e los motivos
del filosofar de nuestro autor, incluso y especialmente porque el hegelia-
nismo intentd superar las concepciones tradicionales de idealismo y ma-
terialismo en una nueva sintesis que ciertamente tuvo una importancia
excepcional ¥ representa un momento hisidérico-mundial de la mvestiga-
cién filosdfica. Asi sucede que cuando en el Ensgyo se dice que el tér-
mino “inmanencia” en la filosofia de la praxis se emplea en sentido meta-
férico,® no se dice nada en absoluto; en realidad el término inmanencia
ha adquirido un significado peculiar que no es ¢l de los “panteistas™, ni
tiene otro significado metafisico-tradicional, sino que es nuevo y precisa
ser establecido. Se ha olvidado, en una expresién muy comin, gque habia
que poner el acenio en el segundo términge “histérico” y no en el primero
de origen metafisico. La filosofia de la praxis es el “historicismo™ abso-
lute, la mundanizacién y terrenalidad absoluta del pensamiento, un huma-
nismo absoluto de 1a historia. En esta linea hay que excavar el filén de la
pueva concepcién del mundo.

Nota II. A propésito de la importancia que puede tener la nomencla-
tura para las cosas nuevas. En el Marzocco del 2 de octubre de 1927, én
el capitulo XI de los “Bonaparte-a Roma” de Diego Angeli, dedicado a
la princesa Carlota Napoledn (hija del rey José y mujer de Napoleén
Luis, hermano de Napoleén II1, muerto en la insurreccion de Romafia en
1831) se reproduce una carta de Pietro Giordani a la princesa Carlota,
en la que Giordani escribe algunos de sus pensamientos personales sobre

293

42 bis

43



43 bis

Napoleén I, En 1805, en Bolonia, Napole6n fue a visitar el “Instituto”™
(Academia de Bolonia) y conversd largamente con aquellos cientificos
{entre quienes ¢ encontraba Volta). Entre otras cosas dijo: ... Yo creo
que cuando en las ciencias se encuentra algo verdaderamente nuevo, hay
que adjudicarle un vocablo completamente nuevo, para que la idea resulte
precisa y definida. Si dais un nuevo significado a un viejo vocablo, aun
cuando declaréis que la antigua idea ligada a aquella palabra no tiene
nada en comin con la idea que se le atribuye actualmente, las mentes
humanas jamés podran dejar de considerar que exista alguna semejanza y
conexién enire Ia idea antigna y la nueva; y eso confunde la ciencia y
produce ademés initiles disputas”.* Segiin Angeli, la carta de Giordani,
sin fecha, puede considerarse como escrita en la primavera de 1831 (por
lo que puede pensarse que Giordani recordaba el contenido general de la
conversacion con Napoledn, pero no la forma exacta). Habria que ver si
Giordani, en sus libros sobre la lengua, expone conceptos sobre esta cues-
ti6m.

Cfr. Cuaderno 4 (XIII), pp. 53-53 bis, 51-51 bis y 65.

§ <28>. La inmanencia y la filosofia de la praxis. En el Ensayo se
indica que en la filosofia de la praxis los términos de “inmanencia” e
“inmanente” son ciertamente usados, pero que “evidentemente” este uso
es sélo “metaférico™.? Perfectamente. ;Pero acaso asi se ha explicado que
es lo que “metaféricamente™ significan inmanencia e inmanente? ;Por
qué estos términos han seguido siendo usados y no han sido sustituidos?
;Sdlo por el horror a crear nuevos vocablos? De costumbre, cuando una
nueva concepeién del mundo sucede a una precedente, el lenguaje pre-
cedente sigue siendo usado, pero es usado metaféricamente. Todo el len-
guaje es un continuo proceso de metaforas, y la historia de la seméntica
es un aspecto de la historia de la cultura: el lenguaje es al mismo tiempo
una | cosa viva y un museo de fésiles de la vida y las civilizaciones pa-
sadas. Cuando yo empleo la palabra desastre nadie puede culparme de
creencias astrologicas, y cuando digo “jpor Baco!” nadie puede creer que
vo sea un adorador de las divinidades paganas, sin embargo esas expre-’
siones son una prueba de que la civilizacidon moderna es un desarrollo tan-
to del paganismo como de la astrologia. El término “inmanencia™ en la
filosofia de la praxis tiene su significado preciso, que se esconde bajo la
metafora y esto es lo que habia que definir y precisar; en realidad esta
definicién habria sido verdaderaments “teorfa”. La filosofia de la praxis
contindia Ia filosofia de la inmanencia, pero la depura de todo su aparato
metaffsico y la conduce al terreno concreto de la historia. El uso es me-
taférico sélo en el sentido de que la vieja inmanencia esid superada, ha
sido superada, pero sin embargo sigue considerdndose como eslabén en

294



el proceso de pensamiento del que ha nacido lo nuevo. Por otra parte, el
nuevo concepio de “inmanencia” jes completamente nuevo? Parece que en
Giordano Bruno, por ejemplo, se encuentran muchos rastros de tal con-
cepeion nueva; los fundadores de la filosofia de la praxis conocian a Bru-
nga. Lo conocian y quedan rastros de obras de Bruno apostilladas por
ellos.? Por lo demas, Bruno no dejé de tener influencia en la filosofia
clasica alemana, etcétera. He aqui muchos problemas de historia de la
filosofia que no carecerian de utilidad.

Cfr. Cuaderno 4 (XIII), pp. 55-55 bis.

§ <29, El “instrumento técnico”. La concepcidn del “instrumento
téenico™! es completamente errada en el Ensayo popular. Del ensayo de
B. Croce sobre Achille Loria (Maierialismo storico ed economia marxisii-
ca) se desprende que precisamente fue Loria el primero en emplear arbi-
trariamente (o por vanidad pueril de descubrimientos originales) la ex-
presion de “instrumento técnico™ en sustitucidn de la de “fuerzas mate-
riales de produccién” y de “conjunto de relaciones sociales”.?

En el prefacio a la Critica de la economia politica se dice: “En la pro-
duccidn social de su vida los hombres entran entre ellos en relaciones
determinadas, necesarias e independientes de su arbitrio, o sea en rela-
ciones de produccién, las cuales corresponden a un determinado grado de
desarrollo de las fuerzas materiales de produccién. El conjunto | de tales
relaciones constituye la estructura economica de la sociedad, o sea la
base real sobre la cual se cleva una superestructura politica y juridica, y
a la cual corresponden determinadas formas sociales de la conciencia {. . .]
En un punto determinado de su desarrollo, las fuerzas productivas ma-
teriales de la sociedad se encuentran en contradiccion con las relaciones
de produccién prexistentes (o sea con las relaciones de la propiedad, lo
que es el equivalente juridico de tal expresién), dentro de las cuales
aquellas fuerzas se movian anteriormente. Estas relaciones de produccién,
de fuerzas de desarrollo de las fuerzas productivas, se convierten en su
impedimento. Y entonces da comienzo una época de revolucion social.
Con la transformacién del fundamento econémico se revoluciona y pre-
cipita, mis o menos ripidamente, la colosal superestructura que se halla
encima [. . .] Una formacién® social no perece, mientras no se hayan desarro-
llado todas las fuerzas productivas para las cuales tiene campo suficiente;
y nuevas relaciones de produccidn no se inician, si antes las condiciones
materiales para su existencia no han sido incubadas en el seno de la so-
ciedad ya existente.” (Traducido al italiano por Antonio Labriola en su
escrito: In memoria.)* Y he aqui la recomposicidn de Loria (en La terra

a2 En el manuscrito: “forma”.

295



44 bis

e il sisterna sociale, Verona, Drucker, 1892 p. 19, pero Croce afirma que
en otros escritos de Loria existen otras): “A una determinada etapa del
Instrumento productive corresponde, y sobre él se erige, un sistema de
produccién dado, v por lo tanto de relaciones econdmicas, las cuales
forjan después todo el modo de ser de la sociedad. Pero la evolucitn in-
cesante de los métodos productivos genera antes o después una metamor-
fosis radical del instrumento técmico, la cual hace intolerable aquel sis-
tema de produccidn y de economia, que se basaba en la etapa anterior
de la técnica. Entonces la fuerza econdmica envejecida es destruida me-
diante una revelucion social y sustituida por una forma econdmica supe-
rior, que responde a la nueva fase del instrumento productivo”™.* (Un
ensayo brillantisimo y digno de fama es el que ha escrito Loria sobre
las virtudes insélitas del instrumento técnico en el articulo “L’mfluen-
za sociale dell’aeroplanc™ publicado en la Rassegna Contemporanea del
dugue de Cesard en un fasciculo de 1912.)° Croce afiade que en la Critica
de la Economia Politica (vol. I, p. 143 n. y en 335-36 n.) y en otras
partes se pone de relieve la importancia de los inventos técoicos v se in-
voca una historia de la técnica, pero no existe mngun escrito en el que el
“instrumento | técnico™ se presente como la cawse Gnica y suprema del
desarrollo econdémico. El péarrafo del <prefacio a>> Zuwr Kritik contiene
las expresiones “grado de desarrollo de las fuerzas materiales de produc-
cién”, “modo de produccién de la vida material”, “condiciones econé-
mticas de la produccién” y similares, las cuales afirman ciertamente que
el desarrollo econémico es determinado por condiciones materiales, pero
nunca reducen éstas a la sola “metamorfosis del instrumento técnico”.
Croce anade, ademds, que el fundador de la filosofia de la praxis nunca
se propuso estas investigaciones en tomo a la causa dliima de la vida eco-
némica, “Su filosofia no era tan barata. No habia ‘coqueteado’ en vano
con la dialéctica de Hegel, para ir luego a buscar las causas nitimas.”*

Hay que sehalar que en ¢l Ensayo popular ni se reproduce el fragmento
del prefacio a Zur Kritik ni se¢ hace mencion del mismo.” Lo cual re-
sulta bastante extrafio, tratindose de la fuente auténtica mds importante
para una reconstruccion de la filosofia de la praxis. Por otra parte, a este
respecto, el modo de pensar expuesto en el Ensayo no es diferente del de
Loria, si no es incluso mds criticable v superficial. En el Ensayo no se
comprende exactamente qué cosa es la estructura, la superestructura, el
instrumento técnico: todos los conceptos generales son en él nebulosos
y vagos. El instrumento técnico es concebido en forma tan genérica que
viene a significar cualquier herramienta y utensilio, hasta los instrumentos
que emplean los cientificos en sus experimentos y...los instrumentos
musicales. Este modo de plantear la cuestién hace las cosas inditilmente
complicadas. Partiendo de este barroco modo de pensar surge toda una
serie de cuestiones barrocas: por ejemplo, ;las bibliotecas son estructura

296



o superestructuras? ;y los gabinetes experimentales de los cientificos? Si
puede sostenerse que un arte o una clencia se desarrollan mediante el
desarrollo de sus respectivos instrumentos técnicos, ;por qué no podria
sostenerse respectivamente lo contrario o incluso que ciertas formas ins-
trumentales son al mismo tiempo estructura y superestructura? Podria de-
cirse que ciertas superestructuras tienen su propia estructura particular
aunque sin dejar de ser superestructuras: asi el arte tipografico seria la
estructura material de toda una serie | 0o més bien de todas las ideologias,
y bastarfa la existencia de la industria tipografica para justificar mate-
rialistamente toda [a historia, Quedaria aln el caso de Ia matematica pura,
del algebra, que no teniendo instrumentos propios no podrian desarrollar-
se. Es evidente que toda la teorfa del instrumento técnico del Ensayo es
s0lo un abracadabra y que puede parangonarse con la teoria de la “me-
moria” elucubrada por Croce para explicar por qué los artistas no se con-
forman con concebir sus obras sélo idealmente sino que las escriben o las
esculpen, etcétera (con la fenomenal objecidn de Tigher a propdsito de la
arquitectura, en la que seria un poco dificil de aceptar que para mantener
1a memoria de un palacio, el ingeniero lo construya),? eicétera. Es cierto
que todo ello es una desviacion infartil de la filosofia de la praxis, deter-
minada por la conviccién barroca de que cuanto mds se recurre a objetos
“materiales”, tanto mas ortodoxo se es.

Cir. Cuaderno 4 (XIII), pp. 56 bis-57 ¥ 51 bis-52

§ <30>. La “materia”. ;Qué entiende por “materia™ el Ensayo popu-
lar? En un ensayo popular, més atin gue en un libro para especialistas, y
especialmente en éste que pretende ser el primer trabajo de su clase, hay
que definir con exactitud no sdlo los conceptos fundamentales, sino toda
la terminologia, para evitar las causas de error ocasionadas por las acep-
ciones populares y vulgares de las palebras cientificas. Es evidente que
para la filosofia de la praxis la “materia” no debe ser entendida ni en el
significado que se desprende de las ciencias naturales (fisica, quimica, me-
cdnica, etcétera, y estos significados deben registrarse y estudiarse en su
desarrollo histdrico) ni en sus significados tales como se desprenden de las
diversas metafisicas materialistas. Las diversas propiedades fisicas (qui-
micas, mecanicas, eicétera} de la materia </que>> en su conjunto cons-
tituyen la materia misma (a menos que no se recaiga en una concepcion
del ndumeno kantiano) son consideradas, pero sélo en cuanto resultan
“elemento econdmico” productivo. La materia, pues, no debe ser consi-
derada como tal, sino como socjal e histdricamente organizada para la
produceion, y de ahi la ciencia natural como esencialmente una categoria
histérica, una relacién humana. ;El conjunto de las propiedades de todo
tipo de material ha sido alguna vez el mismo? La historia de las ciencias

297

45



45 bis

46

técnicas demuestra que no. ;jDurante cuanto tiempo no s¢ hizo caso de la
fuerza mecénica | del vapor? ;Y puede decirse que tal fuerza mecénica exis-
tiera antes de ser utilizada por las méquinas humanas? Entonces, jen qué
sentido y hasta qué punto no es cierto que la naturaleza no da lugar a
descubrimientos e inventos de fuerzas preexistentes, de cualidades preexis-
tentes de la materia, sino sélo a “‘creaciones” que estin estrechamente
ligadas a los intereses de la sociedad, al desarrollo v a las ulteriores ne-
cesidades de desarrollo de las fuerzas productivas? Y el concepto idea-
lista de que la naturaleza no es otra cosa que la categoria econdmica,
ino podria, depurade de sus superesiructuras especulativas, ser reducido
a términos de filosofia de la praxis y ser demostrado histéricamente como
vinculado a ésta y como un desarrollo de ésta? En realidad la filosofia
de la praxis no estudia una maquina para conocer y establecer la estruc-
tura atémica de su material, las propiedades fisico-quimico-mecénicas de
sus componentes naturales {objeto de estudio de las ciencias exactas y de
la tecnologia), sino en cuanto que es un momenio de las fuerzas mate-
riales de produccidn, en cuanto que es objeto de propiedades de determi-
nadas fuerzas sociales, en cuanto que expresa una relacién social y ésta
corresponde 2 un determinado periodo histérico. El conjunto de las fuer-
zas materiales de produccion es el elemento menos variable en el des-
arrollo histérico, es aquél que una y otra vez puede ser ideatificado v
medido con exactitud matemdtica, que puede dar lugar por lo tanto a ob-
servaciones y a criterios de caricter experimental y por lo fanto a la re-
construccidn de un robusto esqueleto del futuro historico. La variabilidad
del conjunto de las fuerzas materiales de produccién es también mensu-
rable y se puede establecer con cierta precision cuando su desarrollo pasa
a ser de cuantitativo a cualitativo, El conjunto de las fuerzas materiales
de produccion es al mismo tiempo una cristalizacidn de toda la historia
pasada y la base de la historia presente y futura, es un documento y al
mismo tiempo una activa fuerza actual de propulsién. Pero ¢l concepto de
actividad de estas fuerzas no puede ser confundido y ni siguiera paran-
gonado con la actividad en el sentido fisico o metafisico. La electricidad
es histGricamente activa, pero no como simple fuerza natural (como des-
carga eléctrica que provoca incendios, por ejemplo), sino como un cle-
mento de produc|cién dominado por el hombre e incorporado al conjunto
de las fuerzas materiales de produccion; ebjeto de propiedad privada. Co-
mo fuerza natural abstracta, la electricidad existia incluso antes de su re-
duccion a fuerza productiva, pero no operaba en la historia, v era un
tema de hipétesis en Ia historia natural (y antes era la “nada” historica,
porgue nadie se ocupaba de ella y, es mas, todos la ignoraban).

Estas observaciones sirven para hacer comprender cémo el elemento
causal adoptado por las ciencias naturales para explicar 1a historia huma-
na es un puro arbitrio, cuando no es un regreso a las viejas interpreta-

298



ciones ideoldgicas. Por ejemplo, el Ensayo afirma que la nueva teoria
atémica destruye el individualismo (las robinsonadas).! ;Pero qué signi-
fica esto? ;Qué significa este acercamiento de la politica a las teorfas cien-
tificas sino que la historia es movida por estas teorias cientfficas, o sea
por las ideologias, por lo que por querer ser ultramaterialistas se incurre
en una forma barroca de idealismo abstracto? Tampoco se puede respon-
der gue no es la teoria atdmica la que ha destruido el individualismo, sino
la realidad natural que la teoria describe y comprueba, sin caer en las més
complicadas contradicciones, porque esta realidad natural se supone an-
terior a la teoria y por lo tanto operante cuando el individualismo estaba
en auge. ;Coémo es que, entonces, no operaba la realidad “atémica” siem-
pre, si ésta era y es una ley natural, sino que para operar tuvo que esperar
a que los hombies construyesen una teoria? ;Los hombres obedecen sélo
a las leyes que conocen, como si fuesen leyes emanadas de los Parlamen-
tos? ;Y quién podria hacer observar a los hombres las leyes que ignoran,
de acverde con el principio de la legislacidén moderna segiin el cual la
ignorancia de la ley no puede ser invocada por el reo? (Tampoco puede
decirse que las leyes de una determinada ciencia natural son idénticas a
las leves de la historia, o que siendo todo el conjunto de las ideas cienti-
ficas una unidad homogénea, se puede reducir una ciencia a otra o una
ley a otra, porque en este caso jen virtud de qué privilegio este determi-
nado elemento de la fisica y no otro puede ser reducible a la unidad de
la concepcién del mundo?) En realidad, éste es sdlo uno de tanfos ele-
mentos del Ensayo popular que demuestran el superficial planteamiento
del problema de la filosofia de la | praxis, el no haber sabido dar a esta 44 bis
concepgion del mundo su autonomia cientifica y la posicién que le co-
rresponde frente a las ciencias naturales, incluso, peor ada, frente a aquel
vago concepto de ciencia en general que es propio de la concepcién vulgar
del pueblo (para el cual hasta los juegos de prestidigitacién son ciencia).
;La teoria atdmica moderna es una teoria “definitiva”, establecida de una
vez por todas? ;Quién, gué cientifico osaria afirmarlo? ;O no es, por el
contrario, simplemente una hipdtesis cientifica que podra ser superada, o
sea absorbida en una teorfa mis vasta y general? ;Por qué, pues, 1a refe-
rencia a esta teorfa deberia haber sido decisiva y haber puesto fin a la
cuestién del individualismo y de las robinsonadas? (Aparte del hecho
de que las robinsonadas pueden ser en ocasiones esquemas practicos cons-
truidos para indicar una tendencia o para una demostracion mediante el
absurdo: incluso el autor de la Economia critica recurrié a algunas ro-
binsonadas). Pero hay otras cuestiones: si la teoria atémica fuese lo que
el Ensayo pretende, dado que Ia historia de la sociedad es una serie de
mutaciones y las formas de sociedad han sido numerosas, mientras que la
teorfa atémica seria el reflejo de una realidad natural siempre igual jc6-
mo es que la sociedad no ha obedecido siempre a esta ley? ;O se pre-

299



-

tenderia que la transicion del régimen corporativo medieval al individua-
lismo econdmico haya sido anticientifica, un error de la historia y la na-
toraleza? Segin la teoria de la praxis es evidente que no es la teoria
atdmica la que explica la historia humana, sino viceversa, esto es, que la
teorfa atdmica, como todas las hipdtesis ¥ las opiniones cientificas, son
superestructuras. [La teoria atdémica serviria para explicar al hombre bio-
légico como un agregado de cuerpos diversos y para explicar la sociedad
de Tos hombres. ;Qué teoriz mas amplial]

Cfr. Cuaderno 4 (XIHO), pp. 58 bis-59 bis.

§ <<31>. La causa tifima, Uno de los rasgos més visibles de vieja meta-
fisica en el Ensayo popular es el intento de reducirlo todo a una causa, la
causa lima, la causa final.! Se puede reconstruir la historia del problema
de 1a causa (inica y dltima y demostrar que ésta es una de las manifesta-
ciones de la “bisqueda de dios”. Contra este dogmatismo recordar una
vez méas las dos cartas de Engels publicadas en el Sozialistische Aka-
demiker.?

§ « 32>, Cantidad y calidad. En el Ensayo popular se dice (ocasional-
mente, porque la afirmacion no esti justificada, valorada, no expresa un
concepto fecundo, sino que es casual, sin nexos antecedentes y subsecuen-
tes) que cada sociedad es algo méis que la mera suma de sus componentes
individuales.! Esto es cierto abstractamente, ;pero qué significa concre-
tamente? La explicacién que se nos ha dado, empiricamente, ha, sido a
menudo una cosa barroca. Se ha diche que cien vacas una por uma son
algo bien distinto de cien vacas juntas gue eatonces son un rebafio,

haciendo una simple cuestiébn de palabras. Asi se ha dicho que, en Ia nu-

meracion, llegados a diez tenemos una decena, como si no existiese el par,
el terceto, el cuarteto, etcétera, o sea un simple modo distinto de nume-
rar. La explicacién tedrico-practica méas concreta se tiene en el primer
volumen de la Critica de la economia politica, donde se demuestra que en
el sistema de fabrica existe una cuota de produccion que no puede ser atri-
buida a ningdn trabajador individual, sino al conjunto de los obreros, al
hombre colectivo.? Algo semejante sucede para la sociedad entera, que esta
basada en la division del trabajo v de las funciones v por lo tanto vale més
que la suma de sus componentes. Coémo ha “concretado” la filosofia de
1a praxis la ley hegeliana de la cantidad que se convierte en calidad es
otro de aguellos problemas tedricos que el Ensaye popular no plantea,
sing que considera ya sabidos, cuando no se conforma con simples joegos
de palabras como aquellos sobre el agua que al cambiar de temperatura
cambia de estado (sdlido, liquido, gaseoso), que es un hecho puramente

300



mecdnico, determinado por un agente externo (el fuego, ¢l sol, o la eva-
poracidn del dcido carbdnico sdlido, etcétera).

;Quién seri en el hombre este agente externo? En la fabrica es la divi-
sién del trabajo, eicétera, condiciones creadas por el hombre mismo. En
la soctedad es el conjunto de las fuerzas productivas. Pero el autor del
Ensayo no ha pensado que si cada agregado social es algo mds (e incluso
algo distinto) que la suma de sus componentes, ello significa que Ia ley
o el principio que explica el desarrollo de la sociedad no puede ser una
ley fisica, porque en la fisica no se sale nunca de la esfera de la cantidad
si no es en metifora. Sin embargo, en la filosofia de la praxis la calidad
estd siempre vinculada a la cantidad, ¢ incluso seguramente en tales co-
nexiones es su parte mds original vy fecunda. De hecho, el ideallismo hipos-
tatiza este algo mds, la calidad, hace de ella un ente en si mismo, el “es-
piritu”, asi como la religién hizo de ella la divinidad. Pero si es hipdstasis
la de la religion y la del idealismo, o sea abstraccién arbitraria y no pro-
ceso de distincién analitica practicamente necesario por razones pedagogi-
cas, es también hipdstasis la del materialismo vulgar, que diviniza una
materia hipostitica,

Hay que confrontar este modo de ver en la concepcidén de la sociedad
con la concepcion del Estado propia de los idealistas actuales. Para los
actualistas el Estado acaba por ser precisamente este algo de superior a
los individuos (si bien después de las consecuencias que Spirito sacd a
propdsito de la propiedad de 1a identificacion idealista del individuo v del
Estado, Gentile en la Educazione Fascista de agosto de 19322 ha precisado
prudentemente). La concepcién de los actualistas vulgares cayd tan bajo
en el puro psitacismo, que la finica critica posible era la caricatnra humo-
ristica. Se podia imaginar un recluta que expone a los oficiales reclutado-
res la teoria del Estado superior a los individuos y pide que dejen libre
su persona fisica y material y enrolen a aquella cosita que contribuye a
construir ese algo nacional que es el Estado, O recordar la historia del
Novellino en Ia que el sabio Saladino dirime la disputa entre el cocinero
que quiere ser pagado por el uso de las emanaciones aromaticas de sus
viandas y el mendigo que no guiere pagar: Saladino hace pagar con el
tintineo de las monedas y dice al cocinero que se embolse el sonido asi
como el mendigo se comi6 los eflu|vios aromaticos.*

Cfr. Cuaderno 4 (X1II), pp. 64-64 bis.

§ «<33>. Cuestiones generales. Un tratamiento sistematico de la filo-
soffa de Ia praxis no puede pasar por alto ninguna de las partes constito-
tivas de la doctrina de su fundador. ;Pero en qué sentido debe entenderse
esto? Tal examen debe tratar toda la parte general filoséfica, por lo tanto
debe desarrollar coherentemente todos los conceptos generales de una

301

47 bis



48

48 bis

metodologia de la historia ¥ de la politica, y ademds del arte, de la eco-
nomia, de la ética y debe, en la relacion general, hallar lugar para una
teoria de las ciencias naturales. Una concepcion muy difundida es que la
filosofia de la praxis es una pura filosofia, la ciencia de la dialéctica, vy
que las otras partes son la economia | y la politica, por lo gue se dice
que la doctrina estd formada de tres partes constitutivas, que son al mis-
mo tiempo la coronacién y la superacién del grado mas alto que hacia 1848
habia alcanzado la ciencia de las naciones mas avanzadas de Europa:
Ia filosofia cldsica alemana, la economia clisica inglesa v 1a actividad v la
ciencia politica francesas.® Esta concepcién, que es mas una investigacion
general de las fuentes hist6ricas que una clasificacién nacida de lo inti-
mo de Ia doctrina, no puede contraponerse como esquema definitivo a
cualquier otra organizacién de la doctrina que sea mis apegada a la rea-
Hdad. Se preguntari si la filosofia de la praxis no es acaso especificamente
una teorfa de la historia, y se responde que ello es cierto, pero por eso
Ia politica y 12 economia no pueden separarse de la historia, incluso en las
fases especializadas, de ciencia y arte de la politica y de ciencia y poli-
tica economica, Esto ¢s, después de haber, en la parte filosofica general
(que <es> la filosofia de la praxis propiamente dicha, ia ciencia de la
dialéctica o gnoseologia, en la que los conceptos generales de historia, de
palitica, de economia se anudan en una unidad orginica) desarrollado ia
tarea principal, es 1itil, en un ensayo popular, dar las nociones generales
de cada momento o parte constitutiva, incluso en cuanfo ciencia inde-
pendiente y distinta. Si se observa bien, se ve que en el Ensayo popular
todos estos puntos son por lo menos rozados, pero casualmente, no cohe-
rentemente, en forma cadtica e indistinta, porque falta todo .concepto
claro y preciso de gué es la misma filosofia de la praxis.

Cir. Cuaderno 4 (X1II), p. 74 bis.

§ < 34>. La objetividad del mundo externo. La expresion de Engels de
que “la materialidad del mundo es demostrada por el largo v laborioso
desarrollo de la filosofia ¥ de las ciencias naturales”' deberia ser anali-
zada y precisada. ;Se entiende por ciencia la actividad tedrica o la actividad
prictico-experimental de los cientificos? ;o la sintesis de ambas activida-
des? Podria decirse que en esto se tendria el proceso unitario tipico de lo
real, en ia actividad experimental del cientifico que es el primer modelo de
mediacién dialéctica entre el hombre v Ila naturaleza, la célula histdrica
elemental por la que el hombre, poniéndose en relacién con la naturaleza
a través de la tecnologia, la conoce y la domina. Es indudable que el afian-
zamiento del método experimental separa dos mundos de 1a | historia, dos
épocas, e inicia el proceso de disolucién de la teologia v de la metafisica,
v de desarrollo del pensamiento moderno, cuya coronacién esti en la filo-

302



sofia de Ja praxis. La experiencia cientifica es la primera célula del nuevo
método de produccion, de la nueva forma de union activa entre el hombre
y la naturaleza. El cientifico-experimentador es [también] un obrero, no un
puro pensador, y su pensar es continuamente controlado por la practica
y viceversa, hasta que se forma la unidad perfecta de teoria y practica.

Nota I. Debe estudiarse la posicién del profesor Lukacs con respecto
a la filosofia de la praxis. Parece que Lukacs afirma que se puede hablar
de dialéctica s6lo para la historia de los hombres y no para la naturaleza.®
Puede estar equivocado y puede tener razén. Si su afirmacidén presupone
un dualismo entre la naturaleza y el hombre estd equivocado porque cae
en una concepeién de la naturaleza propia de Ia religion y de la filosofia
greco~cristiana e incluso propia del idealismo, que realmente no logra
unificar y poner en relacion al hombre v a la naturaleza més que verbal-
mente, Pero si la historia humana debe concebirse también como historia
de la naturaleza (incluso-a través de la historia de 1a ciencia), ;cémo pue-
de la dialéctica ser apartada de la naturaleza? Seguramente Lukacs, por
reaccion contra las teorias barrocas del Ensaye popular, ba caido en el
error opuesto, en una forma de idealismo, Es cierto que en Engels (An-
ti-Diihring) se encuentran muchas ideas que pueden conducir a las des-
viactones del Ensayo. Se olvida que Engels, no obstante haber trabajado
largo tiempo, dejé muy pocos materiales sobre la obra prometida para
demostrar la dialéctica ley césmica y se exagera al afirmar la identidad
de pensamiento entre los dos fundadores de la filosofia de Ia praxis.

Cfr. Cuaderno 4 (XII1}, pp. 80 v 77-77 bis.

§ <35>. La teleclogia. En la cuestion de la teleologia resalta afin més
vividamente el defecto del Ensavo al presentar las doctrinas filos6ficas
pasadas en un mismo plano de trivialidad y banalidad, de manera que al
lector le parece que toda la cultura pasada fue una fantasmagoria de ba-
cantes presas de delirio. El método es reprobable desde muchos puntos de
vista: un lector serio, que extienda sus nociones y profundice sus estudios,
cree que ha sido objeto de burla y extiende sus sospechas a todo el con-
junto del sistema. Es fdcil aparentar que se ha superado una posicién
rebajandola, pero se trata de pura ilusién verbal. Presentar tan burlesca-
mente las cuestiones puede tener un signi|ficado en Voltaire, pero no es
Voltaire todo el que quiere serlo, es decir, no es gran artista.

Asi el Ensayo presenta la cuestion de la teleclogia en sus manifesta-
ciones mas infantiles, mientras que olvida la solucidn dada por Kant.* Se-
guramente se podria demostrar que en el Ensaye hay mucha teleologia
inconsciente que reproduce sin saberlo el punto de vista de Kant: por
ejemplo el capitulo sobre el “Equilibrio entre la naturaleza y la socie-
dad” .2

303

49



49 bis

De las Xenie de Goethe: “El Teledlogo: —Al buen Creador del mun-
do adoramos, que, cuando — creé el alcorpoque, invenid juntamenie el
tapén” (traduccion de B. Croce en el libro sobre (Goethe, p. 262). Croce
pone esta nota: “Contra el finalismo extrinseco, generalmente aceptado
en el siglo xviil, y que Kant habia criticado recientemente sustituyéndolo
por un més profundo concepto de la finalidad™.? En otro lugar y otra for-
ma Goethe repite este mismo motivo v dice haberlo derivado de Kant:
“Kant es el més eminente de los fildsofos modernos, aquél cuyas doctrinas
han influido principalmente en mi cultura. La distincién del sujeto y el
objeto y el principio cientifico de gue cada cosa existe y se desarrolla por
su propia e intrinseca razén (que el alcornoque, para decirlo proverbial-
mente, ne nace para servir de tapén a nuesiras botellas) la tuve yo en
comiin con Kant, y a continuacién apliqué mucho estudio a su filosofia™.

Cfr. Cuadernc 4 (XII1), pp. 54 bis-553 v 60; ¥ Craderno 8 (XXVIH). p. 79.

INl. Lg ciencia y las ideclogias “cientificas”

§ < 36>. La afirmacidén de Eddington: “Sien el cuerpo de un hombre
elimindsemos todo el espacio carente de materia y reuniésemos sus proto-
nes y electrones en una sola masa, ¢l hombre (el cuerpo del hombre) se
reduciria a un corpdsculo apenas visible bajo el microscopio™ (cfr. La
naturaleza del mundo fisico, edicion francesa, p. 20)* ha impresionado y
puesto en movimiento la fantasia de G. A. Borgese {cfr. su librito).? ;Pero
qué significa concretamente la afirmacién de Eddington? Si | reflexiona-
mos un peco, no significa absolutamente nada, aparte de su significado
literal. Ailin suponiendo que la reduccion arriba descrita fuese llevada a
cabo {gpor quién?) pero se extendiese a todo el mundo, las relaciones
no cambiarian, las cosas quedarian fal y como estin, Las cosas cambia-
rian solamente si los hombres o determinados hombres sufriesen esta re-
duccién de modo que tuviéramos, en hipdtesis, una realizacion de algunos
capitulos de los Vizjes de Gulliver, con los liliputienses, los gigantes y
Borgese-Gulliver entre ellos.

En realidad se trata de puros juegos de palabras, de ciencia novelada, no
de un nuevo pensamiento cientifico o filoséfico, de un mode de plantear
las cucstiones apto solamente para hacer fantasear a las cabezas huecas.
(Acaso la materia vista bajo el microscopio no es ya materia realmente
objetiva, sino una creacién del espiritu humano que no existe objetiva-
mente o empiricamente? Se podria recordar, a este propdsito, e! cuento
judio de la muchacha que ha sufrido un dafio pequefio pequefio, tic. ..
como un golpecito de uha. En la fisica de Eddington y en muchas otras
manifestaciones cientificas modernas, la sorpresa del lector ingenuo depen-
de del hecho de que las palabras empleadas para indicar determinados

304



hechos son forzadas para indicar arbitrariamente hechos absolutamente
distintos. Un cuerpo sigue siendo “masivo” en el sentido tradicional por
miés que la “nueva” fisica demuestre que estd constituido por 1/1 000 000
de materia y 999 999 partes de vacio. Un cuerpo es “poroso” en €l sen-
tido tradicional y no se vuelve poroso en ¢l sentido de la “nueva” fisica
incluso después de la afirmacion de Eddington. La posicién del hombre
sigue siendo la misma, ninguno de los conceptos fundamentales de la vida
es desequilibrado en 1o mas minimo y mucho menos trastocado. Las glosas
de los distintos Borgese servirdn tinicamente, a la larga, para hacer que
resulten ridiculas las concepciones subjetivistas de la realidad que permiten
tan banales jueguitos de palabras.

El profesor Mario Camis (Nwova Antologia del 19 de noviembre de
1931, en Ia seccidn “Scienze biologiche e mediche™ escribe: “Con-
siderando la insuperada minuciosidad de estos métodos de invesitigacion
nos venia a la memoria la expresién de un miembro del dltime congreso
filosdfico de Oxford, el cual, segtin refiere Borgese, hablando de los
fenémenos infinitamente pequefios a los que hoy se dirige 1a atencidn de
tantos, observaba que ‘no se pueden considerar independientemente del
sujeio que los observa’. Son palabras que inducen a muchas reflexiones
y que vuelven a sacar a la luz, desde puntos de vista completamente nue-
vos, los grandes problemas de la existencia subietiva del universo y del
significado de las informaciones sensoriales en el pensamiento cientifico”.
Por 1o que nos consta, éste es uno de los pocos ejemplos de infiltracidn
entre los cientfficos italianos del modo de pensar funambulesco de ciertos
cientificos, especialmente ingleses, a propésito de la “nueva” fisica, El
profesor Camis habria debido reflexionar que si la observacién citada por
Borgese hace reflexionar, la primera reflexi6n deberia ser ésta: que la
ciencia no puede ya existir tal como ha sido concebida hasta ahora, sino
que debe transformarse en una serie de actos de fe en las afirmaciones
de los distintos experimrentadores, porque los bechos observados no exis-
ten independientemente de su espirifu. ;Tedo el progreso cientifico no
se ha manifestado hasta ahora en el hecho de que las nuevas experiencias y
observaciones han corregido y ampliado las experiencias y observaciones
precedentes? ;Cémo podria suceder esto si la experiencia dada no se re-
produjese no obstante que, cambiado el observador, no pudiese ser con-
trolada, ampliade, dando lugar a nexos nuevos y originales? Pero la su-
perficialidad de la observacién de Camis se desprende precisamente del
contexto del arifculo por el que se hace Ia cita referida, porque en aquél
Camis cxplica implicitamente como es que la expresién que tanto hizo
delirar a Borgese puede y debe entenderse en un sentido simplemente
empitico y no fileséfico. EI escrito de Camis es una critica de la obra
On the principles of renal function de Gista Ekehorn (Estocolmo, 1931).3
Se habla de experimentos con elementos tan peguefios que no pueden

305

50



50 bis

51

ser descritos (e incluso esto se entiende en sentido relativo} con pala-
bras | que sean vilidas y representativas para los otros, y que por lo
tanto el experimentador no logra aiin escindir de su propia personalidad
subjetiva y objetivar: cada experimentador debe llegar a la percepcién
con medios propios, directamente, siguiendo minuciosamente todo el pro-
ceso. Hégase esta hipdtesis: que no existan microscopios v que solo al-
gunos hombres tengan l1a fuerza visual natural igual a la del ojo normal
armado de un microscopio. En esta hipdtesis es evidente que los experi-
mentos del observador dotado de una vista excepcional no pueden ser
separados de su personalidad fisica y psiquica y no pueden ser ‘“repe-
tidos”. S6lo la invencidn del microscopio emparejerd las condiciones fi-
sicas de observacién y permritird a todos los cientificos reproducir el ex-
perimento y desarroflarlo colectivamente. Pero esta hipdtesis permite ob-
servar e identificar sélo una parte de las dificultades; en los experimentos
cientificos no sélo estd en juego la fuerza visible. Como dice Camis:
Ekehorn pincha un corphsculo de rifibn de rana con una canula “cuya
preparacidn es obra de tanta delicadeza y tan ligada a las indefinibles e
inimitables intuiciones manuales* del experimentador, que el mismo Eke-
horn, al describir la operacién del corte al sesge del capilar de vidrio, dice
gue no puede comunicar los preceptos mediante palabras, sino que debe
conformarse con una vaga indicacién”. El error consiste en creer que seme-
jantes fenémenos tienen lugar solamente en el experimento cientifico. En
realidad, en todas las fibricas, para ciertas operaciones industriales de
precisién, existen especialistas individuales, cuya capacidad se basa precisa
y tnicamente en Ia extremada sensibilidad de la vista, del tacto, de la
rapidez del gesto. En los libros de Ford se pueden encontrar ejemplos
a este respecto: en 1a lucha contra 1a friccion, para obtener superficies sin
las minimas granulosidades o desigualdades (lo que permite un ahorro no-
table de material) se han hecho avances increibles con la ayuda de las
mdiquinas eléctricas, que comprueban la adherencia perfecta del material
como no podria hacerlo ¢l hombre, Debe recordarse el hecho | referido
por Ford de un técnico escandinavo que logré dar al acero tal igualdad
de superficie que para separar dos superficies adheridas hacia falta el
peso de varios quintales.®

Por lo tanto, fo que observa Camis no tiene ninguna coherencia con
las fantasias de Borgese y de sus fuentes. Si fuera verdad que los fend-
menos infinitamente pequefios en cuestién no se pueden considerar exis-
tentes independientemente del sujeto que los observa, en realidad no se-
rian ni siquiera “observados”, sino “creados” y cacrian en ¢l mismo domi-
nio de la pura intuicién fantistica del individuo. Habria también que
plantear 1a cuestién de si el mismo individuo puede “dos veces” crear
(observar) el mismo hecho. No se trataria siquiera de “solipsismo™ sino
de demiurgia o de brujeria. No los fendmenos (inexistentes) sino estas

306



intuiciones fantésticas serfan entonces el objeto de la ciencia, como las
obras de arte, La masa de los cientificos, que no goza de facultades
demiiirgicas, estudiarfa cientificamente el pequeiio grupo de los grandes
cientificos taumaturgos, Pero si por el contrario, no obstante todas las
dificultades pricticas inherentes a la diversa sensibilidad individual, el
fenémeno se repite y puede ser observado objetivamente por varios cienti-
ficos, independientemente unos de otros, jgué significa la afirmacién
hecha por Borgese sino precisamente que se hace una metifora para in-
dicar las dificuitades inherentes a la descripcifn y a la representacion obje-
tiva de los fendmenos observados? Y no parece dificil explicar esta difi-
cultad: 1] con la incapacidad literaria de los cientificos, diddcticamente
preparados hasta ahora para describir y representar sélo los fenémenos
macroscopicos; 2] con la insuficiencia del lenguaje comin, forjado tam-
bién para los fenémenos macroscopicos; 3] con el desarrollo relativamen-
te pequefio de estas ciencias minimoscépicas, que aguardan ua desarrollo
ulterior de sus métodos y criterios para ser comprendidas por los muchos
por comunicacién literaria (y no s6lo por vision experimental directa, que
es privilegio de poquisimos); 4] todavia hay que recordar | que muchos
experimentos minimoscdpicos son experimentos indirectos, en cadena, cu-
yo resultado “se ve” en los resultados y no en accién {tal como los ex-
perimentos de Rutherford).s

Se trata, de todos modos, de una fase transitoria ¢ inicial de una nueva
época cientifica, que ha producido, combindndose con una gran crisis in-
telectual y moral, una nueva forma de “sofistica”, que recuerda {os cldsicos
sofismas de Aquiles y la tortuga, del montdén y el grano, de la flecha dis-
parada por el arco que no puede afirmarse, etcétera. Sofismas que, sin
embargo, han representado una fase en ¢l desarrollo de la filosofia y de ia
16gica y han servido para refinar los instrumentos del pensamiento.

Cfr. Cuaderng 8 (XXVIII), pp. 52-52 bhis ¥y 35 bis-56.

§ <<37>. Recopilar las principales definiciones que se han dado de 1a
ciencia (en el sentido de ciencia natural). “Estudio de los fendmenos y
de sus leyes de semejanza (regularidad), de coexistencia {coordinacidn),
de sucesion (causalidad).” Otras tendencias, tomando en cuenta el orde-
namiento mas cémodo que la ciencia establece entre los fendmenos, en
forma de poder hacerios més controlables por el pensamiento y dominar-
los para los fines de la accidn, definen la ciencia como “la descripcion
mdés econdmica de la realidad”. La cuestidn mds importante a resolver
en torno al concepto de ciencia es ésta: si la ciencia puede dar, y de qué
manera, la “certeza™ de la cxistencia objetiva de la Hamada realidad ex-
terna. Para el sentido comiin la cuestién ni siquiera existe; ;pero dénde
s¢ ha originado la certeza del sentido comiin? Esencialmente en la reli-

307

51 bis



52

52 bis

gién (al menos del cristianismo en Qccidente); pero la religién es una
ideologia, la ideologia més arraigada y difundida, no una prueba o una
demostracién. Se puede sostener que es un error pedir a la ciencia como
tal la prueba de la objetividad de lo real, porque esta objetividad es una
concepcién del mundo, una filosofia y wo puede ser un dato cientifico.
{Qué puede dar la ciencia en esta direccién? La ciencia selecciona las
sensaciones, los elementos primordiales del | conocimiento: considera
ciertas sensaciones como transitorias, como aparentes, como falaces por-
que dependen de condiciones individuales especiales, y algunas otras como
duraderas, como permanentes, como saperiores a las condiciones espe-
ciales individuales. El trabajo cientifico ticne dos aspectos principales:
uno que incesantemente rectifica el modo del conocimiento, rectifica y
refuerza los organos de las sensaciones, elabora principios nuevos y com-
plejos de induccion y deduccidn, o sea que afina los instrumentos mismos
de la experiencia y de su control; y otro que aplica este complejo ins-
trumental (de instrumentos materiales ¥ mentales) para establecer aque-
llo que en las sensaciones es necesario y aquello que es arbitrario, indivi-
dual, transitorio. Se establece lo que es comtn a todos los hombres, lo que
todos los hombres pueden controlar del mismo modo, independientemente
unos de otros, con tal de que hayan observado ignalmente Ias condicio-
nes técnicas de investigacién. “Objetive™ significa precisa y tinicamente
esto: que se afirma ser objetivo, realidad objetiva, aquella realidad que es
establecida por todos los hombres, que es independiente de todo punto
de vista simplemente particullar o de grupo. Pero en el fondo también
ésta es una concepcién particular del mundo, es una ideologfa. Sin em-
bargo esta concepidn, en su conjunte y por la direceion que indica,
puede ser aceptada por la filosofia de Ia praxis en tanto que debe recha-
zarse la del sentido comin, que sin embargo concluye materialmente del
mismo modo. El sentido comiin afirma la objetividad de lo real en cuanto
que la realidad, el mundo, ha sido creado por dios independientemente del
hombre, antes del hombre; es por lo tanto expresién de la concepcidn mi-
toldgica del mundo; por lo demds, el sentido comin, al describir esta
objetividad, cae en los errores méds groseros, en gran parte permanece
aiin en la fase de la astronomia ptolomeica, no sabe establecer los nexos
reales de causa y efecto, etcétera, o sea que afirma como “objetiva” una
cierta “subjetividad™ anacrénica, porque ni siquiera sabe concebir gue pue-
da existir una concepcién subjetiva del mundo y qué es lo que eso quiere
o puede significar. ;Pero todo lo que la ciencia afirma es “objetivamente”
verdadero? ;De forma definitiva? | Si las verdades cientificas fuesen defi-
nitivas, la ciencia habria dejado de existir como tal, como investigacion,
como nuevos experimentos, y la actividad cientifica se reducirfa a una di-
vulgacién de lo ya descubierto. Lo cual no es cierto, por suerte para la
ciencia, Pero si las verdades cientificas no son ni siquiera ellas mismas

308



definitivas y perentorias, también la ciencia es una categoria histdrica,
es un movimiento en continuo desarrollo, S6lo que la ciencia no plantea
ninguna forma de “incognoscible” metafisico, sino que reduce lo que el
hombre no conoce a un empirico “no conocimiento” que no excluyve la
cognoscibilidad, sino que la condiciona al desarrollo de los elementos
fisicos instrumentales y al desarrollo de la inteligencia histérica de los
cientificos individualmente considerados.

Si asi es, lo que interesa a la ciencia no es tanto la objetividad de lo
real, sino el hombre que elabora sus méiodos de investigacién, que rec-
tifica continuamente sus instrumentos materiales que refuerzan los Grga-
nos sensorios y los instrumentos logicos (incluidas las mateméticas) de
discriminacién y de averiguacién, o sea la cultura, o sea la concepcién del
mundo, o sea la relacion entre el hombre y la realidad con la mediacién
de la tecnologia. También en la ciencia, buscar la realidad fuera de los
hombres, entendido esto en el sentido religioso o metafisico, resulta ser
ni mis ni menos que una paradoja. Sin el hombre, ;qué significaria la
realidad del universo? Toda la ciencia estd ligada a las necesidades, a Ia
vida, a la actividad del hombre. Sin la actividad del hombre, creadora de
todos los valores, incluso cientificos, ;qué seria la “objetividad™? Un caos,
o sea nada, el vacio, si es que asi pucde decirse, porque realmente, si se
imagina que no existe el hombre, no se puede imaginar la lengua ni el
pensamiento.” Para la filosofia de la praxis el ser no puede ser disociado
del pensar, el hombre de la paturaleza, Ia actividad de la materia, el suje-
to del objeto; si se hace esta disociacién se cae en una de tantas formas
de religién o en la abstraccién sin sentido.

Cfr, Cuaderno 4 (X111}, pp. 75-76.

§ «<<38>. Postular la ciencia como base de la vida, hacer de la ciencia
la concepcién del mundo por excelencia, la que limpia los ojos de toda
ilusién ideolégica, la que pone al hombre ante la realidad tal como | efla
es, significa recaer en el concepto de que la filosofia de la praxis tiene
necesidad de apoyos filoséficos exteriores a si misma, Pero en realidad
también la ciencia es una superestructura, una ideologia. ;Se puede de-
cir, sin embargo, que en el estudio de las superestructuras la ciencia ocupa
un puesto privilegiado, por ¢l hecho de que su reaccién sobre la estructura
tiene un caricter particular, de mayor extensién vy continuidad de desarro-
llo, especialmente después del siglo xvmI, desde el momento en que se le
hizo a la ciencia un lugar aparte en el aprecio general? Que la ciencia
es una superestructura lo demuestra también el hecho de que ha tenido
periodos enteros de eclipse, oscurecida como Io fue por ofra ideologia
dominante, la religion, que afirmaba haber absorbido a la ciencia misma:
asi la ciencia y la técnica de los drabes les parecian a los cristianos pura

309

53



53 bis

brujeria. Ademd4s la ciencia, no obstante todos los esfuerzos de los cien-
tificos, no se presenta nunca como desnuda nocién objetiva: aparece siem-
pre revestida de una ideologia y concretamente es ciencia la unién del
hecho objetivo con una hipotesis o un sistema de hipétesis que superan
el simple hecho objetivo. Es verdad, sin embargo, que en esie campo es
relativamente facil distinguir la nocién objetiva del sistema de hipdtesis,
con un proceso de abstraccidn que estd incluido en la misma metodologia
cientffica, de modo que es posible apropiarse la una y rechazar la otra.
He ahi por qué un grupo social puede apropiarse la ciencia de otro grupo
sin aceptar la ideologia (la ideologia de la evolucién vulgar, por ejem-
plo), de manera que las observaciones a ese respecto de Missiroli (v de
Sorel) se vienen abajo.r

Cfr, Cuaderno 4 (XIII}, p. 49.

¥ <<39>. Debe sefialarse que junto al mds superficial entusiasmo por
las ciencias, existe en realidad la mayor ignorancia de los hechos y los
métodos cientificos, cosas muy dificiles y que cada vez van siendo més
dificiles por ia progresiva especializacién- de nuevas ramas de Ia investi-
gacion. La supersticidn cientifica lleva consigo ilusiones tan ridicolas y
concepciones tan infantiles que la misma supersticidn - religiosa resulta
ennobiecida. El progreso cientifico ha hecho nacer la creencia y 1a expec-
tativa de un nuevo tipo de Mesias, que realizara en esta tierra el pais de
Jauja; | las fuerzas de la naturaleza, sin ninguna intervencion del esfuerzo
humano, sino por obra de mecanismos cada vez més perfeccionados, da-
rin a la sociedad en abundancia todo lo necesario para satisfacer sus
necesidades y vivir desahogadamente. Contra esta ilusién, cuyos peligros
son evidentes (la supersticiosa fe abstracta en la fuerza taumatiirgica del
hombre, paraddjicamente conduce a esterilizar Ias bases mismas de esta
misma fuerza y a destruir todo amor al trabajo concreto y necesario, para
fantasear, como si se hubiese fumado una nueva especie de opio), hay que
combatir con diversos medios, de los cuales el més imporiante deberia ser
un mejor conocimiento de las nociones cientificas esenciales, divulgando
1a ciencia por medio de cientificos y estudiosos serios y no ya de perio-
distas omnisapientes y de autodidactas presuntuosos. En realidad, puesto
que se espera demasiado de la ciencia, se 1a concibe como una brujeria
de tipo superior, y por ¢llo no se logra valorar de manera realista aquello
que concretamente ofrece la ciencia,

Cfr. Cuaderno 4 (XIH), p. 39 bis.

310



IV. Los insirumentos logicos del pensamiento

<§ 40>. Cfr. Mario Govi, Fondazione della Meiodologia. Logica ed
Epistemologia, Turin, Bocca, 1929, pp. 579. Govi es un positivista y su
libro tiende a renovar el viejo positivismo cldsico, a crear un neepositivis-
mo. En el fondo, para Govi “metodologia” tiene un significado muy res-
tringido, de “pequefia légica™: se trata para él de construir una nueva
I6gica formal, abstraida de todo contenido, incluso donde habla de las
diversas ciencias (clasificadas segiin la metodologia general, pero siempre
exteriormente) que son presentadas en su particular l6gica abstracta (es-
pecializada, pero abstracta), que Govi llama Epistemologia. Govi divide
lIa Metodologia en dos partes: Metodologia general o Légica propiamente
dicha y Metodologfa especial o Epistemologia. La | Epistemologia tiene
como fin primario y principal el copocimiento exacto de aguel especial
objetivo cognoscitivo al que se dirige cada diversa invesiigacion, para
poder luego determinar los medios y el procedimiento para conseguirio.
Govi reduce a tres los diversos objetivos cognoscitivos legitimos de la in-
vestigacion humana; estos tres objetivos constituyen toda la ciencia huma-
na y son irreductibles a ano solo, o0 sea que son esenciaimente distintos.
Dos son objetivos cognoscitivos finales: el conocimiento teorético o de la
realidad, el conocimiento prictico o de lo que se debe o no se debe
hacer; el tercero consiste en los conocimientos que son medios para la ad-
quisicién de los anteriores. Se tienen, pues, ires partes en la Epistemolo-
gia: ciencia teorética o de la realidad, ciencia practica, ciencia instrumen-
tal, De ahi toda una clasificacién analitica de las ciencias. El concepto de
legtiimo tiene gran importancia en el sistema de Govi (éste es parte de la
metodologia general o ciencia del juicio): cada juicio, considerado en s,
es verdadero o falso; considerado subjetivamente, o sea como producto de
la actividad del pensamiento de guien lo hace, es legitimo o ilegitimo. Un
juicio puede ser conocido como verdadero o falso sélo en cuanto que es
reconocido como legitimo o ilegitimo. Son legitimos los juicios que son
ignales en todos los hombres (que los tengan o los hagan) y son forma-
dos en todos igualmente: son por lo tanto legitimos los conceptos primi-
tivos formados naturalmente y sin los cuales no se puede pensar, los con-
ceptos cientificos formados metodoldgicamente, los juicios primitivos v los
juicios metodoldgicamente derivados de los juicios legitimos.

Estas ideas estin tomadas del articulo “Metodologia o agnosticismo™,
en la Civilia Cattolica del 15 de noviembre de 1930.' Parece que ¢! libro
de Govi es interesante por el material historico que incluye especialmente
en torno a la Légica general y especial, al problema del conocimiento y a
las teorias sobre el origen de las ideas, a la clasificacién de las ciencias y
a las varias divisiones de! saber humano, a las varias concepciones y divi-
siones de la Ciencia teorética, préctica, etcétera. A su filosofia la llama

311

54



54 bis

55

Govi “empirista-integralista”, distinguiéndola de la concepcién religiosa y
de la racionalista, en lIa cual preldomina la filosofia kantiana: la distingue
también, pero en forma subordinada, de la concepcidn “empirista-particu-
larista” que es el positivismo. Bl se distingue del positivismo en cuanto
que rebate algunos de sus excesos como la negacién no sélo de toda meta-
fisica religiosa o racionalista, sino también de toda posibilidad y legitimi-
dad de una metafisica; Govi admite por el contrario la legitimidad de una
metafisica, pero con fundamentos puramente empiricos (!) v construida,
en parte, después y sobre Ia base de las ciencias reales particulares, (Cir.
cuanto ha sido tomado de las teorfas de Govi por los neo-realistas ingle-
ses y especialmente por Bertrand Rusell).?

Cfr. Cuaderne 8§ (XXVIH}, pp. 58-58 bis.

¥ <41>. La dialéctica como parte de la I6gica formal v de la retdrica.
Cfr. para el modo de concebir la dialéctica de los neotomistas, el librito
Diglettica de los padres Liberatore y Cozsi de la Compaififa de Jestis (N4-
poles, Tipografia commerciale, 1930, en 89, pp. 80, 7 liras).* El padre
Liberatore ha sido uno de los mas célebres polemistas jesuitas v director
de la Civilta Cattolica.

Deben® confrontarse también los dos volimenes sobre la Didlettica de
B. Labanca, catdlico.? Por Jo demais, en su capitulo sobre “Dialéctica y
l6gica”™ en los Problemas fundamentales, Plejanov concibe la dialéctica co-
mo una seccién de la l6gica formal, como la 16gica del movimiento en
confrontacion con la ldgica del estancamiento.® El vinculo entre dialéctica
y retdrica continta incluso hoy en el lenguaje comiin, en sentido superior
cuando se quiere indicar una oratoria apremiante, en la que la deduc-
cién o el nexo entre causa y efecto es de caricter particularmente convin-
cente, y en sentido peyorativo para la oratoria charlatanesca, que deja
con la boca abierta a los ignorantes.

Cir. Cuaderno 8 (XXVIII), p. 58.

Y <d42>. Valor puramente insirumental de la [Ogica y de la metodologia
formales. Se puede aproximar la l6gica formal y la metodologia abstracta
a la “filologia™. Tambi¢n la filologia tiene un valor estrictamente instru-
mental, junto con la erudicién. Una funcién andloga es la de las ciencias
mateméticas. Concebida como valor instrumental, 1a Idgica formal tiene
su propio significado y su propio contenido (el | contenido estd en su fun-
cidn), asi como tienen su valor y su significado los instrumentos y los
utensilios de trabajo. Que una “lima” puede ser usada indiferentemente
para limar hierro, cobre, madera, diversas aleaciones metilicas, etcétera,

& En el manuscrito: “Debe”.

312



no significa que sea “sin contenido”, puramente formal, etcétera. Igual-
mente la logica formal tiene su propio desarrollo, su propia historia,
etcétera; puede ser ensefiada, enriquecida, eicétera.

Cir. Cuaderno 8 (XXVIIL), pp. 59 bis-60.

§ <<43>. Bibliografia. Ver el libro de Tobias Dantzig, profesor de ma-
temdticas en la universidad de Maryland, Le nombre (Payot, Paris, 1931
;0 1932?), historia del nimero y de la posterior formacién de los méto-
dos, de las nociones, de las investigaciones matematicas.?

Cir. Cuaderno 8 (XXVIHI), p. 60 bis.

§ <44>>. La técnica del pensar. Sobre este argumento debe confrontar-
se la afirmacion contenida en el prefacio del Anfi-Diihring (3% edicion,
Stuttgart, 1894, p. XTX) de que “el arte de operar con concepios no es
algo innato o dado en la conciencia comtin, sino que ¢s un frabajo téemico
del pensamiento, que tiene una larga historia, ni mis ni menos que la in-
vestigacion experimental de las ciencias naturales™ (citado por Croce en
Materialismo storico ed economia marxistica, 1921, 1V, p. 31).* Este
concepto reaparece en numerosas notas.? Debe verse el texto original de
Engels, para situar el pasaje en su contexto general. Croce, citindolo, se-
fiala entre paréntesis que no se trata de un concepto “peregrino”, sino
que se habia hecho de sentido comin ya antes de Engels. Pero no se trata
de la mayor o menor originalidad o peregrinidad del concepto, en este
caso y para este tratamiento: se trata de su importancia y del lugar que
debe ocupar en un sistema de filosofia de la praxis, y se trata de ver si
recibe el reconocimiento “préctico y cultural” que debe recibir. A este con-
cepto hay que remitirse para entender lo que quiere decir Engels cuando
escribe que, después de las innovaciones aportadas por la filosofia de la
praxis, de la vieja filosofia queda, entre otras cosas, la Idgica formal, afir-
macién que Croce reproduce en su ensayo sobre Hegel acompafiindola
con un signo de admiracion.® El estupor de Croce por la “rehabilitacién”
de la 16gica formal que parece implicita en la afirmacién | de Engels
debe ser relacionado con su docirina de la récnica del arte, por ejemplo,
y a toda una serie de otras opiniones suyas que constituyen Ia suma de su
efectivo “antihistoricismo™ y abstraccionismo metédico (las “distinciones”,
cuyo principio “metddico” Croce s¢ envanece de haber infroducido en la
tradicién “dialéctica”, de principio cientifico pasan a ser causa de “abs-
fracciéon” y de antihistoricismo en su aplicacion formalista). Pero la ana-
logia entre la técnica artistica v la técnica del pensamiento es superficial
y falaz, al menos en cierto sentido. Puede existir un artista que “conscien-

313

55 bis



56

temente” o “reflejamente” no conozca nada de la elaboracién técnica pre-
cedente (su téenica €I la tomari ingenuamente del sentido comfn); pero
esto no puede suceder en la esfera de la ciencia en donde existe progreso
y debe existir progreso, en donde el progreso del conocimiento estd estre-
chamente vinculado a2l progreso instrumental, técnico, metodoldgico y esta
incluso condicionado por éste, igual que en las ciencias experimentales en
sentido estricto.

Ademas hay que plantear la cuestién de si el idealismo modemo, y par-
ticularmente ¢l crocismo, con su reduccidn de la filosoffa a una metodo-
logia de la historia no es esencialmente una “técnica”; si el mismo con-
cepto de “‘especulacién” no es esencialmente una investigacion “técnica”,
ciertamente entendida en un significado superior, menos extrinseco y ma-

- terial que la investigacion que culminé en la construccién de la Iogica for-

mal escoldstica. No parece alejado de semejante punto de vista Adolfe
Omodeo cuando escribe (Crifica del 20 de julio de 1932, p. 295): (Loisy)
“que habia hecho la experiencia de los sistemas de teologia, desconfia de
los de filosofia. Teme que una férmula de sisiema mate todo interés por
la historia concreta, que una deduccidn mds © menos dialéctica aniquile
la plenitud bumana de la efectiva formacién espiritual. Y en verdad, en
todas las filosofias poskantianas, junto con la iniciacién a una visién pan-
histOrica, estd activa una tendencia metahistérica que querrfa dar de por
si un concepto metafisico del espfritu. Loisy advierte 1a misma necesidad
que en Italia ha generado la tentativa de reducir la filosofia a simple
metodologia abstracta de la historia, contra la jactancia | metafisica que
desprecia ‘las burdas materialidades de la historia’. El aclara muy bien su
concepto en el problema de la moral. Descarta las f6rmulas filosdficas
porque é&stas, con una consideracion refleja sobre 1a moral, anulan el pro-
blema de 1a vida y de la accién moral, de la formacién de la personalidad
y de la conciencia, aquello que nosotros acostumbramos llamar Iz histo-
ricidad del espiritu, la cual no es corolario de filosofia abstracta. Pero
seguramente la exigencia es llevada demasiado lejos, hasta desconocer la
funcién de la filosofia como control metéddico de nuestros conceptos”.*
En la afirmacién de Engels puede verse, aunque sea expresada en tér-
minos no Tigurosos, esta exigencia metodoldgica, que es tanto més viva
cuanto mas se hace la referencia sobreentendida no para los intelectuales
y para las llamadas clases cultas, sino para las masas populares incul-
tas, para las cuales todavia es necesaria la conquista de Ia légica formal,
de 1a mas elemental gramatica del pensamiento y de la lengua. Podrd
surgir la cuestion del lugar que semejante técnica debe ocupar en los
cuadros de la ciencia filoséfica, esto es, si es que forma parte de la ciencia
como tal, va elaborada, o de la propedéutica cientifica, del proceso de ¢la-
boracién como tal. (De igual modo nadie puede negar Ia importancia, en
la quimica, de los cuerpos cataliticos, porque no queda rastro de ellos en

314



el resultado final.) También para la dialéctica se presenta el misme pro-
blema: ésta es un nuevo modo de pensar, una nueva filosofia, pero tam-
bién por ello una nueva técnica. El principio de la distincidn, sosfenido por
Croce, ¥ por lo tanto todas sus polémicas con el actualismo gentiliano,
ino son también cuestiones técnicas? ;Se puede separar el hecho técnico
del filosdfico? Pero si se le puede aislar para los fines didascalicos prac-
ticos, Y de hecho debe scfialarse Ia importancia que tiene la técnica del
pensantiento en la construccién de los programas didacticos. Tampoco se
puede hacer el parangén entre la técnica del pensamiento y las viejas re-
toricas. Estas no creaban artistas, ni creaban el gusto, ni daban criterios
para apreciar la belleza: sélo eran dtiles para crear un “conformismo”
cultural y un lenguaje de conversacién entre literatos. La técnica del pen-
samiento, elaborada como tal, no | creard ciertamente grandes fildsofos,
pero dard criterios de juicio y de control y corregira las torceduras del
modo de pensar del sentido comin.

Serja interesante un examen comparativo de la técnica del sentido co-
min, de la filosofia del hombre de Ia calle, y la técnica del pensamiento
reflejo v coherente. También a este respecto vale la observacién de Ma-
caulay sobre las debilidades logicas de la cultura producidas por via ora-
toria y declamatoria.®

Todo este argumento debe ser bien estudiado, después de haberse reco-
gido todo el material posible al respecto. Debe vincularse a este argumento
la cuestién, planteada por los pragmticos, del lenzuaje como causa de
error: Prezzolini,® Pareto,” etcétera, Debe profundizarse la cuestion del
estudio de la técnica del pensamiento como propedéutica, como proceso
de elaboracién, pero hay que ser cautos porque la imagen de “instrumen-
to” técnico puede llevar a error. Entre “técnica™ y “pensamiento en acto”
existen mds identidades de las que existen en las ciencias experimentales
entre “instrumentos materiales” y ciencia propiamente dicha. Seguramente
es concebible un astr6nomo que no sepa servirse de sus instrumentos {pue-
de obtener de otros el material de investigacién que ha de elaborar mate-
miticamente) porque las relaciones entre “astronomia” e “instrumentos
astrondmicos” son exteriores y mecénicas y también en astronomia existe
una técnica del pensamiento ademas de la técnica de los instrumentos ma-
teriales. Un poeta puede no saber leer v escribir: en cierto sentido también
un pensador puede hacerse leer y escribir todo aguello que le interesa de
ios otros ¢ que €l ya ha pensado. Puesto que el leer y el escribir se re-
fieren a la memoria, son una ayuda de la memoria. La técnica del pen-
samiento no puede ser parangonada con estas operaciones, por lo que
puede decirse que importa ensefiar esta técnica asi como importa ensefiar
a leer y escribir sin que ello interese a la filosofia del mismo modo que el
leer y el escribir no interesa al poeta como tal.

“Los instrumentos mentales y morales de que el hombre dispone son

315

56 bis



57

57 bis

siempre los mismos (?): la observacién, el experimento, ¢l razonamiento
inductivo y deductivo, la habilidad manual (?) y la fantasia inventiva.
Segun el | método con el que estos medios son usados se tiene una orien-
tacidén empirica o cientifica de la actmdad humana, con esta diferencia
enire ambas: que Ia segunda es mucho mas réipida y tiene un rendimiento
mucho mayor’ (Mario Camis, L’aeronautica e le scienze biologiche, en
Nuova Antologia del 16 de marzo de 1928) .2

Ejemplos de un modo de razonar simplista que, segiin la oplmon co-
min, es el modo de razonar de la gran mayoria de los hombres (los cua-
les no se controlan y por lo tanto no advierten hasta qué punto el senti-
miento y el interés inmediato enturbian el proceso® logico). El razona-
miento de Babbitt sobre las organizaciones sindicales (en la novela de
Sinclair Lewis): “Una buena asociacién obrera es una cosa buena porqoe
impide los sindicatos revolucionarios que destruirian la propiedad. Sin em-
bargo, nadie debe ser obligado a entrar en una asociacion. Todos los
agltadores laborales que intentan obligar a quien sea a entrar en una
asociacién deberian ser ahorcados. En pocas palabras, y entre nos sea di-
cho, no habria que permitir ninguna asociacién: y como ésta es la mejor
manera de combatirlas, todo hombre de negocios deberia pertenecer a una
asociacion de empresarios y a la Camara de Comercie. L.a unidn hace la
fuerza. Por eso todo solitario egoista que no forma parte de la Camara
de Comercio deberia ser obligado a afiliarse”.?

El razonamiento de don Ferrante es impecable formalmente, pero erra-
do en las premisas de hecho y en la presuncion del razonador, de donde
nace el sentido del humorismo.

El modo de razonar de Ilich en !a novela de Tolstoi La muerfe de Ivin
Ilich (*“Los hombres son mortales, Fulano es hombre, Fulano es mortal,
pero yo no soy Fulano”, etcétera).'

Cfr. Cuaderno 4 (XIII), pp. 55 bis-56 bis y 57-57 bis.

§ <<45>. Esperanto filosdfico y cientifico. Del no comprender la his-
toricidad de los lenguajes y por lo tanto de las filosofias, de las ideologias
y de las opiniones cientificas, se sigue la tendencia, que es propia de todas
las formas de pensamiento (incluso de las idealistas-historicistas), a cons-
iruirse a si nusmas como un esperanto o volapiik de la filosofia y de la
ciencia. Se | puede decir que se ha perpetuado (en formas siempre distin-
tas y mis o menos atenuadas) el estado de dnimo de los pueblos primiti-
vos con respecto a los otros pueblos con los que entraban en relacion.
Cada pueblo primitivo se llamaba (o llama) a si mismo con una palabra
que significa también “hombre” y a los otros con palabras gue significan

2 En el manuscrito’ una variante inferlineal: “rigor™.

316



“mudos” o “balbuccantes” (barbaros), en cuanto que no conocen 1a “len-
gua de los hombres” (de ahi ha venido 1a bellisima paradoja por la que
“canibal” o comedor de hombres significa originalmente —etimolégica-
mente— “hombre por excelencia” u “hombre verdadero”). Para los es-
perantisias de la filosofia y de la ciencia, todo lo que no es expresado en
su lenguaje es delirio, es prejuicio, es supersticién, etcétera; ellos {con un
proceso anilogo al que se opera en la mentalidad sectaria) transforman
en juicio moral o en diagnosis de orden psiquiitrico lo que deberia ser un
simple juicio histérico. Muchos rastros de esta tendencia se encuentran en
el Ensayo popular, El esperantismo filoséfico estd especialmente arraigado
en las concepciones positivistas y naturalistas; la “sociologia™ es segura-
mente el mayor producto de tal mentalidad. Asi las tendencias a la “cla-
sificacién” abstracta, al metodologismo y a la logica formal. La logica v 1a
metodologia general son concebidas como existentes en si y por si, como
férmulas matematicas, abstraidas del pensamiento concreto y de las con-
cretas ciencias particulares {asi como se supone que la lengua existe en
el vocabulario y en las gramdticas, la técnica fuera del trabajo vy de la
actividad concreta, etcétera). Por lo demis, no hay que pensar que la for-
ma de pensamiento “antiesperantista” signifique escepticismo -0 agnos-
ticismo o eclecticismo. Es cierto que toda forma de pensamiento debe
considerarse a si misma como “exacta” y “verdadera” y combatir a las
otras formas de pensamiento; pero esto “criticamente™. Por lo tamto la
cuestion es sobre las dosis® de “criticismo” y de “historicismo” que estdn
contenidas en cada forma de pensamicnto. La filosofia de la praxis, re-
duciendo la “especulatividad” a sus limites justos (esto es, negando que
la “especulatividad™ como la entienden incluso los historicistas del idea-
lismo sea el cardcter esencial de Ia filosofia) parece ser la metodologia
histérica més apegada a la realidad y a la verdad.

Cfr. Cuaderno 7 (VIL), pp. 53 bis-54.

V. Traducibilidad de los lenguajes cientificos y filoséficos

§ <46>. En 1921, wratando de cuestiones de organizacidn, Vilici es-
cribi6 y dijo (poco més o menos) asi: no hemos sabido “traducir” a las
lenguas europeas nuestra lengua.?

Cfr. Cuaderno 7 (VII}, p. 53 bis.

¥ < 47>. Hay que resolver el problema: si la traducibilidad reciproca
de los diversos lenguajes filoséficos y cientificos es un elemento “critico™

2 En el manuscrifo: “sobre la dosis”.

317

58



58 bis

propio de toda concepcidn del mundo o solamente propio de la filosofia
de la praxis (en forma organica) y sdlo parcialmente apropiable por otras
filosofias, La traducibilidad presupone que una determinada fase de la
civilizacién tiene una expresion cultural “fundamentalmente” idéntica, aun-
que el lenguaje es historicamente distinto, determinado por la particular
tradicién de cada cultura nacional y de cada sistema filoséfico, por el pre-
dominio de una actividad intelectual o prictica, etcétera. Asf, hay que ver
si la traducibilidad es posible entre expresiones de fases diversas de civi-
lizacidn, en cuanto que estas fases son momentos de desarrollo una de Ia
otra, ¥ por lo tanto se integran alternativamente, o si una expresion de-
terminada puede ser tradacida con los términos de una fase anterior de
una misma civilizacion, fase anterior que sin embargo es mas comprensible
que el lenguaje dado, etcétera. Parece gue puede decirse precisamente que
s6lo en la filosofia de la praxis la “traduccién” es orginica y profunda,
mientras que desde otros puntos de vista a menudo es un simple juego de
“esquematisinos” genéricos.

§ <48>. Giovanni Vailati y la traducibilidad de los lenguajes cienii-
cos. Pasaje de la Sagrada Familia en el que se afirma que el lenguaje po-
litico francés de Proudhon corresponde v puede traducirse al lenguaje de
Ia filosofia clisica alemana.® Esta afirmacion <{es>> muy importante para
comprender algunos aspectos de la filosofia de la praxis y para encontrar
la solucién de muchas aparentes contradicciones del desarrollo historico
y para responder a algunas objeciones superficiales contra esta teoria his-
toriogrifica (también {til para combatir algunos abstraccionismos meca-
nicistas),

Debe verse si este principio critico puede empalrentarse o confundirse
con afirmaciones andlogas. En el fasciculo de septiembre-octubre de 1930
de los Nwuovi Studi di Diritto, Economia e Politica, en una carta abierta
de Luigi Finaudi a Rodolfo Benini (“Se esista, storicamente, la pretesa
repugnanza degli economisti verso il concetio dello Stato produttore”)®
en una nota de la p. 303 se lee: “Si yo poseyera la maravillosa facultad
que en sumo grado tenia el llorado amigo Vailati de traducir cualquier
teoria del lenguaje geométrico al algebraico, del hedonista at de la moral
kantiana, de la terminclogia econdmica pura normativa a la aplicada pre-
ceptista, podria intentar traducir la pigina de Spirito a tu formalistica, o
sea economistica cldsica. Seria un ejercicio fecundo, semejante a aguellos
que refiere Loria, emprendidos por él en su juventud, de exponer sucesi-
vamente una determinada demostracién econdmica primero en el lengua-
je de Adam Smith y luego en el de Ricardo, y lwego en el de Marx, de
Stuart-Mill y de Cairnes. Pero son gjercicios que después de hechos, como
hacfa Loria, se gnardan en un cajén. Sirven para ensefiarnos humildad a

318



cada uno de nosotros, cwando por un momento nos imaginamos haber
visto algo nuevo. Porque si esta novedad podia haberse dicho con sus pa-
labras y encuadrarse en el pensamiento de los viejos, es scfial de que esa
cierta cosa se hallaba contenida en aque! pensamiento. Pero no pueden
ni deben impedir que cada generacion use el lenguaje que mejor se adapta
a su modo de pensar y de entender el mundo. Se reescribe la historia;
Zpor qué no habria de reescribirse la ciencia econdmica, primero en térmi-
pos de costo de produccion y luego de utilidad y loego de equilibrio
histérico y por dltimo de equilibrio dindmico?” La observacién metodold-
gico-critica de Einaudi esti muy circunscrita y se refiere méds que a len-
guajes de culturas nacionales, a lenguajes particulares de personalidades
de Ia ciencia. Einaudi se remite a la corriente representada por algunos
pragmatistas italianos, de Pareto, de Prezzolini. Con su carta se propone
fines criticos y metodoldgicos bastante limitados: quiere dar una pequefia
leccién a Ugo Spirito, | en el cual, muy a menudo, la novedad de las
ideas, de los métodos, del planteamiento de los problemas, es pura v sim-
plemente una cuestién verbal, de terminologia, de una “jerga” personal o
de grupo. Sin embargo debe verse si éste no es el primer grado del més
vasto y profundo problema que estd implicito en la afirmacion de la Sa-
grada Familia. Asi como dos “cientificos”, formados en el terreno de una
misma cultura fundamental, creen sostener “verdades” distintas sélo por-
que emplean un lenguaje cientifico diferente (y no estd excluido que entre
ellos no exista una diferencia y que ésta no tenga su significado), lo mismo
dos culturas nacionales, expresiones de civilizaciones fundamentalmente se-
mejantes, creen ser diferentes, opuestas, antagdnicas, una superior a la otra,
porque emplean lenguajes de tradicion distinta, formados en actividades
caracteristicas y particulares de cada una de ellas: lenguaje politico-jurf-
dico en Francia, filosdfico, doctrinario, tedrico en Alemania. Para el his-
toriador, en realidad, estas civilizaciones son traducibles reciprocamente,
reducibles la una a la otra, Esta traducibilidad no es “perfecta”, cierta-
mente, en todos los detalles, incluse importantes (ypero qué lengua es
exactamente traducible a otra? jqué palabra aislada es traducible exacta-
mente a otra lengua?), pero lo es en el “fondo™ esencial. También es
posible que una sea realmente superior a la otra, pero casi nunca en
aquello que sus representantes y sus partidarios faniticos pretenden, y es-
pecialmente casi nunca en su conjunto: el progreso real de la civilizacion
se produce por la colaboracion de todos los pueblos, por “impulsos” na-
cionales, pero tales impulsos casi siempre conciernen a determinadas acti-
vidades culturales o grupos de problemas.

La filosofia gentiliana es hoy la que mds se ocupa de “palabras”, de
“terminologia”, de “jerga”, que toma por “creaciones” nuevas [las que son]
expresiones verbales nuevas no siempre muy felices y adecuadas. La nota
de Einaudi ba exasperado por eso mismo a Ugo Spirito, que sin embargo

319

59



59 bis

no logra responder nada concluyente.® (Ver toda la polémica en Ia revista
citada.)

Cfr, Cuaderno 4 (XIH), pp. 76-77.

§ «<49>, La observacién contenida en la Sograda Familiz de que &l
lenguaje politico francés equivale al lenguaje de la filosoffa clasica ale-
mana® fue expresada “poéticamente™ por Carducci en la expresion: “de-
capitaron. Emmanuel Kant, a Dios — Maximiliano Robespierre, al rey”.
A propésito de esta aproximacién carducciana entre la politica préctica
de | M. Robespierre y ¢l pensamiento especulativo de E. Kant, B. Croce
registra una serie de “fuentes” filolégicas muy interesantes, pero que para
Croce tienen un alcance puramente filolégico y cultural, sin ningin sig-
nificado tedrico o “especulativo”. Carducci tomé el motivo de Heinrich
Heine (tercer libro del Zur Geschichte der Religion und Philosophie in
Deutschland de 1834). Pero la aproximacién de Robespierre a Kant no
es original de Heine. Croce, que buscd el origen de la aprommacwn es-
cribe haber hallado una lejana alusién en una carta del 21 de julio de
1795 de Hegel a Schelling (contenida en Briefe von und an Hegel, Leipzig,
1887, 1, 14-16), desarrollada luego en las lecciones que ¢l mismo Hegel
dicté sobre la historia de Ta filosofia y sobre la filosofia de la historia. En
las primeras lecciones de historia de la filosofia, Hegel dice que “la filo-
sofia de Kant, de Fichte y de Schelling contiene en forma de pensamiento
la revolucién®, a la cual el espiritu en los Gltimos tiempos se ha adelanta-
do en Alemania, esto es, en una gran época de la historia unijversal, en
Ia que “sélo dos pueblos han tomado parte, los alemanes y los franceses,
por opuestos gue sean entre si, incluse precisamente por ser opuestos”;
de manera que, ahi donde el nuevo principio en Alemania “ha hecho irrup-
cibn como espiritu y concepto”, en Francia por el contrario se ha mani-
festado “como realidad efectiva” (cfr. Vorles liber die Gesch. d. Philos.,
2a. <ed.>>, Berlin, 1844, m, 483). En las lecciones de filosofia de la
historia, Hegel explica que el principio de la voluntad format, de la libertad
abstracta, segiin el cual “la simple unidad de 1a autoconciencia, el Yo, es
la libertad absolutamente independiente v la fuente de todas las determi-
naciones universales”, “siguid siendo entre los alemanes una tranguila
teoria,® pero los franceses quisieron realizarlo précticamente” (Vorlesun-
gen iiber die Philosophie der Geschichie, 3a. <ed.>, Berlin, 1848, 531-
32). Bste pasaje de Hegel es precisamente, a lo que parece, parafraseado
en la Sagrada Familia donde se defiende una afirmacion de Proudhon con-
ira Bauer,? o, si no se la defiende, se la explica segim este canon herme-
néutico hegeliano. Pero el pasaje de Hegel parece mucho mis importante
come “fuente” del pensamiento expresado en las Tesis sobre Feuerbach
de que “los fildsofos no han hecho mas que interpretar de diversos modos

320



el mundo pero de lo que se trata es de transformarlo™,* o sea que la filo-
soffa debe convertirse en politica para verificarse, | para seguir siendo
filosoffa, que fa “tranquila teorfa™ debe ser “ejecutada pricticamente”, debe
hacerse “realidad efectiva”, como fuente de Ia afirmacion de Engels de
que la filosoffa clisica alemana tiene como heredero legitimo al “pueblo”
alemén, y en fin como elemento para la teoria de 1a unidad de teoria y de
practica.’

A. Ravi en su libro Introduzione allo studio della filosofia di Fichte
(Mddena, Formiggini, 1909, 6-8 n.) hace observar a Croce que ya en
1791 Baggesen, en una carta a Reinhold, aproximaba las dos revoluciones,
que el escrito de Fichte de 1792 sobre la Revolucién francesa estd animado
por este sentido de afinidad entre 1a obra de la filosofia y el acontecimien-
to politico, ¥ que en 1794 Schaymann desarrolld particularmente ¢l paran-
go6n, sefialando que la revolucion politica de Francia “hace sentir desde el
exterior la necesidad de una determinacion fundamental de los derechos
humanos” y la reforma filoséfica alemana “muestra desde el interior los
medios y la via mediante los cuales y por la cual solamente puede ser
satisfecha esta necesidad™; también el mismo parapngén daba motivo en
1797 a un escrito satitico contra la filosofia kantiana. Ravi concluye que
“el parangdn estaba en el aire”.

El parangdén fue repetido muchisimas veces en el curso del siglo xix
(por Marx, por ejemplo, en la Critica de la filosofia del derecho de Hegel)
y “dilatado” por Heine. En Italia, algunos afios antes de Carducci, se lo
reencuenira en una carta de Bertrando Spaventa, bajo el titulo “Paolottis-
mo, positivismo ¢ razionalismo”, publicada en la Rivista Bolognese de

~mayo de 1868 y reeditada en los Scritti filosofici {ed. Gentile, p. 301).
Croce concluye expresando algunas reservas sobre el parangdn en cuanto
“afirmacién de una relacién 1ogica e historica”. “Porque si bien es cierto
que al Kant jusnaturalista responde muy bien en ¢l campo de los hechos a
la revolucién francesa, también es verdad que aquel Kant pertenece a la
filosofia del siglo xix, que precedié e informé aquel movimiento politi-
co; de donde el Kant que abre el futuro, el Kant de 1a sinzesis a priori, es
el primer eslab6én de una nueva filosofia, la cual sobrepasa a la filosofia
que se encarnd ¢n Ia revolucién francesa.”® Se comprende esta reserva
de Croce que sin embargo es impropia e incongruente, porque las mismas
citas que Croce hace de Hegel muestran que no se trata del particular
parangén de Kant | con Robespierre, sino de algo més amplio y general,
del movimiento politico francés en su conjunto y de la reforma filoséfica
alemana en su totalidad. Que Croce sea favorable a las “tranquilas teo-
rias” y no a las “realidades efectivas”, que una reforma “en idea” le
parezca la fundamental y no una en accifn, se comprende: en tal sentido
la filosofia alemana ha influido en Ttalia en el periodo del Risorgimento,
con el “moderacionismo™ liberal (en el sentido mds estricto de “libertad

321

60

60 bis



61

nacional”), por més que en De Sanctis se sienta la intolerancia de esta
posicién “intelectualista” como se desprende de su paso a la “lzquierda”
y de algunos escritos, especialmente “Scienza e vita”,” y los articulos sobre
el verismo, etcétera.

Toda la cuestién deberia ser revisada, reestudidndose las referencias
dadas por Croce y Ravi, buscando otras, para encuadrarlas en la cuestion
que es tema de la seccidn, esto es, que dos estructuras fundamentalmente
similares tienen superestructuras “equivalentes” y reciprocamente tradu-
cibles, cualquiera que sea el lenguaje particular nacional. De este hecho
tenian conciencia los contemporineos de la Revolucion francesa y esto es
de sumo interés. (Las notas de Croce sobre ¢l parangon carducciano entre
Robespierre y Kant estan publicadas en la 2a. Serie de las Conversazioni
Critiche, pp. 292 ss.).

Cir. Cuaderno 8 (XXVII), pp. 65-66.

V1. Apuntes misceldneos

§ <350>. Historiee de la terminologia y de las metdforas, La expresion
tradicional de que la “anatomia” de la sociedad estd constituida por su
“economia®”?! es una simple metifora tomada de las discusiones que tuvie-
ron lugar en torno a las ciencias naturales y a la clasificacion de las es-
pecies animales, clasificacién que entré en su fase “cientifica™ precisamen-
te cuando se partié de la anatomia y no ya de caracterfsticas secundarias
y accidentales. La metdfora estaba justificada también por su “populari-
dad”, o sea por el hecho de que ofrecia incluso a un piblico no refinrado
intelectualmente, un esquema de ficil comprension (este hecho casi nun-
ca se tiene debidamente | en cuenta: que la filosoffa de la praxis, pro-
poniéndose reformar intelectual v moralmente a estratos sociales cultu-
ralmente atrasados, recurre a metiaforas a veces “groseras y viclentas™ en
su popularidad). El estudio del origen Hngiiistico-cultural de una metifo-
ra empleada para indicar un concepto o una relacién nuevamente descu-
bierta, puede ayudar a comprender mejor ¢l concepto mismo, en cuanto
que éste es remitido al mundo cultural, histéricamente determinado, en el
que surgid, asi como es 1itil para precisar los limites de 1a metafora misma,
o sea para impedir que ésta se materialice y se mecanice. Las ciencias
experimentales y naturales han sido, en cierta época, un “modelo”, un
“tipo™; y puesto que las ciencias sociales (la politica y Ia historiografia)
trataban de encontrar un fundamento objetivo y cientificamente adecuado
para darles la misma seguridad y energia de las ciencias naturales, es fa-
cil comprender que se haya recurrido a éstas para crear su lenguaje.

Por otra parte, desde este punto de vista, es preciso distinguir entre los
dos fundadores de la filosofia de la praxis, cuyo lenguaje no tiene el mismo

322



origen cultural y cuyas metdforas reflejan intereses distintos.

Otra observacién “lingiiistica” esti ligada al desarrolle de las ciencias
juridicas: se dice en el prologo a la Contribucion a la critica de la economia
politica que “no se puede juzgar una época histdrica por lo que ella piensa
de si misma”, o sea por el conjunto de sus ideologias. Este principio debe
vincularse a aquél casi contempordneo por ¢l que un juez no puede juzgar al
acusado por lo que el acusado piensa de si mismo y de sus propios actos
u omisiones (si bien esto no significa que la nueva historiografia sea con-
cebida como una actividad de tribunal), principio que ha Hevado a 1a
reforma radical de los métodos procesales, ha contribuido a hacer abolir
la tortura y ha dado a la actividad judicial y penal una base moderna.®

A este mismo orden [de] observaciones pertenece la ofra cuestidn refe-
rente al hecho de que las superestructuras son consideradas como simples
y caducas “apariencias”, También en este “juicic” debe verse mds un
refiejo de las discusiones nacidas en el terreno de las ciencias naturales
(de la zoologia y de la clasificacién de las especies, del descubrimiento de
que la “anatomia™ debe ser colocada en la base de las clasificaciones) que
un derivado coherente del materialismo metafisico, para ¢l cual los hechos
espirituales | son una stmple apariencia, irreal, ilusoria, de los hechos
corporales. A este origen histéricamente verificable del “juicio” se ha ve-
nido en parte sobreponiendo v en parte incluso sustituyendo lo que se
puede llamar una simple “actitud psicoldgica” sin alcance “cognoscitivo
o filosdfico™, como no es dificil demostrar, en la que el contenido teérico
es escasfsimo (o indirecto, y probablemente se limita a un acto de volun-
tad, que en cuanto universal, tiene un valor filosdfico o cognoscitive im-
Plicito) v predomina la inmediata pasién polémica no sélo contira una
exagerada y deformada afirmacién en sentido inverso (que sélo lo “espi-
ritual” sea real) sino contra la “organizacién” politico-cultural de la que
tal teoria es la expresidn. Que la afirmacion de la “apariencia” de las
superestructuras no es un acto filosdfico, de conocimiento, sino sélo un
acto prictico, de polémica politica, se desprende del hecho de que no es
postulada como “universal”, sino sdlo para determinadas superestructu-
ras. Se puede observar, planteando la cuestién en términos individuales,
que quien es escéptico para el “desinterés” de los otros, pero no para su
propio “desinterés”, no es “escéptico” filosdficamente, sino que hace una
cuestion de “historia concreta individual”; el escepticismo seria tal, o sea
un acto filosofico, si el “escéptico” dudase de si mismo o de su propia ca-
pacidad filos6fica, come consecuencia. Y de hecho es una observacidon
obvia que el escéptico, filosofando para negar Ia filosofia, en realidad la
exalta y la afirma. En el presente caso, la afirmacién de la “apariencia”
de las superestructuras significa solamente Ja afirmacién de que una
determinda “estructura™ estd condenada a perecer, debe ser destruida y el
problema que se plantea es si esta afirmacién es de pocos o de muchos, si

323

61 bis



62

ya es o estd por convertirse en una fuerza histdrica decisiva o si es pura-
mente la opinién aislada (o aislable) de algiin fanitico aislado obsesio-
nado por ideas fijas.

La actitud “psicoldgica” que sustancia la afirmacién de la “apariencia®
de las superestructuras, podria parangonarse con la actitud que se ha dado
en ciertas épocas (‘tamblen eilas ‘materialistas” y naturalistas™!) con res-
pecto ala “mujer” y al “amor”. Se veia a una graciosa jovencita, dotada de
todas aguellas cualidades fisicas que tradicionalmente provocan el juicio
de “amabilidad”. El hombre “préctico” valoraba su estructura “esquelé-
tica”, Ia amplitud de la *“pelvis”, trataba de conocer a su madre y a su
abue‘la para ver cuél probable proceso de deformacién hereditaria sufri-
tia con los afios la actual jovencita, para tener la posibilidad de prever
qué “mujer” tendria después de diez, veinte, treinta afios. EI joven “sati-
nico”, ateniéndose al pesimismo ultrarrealista, habria observado a la joven-
cita con ojos “de escalpelo”: 1a habria juzgado “en realidad” un puro
saco de podredumbre, 1a habria imaginado ya muerta y enterrada, con “las
Orbitas fétidas y vacias”, etcétera, etcétera. Parece que esta actitud psico-
légica es propia de la edad inmediatamente posterior a la pubertad, ligada
a las primeras experiencias, a las primeras reflexiones, a los primeros des-
engafios, eicétera. Sin embargo es superada por la vida y una “determina-
da” mujer no suscitard ya tales pensamientos.

En el juicio de “apariencia” de las superestructuras hay un hecho del
mismo género: un “desengafio”, un seudopesimismo, etcétera, que desapa-
rece de golpe cuando se ha “conquistado™ el Estado y las superesiructuras
son las del propio mundoe intelectual y moral, Y de hecho estas desvia-
ciones de Ia filosofia de la praxis estin ya en gran parte vinculadas a gru-
pos de intclectuales “vagabundos™ socialmente, desencantados, etcétera,
desanclados, pero dispuestos a anclarse en cualquier buen puerto.

Cfr. Cuaderno 8 (3XVIII), pp. 65 y 77 bis.

§ «<<51>. Serie de conceptos y de posiciones filoséficas a examinar en
una introduccién al estudio de la filosofia: trascendencia, teologia, filo-
sofia especulativa, historicismo especulativo. ;jLa “especulacién” (en sen-
tido idealista) no ha introducido una trascendencia de nuevo tipo en la
reforma filosdfica caracterizada por las concepciones inmanentistas? Pa-
receria que s6lo la filosofia de la praxis fuera la concepcion consigniente-
mente “inmanentista”. Deben especialmente revisarse y criticarse todas las
teorias historicistas de caricter especulativo. Se podria escribir un nuevo
Anti-Diikring que podria ser un “Anti-Croce” desde este punto de vista,
reanudando no sélo la polémica contra la filosofia especulativa, sino tam-
bién la polémica contra el positivismo y €l mecanicismo y las formas infe-
riores de la filosofia de la praxis,

324



Cir. Cuaderno 8 (XXVIII), pp. 77 bis-78.

¥ <52>. Regularidad y necesidad. ;Como surgi6, en el fundador de la
filosofia de Ia praxis, el concepto de regularidad y de necesidad en el des-
arrollo histdrico? No parece posible pensar en una derivacién de las cien-
cias naturales, sino que por el contrario parece que debe pensarse en una
elaboracién de conceptos nacidos en el terreno de la economia | politica,
especialmente en la forma y en la metodologia que la ciencia econdmica
recibié de David Ricardo. Concepto y hecho de “mercado determinado”,
o sea verificacién cientffica de que determinadas fuerzas decisivas y per-
manentes han aparecido histéricamente, fuerzas cuyo operador se presenta
con un cierto “automatismo” que consicnfe una cierta medida de “previ-
sibilidad” y de certeza para el futuro de las iniciativas individuales que
a tales fuerzas consiemten después de haberlas intuido o verificado cien-
tificamente. “Mercado determinado” equivale por lo tanto a decir “deter-
minada relacién de fuerzas sociales en una determinada estructura del
aparato de produccién®, relacién garantizada (o sea hecha permanente)
por una determinada superestructura politica, moral, joridica. Después de
haber verificado estas fuerzas decisivas y permanentes y su espontineo
automatismo (o sea su relativa independencia de los arbitrios individuales
y de las intervenciones arbitrarias gubemativas), el cientifico, como hipo-
tesis, ha hecho absoluto el automatismo mismo, ha aislado Ios hechos me-
ramente econdmicos de las combinaciones més o menos importantes en
que realmente se presentan, ha establecido relaciones de causa y efecto,
de premisa y consecuencia, y asi ha dado un esquema abstracto de una
determinada sociedad econdmica (a esta construccion cientifica realista y
concreta a continuacién se ha ido sobreponiendo una nueva abstraccion
mis generalizada del “hombre” como tal, “ahistérico”, genérico, abstrac-
cién que ha parecido como la “verdadera” ciencia econdmica).

Dadas estas condiciones en las que nacid la economia cldsica, para gue
se pueda hablar de una nueva “ciencia” o de un nuevo planteamiento de
la ciencia econdmica (lo que es Io mismo) habria que haber demostrado
gue se han ido verificando nuevas relaciones de fuerza, nuevas condicio-
nes, nuevas premisas, esto es, que se ha “determinado” wn nuevo mercado
con su propio nuevo “‘automatismo” y fenomenismo que se presenta como
algo de “objetivo”, parangonable al automatismo de los hechos naturales.
La economia cldsica ha dado lugar a una “critica de la economia poli-
tica™, pero no parece que hasta ahora sea posible una nueva ciencia o
un nuevo planteamiento del problema cientifico. La “critica™ de la eco-
nomia politica parte del concepto de la | historicidad del “mercado de-
terminado” y de su “automatismo”, mientras que los economistas puros
conciben estos elemnentos como “eternos”, “naturales™; la critica analiza
realistamente las relaciones de Ias fuerzas que determinan el mercado, pro-

325

62 bis

63



63 bis

fundiza sus contradicciones, valora las modificaciones relacionadas con la
aparicién de nuevos clementos y con su reforzamiento y presenta la “ca-
ducidad” y la “sustituibilidad” de la ciencia criticada; la estudia como
vida pero también como muerte y halla en su interior los elementos que
la disolverdn y la superardn infaliblemente, y presenta al “heredero” que
serd presuntivo mienfras no haya dado prucbas manifiestas de vitalidad,
etcétera. Que en la vida econémica moderna el elemento “arbitrario”, bien
sea individual, o de consorcios, o del Estado, haya asrmido una impor-
tancia que antes no tenfa y que haya turbado profundamente el automa-
tismo tradicional, es un hecho que no justifica de por si el planteamiento
de nuevos problemas cientificos, precisamente porque estas intervenciones
son “arbitrarias”, de medida diversa, imprevisibles, Puede justificar la afir-
macién de que la vida econdmica es modificada, que hay “crisis”, pero
esto es obvio; por otra parie no se ha dicho que el viejo “antomatismo”
haya desaparecido, éste s¢ verifica [s6lo] a escalas més grandes que [las]
<de> antes, para los grandes fendmenos econémicos, mientras que los
hechos particulares han “enloquecido”,

Hay que tomar estas consideraciones como punto de partida para es-
tablecer lo que significan “reguniaridad”, “ley”, “automatismo” en los
hechos histricos. No se trata de “descubrir™ una ley metafisica de “de-
terminismo™ y tampoco de establecer una ley “general” de causalidad. Se
trata de verificar c6mo en el desarrollo histrico se constituyen fuerzas
relativamente “permanenfes”; que operan con una cierta regularidad v
automatismo. Incluso la ley de los grandes numeros, aunque sea muy ftil
como término de comparacion, no puede ser asumida como la “ley” de
los hechos histéricos, Para establecer el origen histérico de este elemento
de la filosofia de la praxis (elemento que es, ademds, nada menos que su
modo particular de concebir la “inmanencia”) habri que estudiar el plan-
teamiento que de las leyes econdémicas fue hecho por David Ricardo, Se
trata de ver que Ricardo no tuvo importancia en la fundacion de 1a filo-
soffa de la praxis sdlo por ¢l concepto del “valor” en | economia, sino
gue fuvo una importancia “filosdfica”, sugirid un modo de pensar y de in-
tuir la vida y la historia. El métode del “puesto gue”,® de 1a premisa que
da una cierta consecuencia, parece que debe ser identificado como uno
de los puntos de partida (de los estimulos intelectuales) de las experien-
cias filosoficas de los fundadores de 1a filosofia de 1a praxis. Debe verse si
David Ricardo ha sido estudiado alguna vez desde este punto de vista.

(Igualmente hay que ver el concepto filosdfico de “caso™ y de “ley”,
el concepto de una “racionalidad” o de una “providencia” por donde se
acaba en el teleologismo trascendental si no trascendente y €l concepio de
“caso”, como en ¢l materialismo metafisico “que da por supuesio al
mundo™.}

Parece que el concepto de “necesidad” histérica estd estrechamente

326



vinculado al de “regularidad” y de “racionalidad”. La “pecesidad™ en el
sentido “especulativo-abstracto” y en el sentido “histdrico-concreto”. Exis-
te necesidad cuando existe una premisa cficiente y activa, cuyo conoci-
miento en los hombres se ha vuelto actuante planteando fines concretos
a la conciencia colectiva, y constituyende un conjunto de convicciones y
de creencias poderosamente actuante como las “creencias populares”. En
la premisa deben hallarse contenidas, ya desarrolladas o en vias de des-
arrollo, las condiciones materiales necesarias y suficientes para la reali-
zacién del impulse de volantad colectiva, pero esti claro que de esta
premisa “material”, calculable cuantitativamente, no puede ser separado
un cierto nivel de cultura, es decir, un complejo de actos intelectuales y
de éstos (como su producto y consecuencia) un cierto complejo de pasio-
nes y sentimientos imperiosos, o sea que tengan la fuerza de inducir a la
accion “a toda costa”.

Como se ha dicho, sélo por esta via es posible llegar a una concepcion
historicista (¥ no especulativa-abstracta) de la “racionalidad™ en la histo-
ria {y en consecuencia de la “irracionalidad”).

Conceptos de “providencia” y de “fortuna™ en el sentido en que son
empleados (especulativamente) por los filosofos idcalistas italianos y es-
pecialmente por Croce; habra que ver el libro de Croce sobre G. B. Vico,
en el que el concepto de “providencia” es traducido en términos especula-
tivos v en el que se da principio a la interpretacion idealista de Ia filosofia
de Vico. Para el significado de “fortuna” en Maquiavelo debe verse Luigi
Russo (nota en la p. 23 de la edicion del Principe).? Seglin Russo, para
Maquiavelo “fortuna” tiene un doble significado, objetivo y subjetivo. La
“fortuna™ es la | fuerza natural de las cosas (o sea el ncxo causal}, la
concurrencia propicia de los acontecimientos, Ia que seri la Providencia
de Vico, o bien es aguella potencia trascendente con la que fantaseaba la
vieja doctrina medieval —o sea dios— y para Maquiavelo esto no es en
definitiva mas que la virtud misma del individuo y su potencia tiene raices
en la misma voluntad del hombre. La virtud de Maquiavelo, como dice
Russo, no es ya la virtud de los escolasticos, la c¢ual tiene un cardcter
ético y deriva su fuerza del cielo, y tampoco la de Tito Livio, que sirve
para significar principalmente el valor militar, sino la virtud del hombre
del Renacimiento, que es capacidad, habilidad, industria, potencia indivi-
dual, sensibilidad, olfato para las oportunidades y medida de las propias
posibilidades.®

Russo fluctia a continuacion en su apélisis. Para él ¢l concepto de “for-
tuna” como fuerza de las cosas, que en Maquiavelo como en los huma-
nistas conserva alin un cardcter naiuralista y mecdnico hallard su verifi-
cacion y profundizacién histérica s6lo en la Providencia racional de Vico
y de Hegel. Pero es preciso advertir que tales conceptos, en Maquiavelo,
no tienen nunca un cardcter metafisico como en los auiénticos filésofos

327

64



64 bis

del humanismo, sino que son simples ¥y profundas intuiciones (jjpor lo
tanto, filosofia!!) de la vida, y como simbolos de sentimiento son enten-
didos y explicados.*

Sobre la lenta formacién metafisica de estos conceptos, para el periodo
premaquiavélico, Russo remite a Gentile, Giordano Bruno e il pensiero
del Rinascimento (cap. “Il concetto dell’'uvomo nel Rinascimento” y el
“Appendice™), Florencia, Vallecchi. (Sobre los mismos conceptos de Ma-
quiavelo cfr. F. BErcole, La politica di Machiavelli.)?

Cfr. Cuaderno 8 (COXVIIL), pp. 40-41 v 78 bis-79,

§ <53>. Filosofia especulativa. No hay que ocultarse las dificultades
que presenta la discusidn v 1a critica del cardcter “especulative™ de ciertos
sistemas filosoficos v 1a “negacién” tedrica de la “forma especulativa” de
las concepciones filoséficas. Cuestiones que se presentan: 1] ;el clemento
“especulativo™ es propio de toda filosofia, es 1a forma misma que debe
asumir toda construccidn teorica em cuanto tal, o sea “especulacidn” es
sinénimo de filosofia ¥ de teorfa? 2] o bien debe plantearse una cuestién
“histérica”: jel problema es s0lo un problema histdrico ¥y no {edrico on ¢l
sentido de que toda concepcién del mundo, en una de sus fases histéricas
determinadas, asume una forma “especulativa” que representa su apogeo
y el inicio de su disolucidén? Analogia v relacién con el desarrolle del Es-
tado, | que de la fase “econémicocorporativa” pasa a la fase “hegeméni-
ca” (de consenso [activo]). Esto es, puede decirse que cada cultura tiene
su momento especulativo o religioso, que coincide con el periodo de com-
pleta hegemonia del grupo social que expresa y quizd coincide precisamente
con ¢l momento en que la hegemonia real se disgrega en la base, molecu-
Iarmente, pero ¢l sistema de pensamiento, precisamente por eso (para
reaccionar contra la disgregacion) se perfecciona dogmiticamente, se con-
vierte en una “fe” trascendental: por eso se observa que cada época con-
siderada de decadencia (en la que se produce una disgregacién del viejo
mundo) se caracteriza por un pensamienic refinado y altamente “es-
peculativo”. Por lo tanto, la critica debe resolver la especulacién en sus
términos reales de ideologia politica, de instrumento de accién préctica;
pero la critica misma fendra su fase especulativa, que marcard su apogeo.
La cuestién es ésta: si este apogeo no existe para ser el inicio de una
fase histbrica de nuevo tipo, en la que habiéndose necesidad-libertad com-
penetrade organicamente, no habra mas coniradicciones sociales y la Gni-
ca dialéctica serd la ideal, 1a de los conceptos y no ya la de las fuerzas
histéricas.

Cfr. Cuaderno 8 (XXVIII), p. 79.

328



§ <54>. Unidad de la teoria y la prdctica. Hay que investigar, analizar
y criticar la diversa forma en que se ha presentado en la historia de las
ideas el concepto de umidad de la teoria y la practica, porque parece
indudable que cada concepeidén del mundo y cada filosofia se han preocu-
pado de este problema.

Afirmacidn de S. Tomis y de la escolistica: “Intellectus speculativus
extensione fit practicus”, la teoria por simple extensidn se hace practica,
o sea afirmacion de la necesaria conexién entre el orden de las ideas y
el de la accidn.

Aforismo de Leibniz, tan repetido por los idealistas italianos: “quo
magis speculativa, magis practica” dicho de la ciencia.®

La proposicién de G. B, Vico “verum ipsum factum” tan discutida y
diversamente interpretada (cir. el libro de Croce sobre Vico y otros es-
eriios polémicos del mismo Croce)? v que Croce desarrolla en el sentido
idealista de que €l conocer es un hacer y que se conoce aquello que se
hace, en el que “hace” tiene un significado particular, tan particular que
ademis significa nada menos que “conocer” o sea que se resuelve en una
tautologia (concepcmn que sin embargo debe ser puesta en telacién con
1a concepcién propia de la filosofia de la praxis).

Cfr. Cuaderno 8 (XXVIII), p. 62.

§ <C55>. Originalidad y orden intelectual. Una mixima de Vauvenar-
gues: “Es mas ficil decir cosas nuevas que poner de acuerdo las que ya
han sido dichas”.® Se puede analizar esta mAxima en sus elementos. Es
mds dificil instaurar un orden intelectual colectivo que inventar arbitra-
riamente principios nuevos y originales. Necesidad de un orden intefectual,
junto al orden moral, v at orden... publico. Para crear un orden inte-
lectnal, necesidad de un “lenguaje comiin® (contra neolalismo intelectual
y bohemismo). Originalidad “racional™; también el filisteo es un original,
asi como el disoluto. En la pretensidén de la originalidad hay mucha va-
nidad e individualismo, y poco espiritu creador, etcétera.

Clr. Cuaderno 8 (XXVIII), p. 60.

§ <<56>>. Buen sentido y sentido comiin. Manzoni hace una distincidn
entre sentido comrin y buen sentido (cfr. Los novios, cap. XXX sobre la
peste y sobre los untadores).* Hablando del hecho de que a pesar de todo
habia algunos que no crefan en los untadores, pero que no podian sostener

a Untore: Individuo que, en el siglo xvm, se crefa contagiaba la peste a los mila-
neses untindoles con un veneno. [T.]

329

65



65 bis

su opinidén contra la opinién vulgar difundida, escribe: “Se ve que era un
desahogo secreto de 1a verdad, una confidencia doméstica; el buen sen-

LY

tido existia; pero pemmanecia oculto, por miedo al sentido comiin™.

Cir. Cuaderno 8 (XXVII), p. & bis.

§ <<57>. La realidad del mundo externo, Cfr, Tolstoi, vol. 1 de los
Racconii autobiografici (Infanzia-Adolescenza, ed. Slavia, Turin, 1930,

P. 232 (cap. XIX de la Adolescenza titulado precisamente “L’Adoles-

cenza”): “Pero minguna corriente filoséfica me fascing tanto como la del
escepticismo, que en cierto momento me condujo a un estado préximo a la
locura. Imaginaba que fuera de mi nadie y nada existia en fodo el mun-
do, que los objetos no eran objetos, sino imggenes, las cuales s¢ me apa-
recian sdlo cuando fijaba la atencidén en ellas, v que apenas dejaba de
pensar en cllas, aquellas im#genes se desvanecian inmediatamente. En
una palabra, me hallaba de acuerdo con Schlegel al considerar que no
existen los objetos, sino nuestra relacién con ellos. Habia momentos en
que, bajo la influencia de esta ideq fija, llegaba a rozar la locura, a tal pun-
to que rapidamente giraba sobre mi mismo hacia el lado opuesto, espe-
rando sorprender ¢l vacio (le néant) alli donde yo no estaba”?

§ <<58>>. Etica. La méxima de E, Kant: “Actiia de manera que tu con-
ducta pueda convertirse en norma para todos los hombres, en condiciones
semejantes” es menos simple y obvia de lo que parece a primera vista.
;Qué se entiende por “condiciones semejantes™? ;Las condiciones inme-
diatas en que se actiia, o las condiciones generales complejas y orgdnicas,
cuyo conocimiento exige una investigacién larga y criticamente elabora-
da? (Fundamento en la ética socritica, en la que Ia voluntad -—moral—
tiene su base en ¢l intelecto, en la sabiduria, por lo que ¢l mal obrar es
debido a la ignorancia, ctcétera y la biisqueda del conocimiento critico
es 1a base de una moral superior o de la moral sin mas). La mixima kan-
tiana puede ser considerada una perogrullada, porque es dificil encontrar
a alguien que no actde creyendo encontrarse en las condiciones en que
tados actuarfan como él. Quien roba por hambre considera que quien
tuviera hambre robaria, quien mata a la mujer infiel considera que todos
los maridos traicionados deberian matar, etcéiera. S6lo los “locos” en sen-
tido clinjco actian sin creer que estin en 1o justo. La cuestién estd vincula-
da a otras: 1] cada uno es indulgente consigo mismo, porgue cuando
actiia en forma “no conformista™ conoce €l mecanismo de sus propias sen-
saciones y de sus propios juicios, de la cadena de causas y efectos que lo
han llevado a actuar, mientras que para los otros es rigorista, porque no
conoce [su} vida interior; 2] cada cunal actija segiin su cultura, o sea la

330



cultura de su ambiente, v “todos los hombres™ para €l son su ambiente,
aquellos que piensan como él: la maxima de Kant presupone una sola
cultura, una sola religién, un conformismo “mundial”. La objecién que
no parece exacta es ésta, que “condiciones semejantes” no existen porque
entre las condiciones estd incluido quien actfia, su individualidad, etcétera.

Puede decirse que la mixima de Kant esta ligada a la época, al ilu-
minismo cosmopolita, ¥ a la concepcion critica del autor, o sea que estd
ligada 'a la filosofia de los intelectuales como casta cosmopolita, Por lo
tanto quien acifia es el portador de las “condiciones semejanies”, o sea el
creador de aquéllas; o sea que €l “debe” actuar seglin un “modelo” que
desearia difundido entre todos los hombres, seglin un tipo de | civilizacién
para cuyo advenimiento trabaja y para cuya conservacion “resiste” contra
las fuerzas disgregadoras, etcétera.

§ <59>. ;Qué es la filosofia? ;Una actividad puramente receptiva o
a lo sumo ordenadora, o bien vna actividad absolutamente creativa? Hay
que definir qué se entiende por “receptivo”, “ordenador”, “creativo”, “Re-
ceptivo” implica la certeza de un mundo externo absolutamente inmu-
table, que existe “en general”; objetivamente en el sentido vulgar del tér-

mino. “Ordenador” se aproxima a “receptivo”: si bien implica una acti-

66

vidad en el pensamiento, esta actividad es limitada y estrecha. ;Pero qué -

significa “creativo™? ;Significard que ¢l mundo externo es creado por el
pensamiento? jPero por qué pensamiento y de quién? Se puede caer en
el solipsismo y de hecho toda forma de idealismo cae en el solipsismo
necesariamente, Para escapar al solipsismo y al mismo tiempo a las con-
cepciones mecanicistas que estdn implicitas en la concepcién del pensa-
miento como actividad receptiva y ordenadora, hay que plantear la cues-
tién “historicistamente” y al mismo tiempo poner en la base de la filosofia
"la “voluntad” (en dltimo andlisis la actividad prictica o politica), pero
una voluntad racional, no arbitraria, que se realiza en cuanto que corres-
ponde a necesidades objetivas histéricas, o sea en cuanto que es la misma
historia universal en ¢l momento de su actuacién progresiva; si esta vo-
luntad esta representada inicialmente por un solo individuo, su racionali-
dad es documentada por el hecho de que es acogida por el gran nimero,
y acogida permanentemente, 0 sea que se convierte en una cultura, un
“buen sentido”, una concepcitn del mundo, con una ética conforme a su
estructura. Hasta la filosofia clasica alemana, 1a filosofia fue concebida
como una actividad recepiiva o a lo sumo ordenadora, o sea que fue con-
cebida como conocimiento de un mecanismo que funcionaba objetivamen-
te fuera del hombre. La filosoffa cl4sica alemana introdujo el concepto de
“creatividad” del pensamiento, pero en sentido idealista y especulativo.
Parece que solo la | filosofia de la praxis hizo dar un paso adelante al

331

66 bis



67

pensamiento, sobre la base de la filosofia clidsica alemana, evitando toda
tendencia al solipsismo, historizando el pensamiento en cuanto que lo
asume como concepcidn del mundo, como “buen sentido” difundido en el
gran ntimero (y tal difusién no seria en absoluto imaginable sin Ia racio-
nalidad o historicidad) v difundido en tal modo que se convierta en norma
activa de conducta. Por lo tanto, creafive hay que entenderlo en el senti-
do “relativo”, de pensamiento que modifica el modo de sentir del mayor
ndmero y por lo tanto de la realidad misma que no puede ser pensada
sin este mayor niimero. Creativo también en el sentido de que ensefta que
no exisie una “realidad” valida por sf misma, en sf y por si, sinro en rela-
cién historica con los hombies que la modifican, etcétera,

§ <60>. Realidad del mundo externo. ;Puede la concepcién “subjeti-
va” de Berkeley ser disociada de la religién, y de qué manera Berkeley
vinculaba su concepcidn con sus creencias religiosas? El Ensayo popular,
asi como el ensayo sobre Teoria y prdctica, en su simplismo no logra com-
prender ¢cémo pueden estar vinculados con la religién tanto el materialismo
mecénico como el subjetivismo més extremo.’ Tampoco Berkeley fue un
“hereje™ en religibn: incluso su concepcion es un modo de concebir la
relacidn entre lIa divinidad y el pensamiento humano, en el fondo una
“teologia”. En el ensayo sobre Teoria y prdctica se cita La vida es sueiio,
sin pensar que se trata de cuestiones de lenguaje, porque si todo es suefio
¢ incluso los suefics son suefios, sucfio sigpifica “vida” y “realidad™.®

§ « 61>, Filosofos-literatos y filosofos-cientificos. ;Tiene algin valer
el hecho de que un filésofo haya tomado como punto de partida una ex-
periencia cientifica o una experiencia “literaria™? Es decir, jqué filosofia
es mas “realista”: la que parte de las ciencias “exactas” o la que parte
de la “literatnra”, o sea de la observacion del hombre en cuanto intelec-
tualmente activo y no sélo “parte mecéanica de la | naturaleza™?

§ < 62>. Historicidad de la filosofia de la praxis. Que la filosofia de Ia
praxis se concibe a si misma historicistamente, esto es como una fase
transitoria del pensamiento filoséfico, ademéis de implicitamente de todo
su sistema, se desprende explicitamente de la conocida tesis de que el des-
arrollo histdrico estard caracterizade en cierto punto por ¢! paso del reino
de las necesidades al reino de la libertad.®! Todas las filosofias (los siste-
mas filosdéficos) que han existido hasta ahora han sido la manifestacion
de las intimas contradicciones que han lacerado a 1a sociedad. Pero cada
sistema filoséfico tomado en si mismo no ha sido la expresién consciente
de estas contradicciones, porque tal expresion podia ser dada sélo por el

332



conjunto de fos sistemas en lucha entre si. Cada fildsofo estd ¥ no puede
dejar de estar convencido de que expresa la unidad del espiritu humano,
o sea la unidad de la historia y de Ia naturaleza; de hecho, si no hubiera
tal conviceién, los hombres no actuarfan, no crearfan nueva historia, o
sea que las filosofias no podrian convertirse en “ideologias”, no poedrian
asumir en la prictica la granitica solidez fandtica de las “creencias popu-
lares” que asymen la misma energia de las “fverzas materiales™.”

En la historia del pensamiento filoséfico, Hegel representa un papel
particular, porque, en su sistema, en una u ofra forma, aun en la forma de
“novela filosofica™, se logra comprender qué es la realidad, o sea que se
tiene, en un solo sistema y en un solo fildsofo, aquella conciencia de las
contradicciones que antes era resultado del conjunto de los sistemas, del
conjunto de los filésofos, en polémica entre si, en contradiccién entre si.

En cierto sentido, por lo tanto, la filosoffa de la praxis es una reforma
y un desarrollo del hegelianismo, es una filosofia liberada (o que trata de
liberarse) de todo elemento ideoldgico unilateral y fanético, es la con-
ciencia plena de las contradicciones, en las que el mismo filésofo, enten-
dido individualmente o entendido como todo un grupe social, no sélo
comprende las contra|dicciones sino que se postula a st mismo como ele-
mento de la contradiccién, eleva este elemento a principio de conocimien-
to y por lo tanto de accion. El “hombre en general”, como quiera que se
presente, es negado y todos los conceptos dogméticamentie “unitarios” son
menospreciados y destruidos en cuanto expresidn del concepto de “hom-
bre en general” o de “naturgleza humana” jnmanente en cada hombre.

Pero si también la filosofia de la praxis es una expresién de las contra-
dicciones histdricas, incluso es su expresion més cumplida por consciente;
significa que clla también est4 ligada a la “necesidad” y no a la “libertad”
gue no existe y no puede todavia existir histéricamente. Por lo tanto, si se
demuestra que desaparecerdn las contradicciones, se demuestra implici-
tamente que también desaparecerd, o sea que serd superada, la filosofia
de la praxis: en el reino de la “libertad” el pensamiento, las ideas, no po-
dran ya nacer en el terreno de las coniradicciones v de las necesidades de
la fucha., Actualmente el filésofo (de la praxis) sdlo puede hacer esta
afirmacién genérica y no ir més alli: de hecho no puede evadirse del
actual terreno de las contradicciones, no puede afirmar, més que genéri-
camente, un mundo sin contradicciones sin crear inmediatamente una
utopia,

Esto no significa que la utopfa no pueda tener un valor filosdiico, por-
que ella tiene uvn valor politico, y toda politica es implicitamente una fi-
losofia aunque sea inconexa y en eshozo. En este sentido la religién es la
més gigantesca utopia, o sea la mds gigantesca “metafisica”, aparecida
en Ia historia, porque es el intenfo mds grandioso de conciliar en forma
mitolégica las contradicciones reales de la vida hist6rica: ella afirma, en

333

67 bis



68

68 bis

efecto, que el hombre tiene la misma “naturaleza”, que existe el hombre
en general, en cuanto creado por Dios, hijo de Dios, por ello hermano
de los demsds hombres, igual a los otros hombres, libre entre los otros y
como los otros hombres, y que ¢l se puede concelbir como tal reflejdn-
dose en Dios, “autoconciencia” de la humanidad, pero afirma también
que todo esto no es de este mundo y para este mundo, sino de otro
(—utbpico—). Asi las ideas de igualdad, de fraternidad, de libertad, fer-
mentan entre los hombres, en aquellos estratos de hombres que no se ven
ni como iguales, ni como hermanos de otros hombres, ni como libres res-
pecto a ellos. Asi ha sucedido que en cada sacudida radical de las multi-
tudes, de un modo u otro, bajo formas e ideologias determinadas, se haa
planteado estas reivindicaciones.

En este punto se inserta un elemento propuesto por Vilici: en el pro-
grama de abril de 1917, 2n el parrafo dedicado a la escuela unitaria y
precisamente en la nota explicativa de tal parrafo (cfr. Ia edicion de Gi-
nebra de 1918) se recuerda que el quimico y pedagogo Lavoisier, guillo-
tinado durante el Terror, sostuvo precisamente el concepto de la escuela
unitaria y ello en relacién a los sentimicntos populares de la época, que
en el movimiento democratico de 1789 vefan una realidad en desarrollo
y no sélo una ideologia-instrumento de gobierno y sacaban consecuencias
igualitarias concretas.® En Lavoisier se trataba de un ¢lemenio utdpico
(elemento que aparece miés o menos en fodas las corrientes culturales
que presuponen la unicidad de “naturaleza™ del hombre), sin embargo
para Vilici esto tenfa el significado demostrativo-tedrico de un principio

olitico.

P Si la filosofia de la praxis afirma tedricamente que toda “verdad” crei-
da eterna y absoluta ha fenido origenes précticos y ha representado un
valor “provisional® (historicidad de toda concepcion del mundo y de la
vida), es muy dificil hacer comprender “pricticamente” que semejante
interpretacién es védlida también para la misma filosofia de la praxis, sin
hacer tambalear aquellas convicciones gque son necesarias para la aceidn.
Esta es, por lo demds, una dificuitad que se vuelve a presentar para cada
filosofia historicista: de ella abusan los polemistas baratos (especialmen-
te | los catélicos) para contraponer en el mismo individuo al “cientifico”
v al “demagogo”, al filésofo y al hombre de acci6n, eicétera, y para dedu-
cir que el historicismo conduce necesariamente al escepticismo moral y a
lIa depravacién. De esta dificultad nacen muchos “dramas” de conciencia
en los hombres pequefios y en los grandes, las actitudes “olimpicas” a la
Wolfgang Goethe.

He ahi por qué la proposicién del paso del reino de la necesidad al de
Ia libertad debe ser analizada y elaborada con mucha finura y delicadeza.

Por eso sucede también que la misma filosofia de la praxis tiende a
convertirse en una ideologia en el peor sentido, o0 sea un sistema dogmé-

334



tico de verdades absolutas y eternas; especialmente cuando, como en el
Ensayo popular, éste es confundido con el materialismo vulgar, con la
metafisica de la “materia” que no puede ser sino eterna y absoluta.

Debe decirse también que el paso de la necesidad a la libertad se da en
la sociedad de los hombres y no en la naturaleza (si bien podrd tener
consecuencias en la intuicidn de la naturaleza, en las opiniones cientificas,
etcétera).

Se puede incluso Uegar a afirmar que mientras todo el sistema de la
filosofia de Ia praxis puede llegar a ser caduco en un mundo unificado,
muchas concepciones idealistas, o al menos algunos aspectos de ellas, que
son. utdpicas durante ¢l reino de la necesidad, podrian volverse “verda-
des” después del paso, etcétera. No se puede hablar de “Espiritu” cuando
la sociedad se halla agrupada, sin necesariamente concluir que se trata
de. .. espiritu de cuerpo (cosa que es reconocida implicitamente cuando,
como hace Gentile en el libro sobre el “Modertismo™, se dice, siguiendo
las huellas de Schopenhauer, que la religién es Ia filosofia de las multitu-
des, mientras que la filosofia es la religidn de los hombres mas selectos,
o sea de los grandes intelectuales),* pero | se podrd hablar de ello cuando
se haya producido la unificacién, etcétera.

Cfr. Cuaderno 4 (XII1), pp. 78 bis-79 v 74 bis-75.

§ <63, Concepto de “ideclogia”, La “ideclogia” ha sido un aspecto
del “sensualismo”, o sea del materialismo francés del siglo xvmr. Su sig-
nificado original era el de “ciencia de las ideas” y puesto que el analisis
era ¢l finico método reconocido y aplicado de Ia ciencia, significaba “an4-
lisis de las ideas” o sea “bhsqueda del origen de las ideas”. Las ideas
debian ser descompuestas en sus “clementos” originales y éstos no podian
ser més que las “sensaciones™: las ideas se derivan de las sensaciones.
Pero el sensualismo podia asociarse sin demasiada dificultad con la fe
religiosa, con las creencias mds extremas en la “potencia del Espiritu” y
en sus “destinos inmortales™, y asf sucedi6 que Manzoni, incluso después
de su conversién o regreso al catolicismo, incluso cuando escribid los
Inni sacri, mantuvo su adhesi6n en lineas generales al “sensualismo”, hasta
que conocid la filosofia de Rosmini. '

El més eficaz propagador literario de la ideologia fue Destutt de Tracy
(1754-1836) por la facilidad y popularidad de su exposicién; otro, el doc-
tor Cabanis con su Rapport du Physigue et du Moral (Condillac, Helvé-
tius, etcétera, son mds estrictamente filésofos), Vinculo entre catolicismo
e ideologia: Manzoni, Cabanis, Borget, Taine (Taine es jefe de escuela
para Maurras y otros de orienfacién catdlica); “novela psicologica”
{Stendhal fue discipulo de Tracy, eicétera). La obra principal de Destutt
de Tracy es Eléments d’Ideologie, Paris, 1817-18), que es mds completa

335

69 .



69 bis

70

en la traduccién italiana: Elementi di Ideologia del conte Destutt de
Tracy, traducida por G. Compagnoni, Milan, Stamperia ¢i Giambattisia
Sonzogno, 1819 (en ¢l texto francés falta una seccidn entera, creo que la
que t)rata del Amor, que Stendhal conocié y utilizé de la traduccion ita-
liana).*

Coémo es que ¢l concepto de Ideologia | de “ciencia de las ideas”, de
“andlisis sobre el origen de las ideas™, ha pasado a significar un deter-
minado “sisterna de ideas” es algo que debe examinarse histdricamente,
porque légicamente el proceso es fcil de captar y comprender.

Se puede afirmar que Freud es el dltimo de los Idedlogos ¥ que un
“idedlogo” es De Man, por lo que resulta aiin més extrafio el entusiasmo
por De Man de parte de Croce y los crocianos, si no hubiese una justifi-
cacién “practica” de tal entusiasmo.,

Debe cxaminarse c6mo el autor del Ensayo popular quedé atrapado
en la Ideologia, mientras que la filosofia de la praxis representa una clara
superacion e histéricamente se contrapone precisamente a la ldeologia.
El mismo significado que ¢l término de “ideoclogia”™ ha asumido en la
filosoffa de la praxis contiene implicitamente un juicio de desvalor y ex-
cluye que para sus fundadores el origen de las ideas debiera buscarse
en las sensaciones y por lo tanto, en dltimo andlisis, en la fisiologia: esta
misma “ideologia” debe ser analizada histéricamente, segin la filosofia
de 1a praxis, como una superestructura.

Cfr. Cuaderno 4 (XIII), pp. 65 bis-66.

§ 64>, “Objetividad” del conocinienio, Para los catdlicos *. . .toda
la teoria idealista se apoya en la negacion de 1a objetividad de todo auestro
conocimiento v en el monismo idealista del ‘Espiritu’ (equivalente, en
cuanto monismo, al positivista de la “Materia’) por lo que el fundamento
mismo de la religién, Dios, no existe objetivamente fuera de nosotros,
sine que €s una creacidn del intelecto. Por lo tanto el idealismo, no menos
que el materialismo, es radicalmente contrario a la religion”. (Cfr. articu-
lo del padre Mario Barbera en la Civilta Catiolica del 1° de junio de
1929}

La cuesiion de la “objetividad” del conocimiento segiin la filosoffa de
la praxis puede ser elaborada partiendo de la proposicién (contenida
en el prélogo de Contribucion a la eritica de la economia politica) de que
“los hombres se vuel|ven conscientes (del conflicto entre las fuerzas mate-
riales de produccitn)} en el terreno ideoldgico” de las formas juridicas, po-
liticas, religiosas, artisticas, filos6ficas.? Pero tal conciencia jestd limitada
al conflicto entre las fuerzas materiales de produccion y las relaciones de
produccidn —segin la letra del texto— o se refiere a todo conocimiento
consciente? Este es el punto a elaborar y que puede elaborarse con todo

336



el conjunto de la doctrina filoséfica del valor de las superestructuras. jQué
significara, en tal caso, el término “monismo”? Ciertamente no el mate-
rialista ni el idealista, sino identidad de los contrarios en el acto histérico
concrefo, o sea actividad humana (historia-espiritu) en concreto, conec-
tada indisolublemente a una cierta “materia” organizada (historicizada),
4 la naturaleza transformada por el hombre. Filosoffa del acto (praxis,
desarrollo), pero no del acto “puro”, sino precisamente del acto “impu-
10", real en el sentido mas profano y mundano de iz patabra.

Cir, Cuaderno 4 (XIII), pp. 66 bis-67.

§ <65>. Filosofia-politica-economia. Si estas tres actividades son los
elementos constitutivos necesarios de una misma concepcion del mundo,
necesariamente debe existir, en sus principios tedricos, convertibilidad de
la una a la otra, traduccién reciproca en el propio lenguaje especifico de
cada clemento constitutivo: el uno estd implicito en el otro, y todos juntos
forman un circulo homogéneo (cfr, las notas precedentes sobre la tradu-
cibilidad reciproca de los lenguajes cientificos).! De estas proposiciones
(que deben ser elaboradas) se derivan, para el historiador de la cultura
y de las ideas, algunos criterios de investigacién y canones criticos de gran
significado. Puede suceder que una gran personalidad exprese su pensa-
miento mas fecundo no en el lugar que aparentemente deberfa ser el mds
“Iogico”, desde el punto de vista clasificatorio externo, sino en otre lugar
que aparentemente puede ser | juzgado extrafio. Un hombre politico es-
cribe de filosofia: puede suceder que su “verdadera™ filosofia deba bus-
carse por el contrario ent los escritos de politica. En toda personalidad hay
una actividad dominante y predominante: es en ésta donde bay que bus-
car st pensamiento, implicito Tas més de lag veces y en ocasiones en con-
tradiccién con el que se expresa ex profeso. Es verdad que en tal criterio
de juicio histérico se hallan contenidos muchos peligros de diletantismo
v que en la aplicacién es preciso ser muy cautos, pero esio mo quita
que ¢l criterio sea fecundo en verdades.

Realmente el “filosofo” ocasional dificilmente consigue abstracrse de
Ias corrientes que dominan en su época, de las interpretaciones gue han
llegado a ser dogmaticas scbre una cierta concepcion del mundo, eteétera;
mientras que, por €l contrario, como cientifico de la politica se siente
libre de estos idolos del tiempo o del grupo, se enfrenta més inmediata-
mente y con toda originalidad a la misma concepcion, penetra en lo mas
intimo y la desarrolla de forma vital. A este respecto sigue siendo 1til y
fecundo el pensamiento expresado por Luxemburgo sobre la imposibilidad
de afrontar ciertas cuestiones de la filosoffa de la praxis en cuanto que és-
tas todavia no se han vuelto actuales para el cursc de la historia general o
de un determinado agrupamiento social.? A la fase econdmico-corpora-

337

70 bis



)

71 bis

a

tiva, a la fase de lucha por la hegemonia en la sociedad civil, a 1a fase
estatal, corresponden actividades intelectuales determinadas que no se pue-
den improvisar o anticipar arbitrariamente. En la fase de la lucha por la
hegemonia se desarrolla la ciencia de la politica; en la fase estatal todas
las superestructuras deben desarrollarse, so pena de la disolucién del
Estado.

Cir. Cuaderno 4 (XIII), pp. 79 bis-80.

§ <<66>. Sorel, Proudhon, De Man. [(Cfr. p. 78)1* La Nuova Anto-
logia del 1o. de diciembre de 1928 ha publicado un largo (desde la p. 289
hasta la p. 307) ensayo de Georges Sorel intitulado Ultime medita|zion?
(Scritto postumo inedito).? Se trata de un escrito de 1920, que debia ser-
vir de prefacio a una recopilacién de articulos publicados por Sorel en
periodicos italianos desde 1910 hasta 1920 (recopilacién que ha sido
publicada por la Casa Ed, “Corbaccio” de Milan, a cargo de Mario Missi-
roli con el titulo L'Europa sotto la tormenta, seguramente con criterios
muy distintos a Ios que hubicran sido aplicados en 1920 cuando el pre-
facio fue escrito: seria 1til ver si en el libro se hallan reproducidos algunos
articulos como aquel dedicado a la Fiat v algunos otros).® El retraso en
Ia publicacién del libro no es independiente de las oscilaciones que en
Italia ha tenido el renombre de Sorel, debido a una serie de equivocos més
o menos desinteresados, y que hoy ha descendido mucho: existe ya una
literatara antisoreliana.

El ensayo publicado por la Nuova Antologia resume todos los méritos
y todas las carencias de Sorel: es tortuoso, desigual, incoherente, super-
ficial, sibilino, etcétera; pero ofrece o sugiere puntos de vista originales,
encuentra nexos impensados y no obstante ciertos, obliga a pensar y a pro-
fundizar.

;Cuél es ¢l significado de este ensayo? Este es claramente revelado por
todo el articulo, que fue escrito en 1920, y es una patente falsificacion la
notita introductiva de la Nuova Antologia {debida probablemente al mis-
mo Missiroli, de cuya lealtad intelectual mis vale no fiarse) que concluye
con estas palabras: “. . .un escritor, que asignd a la Italia de la posguerra
la primacia intelectual y politica en Europa™ (zA cudl Italia? Algo al
respecto podria decir explicitamente Missiroli o se podria encontrar en
las cartas privadas de Sorel a Missiroli (cartas que deberfan ser publica-
das, segiin lo que fue anunciado, pero que no lo serin o no lo serdn inte-
gramente),* pero se puede argiiir a partir de numerosos articulos de So-
rel. De este ensayo es til, como recordatorio, amotar algunas ideas,
recordando que todo el ensayo es muy importante para compren|der a
Sorel y su actitud de la posguerra:

a] Bernstein sostuvo (Socialismo teorico e socialdemocrazia practica,

338



trad. francesa, pp. 53-34) que un respeto supersticioso por la dialéctica
hegeliana condujo a Marx a preferir a las construcciones de los utdpicos
tesis revolucionarias bastante proximas a las de la tradicion jacobina,
babeuvista o blanguista; no se comprende entonces, sin embargo, como es
que en el Manifiesto no se habla de la literatura babeuvista que Marx
indudablemente conocia. Andler es del parecer (vol. u de su edicién del
Manifiesto, p. 191} que Marx hace una alusién llena de desprecio por la
conspiracién de los Tguales, cuando habla del ascetismo universal y gro-
sero que se encuentra ent las mds antiguas reivindicaciones proletarias des-
pués de Ia Revolucién francesa.

b] Parece que Marx no pudo liberarse nunca completamente de la idea
hegeliana de la historia, segin Ia cual diversas eras se suceden en 1a huma-
nidad, signiendo el orden de desarrollo def espiritn, que frata de alcanzar
la perfecta realizacién de la razdn universal. A 1a doctrina de su maestro
él afiade 1a de la lucha de clases: si bien los hombres no conocen mas que
las guerras sociales, a las que son empujados por sus antagonisTnos eco-
namicos, cooperan incomscientemente en una obra gue sdlo el metafisico
supone.® Esta hip6tesis de Sorel es muy aventurada y él no la justifica; pero
evidentemente le concede gran importancia, bien sea por su exaltacion de

Rusia, bien sea por su prevision de la funcidn civil de Ttalia (debe sefia-

larse, a propdsito de este acercamiento Rusia-Italia, la actitud de D’Anmun-
Zio, en una época casi coincidente, en los manuseritos que se hicieron
circular en la primavera de 1920;° ;conocié Sorel esta actitud dannun-
ziana? $6lo Missiroli podria dar una respuesta). Segiin Sorel, “Marx tenia
una | confianza tan grande en la subordinacitn de 1a historia a las leyes
del desarrollo del espiritu, que ensefié que, después de la cafda del capi-
talismo, la evolucion hacia el Comunismo? perfecto se produciria sin ser
provocada por una Iucha de clases (Carta sobre el programa de Gotha).
Parece que Marx® creia, como Hegel, que Jos diversos momentos de la
evolucidn s¢ manifiestan en paises distintos, cada uno de los cuales es
especialmente apto para cada uno de esos momentos (ver el prefacio del
21 de enero de 1882 a una traduccién rusa del Manifieste). £l no hizo
nunca una exposicidn explicita de su doctrina; asi, muchos marxistas estdn
convencidos de que todas las fases de la evolucién capitalista deben pro-
ducirse en la misma forma, en todos los pueblos modernos. Estos marxis-
tas son demasiado poco hegelianos™.’

c] La cuestidn: jantes o después de 18487 Sorel no entiende el significado
de este problema, no obstante la literatura al respecto (aunque sea lite-
ratura de pacotilla) y alude al “curioso™ (sic) cambio que se produjo en
el espiritu de Marx" a fines de 1850: en marzo éste firm¢ un manifiesto

a En el manuscrite: “Com.”.
9 En el manascrito: “M.”.

339

72



72 bis

de los revolucionarios® refugiados en Londres, en el cual se trazaba el
programa de una agitacion revolucionaria® a emprenderse en vista de un
nueve y proximo sacudimiento social, que Bernstein encuentra digno del
bisofio de los revolucionarios de club (Secialismo tedrico ..., p. 51),
mienfras que después se convencid de que la revolucién nacida de la
crisis de 1847 acababa con aquella crisis. Ahora bien, los afios siguientes
al 48 fueron de una prosperidad sin igual: faltaba pues para Ia revolucion
proyectada la primera de las condiciones necesarias: un proletariado re-
ducido al ocio y dispuesto a combatir (cfr. Andler, I, pp. 55-56) ¢pero
de qué edicién?). Asi habria nacido en los marxistas Ia concepeidn de 1a
miseria creciente, que habria debido servir para espantar a los obreros e
inducirlos a combatir en vista de un empeoramiento probable incluso en
una situnacién préspera (explicacién infantil v contradictoria de los | he-
chos, si bien es cierto que de la teoria de la miseria creciente se ha hecho
un instrumento de tal género, un argumento de inmediata persuasion: y
por lo demis, ¢se tratd de un arbitrio? Sobre Ia época en que nacié la
teoria de la miseria creciente debe verse la publicacién de Roberto
Michels).2

d] Sobre Proudhon: “Proudhon pertenecia a aquella parte de la bur-
guesia mis cercana al proletariado; por eso los marxistas han podido acu-
sarlo de ser un burgués, mientras que los escritores més sagaces lo con-
sideran como un admirable prototipo de nuestros (es decir, franceses)
campesinos y de nuestros artesanos (cfr. Daniele Halévy en Débats del
3 de enero de 1913).”*® Este juicio de Sorel se puede aceptar. Y he aqui
cémo explica Sorel 1a mentalidad “juridica” de Proubon: “En razén de la
modestia de sus recursos, los campesinos, los propietarios de las fibricas
més pequeiias, los pequefios comerciantes estin obligados a defender
enérgicamente sus intereses ante los tribunales, Un socialismo que se pro-
ponga proteger a las capas situadas en los niveles mas bajos de Ia econo-
mia, esti naturalmente destinado a dar gran importancia a la seguridad
del derecho; y una tendencia semejante es particularmente fuerte entre
aquellos escritores que, como Proudhon, tienen la cabeza llena de re-
cuerdos de la vida rural”.'® Y da todavia otras ideas para reforzar este
andlisis, que no acaba de convencer: la mentalidad juridica de Proudhon
estd ligada a su antijacobinismo, a los recuerdos literarios de la Revolu-
cion francesa y del antiguo régimen que se supone condujo # la explosion
jacobina precisamente por la arbitrariedad de Ia justicia: la mentalidad
juridica es la sustancia del reformismo pequefio burgués de Proudhon y

2 En ¢l manuscrito: “Rivol.”, que sustituye al término “comunista” empleado en
el texto de Sorel citado por Gramsci.

b En el manvscrito: “rev.”. En general en este parigrafo los términos “revolu-
cién” y “revolucionario” estan abreviados, asi como el término “proletariado™.

340



sus origenes sociales contribuyeron a formarla por otro y “mas alto” nexo
de conceptos y de sentimientos: en este andlisis Sorel se confunde con Ia
mentalidad de los “ortodoxos™ tan despreciados por él. Lo extrafio es
que Sorel, teniendo tal conviccidn | sobre la tendencia social de Proudhon,
lo exalte y en ocasiones lo proponga como modelo o fuente de principios
para el proletariado moderno; si Ia mentalidad juridica de Proudhon tiene
este origen, ;por qué los obreros tendrian que ocuparse de la cuestién
de un “nuevo derecho”, de una “seguridad del derecho”, etcétera?

En este punto, se tiene la impresién de que el ensayo de Sorel ha sido
mutilado v que falta precisamente una parte, referente al movimiento ita-
liano de las fabricas: por €l texto publicado, es posible imaginar que Sorel
habria encontrado en el movimiento de las comisiones internas dirigidas
a controlar los reglamentos de las fabricas y en general la “legislacién® in-
terna de las fibricas que dependia tinicamente del arbitrio incontrolado
de los empresarios, el equivalente de las exigencias que Proudhon reflejaba
para los campesinos y los artesanos. El ensayo, tal como estd publicado,
es incoherente e incompleto; su conclusién, referente a Jtalia (“Muchas
razones me habian conducide a suponer, desde hacia muche ticmpo, que
lo gue un hegeliano llamaria €l Weligeist, corresponde hoy a Italia. Gra-
cias a Italia, la luz de los tiempos nuevos no se apagara”*') no tiene nin-
guna demostracién, aunque fuese en esbozos y alusiones, af modo de Sorel.
En Ia #ltima nota hay una alusién a los consejos de los obreros y cam-
pesinos en Alemania, “que vo consideraba afines al espiritu proudhoniano”
y una cita de los Materiali per una teoria ... (pp. 164 y 394).%2 Seria
interesante saber si verdaderamente el ensayo fue mutilado y por quién: si
directamente por Missiroli o por otros.

Nota I. No se¢ puede comprender a Sorel como figura de “intelectual
revolucionario™ si no se picnsa en la Francia posterior a 1870, asf como no
se puede comprender a Proudhon sin el “pdnico antijacobino™ de la épo-
ca de la Restauracion. El 70 y el 71 vieron en Francia dos terribles de-
rrotas, la nacional, que pesd sobre los intelectuales burgueses, y la derrota
popular de la Comuna que pesé | sobre los intelectuales revolucionarios:
la primera cred tipos como Clémenceau, quintaesencia del jacobinismo na-
cionalista francés, la segunda creé al antijacobine Sorel v el movimiento
sindicalista “antipolitico”. El curiosc antagonismo de Sorel, sectario, mez-
quino, antihistérico, es una consecuencia del desangramiento popular del
71 (debe verse a este respecto la “Lettre & M. Daniel Halévy” en ¢l Mou-
vement Socialiste, 16 de agosto v 13 de septiembre de 1907);2® de ahi
viene una curiosa luz para sus Reflexiones sobre Ia violencia. El derra-
mamiento de sangre de 1871, cortd el corddn umbilical entre el “nuevo pue-
blo” y la tradicion de 1793: Sorel habria querido ser el representante de
esta ruptura entre pueblo y jacobinismo histérico, pero no lo logré.

Nota I1. Los escritos de Sorel de la posguerra tienen cierta importancia

341

73

73 bis



74

para la historia de la cultura occidental, Sorel atribuye al pensamiento de
Proudhon toda una serie de instituciones y de actitudes ideolégicas de este
periodo. ;Por qué pudo Sorel hacer esto? ;Es absolutamente arbitrario
este juicio suyo? Y dada la agudeza de Sorel como tedrico de las ideas,
que excluye, al menos en gran parte, una tal arbitrariedad, ;de qué expe-
riencias culturales partid Sorel, ¥y no es todo ello importante para un
juicio global de Ia obra soreliana? Es cierio que hay que reestudiar a So-
rel, para captar por debajo de las incrustaciones parasitarias depositadas
sobre su pensamiento por admiradores diletantes ¢ intelectnales, lo que
en aquél es més esencial v permanente. Hay que tener presente que se ha
exagerado mucho sobre la “austeridad” y “seriedad” moral e intelectual
de Sorel; del epistolario con Croce s¢ desprende que €l no siempre ven-
cia los estimulos de la vanidad: eso lo revela, por ejemplo, el tono remiso
de la carta en la que quiere explicar a Croce su adhesion (titubeante e
incluso platénica) al “Circulo Proudhon™ de Valois ¥ su coqueteo con. los
elementos jévenes de la tendencia mondrquica y clerical.’* Mds | afin:
habia mucho diletantismo, mucho “no empefarse nunca a fonde”, por lo
tanto mucha intrinseca irresponsabilidad en las actitudes “politicas™ de
Sorel, que no eran numca estrictamente politicas, sino “cultorales-politi-
cas”, “intelectuales-politicas”, “au dessus de la mélee”: también a Sorel
se le podrian hacer muchas acusaciones semejantes a las confenidas en el
opisculo de uno de sus discipulos, 7 misfazti degli- intelletfuali® £l mismo
era un intelectual “puro” y por eso habria que separar, con un anélisis cui-
dadoso, lo que hay en sus obras de superficial, de brillante, de accesorio,
ligado a las contingencias de Ia polémica extemporinea, y lo que hay de
“carnoso” y sustancioso, para hacerlo entrar, asi definido, en el circulo
de 1a cultura moderna.

Nota III. En 1929, después de la publicacidn de una carta en la que
Sorel hablaba de Oberdan,™ se multiplicaron los articulos de protesta
por algunas expresiones usadas por Sorel en sus cartas a Croce y Sorel
fue “demolido” (particularmente violento fue un articulo de Arturo Stan-
ghellini reproducido en la Italia Letteraria de aquellos dias).’™ El episto-
lario fue interrumpido en ¢l ntmero siguiente de la Cririca vy reanudado,
sin mencién alguna del incidente, pero con algunas novedades: bastantes
nombres fueron publicados s6lo con las iniciales y se tuvo la impresién de
que algunas cartas no fueron publicadas ¢ que fuercn expurgadas. Desde
este momento comienza en el periodismo una nueva valoracidn de Sorel
y de sus relaciones con Italia.

En ciertos aspectos Sorel se puede parangunar con De Man, pero jqué
diferencia entre los dos! De Man se embrolla absurdamente en la historia
de las ideas y se deja deslumbrar por las apariencias superficiales; si al-
guna reconvencién se le puede hacer a Sorel es precisamente en sentido
contrario, la de que analiza demasiado minuciosamente la sustancia de las

342



ideas y de gue pierde a menudo el sentido de las proporciones. Sorel
encuentra que una serie de acontecimientos de la posguerra son de | cardc- 74 bis
ter proudhoniano; Croce encuentra que De Man sefiala un retorno a
Proudhon,*® pero De Man, tipicamente, no comprende los acontecimientos
de la posguerra indicados por Sorel. Para Sorel es proudhoniano lo que
es creacién “espontdnea” del pueblo, es “ortodoxo” lo que es de origen
burocritico, porque tiene siempre ante si como obsesiones, de una parte
la borocracia de la organizacién alemana y de la otra el jacobinismo, am-
bos fendmenos de centralizacién mecdnica con las palancas de mando en
manos de una banda de funcionarios. De Man fue siempre, en realidad,
un ejemplar pedante de la burocracia laborista belga: todo es pedante
en €l, incluso el entusiasmo, Cree haber hecho descubrimientos grandiosos,
porque repite con un formulario “cientifico™ la descripcion de uvna serie
de hechos més o menos individuales: es una tipica manifestacién de posi-
tivismo, que duplica el hecho, describiéndolo y generalizindolo en una
formula y después de la formulacién del hecho hace la ley del hecho
mismo. Para Sorel, como se desprende del ensayo publicado por la Nuova
Antologia, 1o que cuenta en Proudhon es la orientacién psicoldgica, no
ya la actitud prictica concreta, sobre la cnal, en verdad, Sorel no se pro-
nuncia explicitamente: esta orientacién psicolégica consiste en “confun-
dirse” con los sentimientos populares (campesinos y artesanos), que con-
cretamente brotan de la situacién real impuesta al pueblo por los ordena-
mientos econdémico-estatales, en “hundirse” en ecllos para comprenderlos
y expgesarlos en forma juridica, racional; esta o aquella interpretacion, o
incluso €l conjunto de ellas, pueden ser errdneas, o fantasticas, o incluso
ridiculas, pero la actitud general es lo més productivo de consecuencias
valiosas. La actitud de De Man, por el contrario, es la “cientificista™: se
inclina ante el pueblo no para comprenderlo | desinteresadamente, sino 75
para “teorizar” sus sentimientos, para construir esquemas seudocientificos;
no para ponerse al unisono y extraer principios juridico-educativos, sino
como cl zodlogo observa un mundo de insectos, como Maeterlinck observa
las abejas y las hormigas.

De Man tiene la pretension pedante de sacar a la luz y al primer plano
los llamados “valores psicolégicos y éticos” del movimiento obrero; ;pero
puede eso significar, como pretende De Man, una refutacién perentoria
y radical de la filosofia de la praxis?'® Eso serfa como decir que el sacar
a la luz el hecho de que la gran mayoria de los hombres esta afin en la
fase ptolomeica, signifique refutar las doctrinas copernicanas, v que el
folklore deba sustituir a la ciencia. La filosofia de la praxis sostiene que
los hombres adquieren conciencia de su posicién social en ¢l terreno de las
ideologias;®® zacaso habrd excluido al pueblo de este modo de tomar con-
ciencia de si? Pero es una observacién obvia que el mundo de las ideolo-
gias estd (en su conjunto) mds atrasado que las relaciones técnicas de

.

343



75 bis

76

produccibén: un negro apenas llegado de Africa puede convertirsé en em-
pleado de la Foid, aunque durante mucho tiempo siga siendo fetichista
vy aunque siga convencido de que la antropofagia es un modo de nutrirse
normal y justificado. De Man, si se hiciera una encuesta al respecto, jqué
conclusiones sacaria de ella? Que la filosofia de la praxis debe estudiar
objetivamente lo que los hombres piensan de si mismos y de los otros a
este respecto estq fuera de toda duda, ;pero debe aceptar supinamente
como eterno este modo de pensar? ;No seria éste el peor de los mecani-
cismos y de los fatalismos? Tarea de toda iniciativa historica es la de
modificar las fases culturales precedentes, la de hacer homogénea la cul-
tura a un nivel superior al precedente, etcétera. En realidad 1a filosofia de
la praxis siempre ha trabajado en esc terreno que De Man cree haber
descubierto, pero ha trabajado en él para innovar, | no para conservar
supinamente. El “descubrimiento” de De Man es un lugar comin y su
refutacion es un refrito poco sabroso.

Con este “conservadurismo” se explica el discreto éxito de De Man,
incluso en lialia, al menos en ciertos ambientes (especialmente en el am-
biente crociano-revisionista y en el catélico). Del libro principal de De
Man, Croce escribié un anuncio en la Critica de 1928, De Ruggiero es-
cribid una resefia en la Critica de 1929:2* la Civilta Cattolica y el Leonar-
do reseiiag en 1929;# G, Zibordi lo menciond en su librito sobre Prampo-
Iini;®* un anuncio editorial muy elogioso hizo de él Ia Casa Laterza para
la traduccidn de Schiavi®® y Schiavi hablo de él como de algo grande en su
prefacio;? articulos de adhesion publicé I Problemi del Lavoro, die te-
produjo las tesis finales no reproducidas en la traduccién de Schiavi.*” La
[talia Letteraria del 11 de agosio de 1929 publicé una resefia de Um-
berto Barbaro. Escribe Barbaro: . . .una critica del marxismo que, si bien
se vale de las anteriores ‘revisiones’ de caricter econdmico, en general
estd basada en una cuestion tdctica (sic) relativa a la psicologia de las
masas obreras”. “De los muchos intentos de ir au de ld del marxismo (el
traductor, el conocide abogado Alessandro Schiavi, modifica un poco el
titvlo, en *superacidon’ en sentido crociano y muy justificadamente (!) por
lo demés, porque el mismo De Man considera 1a suya como una posi-
cién en antitesis necesaria para una sintesis superior) éste no es cierta-
mente de Jos mas poderosos y mucho menos de los més sisteméticos; in-
cluso porque la critica se basa predominantemente en aquella misteriosa
y huidiza, aunque ciertamente fascinante, seudociencia que es Ja psicolo-
gia. Con respecto al ‘movimiento’ este libro es més bien derrotista y a
veces proporciona incluso argumentos a las tendencias que quiere com-
baiir: al fascismo por un grupo de observaciones sobre los estados afectivos
y sobre los ‘complejos’ (en sentido freudiano) de los obreros de los que
se deri|van ideas de *alegria del trabajo’ y de ‘artesanado’, y al comunismo
y al fascismo juntos por la escasa eficacia de los argumentos en defensa

344



de la democracia y del reformismo”.®

Resefia de Paolo Milano exr la Italia che Scrive de septiembre de 1929
Milano distingue en la obra de De Man dos aportaciones: < 19> la masa
de observaciones psicolégicas sobre la fase de desarrollo, las desviaciones,
las reacciones contradictorias del movimiento obrero v socialista en afios
recientes, una sagaz coleccioén de datos y docurnentos sociales, en suma: el
andlisis de la evolucién reformista de las masas obreras por un lado y
de los grupos patronales por el ofro, segén Milano, es rica y satisfactoria;
<29> y la discusién tedrica de la que deberia resultar la “superacién
del marxismo™ (exactamente, para De Man, el “repudio” del markismo).
Para De Man la filosofia de la praxis, en su fondo mecanicista y racio-
nalista (!), es superada por las investigaciones més recientes, que han
asignado a la concatenacién racional solamente un lugar, y ni siquiera
el mds importante, en la seric de los movimientos de los actos humanos,
A la reaccién mecédnica (1) de la dialéctica marxista, la ciencia moder-
na (') ha sustituido victoriosamente (1) una reaccidén psicoldgica, cuva
intensidad no es proporcional (?) a la causa agenie. Para Milana: “Ya
estd claro que cualquier critica a la concepcién marxista de la historia
Heva autométicamente a plantear el contraste entre interpretacion mate-

rialista e interpretacién idealista del mundo y a asignar en sustancia una.

prioridad al ser o al conocer”, De Man ha escapado a este problema, o
mejor, se ha detenido a medio camino, declarindose por una concepcién
de los hechos humanos como generados por “motores psicoldgicos” v por
“complejos” sociales, o sea que De Man estd influido por la psicologia
freudiana, sobre todo a través de las aplicaciones a las doctrinas sociales,
intentadas por Adler (jquizd | Max Adler? ;y en qué escritos?).®® Ob-
serva Milano: “Se sabe por lo demds qué débil terreno es la psicologia en
las investigaciones historicas: tanto mas equivoco en investigaciones del
tipo de éstas de que se habla Los fenémenos psicoldgicos, en efecto, se
prestan en distintas ocasiones a ser indicados como tendencias volinivas
o como hechos materiaies; entre estas opuestas interpretaciones oscila
también De Man y evita por lo tanto una toma de posicidén sobre el punto
crucial de la confrontacién, Un lector sagaz juzgard mds bien verdadera-
mente psicoldgico et origen de la obra de De Man: nacida de una crisis
de desencanto y de la comprobacién de la insuficiencia de las doctrinas
marxistas integrales para explicar los fendmenos gue se habian ofrecido
a la observacion del autor durante su frabajo politico cotidiano. No obs-
tante sus dptimas intenciones, el tenor del libro no supera esta documen-
tada y animada comprobacién ni logra una refutacién tedrica en el plano
adecuado y con el vigor ‘necesario’ ” y concluye: “‘La prueba nos Ia da el
Gitimo capitulo, en el que el tratamiento verbal querrfa concluir con la
recomendacion de una posicién politica prictica. De Man, evitando igual-
mente los dos extremos de una tictica de toma del poder y de un aposto-

345

76 bis



7

-

lado exclusivamente idealista, aconseja una educacion genérica de las
masas y con ello se pone fuera de aquel socialismo del gue sin embargo,
a lo largo de toda la obra, se habia declarado fiel ¢ iluminado parti-
dario”.

En la Civiltda Cattolica del 7 de septiembre de 1929, en el articulo “Per
la pace sociale” (del padre Brucculeri) que comenta el famoso laudo emi-
tido por la Congregacitén del Concilio en ¢} conflicto entre obreros ¢ in-
dustriales catdlicos de la regién Roubaix-Tourcoing, hay este pasaje: “El
marxismo —como demuestra De Man en sus més bellas piginas— fue una
corriente materializadora del mundo obrero moderne”.® O sea, ias pa-
ginas de De Man son todas bellas, pero algunas son todavia méis bellas.
(Dada esta actitud de los catélicos con respecto a la tendencia de De
Man, puede explicarse ¢émo Giuseppe | Prezzolini, aludiendo en el Pé-
gaso de septiembre® de 1930 al libro de Philip sobre el Movimento operaio
americano, califica a Philip como un “demderata cristiano”, si bien del
libro no se desprende ni estd justificada semejante calificacién).®?

En los fasciculos de la Civilta Cattolica del 5 de octubre y del 16 de
noviembre de 1929 se publica un ensayo muy difundido sobre el libro de
De Man.*® La obra de De Man ¢35 reputada “no obstante sus deficiencias,
la mis importante y, digamos afin, genial, de cuanias hasta ahora existen
en la literatura antimarxista”.** Hacia el final del ensayo se encuentra esta
impresién general: “El autor (De Man), aunque ha superado una crisis
de pensamiento rechazando, con gesto magnanime, ¢l marxismo, estd adin
titubeante, y su inteligencia dvida de verdad no esta plenamente satisfe-
cha. El se agita en los umbrales de !a verdad, capta sus rayos, pero no s¢
lanza adelante para hundirse en la luz. Auguramos a De Man que, una vez
superada su crisis, podrd elevarse, como ¢l gran obispo de Tagaste, del
divino reflejo que es 1a ley moral en el alma, al divino infinito, a la fuente
eternamente espléndida de todo aquello que por el universo se expande™.®

Cfr. Cuaderno 4 (XU1), pp. 61-64, 39, 73-78 bis, 36; Cuaderno 8 {XXVII), p.
51. ¥ Cuaderno 4 (X11), pp. 42-42 bis, 60-61 vy 8) bis.

§ < 67>>. Paso del saber al comprender, ai sentir, y viceversa, del sentir
al comprender, al saber. Bl elemento popular “siente”, pero no siempre
comprende ¢ sabe; el elemento intelectual “sabe™, pero no siempre com-
prende y especialmente “siente”. Por lo tanto, los dos extremos son la pe-
danteria y el filistefsmo por una parte y ia pasion ciega y el sectarismo
por la otra, No es que el pedante no pueda ser apasionado, todo Io con-
trario; la pedanteria apasionada es tan ridicula y peligrosa como €l secta-
rismo v la demagogia mas desenfrenados. El error del intelectual consiste

e

& En el manuscrito: “de octubre”.

346



< en creer> que se pueda saber sin comprender-y-especialmente. sin sen-
tir y ser apasionado (no sélo del saber en si, sino por el objeto del | sa-
ber) o sea que el intelectual puede ser tal (y no un puro pedante) si es
distinto y separado del pueblo-nacidn, o sea sin sentir las pasiones ele-
mentales del pueblo, comprendiéndolas v en consecuencia explicindolas y
justificindolas en esa situacién histdrica determinada, y vinculandolas dia-
iécticamente a las leyes de la historia, a una concepcién superior del mun-
do, cientifica y coherentemente elaborada, el “saber”; no se hace politi-
ca-historia sin esta pasidn, o sea sin esta conexidén sentimental entre inte-
lectuales y pueblo-nacién. En ausencia de tal nexo las relaciones del in-
telectual con el pueblo-nacién son o se reducen a relaciones de orden
puramente burocritico, formal; los intelectuales se convierten en una casta
o un sacerdocio (el llamado centralismo organico), 8i la relacién entre los
intelectuales v ¢l pueblo-nacién, entre dirigentes v dirigidos, entre gober-
nantes y gobernados, es dada por una adhesién orgénica en la que el sen-
timienfo-pasidén s¢ convierte en comprensidén v por lo tanto en saber (no
mecdnicamente, sino en forma viva), sélo entonces la relacién es de re-
presentacion, y se produce el intercambio de elementos individuales en-
tre gobernados y gobernantes, entre dirigidos y dirigentes, o sea que se
rezliza Ta vida de conjunto que es la fnica fuerza social, se crea el “blo-
qgue historico”. De Man “estudia” los sentimientos popuiares, no con-
siente con ellos para guiarlos y conducirlos a una catarsis de civilizacion
moederna; su posicién es la del estudioso de folklore que tiene continua-
mente el temor de que la modernidad le destruya el objeto de su ciencia.
Por lo demis, hay en su libro el reflejo pedante de una exigencia real:
que los sentimientos populares sean conocidos v estudiados tal como se
presentan objetivamente v no considerados como algo desdefiable e inerte
en el movimiento histérico,

Cir. Cuaderno 4 (X1il), pp. 64 bis-65.

§ <68>. La “nueva” ciencia. G. A. Borgese y Michel Ardan. En la
novela de Julio Verne De lg tierra a la luna, Michel Ardan, en su discurso
programatico, dice liricamente que “el espacio no existe, | porque los
astros €stan a tal punto proximos los unos de los otros que se puede pen-
sar el universo cemo un todo solido, cuyas distancias reciprocas pueden
compararse a las distancias existentes entre las moléculas del metal mds
compacto como ¢l oro o el platino”. Borgese, siguiendo las huellas de
Eddingion, ha volteado el razonamiento de Verne y sostiene que la “ma-
teria sdlida” no existe, porque el vacio en el dtomo es tal que un cuerpo
humano, reducido a las partes solidas, se convertiria en un corpiisculo
solo visible bajo el microscopio.® Es la “fantasia® de Verne aplicada 2 la
ciencia de los cientificos ¥ no ya a la de los nifios. (Verne imagina que

347

77 bis

78



78 bis

en el momento en que Arden expone su tesis, Maston, uno de los pefsona-
jillos con los que hace ingeniosos sus libros, al gritar con entusiasmo: “{S1,
las distancias no existen!” estd a punto de caer, probando asi, con sus
propios huesos, si las distancias existen o no).?

CEr. Cuaderno 9 (XIV), pp. 41-42,

§ <69>. Sorel, Proudhon, De Man (continuacion pigina 70 bis y 5.).
Mario Missiroli publicé en 1932 en las Edizioni Corbaccio de Milan, Ia
“apunciada” recopilacién de articulos escritos por Georges Sorel en pe-
rigdicos italianos desde 1910 hasta 1921, con el titule L'Ewopa sotto
la tormenta. El escrito de Sorel, publicado en la Nuova Antologia del
12 de diciembre de 1928 con el titulo “Ultime meditazioni (Scritto pos-
tumo inedito)” no se encuentra reproducido en el volumen, no obstan-
te haber sido anunciado como escrito por Sorel a modo de prefacm 1a
seleccién de los articulos reproducidos, por lo demds, no permitia la im-
presién de tal prefacio, que no tienc nada que ver con el contenido del
libro, Parece evidente que Missiroli no se atuvo a las indicaciones que
Sorel debid de darle para compilar la seleccidn, indicaciones que se pueden
obtener del “prefacio” descartado. La recopilacién fue hecha ad wsum
delphini, tomando en cuenta Onicamente una de tantas dirccciones del
pensamierto soreliano, que no se puede considerar que fuese juzgada por
el escritor coma la mds importante, porgue de otro modo el “prefacio”
hubiera tenido otra entopacién. A la recopilacién precede, por el contra-
rio, un prefajcio de Missiroli, que es unilateral y en estridente contraste
con el prefacio censurado, del cual, poco lealmente, ni siquiera se hace
mencion.

§ <70>. Antonio Labriola. Seria de gran utilidad un resumen objetivo
y sistematico (aunque fuese de tipo escolar-analitico) de todas las publi-
caciones de Antonio Labriola sobre la filosofia de la praxis para sustituir
los libros agotados. Un trabajo de ese género es prelimtinar a toda inicia-
tiva dirigida a volver a poner en circulacidn @ posicién filosdfica de La-
briola que es muy poco conocida fuera de un reducido circulo. Es asom-
broso que e¢n sus Memorias Ledn Bronstein hable del “diletantismo” de
Labriola! (revisar). No se comprende este juicio (a menos que quisiera
significar la separacién entre teoria y préctica en la persona de Labriola,
lo que no parece ser el caso) sino como un reficjo inconsciente de la
pedanterfa seudocientifica del grupo intelectual alemén que tuvo tanta in-
fluencia en Rusia. En realidad Labricla, al afirmar que la filosofia de 1a
praxis es independiente de cualquier otra corriente filoséfica, que es auto-
suficiente, es el dinico que tratd de construir cientificamente la filosofia de

348



la praxis. La tendencia dominante se ha manifestado en dos corrientes
principales:

1] La {lamada ortodoza, representada por Plejanov (cfr. I Problemi
fondamentali)? que en realidad, no obstanie sus afirmaciones en contra-
rio, recae en el malertalismo vulgar. No ha sido bien planteado el pro-
blema de los “origenes™ del pensamiento del fundador de la filosofia de
la praxis: wn estudio cnidadoso de la cultura filoséfica de Marx® (y del
ambiente filoséfico general en el que se formo directa e indirectamente)
es ciertamente necesario, pero como premisa al estudio, mucho més im-
portante, de su propia y “original” filosofia, que no puede agotarse en
algunas “fuentes” y en “su cultura personal”: es preciso, ante todo, tomar
en cuenta su actividad creadora y constructora. El modo de plantear el
problema por parte de Plejinov es tipicamente propio del | método posi-
tivista y muestra sus escasas facultades especulativas e historiograficas.

2] La tendencia “ortodoxa” ha determinado su puesta: la de vincular
la filosofia de la praxis al kantismo o a otras tendencias filoséficas no
positivistas y materialistas, hasta la conclusién “agnéstica” de Otto Bauer
gue en su librito sobre la “religién” escribe que el marxismo® puede ser
sostenido e integrado por cualquier filosofia, por lo tanto también por el
tomismo.® Esta segunda, por lo tanto, no es una tendencia en sentido es-
tricto, sino un conjunto de todas las tendencias que no aceptan la llamada
“ortodoxia” del pedantismo alemén, hasta Ia frendiana de De Man.

(Por qué Labriola y su planteamiento del problema filoséfico han te-
nido tan escaso éxito? A este respecto puede decirse lo gue Rosa dijo a
propésitc de la economia critica® y de sus problemas mds clevados: en
el periodo romdntico de la lucha, del Sturm und Drang popular, todo el
interés se orienta hacia las armas mds inmediatas, hacia los problemas de
tdctica en politica v hacia los problemas culturales menores en el campo
filoséfico. Pero desde ¢l momento en que un grupo subalterno se vuelve
realmente autdénomo y hegemodnico suscitando un nuevo tipo de Estado,
nace concretamente Ia exigencia de construir un nuevo orden intelectual
y moral, o sea un nuevo tipo de sociedad y por lo tanto la exigencia de
elaborar los conceptos més universales, las armas ideoldgicas més refina-
das y decisivas. De ahi la necesidad de volver a poner en circulacién a
Antonio Labriola v de hacer predominar su planteamiento del problema
filoséfico. Se puede plantear asi 1a lucha por una cultura superior auténo-
ma; la parte positiva de la lucha que se manifiesta en forma negativa v
polémica con los a- privativos vy los amti- {anticlericalismo, ateismo, etcé-
tera). Se da una forma moderna y actual al humanismo laico tradicional
que debe ser la base ética del nuevo tipo de Estado.

El tratamiento analitico y sistematico de la concepcion | filosdfica de

2 En el manuscrito: “M.”.
13 L]

b En el manwscriip: “m.”,

349

79

79 bis



Antonio Labriola podria convertirse en la seccién filoséfica de una revista
del tipo medio Voce, Leonardo (Ordine Nuovo),®* de lo cual se habla en
la seccidn de periodismo. Habria que recopilar una bibliografia interna-
ciondl sobre Labriola (Neue Zeit, etcétera).

Cir. Cuaderno 3 (XX), pp. 16-17.

2 En el manuscrito: “0. N,

350



Cuaderno 12 (XXIX)
1932

Apuntes y notas dispersas para un
grupo de ensayos sobre la historia
de los intelectuales

[E——






<§ 1>, ;Son los intelectuales un grupo social auténomo ¢ independien- 1
te, o bien cada grupo social tiene su propia categoria especializada de
intelectnales? El problema es complejo por las variadas formas que ha
adoptado hasta ahora el proceso histérico real de formacién de las diver-
sas categorias intelectuales, Las mas importantes de estas formas son dos:

1] Cada grupo social, naciendo en el terreno originaric de una funcién
esencial en ¢l mundo de la produccitn econémica, sc crea al mismo tiempo,
orgénicamente, una o mds capas de inielectuales que le dan homogeneI—
dad y conciencia de su propia funcién no sélo en el campo econémico, sino
también en ¢l social y politico: el empresario capitalista crea junto con él
al técnico de la industria, al cientifico de la economia politica, al orga-
nizador de una nueva cultura, de un nuevo derecho, etcétera, etcétera. Hay
que observar el hecho de que el empresario representa una elaboracion
social superfor, ya caracterizada por una cierta capacidad dirigente y téc-
nica (o sea intelectual): debe tener una cierta capacidad téenica, ademds
de en la esfera circunscrita de su actividad y de su iniciativa, también en
otras esferas, al menos en aquellas més cercanas a la produccion econd-
mica (debe ser un organizador de masas de hombres, debe ser un orga-
nizador de la “confianza” de los ahorradores en su empresa, de los com-
pradores de su mercancia, etcétera). Si no todos los empresarios, al me-
nos una €lite de ellos debe tener una capacidad de organizador de la
sociedad en general, en todo su complejo organismo de servicios, hasta
el organismo estatal, por la necesidad de crear las condiciones méas favo-
rables a la expansién de su propia clase; o debe poseer por lo menos la
capacidad de escoger los “delegados” (empleados especializados) a los
que se confiard esta actividad orgamizativa de las relaciones generales ex-
ternas a la empresa. Puede observarse que los intelectuales “organicos”
que cada nueva clase crea consigo y elabora en su desarrollo progresivo,
SOR en su mayor parte “especializaciones” de aspectos parciales de la
actividad primitiva del tipo social nuevo que la nueva clase ha sacado a
fa luz. (Incluso los sefiores feudales eran detentadores de una particular
capacidad técmica, la militar, y es precisamente desde el momento en que
la aristocracia pierde el monopolio de la capacidad técnico-militar que se
inicia la crisis del feudalismo. Pero la formacién de los intelectuales en el
wundo feudal y en el precedente mundo clisico es una cuestién a examinar
aparte: esta formacidn y elaboracidn sigue vias y modos que hay que estu-

353



18

diar concretamente. Asi hay gue sefialar que la masa de los campesinos,
por mis que desempefie una funcin esencial en el mundo de la produc-
cidén, no elabora sus propios intelectuales “orginicos” y no “asimila™? nin-
giin estrato de intelectuales “tradicionales™, por mis que de la masa de
los campesinos otros grupos sociales extraigan muchos de sus intelectuales
y gran parte de los intelectuales tradicionales sean de origen campesino.)

2] Pero todo grupo social “esencial”, emergiendo a la historia desde
la precedente estruciura econdmica y como expresidn de su desarrollo (de
esta estructura), ha encontrado, al menos en la historia conocida hasta
ahora, categorias sociales preexistentes y que incluso aparecian como Te-
presentantes de una continuidad histérica ininterrumpida incluso por los
més | complicados y radicales cambios de las formas sociales y politicas.
La mas tipica de estas categorias intelectuales es la de los eclesiasticos, mo-
nopolizadores durante largo tiempo (durante toda una fase historica que
incluso se caracteriza en parte por este monopolio) de algunos servicios
importantes: la ideclogia religiosa, o sea la filosofia y la ciencia de la
época, con la escuela, la instruccién, la moral, la justicia, la beneficencia,
Ia asistencia, etcétera. La categoria de los eclesidsticos puede ser conside-
rada como la categoria intelectual orgdnicamente ligada a la aristocracia
terrateniente: era equiparada juridicamente a la aristocracia, con la que
compartia el ejercicio de la propiedad feudal de la tierra y el uso de los
privilegios-estatales ligados a la propiedad. Pero ¢l monopolio de las su-
perestructuras por parte de los eclesidsticos (de ahi nacié la acepcidn
general de “intelectual” —o de “especialista®™— de la palabra “clérigo”,
en muchas lenguas de origen neolatino o influidas fuertemente, a través
del latin eclesidstico, por las lenguas neolatinas, con su correlativo de “lai-
co” en el sentido de profanoc —no especialista) no fue ejercido sin luchas
y limitaciones, y por lo tanto se produjo el nacimiento, en varias formas
(que habri que buscar y estudiar concretamente) de otras categorias, fa-
vorecidas v engrandecidas por el fortalecimiento del poder central del
monarca, hasta el absolutismo. Asi se fue formando la aristocracia de la
toga, con sus propios privilegios; un estrato de administradores, etcétera,
cientificos, tedricos, filésofos no eclesiasticos, etcétera,

Asf como estas diversas categorias de intelectuales tradicionales sien-
ten con “espiritu de cuerpo” su ininterrumpida continuidad histérica y su
“calificacién™, de igual manera se ven a si mismas como autdépomas e
independientes de! grupo social dominante; esta autoposicidn no carece
de consecuencias en el campo ideolégico v politico, consecuencias de vasto
alcance (toda la filosofia idealista puede facilmente conectarse con esta
posicién asumida por el complejo social de los intelectuales y se puede
definir Ia expresion de esta utopia social por la que los intclectuales se
creen “independientes”, auténomos, revestidos de caracteristicas propias a

a2 En el manuscrito: “asimile”.

354



ellos solos, etcétera. Hay que sefialar, sin embargo, que si €l papa y la alta
jerarguia de la Iglesia se creen mds ligados a Cristo y a los apostoles que
a los senadores Agnelli y Benni, no sucede lo mismo con Gentile ¥ Croce,
por ejemplo; Croce, especialimente, se siente fuertemente ligado a Aristo-
teles y Platén, pero no oculta, tampoco, que esta ligado a los senadores
Agnelli y Benni y es precisamente en esto donde hay que buscar el ca-
ricter més relevante de 1a filosofia de Croce).

(Esta mvesugacmn sobre la historia de los intelectnales no serd de ca-
rdcter “sociol6gico”, sino que dard lugar a una serie de ensayos de “his-
toria de la cultura™ (Kulturgeschrchre) v de historia de la ciencia politica.
Sin embargo, serd dificil evitar algunas formas esquemdticas y abstractas
que recuerdan a las de la “sociologia”: por lo tanto, habrd que encontrar
la forma literaria m4s adecuada para que la exposicién sea “no-sociologi-
ca”. La primera parte de la investigacién podria ser una critica metodold-
gica de las obras ya existentes sobre los intelectuales, que son casi todas
de caricter sociol6gico. Por lo tanto es indispensable recopilar la biblio-
graffa sobre ¢l tema.)

¢{Cudles son los limites “méximos” de la acepcién de “intelectual™? ;Se
puede encontrar un criterio unitario para caracterizar 1gualmente todas las
diversas y dispares actividades intelectuales y para distinguir éstas al mismo
tiempo y en forma esencial de las actividades de los otros agrupamientos
sociales? El error metodolégico mas difundido me parece €l de haber bus-
cado este criterio de distincién en lo intrinseco de las actividades intelec-
tuales y no, por el contrario, | en ¢l conjunto del sistema de relaciones en
el que aquéllas (y por lo tanto los grupos que las encaman) vienen a en-
contrarse en ¢l complejo general de las relaciones sociales. Y en verdad
el obrero o proletario, por ejemplo, no es especificamente caracterizado
por el trabajo manual o instrumental (aparte la consideracién de que no
existe trabajo puramente fisico ¥ que incluso la expresion de Taylor de
“gorila mnaestrado” es una metafora para indicar un limite en nna de-
terminada direccién: en cualquier trabajo fisico, incluso el mas mecénico
v degradado, existe un minimo de calificacion técnica, o sea un minimo
de actividad intelectual creadora), sino por este irabajo en deferminadas
condiciones y en determinadas relaciones sociales. Y ya ha sido observado

_que el empresario, por su misma funcién, debe tener en cierta medida un

cierto nimero de calificaciones de caricter intelectual, si bien su figura
social no sea determinada por ellas sino por las relaciones generales so-
ciales que precisamente caracterizan la posicién del empresario en la in-
dustria,

Todos los hombres son intelectuales, podria decirse por lo tanto; pero
no todos los hombres tienen en la sociedad la funcién de intelectuales (de
igual modo, porgue puede darse que cualguiera en cualquier momento se
frfa dos huevos o se remiende un desgarron del abrigo, no se dird que

355



;|

todos son cocineros y sasires).}Se forman asi histéricamente categorias
especializadas para el ejercicio de !a funcion intelectual, se forman en co-
nexién con todos los grupos sociales, pero especialmente en conexidn con
fos grupos sociales mads importanies vy sufren elaboraciones méds amplias
y complejas en conexién con el grupo social dominante} Una de las ca-
racteristicas més relevantes de cada grupo que se desarrolla hacia el do-
minio ¢s su lucha por la asimilacién y la conquista “ideoldgica™ de los
intelectuales tradicionales, asimilacién y conquista que es tanto més ri-
pida y eficaz cuanto mas elabora simultineamente el grupo dado sus
propios intelectuales orgénicos. El enorme desarrollo alcanzado por la
actividad v la organizacién escolar (en sentido amplio) en las sociedades
surgidas del mundo medieval indica qué importancia han asumido en el
mundo moderno las categorias vy las funciones intelectuales: asi como se
ha tratado de profundizar y dilatar la “intelectualidad” de cada individuo,
asi se ha tratado también de multiplicar las especializaciones y de afinar-
las. Ello resulta de las instituciones escolares de diverso grado, hasta lle-
gar a los organismos para promover la llamada “alta cuitura”, en cada
campo de la ciencia y de la técnica. (La escucla es el instrumento para
elaborar los intelectuales de diverso grado. La complejidad de la funcién
intelectual en los diversos Estados se puede medir objetivamente por la
cantidad de escuelas especializadas y por su jerarquizacion: cuanto més
extensa es el “4rea” escolar y cuanto més numerosos los “grados™ “ver-
ticales™ de la escuela, tanto mas complejo es e} mundo cultural, 1a civili-
zacién, de un determinado Estado. Se puede teper un término de paran-
gbn en la esfera de 1a técnica industrial; la industrializacién de un pais se
mide por su capacidad en la construccién de méquinas para construir
maquinas y en la fabricacién de instrumentos cada vez mas precisos para
construir miquinas e instrumentos para construir miquinas, etcétera. El
pais que tiene la mejor infraestructura para construir instrumentos para
Ios laboratorios experimentales de los cientificos y para construir instru-
mentos para la verificacién de estos instrumentos, puede considerarse el
més complejo en el campo técnico-industrial, el més civilizado, etcétera,
Lo misme en la preparacién de los intelectnales y en las escuelas dedi-
cadas a esta preparacion: escuelas ¢ institutos de alta cultura son asimila-
bles.) (También en este campo la cantidad no puede separarse de la ca-
lidad, A la mas refinada especializacién técnico-cultural no puede dejar
de corresponder la mayor extensién posible de la difusién de la instrucjcién
primaria y la mayor solicitud para favorecer los grados intermedios en el
mayor nimero posible. Naturalmente esta necesidad de crear la més am-
plia base posible para la seleccidén y elaboracién de las mAas altas califi-
caciones intelectuales —esto es, de dar a la alta cultura v a la técnica su-
perior una estructura democratica— no carece de inconvenientes: se crea
asi la posibilidad de vastas crisis de desocupacidn de los estratos medios

356



intelectuales, tal como de hecho sucede en todas las sociedades modernas.)
Hay que sefialar que la elaboracién de estratos intelectuales en la rea-
fidad concreta no ocurre sobre un terreno democritico abstracto, sino
segiin procesos histdricos tradicionales muy concretos) Se han formado
estratos que tradicionalmente “producen” intelectuales v son los mismos
que de costumbre estin especializados en el “ahorro”, o sea la pequefia y
mediana burguesia terrateniente y algunos estratos de la pequefia y me-
diana burguesia urbana. La diversa distribucién de los diversos tipos de
escuelas (cldsicas y profesionales) enm el territorio “econémico” y las di-
versas aspiraciones de las varias categorias de estos estratos, determinan
o dan forma a la produccién de las diversas ramas de especializacién in-
telectual. Asi, en Italia, la burguesia rural produce especialmente funcio-
narios estatales y profesionistas libres, mientras que la burguesia citadina
produce técnicos para la industria: y por eso Italia septentrional produce
especialmente técnicos ¢ Italia meridional especialmente funcionarios y
profesionistas.

< La relacién entre los intelectuales y el mundo de la produccién no es
inmediata, como sucede para los grupos sociales fundamentales, sino que
es “mediada”, en diverso grado, por todo el tgjido social, por el conjunto
de las superestructuras, de las que, precisamente, los intelectuales son los
“funcionarios”. Podria medirse la “organicidad” de los diversos estratos
| intelectuales, su més o menos estrecha conexion con un grupo social fun-
damental, estableciendo una gradacién de las funciones y de las superes-
tructuras desde abajo hacia arriba (desde la base estructural para arriba).
Es posible, por ahora, establecer dos grandes “planos” superestructurales,
el que se puede Hlamar de la “sociedad civil”, o sea del conjunto de orga-
nismos vulgarmente llamados “privados”, y el de la “sociedad polftica o
Estado” v que corresponden a la funcién de “hegemonia™ que el grupo
dominante ejerce en toda la sociedad y al de “dominio directo” o de man-
do que se expresa en ¢l Estado y en el gobierno “juridico”. Estas funcio-
nes son precisamente organizativas y conectivas. Los intelectuales son los
“encargados” por el grupo dominante para el ejercicio_de las funciones
subalte de Ia hegemonia social y del gobierno politico, esto es: 17T dél
ﬁmm,granaes Tiasas de la poblacidn a la
orientacién imprimida a la vida social por el grupo dominante fundamen-
tal, consenso que nace “historicamente” del prestigio (¥ por lo tanto de
la confianza) derivado® por el grupo dominante de su posicidn y de su
funcién en el mundo de Ia produccion; 2] del aparato de coercién estatal
que asegura “legalmente” la disciplina de aquellos grupos que no “con-
sienten” ni activa ni pasivamente, pero que esti constituido por toda la
sociedad en prevision de los momentos de crisis en el mando y en Ia di-
reccién en que el consenso espontineo viene a faltar. Pste planteamiento

a En el manuscrito: “de Ia”.

357



del problema da como resultado una extensidn muy grande del concepto de
intelectual, pero solo asi es posible llegar a una aproximacion concreta
de la realidad. Este modo de plantear la cuestién choca contra prejui-
cios de casta: es verdad que Ia misma funcidn organizativa de la hegemo-
nia social y del dominio estatal da lugar a una cierta division del trabajo
y por lo tanto a toda wna gradacién de calificaciones, en algunas de las
cuales no | aparece ya ninguna atribucién directiva y organizativa: en el
aparate de direccién social y estatal existe toda una serie de empleos de
carjcter manual e instrumental (de orden y no de concepto, de agente y
no de oficial o de funcionario, etcétera), pero evidentemente hay que
hacer esta distincitn, igual que habrd que hacer también algunas otras,
De hecho la actividad intelectual debe ser diferenciada en grados incluso
desde el punto de vista intrinseco, grados que en los momentos de extrema
oposicion dan una auténtica diferencia cualitativa: ‘en el escalén mis ele-
vado habra que poner a los creadores de las diversas ciencias, de la filo-
sofia, del arte, etcétera; en el mas bajo a los més humildes “administra-
dores” y divulgadores de la riqueza intelectual ya existente, tradicional,
acumulada. El organismo militar, también en este caso, ofrece un modelo
de estas complejas graduaciones: oficiales subalternos, oficiales superio-
res. Estado mayor; ¥ no hay que olvidar a los graduados de tropa, cuya
importancia real es superior a lo que suele pensarse. Es interesante notar
gue todas estas parfes se sienten solidarias e incluso gque los estratos in-
{feriores manifiestan un espiritu de cuerpo més marcado y extraen del
mismo una jactancia que a menudo los expone a pullas y chanzas.

En el mundo moderno, la categorfa de los intelectuales, asi entendida,
se ha ampliado de forma inandita. Han sido elaboradas por el sistema
social democritico-burocritico masas imponentes, no todas ellas justifi-
cadas por las necesidades sociales de 1a produccién, aunque si justificadas
por las necesidades politicas del grupo dominante fundamental. De ahi Ia
concepeidn loriana del “trabajador” improductivo (;pero improductive con
referencia a quién y a qué modo de produccién?), que podria en parte
justificarse si se toma en cuenta que estas masas explotan su posicién
para hacerse asignar tajadas ingentes de la renta nacional. La formacién
de masas ha estandarizado a los individuos tanto como calificacién indi-
vidual v como psicologia, determinando los mismos fendémenos que en
todas las demas masas estandarizadas: competencia que plantea la ne-
cesidad de la organizacion profesional de defensa, desocupacidn, super-
produccién escolar, emigracién, etcétera.

Diversa posicidn de los intelectuales de tipo urbano y de tipo rural.”
Los intelectuales de tipo urbano han crecido junto con la industria y es-
tan ligados a su destino. Su funcién puede ser parangonada con la de los
oficiales subalternos en el ejército: no tienen ninguna iniciativa auténoma
para construir los planes de construccién; ponen en relacién, articulandola,

358



la masa instrumental con el empresario, elaboran la ejecucién immediata
del plan de produccién establecido por el estado mayor de la industria,
controlando sus fases laborales elementales. En su media general, los
intelectuales urbanos estdn muy estandarizados; los altos intelectuales ur-
banos se confunden siempre con el auténtico estado mayor industrial.]

Los intelectuales de tipo rural son en gran parte “tradicionales”, o Sea
ligados a la masa social campesina y pequefioburguesa, de cindad (espe-
cialmente de los centros menores), todavia no elaborada y puesta en mo-
vimiento por el sistemna capitalista: este tipe de intelectual pone en con-
tacto a la masa campesina con la administracion estatal o local (abogados,
notarios, etcétera) y por esta misma funcién tiene una gran funcién poli-
tico-social, porque la mediacién profesional es dificilmente separable de
la mediacidn politica. Ademids: en el campo el intelectual (cura, abogado,
maestro, notario, médico, etcétera) tiene un nivel de vida medio superior
o al menos distinto del correspendiente al campesino medio y por ello
representa para éste un modelo social en la aspiracién a salir de su con-
dicién y mejorarla. El campesino piensa | siempre que al menos uno de
sus hijos podria llegar a ser intelectual {especialmente cura), o sea con-
vertirse en un sefior, elevando el grado social de la familia v facilitando
su vida econémica con las afinidades que no podrd dejar de tener con
los otros sefiores. La actitud del campesino con respecio al intelectnal es
dual y parece contradictoria: admira la posicién social del intelectual y en
general del empleado estatal, pero en ocasiones finge despreciarla, o sea
que su admiracion estd tefiida instintivamente de elementos de envidia v
rabia apasionada. No se comprende nada de la vida colectiva de los cam-
pesinos y de los gérmenes y fermentos de desarrollo que en ella existen si
no se toma en consideracidn, si no se estudia en concrete y no se pro-
fundiza, esta subordinacién efectiva a los intelectuales: fodo desarrollo or-
ganico de las masas campesinas, hasta cierto punto, estd vinculado a los
movimientos de los intelectuales v depende de ellos,

Otro es el caso de los intelectuales urbanos: los téenicos de fibrica no
explican ninguna funcién politica sobre sus masas instrumentales, o al
menos €sta es una fase ya superada; a veces ocurre precisamente lo con-
trario, que las masas instrumentales, al menos a través de sus propios
intelectuales orginicos, ejercen una influencia politica sobre los técnicos.

[El punto central de la cuestién sigue siendo la distincién entre inte-
lectuales como categoria organica de todo grupo social fundamental, e in-
telectuales como categoria tradicional; distincién de la que brota toda
una serie de problemas vy de posibles investigaciones historicasEl pro-
blema més interesante es el que coneierne, si se considera desde eSte punto
de vista, al partido politico moderno, sus origenes reales, sus desarrollos,
sus formas. ;Qué viene a ser el partido politico por lo que toca al pro-
blema de los intelectuales? Hay que hacer algunas distinciones: 1] para

359

3&



algunos grupos sociales el partido politico no es otra cosa que el modo
propio de elaborar su propia categoria de infelectuales orgénicos, que se
forman asi v no pueden dejar de formarse, dadas las caracteristicas gene-
rales y las condiciones de formacién, de vida y desarrollo del grupo social
dado, directamente en el campo politico y filosdfico v no ya en el campo
de la técnica productiva (en el campo de la téenica productiva se forman
aquellos esiratos que puede decirse corresponden a los “graduados de tro-
pa” en el ejéreito, o sea los obreros calificados y especializados en la
ciudad v en forma mdis compleja los medieros® v colonos en el campo,
porgue el mediero v el colono en general corresponden més bien al tipo
artesano, que es el obrero calificado de una economia medieval); 2] el
partido politico, para todos los grupos, es precisamente el mecanismo gue
en !a sociedad civil comple la misma funcién que cumple el Estadoe, en
medida mas vasta y mds sintéticamente, en la sociedad politica, o sea que
procura la fusién entre intelectuales orgdnicos de un dado grupo, el do-
minante, e intelectuales tradicionales, y esta funcién el partido la cumple
precisamente en dependencia de su funcién fundamental que es la de ela-
borar sus propios compenentes, elementos de un grupo social nacido y
desarrollade como “ccondémico™, hasta hacerlos convertirse en intelectuales
politicos calificados, dirigentes, organizadores de todas las actividades v
las funciones inherentes al desarrollo organico de una sociedad integral,
civil y politica. Puede decirse incluso que, en su ambifo, el partido politico
cumple su funcién mucho més cumplida y orginicamente de lo que el
Estado cumple la suya en un 4mbifo mds vasto: un intelectual que entra
a formar parte del partido politico de un determinado grupo social, se
confunde con los intelectuales organicos del grupo mismo, se liga estre|cha-
mente al grupo, lo que no sucede a través de la participacitén en la vida
estatal sino mediocremente y a veces de ningtin modo. También sucede
que muchos intelectuales creen que ellos son ¢l Estado, creencia que, dada
Ia masa imponente de la categoria, a veces tiene consecuencias notables
y lleva a complicaciones desagradables para el grupo econémico funda-
mental que realmente es el Estado.

Que todos los miembros de un partide politico deban ser considerados
como intelectuales es una afirmacién que puede prestarse alaburlay a la
caricatura; no obstante, si se reflexiona, nada es més exacto, Habrd que
hacer distinciones de grados, un partido podra tener una mayor o menor
composicidén del grado més alto o del mas bajo, no es eso lo que importa:
importa 1a funcién que es directiva y organizativa, o sea educativa, o sea
intelectual. Un comerciante no entra a formar parte de un partido politi-
co para hacer comercio, ni un industrial para producir més a costos redu-
cidos, ni un campesino para aprender nuevos métodos de cultivar la
tierra, aunque algunos aspectos de estas exigencias del comerciante, del

2 En el manuscrito: “con los medieros”.

360



industrial, del campesino puedan hallar satisfaccién en el partido politico
(la opinidén general contradice lo anterior, afirmando que el comerciante,
el industrial, €l campesino “politiqueros™ pierden en vez de ganar, y son
los peores de su categoria, lo cual puede discutirse). Para estos fines, den-
tro de ciertos limites, existe el sindicato profesional en el que la actividad
econdmico-corporativa del comerciante, del industrial, del campesingo, en-
cuentra su cuadro més adecuado. En el partido politico los elementos de
un grupo social econdémico superan este momento de su desarrollo histé-
rico v se convierten en agentes de actividades generales, de caricter na-
cional e internacional. Esta funcién del partido politico deberia aparecer
mucho mis clara despuds de un anélisis histérico concreto de cémo se han
desarrollado las categorias orgdnicas y las categorias tradicionales de los
intelectuales tanto en el terreno de las diversas historias nacionales como
en el del desarrollo de los diversos grupos sociales mis importantes, en el
cuadro de las diversas naciones, especialmente en aquellos grupos cuya
actividad econémica ha sido predominaniemente instrumental,

La formacién de los intelectuales tradicionales es el problema histdrico
mas interesante. Estd ciertamente vinculado a la esclavitud del mundo cla-
sico y ala posicién de los libertos de origen griego y oriental en la orga-
nizacién social del Imperic romano, Esta separacidn no sélo social sino
nacional, de raza, entre masas notables de intelectuales v la clase domi-
nante del Imperio romano se reproduce después de la caida del Imperio
enire guerreros germanicos e intelectuales de origen romanizado, conti-
nuadores de la categoria de los libertos. Se entrelaza con estos fendémenos
¢l nacimiento y desarrollo del catolicismo y la organizacion eclesiastica
que durante muchos siglos absorbié la mayor parte de las actividades
intelectuales y ejercié el monopolio de la direccidn cultural, con sancio-
nes penales para quienes quisieran oponerse ¢ incluso eludir el monopo-
lio. En Italia se da el fendmeno, mé4s o menos intenso segln las épocas,
de la funcidn cosmopolita de los intelectuales de la peninsula. Mencio-
naré las diferencias que saltan inmediatamente a la vista en el desarrcilo
de los intelectuales en toda una serie de paises, al menos las mds nota-
bles, con la advertencia de que estas observaciones deberin ser controla-
das y profundizadas {por lo demds, todas estas notas deben ser considera-
das simplemente como apuntes y temas para la memoria, que deben ser
controladas | y profundizadas):

Para halia el hecho central es precisamenta la funcién internacional y
cosmopolita de sus intelectuales, que es causa y efecto del estado de dis-
gregacién en que pérmanecié la peninsula desde la caida del Imperio ro-
mano hasta 1870.

Francia ofrece un tipo logrado de desarrollo armonico de todas las ener-
gias nacionales y especialmente de las categorias intelectuales; cuando en
1789 un nuevo agrupamiento social affora politicamente a la historia,

361

4a



estd completamente equipado para todas sus funciones sociales y por ello
lucha por el dominio total de la nacién, sin entrar en compromisos espe-
ciales con las viejas clases, sino por €l contrario subordinindolas a sus
propios fines. Las primeras células intelectuales del nuevo tipo nacen
con las primeras células econdmicas: la misma organizacién eclesidstica
resulta influida (galicanismo, luchas muy precoces entre la Iglesia y el Es-
tado). Esta masiva construccién intelectual explica la funcidn de la cul-
tura francesa en los siglos Xviu y x1x, funcién de irradiacién internacional
y cosmopolita v de expansién de caricter imperialista y hegeménico de
modo orglnico, por lo tanto muy distinta de la italiana, de caricter inmi-
gratorio personal y disgregado, que no refluye sobre 1a base nacional para
potenciarla sino que por el contrarioc coopera a hacer imposible 1a cons-
titucién de una solida base pacional,

En Rusia diversos aspectos: la organizacién politica y econdmico-co-
mercial es creada por los normandos (variegos), la religiosa por los grie-
gos bizantinos; en un segundo tiempo los alemanes y los franceses llevan
a Rusia la experiencia europea y dan un primer esqueleto consistente a
la gelatina historica rusa. Las fuerzas nacionales son inertes, pasivas y re-
ceptivas, pero seguramente por eso mismo asimilan completamente las in-
fluencias extranjeras y a los mismos extranjeros, rusificindolos. En el
petiodo histérico més reciente ocurre el fendmeno inverso: una élite de
personas entre las mas activas, enérgicas, emprendedoras y disciplinadas,
emigra al extranjero, asimila 1a cultura y las experiencias historicas de los
paises mds avanzados de Occidente, sin por ello perder las caracteristicas
mas esenciales de su propia nacionalidad, esto es, sin romper los vinculos
sentimentales ¢ histdricos con su propio pueblo; hecho asi su aprendizaje
intelectual, regresa a su pafs, obligando al pueble a un forzado despertar,
a una marcha acelerada, hacia adelante, quemando etapas, La diferencia
entre esta €lite y la alemana importada {por Pedro el Grande, por ejem-
plo) consiste en su carécter esencial nacional-popular: no puede ser asi-
milada por la pasividad inerte del pueblo ruso, porque ¢lla misma es una
enérgica reaccién rusa a su propia inercia histérica.

En otro terreno y en muy distintas condiciones de tiempo y lugar, este
fenémeno ruso puede parangonarse con el nacimiento de la nacidén norte-
americana (Estados Unidos): los inmigrantes anglosajones son también
ellos una élite intelectual, pero especialmente moral. Naturalmente quere-
mos referirnos a los primeros inmigrados, a los pioneros, protagonistas de
las luchas religiosas y politicas inglesas, derrotados, pero no humillados ni
deprimidos en su patria de origen. Ellos importan a América, con ellos
mismos, ademds de la energia moral y volitiva, un cierto grado de civili-
zacidn, una cierta fase de la evolucién histérica europea, que trasplantada
al suelo virgen americano por tales agentes, continia desarrollando las
fuerzas implicitas en su naturaleza pero con un ritmo incomparablemente

362



mas rapido que en la vieja Europa, donde existe toda una serie de frenos
(morales intelectuales politicos econémicos, incorporados en determinados
grupos de la poblacion, reliquias de los regimenes pasados que no quie-
ren desaparecer) que se oponen a | un procese répido y equilibran en la
mediocridad toda iniciativa, diluyéndola en el tiempo y en ¢l espacio.

En Inglaterra el desarrollo es muy distinto que en Francia, El nuevo
agrupamiento social nacido sobre la base del industrialismo moderno, tie-
ne un serprendente desarrollo econémico-corporativo, pero avanza a tien-
tas en el campo intelectual-politico. Muy vasta la categoria de los intelec-
tuales orginicos, esto es, nacidos en el mismo terreno industrial con el
grupo econdmico, pero en la esfera mis elevada encontramos conservada
la posicidn de casi monopolio de la vieja clase terrateniente, que pierde
la supremacia econdémica pero conserva durante largo tiempo una supre-
macia politico-intelectual y es asimilada como “intelectuales tradiciona-
les” y estrato dirigente por el nuevo grupo en el poder, La vieja aristo-
cracia terrateniente se une a los industriales con un tipo de estructura que
en otros paises es precisamente el que une a los intelectuales tradicionales
a las nuevas clases dominantes.

El fenémeno inglés se presentd también en Alemania, complicado por
otros elementos histdricos y tradicionales. Alemania, como Italia, fue la
sede de una institucidn y de una ideologia universalista, supranacional
{Sacro Romano Imperio de la Nacidn alemana) v dio una cierta cantidad
de personal a la cosmépolis medieval, depauperando sus propias energias
internas y suscitando luchas que derivaban de los problemas de organiza-
cidén nacional v mantenian la disgregacién territorial de la Edad Media.
El desarrollo industrial se produjo bajo una apariencia semifeudal que
durd hasta noviembre de 1918 y los junkers mantuvieron una suprema-
cia politico-intelectual mucho mayor que la del mismo grupo inglés. Ellos
fueron los intelectuales tradicionales de los industriales alemanes, pero
con especiales privilegios v con una fuerte conciencia de ser un grupo so-
cial independiente, basada en el hecho de que ejercian un notable poder
econémico sobre la tierra, méds “productiva” que en Inglaterra. Los jun-
kers prusianos se parecen a una casta sacerdotal-militar, que tiene un casi
monopolio de las funciones directivas-organizativas en la sociedad politi-
ca, pero que tiene al mismo tiempo una base econémica propia y no
depende exclusivamente de la liberalidad del grupo econdémico dominante,
Por otra parte, a diferencia de los nobles terratenienies ingleses, los jun-
kers constituian la oficialidad de un gran ejéreito permanente, lo que les
daba cuadros organizativos sélidos, favorables a la conservacidon del es-
piritu de cuerpo y del monopolio politico (en el libro Parlamenio e
governo nel nuovo ordinamenio della Germania de Max Weber® se pueden
haflar muchos elementos para ver cémo el monopolio politico de los no-
bles impidi6 la elaboracion de un personal politico burgués vasto y expe-

363



5a

rimentado y cdmo se encuentra en la base de las continuas crisis parlamen-
tarias v de la disgregacién de los partidos liberales y democraticos; de
ahi la importancia del Ceniro Catdlico y de la socialdemocracia, que en
¢l periodo imperial lograron elaborar su propio estrato parlamentario v
directivo bastante notable).

En los Estados Unidos debe observarse la ausencia, en cierta medida,
de los intelectuales tradicionales y por lo tanto el diverso equilibrio de los
intelectuales en general. Se dio una formacién masiva sobre la base indus-
trial de todas las superestructuras modernas. L.a necesidad de un equilibrio
no ¢s dada por el hecho de que hay que fusionar a los intelectuales orgs-
nicos con los tradicicnales que no existen como categoria cristalizada y
misonefsta, sino por el hecho de que hay que fusionar en un unico crisol
nacional de cultura unitaria fipos de culturas distintas traidas por los in-
migrados de diversos origenes nacionales. La falta de | una vasta sedimen-
tacion de intelectuales tradicionales, como la que se dio en los pafses de
antigua civilizacién, explica en parte, tanto la existencia de dos finicos
grandes partidos politicos, que en reaiidad podrian facilmente reducirse
a uno solo (cfr. no sdlo con la Francia de la posguerra, cuando la mul-
tiplicacién de los partidos se convirtidé en fenémeno general) y al con-
trario la multiplicacién ilimitada de las sectas religiosas (me parece que
se han catalogado mas de doscientas; cfr. con Francia y con las encarnizadas
luchas sostenidas para mantener la unidad religiosa y moral del pueblo
francés).

Una manifestacién interesante estd todavia por estudiarse en los Estados
Unidos y es la formacién de un nimero sorprendente de intelectuales ne-
gros, que absorben la cultura y la técnica americana. Puede pensarse en
la influencia indirecta que estos intelectuales negros pueden ejercer sobre
las masas atrasadas de Africa ¥ en la influencia direcia si se verificase una
de estas hipdtesis: 1] que el expansionismo norteamericano se sirva de
los negros nacionales como agentes para conquistar los mercados africa-
nos y extender a éstos su propio tipo de civilizacién (algo parecido ha
ocurrido ya, pero ignoro en qué medida); 2] que las luchas por la unifi-
cacion del pueblo americano se agudicen en tal medida que determinen
el éxodo de los negros v el retorno a Africa de los elementos intelectua-
ies mas independientes v enérgicos y por lo tanto menos propensos a so-
meterse a una posible legislacion todavia més humillante que las costum-
bres actualmente vigentes, Nacerfan de ahi dos cuestiones fundamentales:
1] de la lengua, o sea ;podria el inglés convertirse en la lengua.culta de
Africa, unificadora de la existente multiplicidad de dialectos? 2] la de si
este estrato intelectual puede tener la capacidad asimiladora y organiza-
dora en tal medida que llegue a convertir en “nacional” el actual senti-
miento primitivo de raza despreciada, elevando al continente africano al
mito y a la funcion de patria comian de todos los negros. Me parece que,

364



por ahora, los negros de Ameérica deben de teper un espiritu de raza y
nacional més negativo que positive, esto es, suscitado por la lucha que los
blancos conducen para aislarlos y aplastarlos: ;pero no fue éste el caso de
los judios hasta terminar el siglo xvin? La Liberia ya americanizada y con
el inglés como lengua oficial podria convertirse en la Sidn de los negros
americanos, con la tendencia a constituirse en el Plamonte africano.

En la América meridional y central la cuestién de los intelectuales me
parece que debe examinarse tomando en cuenta estas condiciones funda-
mentales: fampoco en la América meridional y central existe una vasta
categorfa de intelectuales tradicionales, pero la cosa no se presenta en los
mismos términos de los Estades Unidos. En efecto, encontramos en la base
del desarrollo de estos paises los cuadros de las civilizaciones espafiola v
portuguesa de los sigios xvi y XvII, caracterizada por la Contrarreforma y
el militarismo parasitario. Las cristalizaciones resistentes todavia hov en
estos paises son el clero v una casta militar, dos categorias de intelectuales
tradicionales fosilizadas en la forma de la madre patria europea. La base
industrial es muy restringida y no ha desarrollado superestructuras com-
plicadas: 1a mayor cantidad de intelectuales es de tipo rural y puesto que
domina el latifundio, con extensas propiedades eclesiasticas, estos inte-
lectuales estan vinculados al clero y a los grandes propietarios. La com-
posicidon nacional es muy desequilibrada incluso entre los blancos, pero
se complica por las masas notables de indios que en algunos paises son
1a mayorfa de 1a poblacion, Puede decirse en general que en estas regio-
nes americajnas existe atin una situwacién de Kuliwrkampf y de proceso
Dreyfus, o sea una situacién en la que ¢l elemento laico y burgués no ha
alcanzado aun la fase de la subordinacion a la politica laica del Estado
moderno de los intereses y de la influencia clerical ¥ militarista. Asi su-
cede que por oposicidén al jesuvitismo tiene todavia mucha influencia la
masoneria y el tipo de organizacién culiural como la “Iglesia positivista”.
Los acontecimientos de estos dltimos tiempos (noviembre de 1930), des-
de el Kulturkampf de Calles en México a las insurrecciones militares-po-
pulares en la Argentina, en el Brasil, en €l Perd, en Chile, en Bolivia,
demuestran precisamente la exactitud de estas observaciones.

Otros tipos de formacién de las categorias intelectuales v de sus rela-
ciones con Ias fuerzas nacionales se pueden encontrar en la India, en la
China, en ¢l Japon. En el Jap6n tenemos una formacién del tipo inglés
y alemén, o sea de una civilizacién industrial que se desarrolla dentro de
una envoltura feudal-burocritica con caracteristicas propias inconfundi-
bles.

En Ia China existe el fendmeno de la escritura, expresion de la com-
pleta separacién de los intelectuales vy el pueblo. En l1a India v en la China
la enorme distancia entre los intelectuales y el pueblo se manifiesta tam-
bién en el campo religioso. El problema de las diversas creencias y del

365



62

modo diverso de concebir v practicar la misma religion entre los diversos
estratos de la sociedad, pero especialmente entre clero e intelectnales y
pueblo, deberia ser estudiado en general, porque se manifiesta en todas
partes en cierta medida, si bien en los paises del Asia oriental tiene sus
manifestaciones méis extremas. En los paises protestantes la diferencia es
relativamente pequefia (la multiplicacion de las scctas estd ligada a 1a exi-
gencia de una sutura completa entre intelectuales y pueblo, lo cual repro-
duce en la esfera de la organizacidn superior todas las escabrosidades de
la concepcién real de las masas populares). Es muy notable en los paises
catSlicos, pero en grados diversos: menos grande en la Alemania catdlica
y en Francia, mds grande en Italia, especialmente en el Mediodia y en
las islas; grandisima en la peninsula ibérica y en los pafses de la América
latina, El fenémeno auments de volumen en los paises ortodoxos en los
gue hay que hablar de tres grados de la misma religién: el del alto clero
v los monjes, ¢l del clero secular y el del pueblo. Se vuelve absurdo en
el Asia oriental, donde la religién del pueblo a menudo no tiene nada
que ver con la de los libros, por méds quc a ambas se les dé el mismo
nombre.

Aspectos diversos de la cuestidn de los intelectuales, ademds de los arri-
ba mencicnados.(Hay que realizar un plan orginico, sistematico y razo-
nado. Registro de la actividad de caricter predominantemente intelectual.
Instituciones ligadas a la actividad cultural. Métedo y problemas de mé-
todo del trabajo intelectual v cultural, tanto creativo como divulgativo. Es-
cuela, academia, circulos de diverso tipo como instituciones de elabora-
cidén colegial de la vida cultural. Revistas y periddicos como medios para
organizar y difundir determinados tipos de cultura.)

Puede observarse en general que en la civilizacidn moderna todas las
actividades pricticas se han vuelto tan complejas y las ciencias se han entre-
lazado a tal punto con la vida, que toda actividad prictica tiende a crear
una escuela para sus propios dirigentes y especialistas y por consiguiente
a crear un grupo de intelectuales especialistas de grado mas elevado, que
ensciien en estas escuelas. Asi, junto al tipo de escucla que se podria llamar
“humanista”, v es el tradicional mds antiguo, y que estaba orientada a
| desarrollar en todo individuo humano la cultura general todavia indife-
renciada, la potencia fundamental de pensar y saber dirigirse en la vida,
se ha ido creando todo un sistema de escuelas particulares de diverso
grado, para ramas profesionales enteras o para profesiones ya especiali-
zadas ¢ indicadas con precisa identificacién, Puede incluso decirse que la
crisis escolar que hoy nos amenaza estd precisamente ligada al hecho de
que este proceso de diferenciacidén y particularizacion se produce cadtica-
mente, sin principios claros y precisos, sin un plan bien estudiado y cons-
cientemente establecido: 1a crisis del programa y de la organizacién esco-

366



lar, o sea de la crientacion -general de una politica de formacion de lod
modernos cuadros intelectuales, es en gran parte un aspecto y una com-
plicacién de la crisis organica mds amplia y general. La divisién funda-
mental de la escuela en clisica y profesional era un esquema racional: la
escuela profesional para las clases instrumentales, la cldsica para las cla-
ses dominantes y para los intelectuales. El desarrollo de la base industrial
tanto en la ciudad como en el campo tenia una creciente necesidad del
nuevo tipo de intelectual urbano; se desarrolls, junto a la escuela clisi-
ca, la escuela técnica (profesional pero no manual), lo que puso en dis-
cusion el principio mismo de la orientacién concreta de cultura general,
de la orentaci6n humanista de la cultura general fundada sobre la tra-
dicién grecorromapa. Esta orientacién, una vez puesta en discusion, puede
considerarse arruinada, porque su capacidad formativa se basaba en gran
parie en el prestigio general v tradicionalmente indiscutido de una deter-
minada forma de civilizacién.

Hoy Ia tendencia es la de abolir todo tipo de escucla “desinteresada”
(no inmediatamente interesada) y “formativa® o de dejar de ella s6lo un
ejemplar reducido para una pequefiz élite de sefiores vy damas que no
tienen que pensar en prepararse un futuro profesional, y la de difundir cada
vez mas las escuelas profesionales especializadas en las que el destino del
alumno y su futura actividad se hallan predeterminadas. La crisis tendrd
una solucién que racionalmente deberia seguir esta linea: escuela tnica
inicial de cultura general, humanista, formativa, que equilibre justamente
el desarrollo de las capacidades de trabajar manualmente (técnicamente,
industriatmente) v el desarrollo de las capacidades del trabajo intelectual.
De este tipo de escuela Unica, a través de experiencias repetidas de orien-
tacion profesional, se pasard a una de las escuelas especializadas o al
trabajo producitvo.

— Debe tenerse presente la tendencia en desarrollo por 1a que toda activi-

dad prictica tiende a crearse su propia escuela especializada, asi como cada
actividad intelectual tiende a crearse sus propios circulos de cultora, que
asumen la funcidn de instituciones posescolares especializadas para orga-
pizar las condiciones en las que sea posible mantenerse al corriente de los
progresos que se realizan en cada rama cientifica Se puede observar tam-
bién que cada vez més los organos deliberantes tienden a distinguir su
actividad en dos aspectos “organicos”, la deliberativa que les es esencial
y la técnica-cultural por la que las cuestiones acerca de las que hay que
tomar resoluciones son primero examinadas por expertos vy analizadas
cientificamente. Esta actividad ha creado ya todo un cuerpo burocritico
de una nueva estructura, porque ademéis de los oficios especializados de
competentes que preparan el material técnico para los cuerpos deliberan-
tes, se crea un segundo cuerpo de funcionarios, mis o menos “volunta-
rios” v desinteresados, elegidos segiin las ocasiones en la industria, en la

367



banca, en las finanzas, Es éstc uno de los mecanismos a través de los
cuales la burocracia de carrera acabd por conirolar los regimenes demo-
criticos y parlamentarios; ahora el mecanismo | se va extendiendo orgéni-
camente y absorbe en su circulo a los grandes especialistas de 1a actividad
practica privada, que asi controla tanto a los regimenes como a la buro-
cracia. Puesto que se trata de un desarrollo organico necesario gue tiende
a integrar el personal especializado en la técnica politica con personal es-
pecializado en las cuestiones concretas de administracién de las actividades
pricticas esenciales de las grandes y complejas sociedades nacionales mo-
dernas, todo iniento de exorcizar estas tendencias desde el exterior no pro-
duce otro resultado que prédicas moralistas y gemidos retdricos. Se plan-
tea la cuestién de modificar la preparacién del personal técnico politico
integrando su cultura segiin las nuevas necesidades, y la de elaborar nue-
vos tipos de funcionarios especializados que colegialmente integren la ac-
tividad deliberante. El tipo tradicional del “dirigente” politico, preparado
sOlo para las actividades juridico-formales, se vuelve anacrénico y repre-
senta un peligro para la vida estatal: el dirigente debe tener aquel minimo
de cultura general técnica que le permita, si no *crear” autonoramente
Ia solucién justa, si saber juzgar entre las soluciones presentadas por los
expertos v elegir en consecuencia la que es justa desde el punto de vista
“sintética” de la técnica politica. Un tipo de colegio deliberante que busca
incorporarse la competencia técnica necesaria para operar realistamente
fue va descrito en otro lugar,* donde se habla de lo que sucede en las re-
dacciones de ciertas revistas, que funcicnan al mismo tiempo como redac-
ciones y como circulos de cultura. El circulo critica colegialmente y con-
tribuye ast a elaborar los trabajos de los redactores, cuyas tareas estan
organizadas segiin un plan y una divisién del trabajo racionalmente dis-
puesta, A través de la discusion y la critica colegial (hecha de sugerencias,
consejos, indicaciones metodoldgicas, critica constructiva y orientada a la
educacion reciproca) por la que cada uno funciona como especialista en
su materia para integrar la competencia colectiva, en realidad se consigue
clevar el nivel medio de los redactores, para alcanzar la elevacién o la
capacidad del més preparado, asegurando a la revista una colaboraci6n cada
vez més elegida y orgdnica, v no sdlo eso, sino creando las condiciones
para el surgimiento de un grupo homogéneo de intelectuales preparado
para producir una actividad “librera” regular y metddica (no sélo de pu-
blicaciones de ocasién y de ensayos parciales, sino de trabajos orgamicos
de conjunto). Indudablemente, en esta especie de actividad colectiva, cada
trabajo produce nuevas capacidades y posibilidades de trabajo, porque crea
condiciones de trabajo cada vez mdas organicas: ficheros, clasificaciones
bibliograficas, recopilacién de obras especializadas fundamentales, etcé-
tera. Se exige una lucha rigurosa contra las tendencias al diletantismo, a
la improvisacién, a las soluciones “oratorias” v declamatorias. El trabajo

368



debe hacerse especialmente por escrito, asi como por escrito deben ser las
criticas, en notas apretadas y sucintas, lo que puede obtenerse distribu-
yendo a tiempo el material, eicétera; el escribir las notas v las criticas es
un principio diddctico que se hace necesario por la necesidad de comba-
tir los hdbitos de prolijidad, de la declamaci6n y €l paralogismo creados
por la oratoria. Este tipo de trabajo intelectual es necesario para hacer
adquirir a los autodidactos la disciplina de los estudios que procura una
carrera escolar regular, para taylorizar el trabajo intelectual. Asi, es til
el principio de los “ancianos de Santa Zita” del que habla De Sanctis en
sus recuerdos sobre la escuela napolitana de Basilio Puoti:® o sea que es
util una cierta “estratificacién” de las capacidades y actitudes vy la forma-
cién de grupos de trabajo bajo la guia de los més expertos y avanzados,
que aceleren la preparacion de los mas atrasados y toscos.

Un punto importante en el estudio de la organizacién prictica de la
escuela unitaria es el que concierte a la carrera escolar en sus diversos
grados conforme a la edad y al desarrollo inteleciual-moral de los alum-
nos v a los fines que la propia escuela quiere alcanzar. La escuela unita-
ria o de formacién humanista (entendido este término de humanismo en
sentido amplio y no sélo en el sentido fradicional) o de cultura general,
deberia proponerse introducir en la actividad social a los jovenes después
de haberlos conducido a cierto grade de madurez y capacidad para la
creacion intelectual y practica y de autonomia en la orientacién v en la
iniciativa. El establecimiento de la edad escolar obligatoria depende de
las condiciones econdmicas gencrales, porque éstas pueden obligar a exi-
gir a los jévenes y a los nifios cierta aportacién productiva inmediata. La
escuela unitaria exige que el Estado pueda asumir los gastos que hoy es-
tdn a cargo de las familias para el mantenimiento de los escolares, o sea
que transforma el balance del Ministerio de Educacién nacional de arriba
a abajo, extendi¢ndolo en forma inaudita v complicindolo: toda 1a funcién
de la educacién y formacion de las nuevas generaciones pasa a ser de pri-
vada, ptblica, porque sélo asi puede abarcar a todas las generaciones sin
divisiones de grupos o castas. Pero esta transformacién de la actividad
escolar exige una ampliacion inaudita de la organizacion practica de la
escuela, o sea de los edificios, del material cientifico, del cuerpo docente,
etcétera. El cuerpo de docentes especialmente deberia ser aumentado,
porque la eficiencia de la escuela es tanto mayor y mads intensa cuanto
mias pequena es la relacién entre maestro v alumnos, lo que plantea otros
problemas de no facil ni rdpida solucién. Tampoco la cuestion de los edi-
ficios es sencilla, porque este tipo de escuela deberfa ser una escuela—co-
legio, con dormitorios, refectorios, bibliotecas especializadas, salas ade-
cuadas para ¢l trabajo de seminario, etcétera. Por eso inicialmente el nue-
vo tipo de escuela deberd y no podra ser sino propia de grupos restringi-
dos, de jovenes seleccionados por concurso ¢ indicados bajo su responsa-

369

Ta



bilidad por instituciones idéneas, La escuela unitaria deberia corresponder
al periodo representado hoy por las elementales y las medias, reorgani-
zadas no sélo por lo que toca al contenido y al método de la ensefianza,
sino también por Iz disposicidn de los diversos grados de la carrera esco-
lar. El primer grado elemental no deberia ser de mis de 3-4 afios y junto
a la ensefianza de las primeras nociones “instrumentales” de la instruc-
cién —Jeer, escribir, hacer cuentas, geografia, historia— deberfa desarro-
Har especialmente la parte hoy descuidada de los “derechos y deberes”, o
sea las primeras nociones del Estado y de la sociedad, como elementos
primordiales de una nueva concepeidn del mundo gue entra en Tucha con-
tra las concepciones dadas por los diversos ambientes sociales tradicio-
nales, o sea las concepciones que se pueden llamar folkléricas. El proble-
ma didactico a resolver es el de atemperar y fecundar la orientacion dog-
mdtica que no puede ser ofra en estos primeros afios. El resto del cusso
no deberia durar mas de seis afios, de modo que a los 15-16 afios se debe-
fia poder cumplir todos los grados de 1a escuela unitaria, Se puede objetar
que scmejante curso es demasiado fatigoso por su rapidez, st se quieren
efectivaments alcanzar los resultados que la actual organizacion de la es-
cuela clasica se propone pero no alcanza. Se puede decir, sin embargo, que
el conjunto de la nueva organizacién debera contener en si misma los ele-
mentos generales por los que hoy, al menos para una parte de los alum-
nos, el curso es por el contrario demasiado lento. ;Cuiles son estos ele-
mentos? En una serie de familias, especialmen!te de los estratos intelec-
tuales, los nifios encuentran en la vida familiar una preparacién, una
prolongacién y una integracién de la vida escolar, absorben, como suele
decirse, del “aire” toda una cantidad de nociones y actitudes que facilitan
a carrera escolar propiamente dicha: ellos conocen ya y desarrollan el
conocimiento de 1a lengua literaria, o sea el medio de expresién y de co-
nocimiento, técnicamente superior a los medios poseidos por la media de
1a poblacién escolar desde los seis a los doce afios. Asi los alumnos de la
ciudad, por el solo hecho de vivir en la ciudad, han absorbido ya antes de
los seis afios una cantidad de nociones y actitudes gue hacen més facil, més
provechosa y més rapida la carrera escolar. En la organizacién intima de
1a escuela uaitaria deben crearse al menos las principales de estas condi-
ciones, ademds del hecho, que es de suponer, de que paralelamente a la
escuela unitaria se desarrolle una red de asilos de infancia y otras insti-
tuciones en las que, incluso antes de la edad escolar, los nifios sean habi-
tuados a cierta disciplina colectiva y adquieran nociones y actitudes prees-
colares. D¢ hechao, la escuela unitaria deberia ser organizada como colegio,
con vida colectiva diurna y nocturna, liberada de las actuales formas de
disciplina hip&cerita y mecénica, v el estudio deberfa hacerse colectivamen-
te, con la asistencia de los maestros v de los mejores alumnos, incluso cn
las horas de aplicacién Hamada individual, etcétera.

370



El problema fundamental se plantea para aquella fase de la actnal ca-
rrera escolar que hoy estd representada por el liceo ¥ que hoy no se di-
ferencia en nada, como tipo de ensefianza, de las clases precedentes, a
no ser por la suposicién abstracta de una mayor madurez intelectual y
moral del alumno conforme a la edad mayor y a Ia experiencia prece-
dentemente acumulada. De hecho, entre licco y universidad, esto es, entre
la escuela propiamente dicha y la vida, hay un salto, una verdadera solu-
cién de continuidad, no un paso racional de la cantidad (edad) a Ia ca-
lidad (madurez intelectual v moral). De la ensefianza casi puramente
dogmitica, en la que la memoria tiene gran parte, se pasa a la fase crea-
tiva o de trabajo auténomo e independiente; de la escuela con disciplina
de estudio impuesta y controlada autoritariamente se pasa a una fase de
estudio y trabajo profesional en la que la autodisciplina intelectual y la
autonomia moral es tedricamente ilimitada. Y esto sucede inmediatamente
después de la crisis de la pubertad, cuando ef fuego de las pasiones ins-
tintivas y elementales no ha terminado atn de luchar con los frenos del
caricter y de Ia conciencia moral en formacién. En Italia, ademds, donde
en las universidades no se halla difundido el principio del trabajo de “se-
minario”, el paso es todavia mds brusco y mecénico.

He ahi pues que en la escuela unitaria la fase dltima debe ser conce-
bida y organizada como la fase decisiva en la que se tiende a crear los
valores fundamentales del “humanismo”, Ia autodisciplina intelectual v la
autonomia moral necesarias para la ulterior especializacion, bien sea de
caracter cientifico (estudios universitarios), bien sea de caricter inme-
diatamente practico-productivo (industria, burccracia, organizacion de
cambios, etcétera). El estudio y aprendizaje de los métodos creativos en
la ciencia y en la vida debe comenzar en esta Gitima fase de la escuela y
no ser mas un monopolio de la Universidad o ser dejado al acaso de la
vida prictica: esta fase escolar debe ya contribuir a desarrollar el elemen-
to de 1a responsabilidad auténoma en los individuos, ser una escuela crea-
tiva (hay que distinguir entre escuela creativa y escuela activa, incluso en
Ia forma dada por el método Dalton.® Toda la escuela unitaria es escuela
activa, si bien es preciso poner limites a las ideologias libertarias en este
campo y reivindicar con cierta energia el deber de las generaciones adultas,
o sea del Estado, de “confor|mar” a las nuevas generaciones. Se estd
atin en la fase roméantica de la escuela activa, en la que los elementos de
la lucha contra la escuela mecénica y jesuitica se han dilatado morbosa-
mente por razones de confraste y de polémica: hay que entrar en la fase
“clasica”, racional, encontrar en los fines a alcanzar la fuente natural para
elaborar los métodos v las formas, La escuela creativa es la coronacién
de la escuela activa: en la primera fase se tiende a disciplinar, por lo tanto
también a nivelar, a obtener una cierta especie de “conformismo” que se
puede llamar “dindmico™; en la fase creativa, sobre el fundamento alcan-

371

8a



zado de “colectivizacién™ del tipo seocial, s¢ tiende a expandir la perso-
nalidad, convertida en auténoma y responsable, péro con una conciencia
moral y social solida y homogénea. Asi, escuela creativa no significa
escuela de “inventores y descubridores™; se indica una fase v un método de
investigacion y de conocimiento, y no un “programa” predeterminado con
1a obligacion de la originalidad y de la innovacién a toda costa. Indica
que ¢} aprendizaje se produce especialmente por un esfuerzo espontineo y
auténomo del estudiante, en el que el maesiro ejerce sélo una funcion de
guia amigable como sucede o deberia suceder en la Universidad. Descu-
brir por si mismos, sin sugerencias y ayudas externas, una verdad, es crea-
cion, aunque la verdad sea vigja, y demuestra la posesién del método;
indica que de cualquier modo se ha entrado en la fase de madurez inte-
lectual en la que se pueden descubrir verdades nuevas. Por eso en esta
fase la actividad escolar fundamental se desarrollari en los seminarios,
en las bibliotecas, en los laboratorios experimentales; en ésta se recogeran
las indicaciones organicas para la orientacién profesional}.

El advenimiento de Ia escuela unitaria significa el comienzo de nuevas
relaciones entre trabajo intelectual v trabajo industrial no sélo en la es-
cuela, sino en toda la vida social. El principio unitario se reflejara por lo
tanto en todos los organismos de cultura, transforméndolos vy dandoles un
nuevo contenido. Problema de 1a nueva funcion que podrdn asumir las
Universidades y las Academias. Hoy estas dos instituciones son indepen-
dientes 1a una de la otra y las Academias son el simboio, a menudo justa-
mente ridiculizado, de la separacion existente entre la alta cultura v la
vida, entre los intelectuales y el pueblo (de ahf el cierto éxito que tuvieron
los futuristas en su primer periodo de Sturm und Drang antiacadémico, an-
titradicionalista, etcéiera). En una nueva situacién de relaciones entre
vida v cultara, entre trabajo intelectual y trabajo industrial, Jas academias
deberfan convertirse en la organizacién cultural (de sistematizacién, ex-
pansion y creacién intelectual) de aquellos elementos que después de la
escuela unitaria pasardn al trabajo profesional, y en un terreno de encuen-
tro entre ellos y los universitarios. Los elementos sociales empleados en el
- trabajo profesional no deben caer en la pasividad intelectual, sino que
deben tener a su disposicion (por iniciativa colectiva y no de individuos
aislados, como funcién social orgénica reconocida de publica necesidad y
utilidad) institutos especializados en todas las ramas de investigacidn v
trabajo cientifico, en los cuales podrian colaborar y en los que encontra-
rin todos Jos subsidios necesarios para cualquier forma de actividad cul-
tural que se propongan emprender. La organizacién académica < deberd
ser>> reorganizada y vivificada de arriba abajo. Territorialmente tendri
una centralizacién de competencias v de especializaciones: centros nacio-
nales que se agregardn las grandes instituciones existentes, secciones regio-
nales y provinciales y circulos locales urbanos vy rurales. Se seccionara

372



por competencias cientifico-culturales, que estaran todas representadas en
los centros superiores pero s6lo parcialmente en los circulos locales. Uni-
ficar los diversos tipos de organizacion cultural exisientes: Academias,
Ins|titutos de cultura, circulos filoldgicos, etcétera, integrando el trabajo
académico tradicional, que se explica predominantemente en la sistema-
tizacién del saber pasado o en el intenio de establecer una media del pen-
samiento nacional como guia de la actividad intelectual, con actividades
vinculadas a la vida colectiva, al mundo de la produccién y del trabajo.
Se controlaran® las conferencias industriales, la actividad de la organizacidn
cientifica del trabajo, los laboratorios experimentales de fabrica, etcétera.
Se construird un mecanismo para seleccionar v hacer avanzar las capaci-
dades individuales de la masa popular, que hoy son sacrificadas y se debi-
litan en errores y tentativas sin salida. Cada circulo local deberia tener
necesariamente la seccidén de ciencias morales y politicas, y poco a poco
organizari las otras secciones especiales para discutir los aspectos técni-
cos de los problemas industriales, agrarios, de organizacion y racionali-
zacion del irabajo, de fabrica, agricola, burocritico, etcétera. Congresos
periédicos de diverso grado hardn conocer a los més capaces.

Seria util tener la lista completa de las Academias y de las otras orga-
nizaciones culturales actnalmente existentes y de los temas que son pre-
dominantemente tratados en sus trabajos y publicados en sus Actas: en
gran parte s¢ trata de cementerios de la cultura, pero no obstante tienen
una funcidn en la psicologia de la clase dirigente.

La colaboracién entre estos organismos y las universidades deber4 ser
estrecha, asi como con todas las escuelas superiores especializadas de todo
género {militares, navales, etcétera). El objetivo es obtener una centrali-
zacién y un impulso de la cultura nacional que serian superiores a los de
la Iglesia Catdlica.

{Este esquema de organizacidon del trabajo cultural segin los principios
generales de la escuela unitaria, deberia ser desarrollado en todas sus par-
tes cuidadosamente y servir de guia en la constitucion incluso del més ele-
mental y primitivo centro de cultura, que deberia ser concebido como un
embrién y una molécula de toda la estructura més masiva. Incluso las ini-
ciativas que se saben transitorias y experimentales deberian ser concebidas
como capaces de ser absorbidas en el esquema general v al mismo tiempo
como elementos vitales que tienden a crear todo el ssquema. Fstudiar con’
atencién la organizacién y el desarrollo del Rotary Club.)

Cir. Cuaderno 4 (XII), pp. 11-19, 19-21 bis.

<§ 2>, Observaciones sobre la escuela: para la bisqueda del principio
educativo. La fractura determinada por la reforma Gentile entre la escuela

2 En el manuscrito: “se controlari™.

373



02

elemental y media por una parte y la superior por la otra. Antes de la re-
forma existia una fractura similar, sélo que de modo menos marcado, en-
tre la escuela profesional de una parte vy las escuclas medias y superiores
de 1a otra: la escucla elemental estaba colocada en una especie de limbo,
por algunas de sus caracteristicas particulares.

En las escuelas elementales dos elementos se prestaban a la educacién
v a la formaci6n de los nifios: las primeras nociones de ciencias naturales y
las nociones de derechos y deberes del ciudadano. Las nociones cientificas
debian servir para introducir al nifio en la “societas rerum”, los derechos
v deberes en la vida estatal y en la sociedad civil. Las nocicnes cientificas
eniraban en lucha con la concepcion méigica del mundo y de la naturaleza
que el nifio absorbe del ambiente impregnado de folklore, asi como las
nociones de derechos y deberes entran en lucha con las tendencias a la
barbarie individualista y localista, que es también un aspecto del folklore.
La escuela con su ensefanza lucha contra el folklore, con todas las sedi-
mentaciones tradicionales de concepeidén del mundo para difundir una con-
cepcidn mis moderna, en la que los elementos primitivos y fundamentales
son dados por el aprendizaje de la existencia de las leyes de la naturaleza
como algo objetivo y rebelde a lo que hay que adaptarse para dominarlas,
y por las leyes civiles y estatales que son un producto | de una actividad
humana, que estdn establecidas por el hombre vy pueden ser cambiadas por
¢l hombre para los fines de su desarrollo colectivo; 1a ley civil v estatal
ordena a los hombres en el modo histéricamente mas adecuado para do-
minar las leyes de la naturaleza, o sea para facilitar su frabajo, que es el
modo propio del hombre de participar activamente en la vida de la na-
turaleza para transformarla y socializarla cada vez mds profunda y exten-
samente, Puede decirse por ello que el principio educativo que era funda-
mento de las escuelas elementales era el concepto de trabajo, que no puede
realizarse en toda su potencia de expansién y de productividad sin un
conocimiento exacto y realista de las leyes naiirales y sin un orden legal
que regule organicamente la vida de los hombres entre si, orden que debe
ser respetado por conviccién espontanea y no s6lo por imposicidn externa,
por necesidad reconocida y propuesta a si mismos como libertad y no por
simple coacci6n. El concepto y el hecho del trabajo (de la actividad te6-
rico-prictica) es el principio educativo inmanente en las escuelas elemen-
tales, porque el orden social y estatal (derechos y deberes) es introducido
e identificado por el trabajo en el orden natural, El concepto del equilibrio
entre orden social v orden natural sobre el fundamento de] trabajo, de la
actividad tedrico-prictica del hombre, crea los primeros clementos de una
intuicién del mundo, liberada de toda magia y brujeria, y da la base al des-
arrollo ulterior de una concepcién histérica, dialéetica, del mundo, para
comprender el movimiento y el devenir, para valorar la suma de esfuerzos
y de sacrificios que ha costado el presente al pasado y que el futuro cuesta

374



al presente, para concebir la actualidad como sintesis del pasado, de todas
las generaciones pasadas, que se proyecta en el futuro. Este es el funda-
mento de la escuela elemental; que éste haya dado todos sus frutes, que
en el cuerpo de los maesiros haya existido la conciencia de su misién, es
otra cuestién, vinculada a la critica del grado de conciencia civil de toda
la nacién, de la que el cuerpo magisterial era sélo una expresitn, todavia
devaluada, y ciertamente no una vangpardia.

No es completamente exacto que la instruecidn no sea también educa-
ciém: el haber insistido demasiado en esta distincidn ha sido un grave error
de la pedagogia idealista y se ven ya los efectos en la escuela reorganizada
por esta pedagogia. Para que la instruccién no fuese también educacin
seria preciso que el escolar fuese una simple pasividad, un “recipiente me-
ciinico™ de nociones abstractas, 1o que es absurdo y por lo demas es “abs-
tractamente™ negado por los defensores de la pura educatividad precisa-
mente contra la simple instruccién mecanicista. Lo “cierto” se vuelve
“yerdadero” en la conciencia del nifio, Pero la conciencia del nifio no es
ninguna cosa “individual” (y mucho menos individualizada), es el refle-
jo de la fraccidén de sociedad civil en la que el nifio participa, de las rela-
ciones sociales tal como se anudan en la familia, en la vecindad, en Ia po-
blaciom, etcétera. La conciencia individual de la inmensa mayoria de los
nifios refleja relaciones civiles v culturales distintas y antagdnicas con res-
pecto a las que son representadas por los programas escolares: lo “cierto”
de una cultura avanzada, se convierte en “verdadero™ en los cuadros de
una cultura fosilizada y anaerdmica, no hay unidad entre escuela y vida,
¥ por eso no hay unidad entre instruccién y educacién. Por lo tanto puede
decirse que en la escuela el nexo instruccidn-educacidon slo puede ser
representado por el trabajo vivo del maestro, en cuanto que ¢l maestro es
consciente de los contrastes entre el tipo de sociedad y de cultura que él
representa y ¢l tipo de sociedad y de cultura representado por los alumnos,
y es consciente de su tarea que consiste en acelerar y disciplinar Ja for-
macién del nifio | conforme al tipo superior en lucha contra el tipo infe-
rior. Si el cuerpo magisterial es deficiente y el nexo instruccién-educacién
es disuelto para resolver la cuestion de la ensefianza segiin esquemas acar-
tonados en los que la educatividad es exaltada, la obra del maestro resul-
tara atn mas deficiente: se tendra una escuela retérica, sin seriedad, por-
que faltard la sustancia material de lo cierto, y lo verdadero serd verda-
dero en palabras, o sea en retérica. La degeneracion se ve aiin mejor en la
escuela media, en los cursos de literatura v filosofia. Antes los alumnos,
por lo menos, s¢ formaban un cierto “bagaje” o “moblaje” (segin los
gustos) de nocienes concretas: ahora que el maestro debe ser especial-
mente un filésofo y un esteta, el alumno descuida las nociones concretas
y se “llena la cabeza” de fdrmulas y palabras que para él no tienen senti-
do la mayor parie de las veces, y que inmediatamente son olvidadas. La

375

10



102

lucha contra la vieja escuela era justa, pero la reforma no era tan sencilla
como parecia, no se trataba de esquemas programdticos, sino de hom-
bres, ¥ no de los hombres que inmediatamente son maestros, sino de todo
el conjunto social del que los hombres son expresién. En realidad, un maes-
tro mediocre puede lograr obtener que los alumnos se hagan mis ins-
truidos, no logrard obtener que sean mds cultos; desarrollard con escri-
pulo y conciencia burocratica la parte mecénica de la escuela y el alumno,
si ¢s un cerebro activo, ordenara por su propia cuenta, y con la ayuda de
su ambiente social, ¢l “bagaje” acumulado. Con los nuevos programas,
que coinciden con un descenso general del nivel del cuerpo de ensefianza,
no habrd ningin “bagaje” que ordenar. Los nuevos programas habrian
debido abolir completamente los exdmenes: hacer un examen, z2hora, debe
ser terriblemente mds un “juego de azar” que antiguamente. Una fecha
es siempre una fecha, quien quiera que sea el profesor que examine, y
una “definicién™ es siempre una definicidn; ;pero un juicio, un anélisis
estético o filoséfico?

La eficacia educativa de la vieja escuela media italiana, tal cual la habia
organizado la vieja ley Casati,* no debia buscarse (o negarse) en la vo-
luntad expresa de ser o no escuela educativa, sino en el hecho de que
su organizacién y sus programas eran la expresién de un modo tradicio-
nal de vida intelectual y moral, de un clima cultural difundido en toda
la sociedad italiana por antiquisima tradicién. Que tal clima y tal modo
de vivir hayan entrado en agonia y que la escuela se haya divorciado de
la vida, ha determinado la crisis de la escuela. Criticar los programas y la
organizacién disciplinaria de la escuela, quiere decir menos que nada, si no
se toman en cuenta tales condiciones. Asi se vuelve a la participacion real-
mente aciiva del alumno en la escuela, que sélo puede existir si la escuela
estd ligada a la vida. Los nuevos programas, cuanto més afirman y teorizan
1a actividad del discipulo y su colaboracién activa con el trabajo del docen-
te, tanto mds estdn organizados como si el discipulo fuese una simple pa-
sividad. En la vieja escuela el estudio gramatical de las lenguas latina y
gricga, unido al estudio de las literaturas e historias politicas respectivas,
era un principio educativo en la medida en que el ideal humanista, que
se encarna en Atenas y Roma, estaba difundido en toda la sociedad, era
un elemento esencial de Ia vida y la cultura nacional. Incluso el aspecto
mecéanico del estudio gramatical estaba hasado en la perspectiva cultural.
Las nociones aisladas no eran asimiladas para un fin inmediato practico-
profesional: el aprendizaje parecia desinteresado, porque el interés era el
desarrollo interior de la personalidad, 1a formacion del caricter a través de
la absorcidn y asimilacion de todo el pasado cultural de la moderna civi-
lizacién europea. No se aprendia el latin y el griego para hablarlos, para
trabajar como camareros, como intérpretes, como agentes comerciales. Se
aprendia para conocer directamente la civilizacién | de ambos pueblos,

376



_presupuesto necesario de la civilizacién moderna, o sea para ser uno mis-
MO y conocerse a uno mismo conscientemente, Las lenguas latina y griega
se aprendian segin la gramitica, mecdnicamente; pero hay mucha injus-
ticia e impropiedad en la acusacién de mecanicismo y aridez. Hay que
vérselas con muchachitos, a los que hay que hacer contraer ciertos habitos
de diligencia, de exactitud, de compostura incluso fisica, de concentracién
psiquica en determinados temas que no se pueden adquirir sin una repeti-
cién mecanica de actos disciplinados y metédices. ;Un estudioso de cua-
renta afios serfa capaz de permanecer ante su escritorio durante dieciséis
horas seguidas, s1 de nifio no hubiese adquirido coactivamente, por coac-
cién mecdnica, los habitos psicofisicos apropiados?? Si se desea seleccionar
grandes cientificos, todavia hay que comenzar por ese punto v hay que
presionar sobre toda el 4drea escolar para lograr hacer emerger esos miles
o centenares ¢ incluso sélo docenas de estudiosos de gran clase, de los
que toda civilizacion tiene necesidad (si bien es posible mejorar mucho en
este campo, con la ayuda de subsidios cientificos adecuados, sin regresar
a los métodos escolares de los jesuitas}.

Se aprende el latin (o mejor dicho, se estudia el latin), se lo analiza
hasta en sus partes mas elementales, se lo analiza como una cosa muerta,
gs cierto, pero ningdn andlisis hecho por un nifo puede ser sino sobre
cosas muertas; por otra paric no hay que olvidar que donde se hace este
estudio, en estas formas, la vida de los romanos es un mito que en cierta
medida ha interesado ya al nifio y le interesa, puesto gue en lo muerto hay
siempre presente un algo vivo mas grande. Ademas: la lengua esti muerta,
es analizada como una cosa inerte, como un cadiaver sobre la mesa ana-
tomica, pero revive continuamente en los ejemplos, en las narraciones.
{Se podria hacer el mismo estudio con el italiano? Imposible: ninguna len-
gua viva podria ser estudiada como ¢l latin: seria v pareceria absurdo.
Ninguno de los nifios conoce el latin cuando se inicia ef estudio con ese
método analitico. Una lengua viva podria ser conocida y bastaria que un
solo nifio la conociese, para romper el encanto: todos irfan a la escuela
Berlitz, inmediatamente. El latin se preseata (igual que el griego) a la fan-
tasia como un mito, incluso para el maestro. El latin no se estudia para
aprender latin; el latin, desde hace mucho tiempo, por una tradicién cul-
tural-escolar cuyo origen y desarrollo se podrian investigar, se estu-
dia como elemento de un programa escolar ideal, elemento que resume y
satisface toda una serie de exigencias pedagdgicas y psicolégicas; se estu-
dia para habituar a los nifios a estudiar de un modo determinado, a analizar
un cuerpo histérico que se puede tratar como un caddver que continua-
mente se recompone en vida, para habituarlos a razonar, a abstraer es-
quemdticamente aun siendo capaces a remitirse de la abstraccidn a la vida
real inmediata, para ver en cada hecho o dato lo que tiene de general v
lo que tiene de particular, el concepto y el individuo. ;Y qué no significa,

377



11

educativamente, el continuo parangén entre el latin y Ia lengua que se ha-
bla? La distincién. y la identificacién de Jas palabras y los conceptos, toda
la logica formal, con las contradicciones de los opuestos ¥ el andlisis de
los distintos, con el movimiento histérico del conjunto lingiiistico, que se
modifica en el tiempo, que tiene un devenir y no sdlo un estatismo. En los
ocho anos de gimnasio-liceo se estudia toda la lengua histéricamente real,
después de haberla visto fotografiada en un instante abstracio, en forma
de gramitica: se estudia desde Enio (e incluso desde las palabras de los
fragmentos de las doce tablas) hasta Pedro y los cristianos-latinos: un
proceso histérico es analizado desde su aparicidn hasta su muerte en el
tiempo, muerte aparente, porque se sabe que el italiano, con el que el latin
es continuamente confrontado, es latin moderno. Se estudia la gramatica
de cierta época, una abstraccién, el vocabulario | de un periodo determi-
nado, pero se estudian (por comparacion) la gramitica y el vocabulario
de cada autor determinado, v el significado de cada término en cada
“periodo” {estilistico] determinado: se descubre asi que la gramatica y el
vocabulario de Pedro no son los de Cicerdn, ni los de Plauto, o de Lac-
tancio y Tertuliano, que un mismo nexo de sonidos no tiene el mismo sig-
nificado en los diversos tiempos, ni en los diversos escritores. Se comparan
continuamente ¢l latin y el italiano: pero cada palabra es un concepio,
una imagen, que asume matices diversos en los tiempos, en las personas,
en cada una de las dos lenguas comparadas. Se estudia la historia lite-
raria, de los libros escritos en aquella lengua, la historia politica, la gesta
de los hombres que hablaron esa lengua. De todo este complejo organico
resulta determinada la educacién del joven, del hecho de que aunque sélo
sea materialmente ha recorrido todo aquel itinerario, con aguellas etapas,
ctcétera. Se ha sumergido en la historia, ha adquirido una intuicion his-
toricista del mundo y de la vida, que se convierte en una segunda natura-
leza, casi una espontaneidad, porque no ha sido pedantemente incuicada
por “voluntad” extrinsecamente educativa. Este estudio educaba sin tener
la voluntad expresamente declarada, con la minima intervencién “educa-
tiva” del maestro: educaba porque instruia. Se hacian experimentos 10gi-
cos, artisticos, psicologicos sin “reflexionar en ellos”, sin mirarse conti-
nuamente al espejo, y se hacia especialmente un gran experimento “sin-
tético”, filosdfico, de desarrollio histdrico-real.

Esto no quiere decir (y seria torpe pensarlo) que el latin y el griego,
como tales, tengan cualidades intrinsecamente taumatiirgicas en el cam-
po educativo. Es toda la tradicion cultural, que vive también y especial-
mente fuera de la escuela, la que en un determinado ambiente produce ta-
les consecuencias. Se ve, por lo demis, cémo, cambiada la tradicional in-
tuicion de la cultura, la escuela ha entrado en crisis y ha entrado en crisis
el estudio del latin y del griego.

Habra que sustituir el latin v el griego como crisol de 1a escuela forma-

378



tiva y se sustituirdn, pero no serd ficil organizar la nueva materia o la
nueva seric de materias en un orden didéctico que dé resultados equiva-
lentes de educacién y formacién general de la personalidad, partiendo de
los nifios hasta el umbral de la eleccién profesional. En este periodo, en
efecto, el estudio o [a parte mavor del estudio debe ser (o parecerles a los
discipulos) desinteresado, esto es, no tener objetivos pricticos inmediatos
o demasiado inmediatos, debe ser formativo, aunque sea “instructivo”, o
sea rico de nociones concretas.

En la escuela actual, por la crisis profunda de la tradicidon cultural y
de la concepcidn de la vida y del hombre, tiene lugar un proceso de dege-
neracidn progresiva: las escuelas de tipo profesional, o sea preocupadas
por satisfacer intereses practicos inmediatos, pierden?® su posicidén de van-
guardia en la escuela formativa, inmediatamente desintercsada. El aspecto
mads paradéjico es que este nuevo tipo de escuela aparece y es predicada
como democritica, mientras que por el contrario ella no sélo esti destina-
da a perpetuar las diferencias sociales, sino a cristalizarlas en formas chinas.

La escuela tradicional ha sido oligarquica por estar destinada a la nueva
generacion de los grupos dirigentes, destinada a su vez a volverse dirigen-
te: pero no era oligirquica por el modo de su enseflanza. No es la
adquisicién de capacidades directivas, no es la tendencia a formar hom-
bres superiores lo que da el sello social a un tipo de escuela. E sello social
es dado por el hecho de que cada grupo social tiene su propio tipo de
escuela, destinado a perpetuar en estos estratos una determinada funcidn
tradicional, directiva o instrumental. Si se quiere destruir esta frama, es
preciso, pues, no multiplicar y graduar los tipos de escuela profesional,
sino crear un tipo finico de escuela preparatoria (elemental-media) que
conduzca al joven hasta el umbral de la eleccion profesional, formdan/dolo
entre tanto como persona capaz de pensar, de estudiar, de dirigir o de
controlar a quien dirige. —

La multiplicacién de tipos de escuelz profesional tiende, pues, a eterni-
zar las diferencias tradicionales, perc como, en cstas diferencias, tiende a
suscitar estratificaciones internas, he ahi que hace nacer la impresiéon de
poseer una tendencia democritica, Obrero manual y obrero calificado, por
ejemplo; campesino y gedmetia o ayudante de agronomo, etcétera. Pero
la tendencia democritica, intrinsecamente, no sélo puede significar que
un obrero descalificado se vuelve calificado, sino que todo “ciudadano”
puede volverse “gobernante” y que la sociedad lo pone, aunque sea “abs-
tractamenie”, en las condiciones generales de poder Hegar a serlo; 1a de-
mocracia politica tiende a hacer coincidir a gobernantes y gobernados (en
el sentido del gobierno con el consenso de los gobernados), asegurando a
todo gobernado ¢l aprendizaje gratuito de la capacidad v la preparaciéon
técnica general necesarias al fin. Pero el tipe de escuela que se desarrolla

2 En el manuscrito: “toma”.

379

11=



i2

como escuela para el pueblo no tiende ni siquiera a mantener la ilusién,
porque se organiza cada vez mas en forma de restringir la base de Ia clase
gobernante técnicamente preparada, en un ambiente social politico que
restringe aln més la “iniciativa privada” en ¢l sentido de impartir esta
capacidad y preparacion técnico-politica, de modo que se regresa en rea-
lidad a las divisiones de “orden” juridicamente establecidas y cristalizadas
més gue a la® superacién de las divisiones en grupos: la multiplicacién
de las escuelas profesionales cada vez mis especializadas desde el comien-
7o de la carrera de los estudios es una de las manifestaciones mas visibles
de esta tendencia.

A propdsito del dogmatismo y del criticismo-historicismo en la escuela
elemental v media, debe observarse que la nueva pedagogia ha querido
dar la batalla al dogmatismo precisamente en el campo de la instruccidn,
del aprendizaje de nociones concretas, 0 sea precisamente en el campo en
el que un cierto dogmatismo es priacticamente imprescindible ¥ puede ser
reabsorbide v disuelto sélo en ¢l ciclo entero del curso escolar {no se puede
ensefiar gramdtica histdrica en las escuelas elementales y en el gimnasio),
pero se ve obligada luego a ver introducido el dogmatismo por excelenciy
en el campo del pensamiento religiose ¢ implicitamente a ver descrita toda
la historia de la filosofia como una sucesién de locuras v delirios.

En la ensefianza de ta filosofia, el nuevo curso pedagdgico (al menos
para aquallos alumnos, y son la inmensa mayorfa, que no reciben ayudas
intelectuales fuera de Ta escuela, en la familia o en el ambiente familiar,
y deben formarse s6lo con las indicaciones que reciben en clase) empo-
brece la ensefianza y rebaja su nivel pricticamente, no obsiante que ra-
cionalmente parezca bellisimo, de una belleza utépica. La filosofia des-
criptiva tradicional, reforzada por un curso de historia de Ia filosofia y de
la lectura de ciertc mimero de filosofos, pricticamente parece lo mejor.
La filosofia descriptiva y definidora serd una abstraccién dogmatica, como
la gramitica y las matematicas, pero es una necesidad pedagdgica v di-
dictica. 1 =1 es una abstraccidn, pero nadie es conducido por ello a
pensar que una mosca es igual a un elefante. Incluso las reglas de la 16-
gica formal son abstracciones del mismo género, son como la gramética
del pensar normal, y no obstante es preciso estudiarlas, parque no son algo
innato, sino que deben ser adquiridas con el trabajo y la reflexién. El nue-
vo curso presupone gue la logica formal es algo que va se posee cuando
se piensa, pero no explica cdmo se la debe adquirir, lo que practicamente
es como s1 se la | supusiera innata. La légica formal es como la gramij-
tica: es asimilada en forma “viviente” aunque el aprendizaje necesaria-
mente haya sido esquemdtico v abstracto, porque el discipulo no es un
disco de graméfono, no es un recipiente pasivamente mecénico, aungue la

a En el manuscrito: “de”.

380



convencionalidad litdrgica de los exdmenes lo haga aparecer asf en oca-
siones. La relacién de estos esquemas educativos con €l espiritn infantil
es siempre activa y creativa, como activa y creativa es la relacién entre
el obrero y sus utensilios de trabajo: un calibrador es también €l vn con-
junto de abstracciones, y sin embargo no se producen objetos sin previa-
mente calibrarlos, objetos reales que son relaciones sociales y contienen,
implicitas, ideas. El nifio que se esfuerza con los harbara, baralipton,? se
fatiga, es cierto, y hay que procurar que sufra la fatiga indispensable y no
mas, pero también es cierto gue siempre debera fatigarse para aprender
a forzarse a si mismo a privaciones y limitaciones de movimiento fisico, o
sea someterse a un aprendizaje psico-fisico. Hay que persuadir a mucha
gente de que también el estudio es un oficio, y muy fatigoso, con su
especial aprendizaje, ademais de intelectual, también muscular-nervioso:
€s un proceso de adaptacion, es un habito adquirido mediante el esfuerzo,
el aburrimiento e incluso el sufrimiento. La participacién de masas mas
vastas en la escuela media acarrea la tendencia a disminuir la disciplina
del estudio, a exigir “facilidades”. Muchos piensan incluso que las difi-
cultades son artificiosas, porque estin acostumbrados a considerar como
trabajo v fatiga sélo el trabajo manunal. La cuestion es compleja. Cierta-
mente, el nifio de una familia tradicional de intelectuales supera méas fa-
cilmente €l procesc de adaptaciéon psico-fisica; desde la primera vez gue
entra a clase tiene numerosos puntos de ventaja sobre sus compaferos,
ticne una orientacion va adquirida por los habitos familiares: concentra Ia
atencién con mayor facilidad, porque tiene el hibito del control fisico, ei-
cétera. Del mismo modo el hijo de un obrero de ciudad sufre menos al
entrar a [a fibrica que un hijo de campesinos o un joven campesino ya
desarrollado para 1z vida rueral. También el régimen alimenticio tiene su
importancia, etcétera. He ahi por qué muchos del pueblo piensan que en la
dificultad del estudio hay un “truco” en su perjuicio {(cuando no piensan
que son estipidos por naturaleza): ven al sefior (y para muchos, en el
campo especialmente, sefor quiere decir intelectual) realizar con soltura
y aparente facilidad el trabajo que a sus hijos les cuesta ldgrimas ¥ san-
gre, y piensan que debe de haber un “truco”. En una nueva situacion,
estas cuestiones pueden hacerse agudisimas y habrid que resistir la ten-
dencia a hacer facil aquello que no puede serlo sin desnaturalizarse. Si
se quiere crear un nuevo esirate de inielectuales, hasta legar a las mas
grandes especializaciones, de un grupo social que tradicionalmente no ha
desarrollado las aptitudes correspondientes, habra que superar dificultades
inanditas.

Cir. Cuaderno 4 (XII1), pp. 29-32 bis.

§ <3>. Cuando se distingue entre intelectuales y no-intelectuales en
realidad nos referimos solamente a la inmediata funcién social de la ca-

381



122

tegorfa profesional de los intelectuales, esto es, se toma en cuenta la di-
reccion en que gravita el peso mayor de la actividad especifica profesio-
nal, si en la elaboracidn intelectual o en el esfuerzo muscular-nervioso. Es-
to significa que si se puede hablar de intelectuales, no se puede hablar de
no-intelectuales, porque no-intelectuales no existen. Pero la misma rela-
cién entre esfuerzo de elaboracion intelectual-cerebral y esfuerzo muscu-
lar-nervioso no es siempre igoal, por lo tanto se tienen diversos grados
de actividad especifica intelectual. No existe actividad humana de la que
se pueda excluir toda intervencidn intelectual, no se puede separar el
homo faber del homo sapiens. Todo hombre, en fin, fuera de su | pro-
fesidn explica una deferminada actividad intelectual, es un “filésofo™, un
artista, un hombre de gusto, participa de una concepcién del mundo, tie-
ne una linea de conducta moral consciente, por lo tanto contribuye a
sostener o modificar una concepcién del mundo, o sea a suscitar nuevos
modos de pensar. El problema de la creacion de una nuveva clase intelec-
tual comsiste por lo tanto en elaborar criticamente la actividad intelectnal
que en cada uno existe en cierto grado de desarrollo, modificando su
relacion con el esfuerzo muscular-nervioso hacia un nuevo equilibrio y
obteniendo que el mismo esfuerzo muscular-nervioso, en cuanto elemento
de vna actividad prictica general, que renueva perpetuamente el mundo
fisico y social, se convierta en fundamento de una concepcién del mundo
nueva e integral. Fl tipo tradicional y vulgarizado del intelectual lo re-
presenta el literato, €l filésofo, el artista. Por eso los periodistas, que se
consideran literatos, fildsofos, artistas, se consideran a si mismos tambicn
como los “verdaderos” intelectuales. En el mundo moderno la educacién
técnica, estrechamente vinculada al irabajo industrial, incluso al més pri-
mitivo o descalificade, debe formar la base del nuevo tipo de intelectual.
Sobre esta base ha trabajado el Ordine Nuove® semanal para desarrollar
ciertas formas de nuevo intelectualismo v para determinar sus nuevos con-
ceptos, y ésta no ha sido una de las menores razones de su €xito, porque
tal planteamiento correspondia a aspiraciones latentes y correspondia al
desarrollo de las formas reales de vida. El modo de ser del nuevo inte-
lectual no puede seguir consistiendo en la elocuencia, motriz exterior y
momentinea de los afectos v las pasiones, sino en el mezclarse activamente
en la vida prictica, como constructor, organizador, “persuaser perma-
nentemente” porque no puro orador, ¥ sin embargo superior al espiritu
abstracto matemético; de la técnica-trabajo llega a la técnica-ciencia y a
la concepcién humanista histdrica, sin la cual se permanece como “espe-
cialista” y no se llega a “dirigente” (especialista 4 politico).

Cir. Cuaderno 4 (XIil), pp. 21 bis, 39 bis-40.

2 En el manuscrito; “0O. D™

382



Apéndice

I. Descripcion de los cuadernos
II. Notas






I. Descripcion de los cuadernos






Cuaderno 9 (XIV)

Cuaderno escolar a ravas (15 X 20.5 cm.), cada pdgina de 22 lineas; cubierta en
cartilina, de color rojo-negro, marmoleada; lleva la inscripcidn: Gius, Laterza e
figli, Bari. En la primera p4gina de la cubierta una etiqueta jmpresa lleva Ias siguien-
tes indicaciones: aiimero de matricula (7047), sello de la céarcel, nimero de paginas
numeradas ¥ selladas por la direccion de la cdrcel {cincuenta hojas), firma del direc-
tor de la cércel (El director, Parmegiani}; de mano de Gramsci, en continuacién del
intento de numeracién iniciado en el 8 (XXVIH), la indicacién: II. El nimero de
matricnla de Gramsci estd repetido z lapiz en la segunda pagina de la cubierta.
Siempre en la primera pigina de cubierta una etigueta, pegada por Tatiana después
de la muerte de Gramsci, lleva las siguientes indicaciones: “Completo desde la p.
1 hasta le 100, XIV”, Las caracteristicas externas son las mismas de los Cuadernos 1
(XVI), v 2 (XXIV}.

Cuaderno de 100 hojas, en total 200 paginas. Las hojas estin numeradas por el
derecho con ldpiz de copiar y selladas desde la 1 hasta Ia 50; los sellos se detienen
en la p. 50; la numeracion continia (sélo en el derecho, por mano de Gramsci)
desde la 51 hasta Ia 70 a plama, desde Ia 71 hasta la 100 con lapiz rojo.

El cnaderno esti enteramente utilizado desde 1a p. 1 hasta la p. 100 bis, a excep-
cidn de los siguientes espacios em blanco: p. 1 (en blanco, salve las dos primeras
lineas); p. 2 (iltimas dos lineas ea blanco); p. 5 (iiltimas 6 lineas en blanco); p. 7
(iiltimas ocho lineas en blanco); p. 63 ({iltimas seis lineas en blanco); p. 67 (dltimas
seis lineas en blanco); p. 67 bis (dltimas ocho lineas en blanco).

Este cuaderno abarca 142 notas: 64 textos B v 78 textos A, Uno de los textos A
(el § 22) resulta repetido aungue no estd cancelado; otro texto A (el § 98), cance-
Iado, no aparece repetido.

Son inéditos los signientes pardgrafos: § 30, p. 25 (“Catdlicos integrales, jesuifas,
modernistas”); § 48, pp. 36-37 (“Los sobrinitos del padre Bresciani. Leonida Ré-
paci™}: § 50, pp. 37-38 (“Los sobrinitos del padre Bresciani); § 73, pp. 58-59 (“Bi-
bliografias™); § 83, p. 61 (“Bibliografias”); § 118, pp. 88-88 bis (“La posicidn
geopolitica de Italia. La posibilidad de los bloques™). Este tGltimo es un texto A,
repetido en el Cuaderno 19 (X), § 12; los otros son textos B.

Parte del cvuaderno fue utilizada por Gramsci para ejercicios de traduccién del
riaso: desde fa p. 1 bis hasta la p. 64 bis (s6lo por el revés de cada hoja) v desde
la p. 65 bis hasta la p. 67 (por el derecho v el revés).

En Ia p. 2 1a siguiente anotacién, con el encabezado “Puntos de la carta a Giulla”
(cfr. carta a Tania del 15 de febrero de 1932, en LC, 572-74):

387



*Orden intelectual y orden moral en conflicto: su conciliacién en un ‘orden juridico,’
gque puede aparecer como puramente formal, pero que en realidad represénta un
momento del movimiento de desarroflo. La seremidad debe temer como funda-
mento la scbriedad moral, o sea una conciencia de los limites propuestos y no
impuestos. Contra la ebriedad romaéntica. Hombre colectivo vy conciencia (volun-
tad) individual: ;como puede el ‘entusiasmo’ colectivo convertirse en norma de
accidn individual? El recuerdo del enfusiasmo experimentado y que subsiste (pero
en el orden intelectual) hace parecer imadecnado nwuestro actuar concreto v mole-
cular, de ahi contradicciones y escriipulos v represiones de instintos v de impulsos
gue en el orden intelectual son juzgados inferiores v antisociales. Estos me parecen
los limites de un problema psicoanalitico, que sin embargo debe ser planteado y
resuelio por el mismo suojeto. Autocritica. No creo en el fundamento cientifico
del psicoandlisis, o por lo menos creo gne hay que restringir mucho su esfera
real. Los éxitos del psicoan#lisis me parecen debidos a la autoridad prestigiosa de
personalidades eminentes sobre pacientes desmoralizados, a los cnales s¢ impone
una calma moral con explicaciones subjetivas del médico que son acogidas por
¢l paciente como verdaderas y que le dan seguridad en sf mismo. El psicoanalisis
ha dado forma real al diablo, lo ha llamado ‘inconsciente’ o subconsciente.”

Siempre en la p. 2 figuran las signfentes anotaciones para ias cuales cfr. carta a
Delio del 22 de febrero de 1932 (LC, 578-79):

“Animales conocidos: erizo - lisbre - zorro - bitho - Wraca - corneja - estorninos -
gorriones - comadreja - el ratén v el huevo - &l gorrién v el kulak - los bueyes
¥ los caballos en el incendio - ¢l pajaro tejedor v el oso - ¢l pollito vy la zorra -
el caballo que tenia cola sdlo los dias de fiesta - la corneja y los estorninos - / la
historia de Rikki-Tikki-Tawi, el devorador de serpientes - la historia de la foca
blanca / - la urraca, el perro y el gato.”

En las pp. 3 - 5 estin anotadas, sdlo por el derecho de cada hoja, las cuentas
del dinero recibido y gastado por Gramsci en la céarcel en el periodo julio de 1928 -
diciembre de 1931. Para los gastos estin calculadas las sumas mensuales. Reprodu-
cimos sélo los datos resumidos anotados por Gramsei en la p. 5

L. gastadas media mensual L. recibidas

1928 (julio-diciembre}: 783.32 143.54 1,100
1929 1,551.25 12927 1,400
1930 1,498.00 124.85 1,450
1931 1,417.35 118.11 1,025
5,249.90 fondo a la llegada 633.80

retenidas para el fondo 119.08

388



Al lado de este resumen ‘Gramsci calenld el excedente al 31 de diciembre de 1931,
restando la suma de los gastos de la suma del dinero recibido mis el fondo al llegar.
En esta misma pagina estan anotadas las sumas gastadas en el periodo enero-junic
de 1932,

En la p. 6, una serie de datos relativos a la suscripcion al empréstito para la sexta
serie de Bonos por nueve afios del Tesoro de abril de 1932 {cfr. en el texto § 8).
Al principio est4n anotados los siguientes datos generales: cifra giobal suscrita; cifra
suscrita en contante (el resto en solicimd de renmovacion de los Bonos vencidos);
cifra global de las suscripciones industriales en contante; cifras relativas a las Colo-
nias y a Rodi; nimero de suscriptores por importes diferenciados (L. 500; 1,000;
de 1,500 a 2,000; de 2,500 a 3,000; de 3,500 a 4,000; de 4,500 a 5,000; de 5,500
a 10,000; de 900,500 a 1,000,000; sumas superiores a 1,000,000; de 10,000 a 900,000).

Sigue un resumen de los datos por regiones, en el que estan anotadas las cifras
suscritas ¥ los porcentajes. También estidn anotadas las cifras suscritas en las pro-
vincias de Milan, Roma, Napoles, Turin, Génova.

En un recoadro abajo a la derecha de la pagina estdn anotados los siguienies datos
- calenlades por el mismo Gramsci v considerados por €] particularmente significativos,
como lo demuesiran algunas observaciones entre paréntesis:

Las cinco ciudades donde hay grandes Bancos 3,077,000,000

El resto de Italia: 1,377,000,000

Las tres ciudades sepientrionales: 1,892,000,0600

Suscripciones minimas (500 L) 34,447 = L 17,223,500 (la cifra mas notable}

Pequeiios suscriptores (hasta 4,000 L) 120,892 (otra cifra importante)

Grandisimos suscriptores de 900,500 hasta mis de 1,000,000 = 221 (medianos-
pequedios de 4,500 a 10,000) 109,863 (cifra poco confiable}, medianos (de
10,000 a 900,000) 32,965

78,675 suscriptores {de 500 y de 1,000) dan 60,451,500

Italia septentrional 2,744,195,000 - Italia Central 1,076,861,000

Tialia meridional 522,591,000 - Sicilia 90,050,000

Cerdefiz 15,512,000

En la p. 7 figura la siguiente lista de datos con el encabezado: “Elecciones pru-
signas de abril de 1932” (cfr. en el texio § 62 y nota 2}:

Arriba a la izguierda de Ia pagina se halla una lista de los datos numéricos rela-
tivos a los diputados electos para los diversos partidos (entre parémtesis los datos
relativos a las elecciones precedentes). Arriba a la derecha figuran las signientes
anotaciones: numero global de diputados electos; mimero de votos necesarios para
elegir a cada diputado; mimero de votos repartidos entre los partidos sin cociente
valido; algunos datos relativos a las elecciones en Baviera, en Wiirttemberg, en
Anhait y en Hamburgo.

Signe un cuadro relativo a las elecciones prusianas en el gue Gramsci calcula
las cifras globales de votos obtenidos en las elecciones de 1932 ¥ en las elecciones

389



anteriores por los socialdemocratas, comunistas, germanc-nacionalistas, nacionalso-
clalistas. También estidn anotados los incrementos ¥ las pérdidas de votos registrados
por estos partidos enire una y otra eleccién.

Enla p. 67 bis, serie de datos (pero las sumas no siempre corresponden) relativos
a la prensa catSlica en Italia, datos utilizados también en ¢l Cuaderno 8 (ZXVIILL),
§ 8.

19 Digrios: 18: Italia sepientrional i3, Ceniral 3, Meridional 1, Cerdefia 1
(Sicilia cero).

20 Periédicos de formacién y propaganda catdlica: 121: Septentrional 83, Cemn-
tral 22, Meridional 12, Islas (Cerdefia, Sicilia 4).

39 Boletines oficiales de Accién Catélica (Junta Central y Orgapizacidn Nacio-
nal): 17: Bolopia 1, Milan 5, Roma 11.

49 Publicaciones de Accion Caidlica en las Didcesis: 71: Septentrional 46, Cen-
tral 15, Meridional 35, Cerdefia 1, Sicilia 3.

59 Periddicos oficiales de obras y organizaciones diversas: 42:. Septentrional 26,
Central 15 (todos en Roma), Meridional 1, Islas cero.

69 Boletines diocesanos: 134: Sepienirional 44, Central 33, Meridional 43, Islas
{Cerdefia 2, Sicilia 9).

79 Periddicos religiosos: 177: Septentrional 89, Central 53, Meridional 25, Islas
(Cerdeiia 3, Sicilia 6).

89 Periddicos de cultura {(arte, ciencia, liferatura): 41: Septentrional 17, Central
16, Meridional 5, Sicilia 3.

99 Periddicos juveniles: 16: Sepfentrional 10, Central 2, Meridional 2, Sicilia 2.

Total periddicos: 627: Septentrional 328, Central 161, Meridicnal 94, Cerdefia
8, Sicilia 27.

Didcesis: 280 aproximadamente - Funtas diocesanas de Accién Catélica: 220
aproximadamente.

En la p. 99 figura el siguiente borrador de instancia al Fefe de Gobierno {que
interrumpe el § 139): el texio resulta interrumpido y posteriormente anulado por
dos rayas cruzadas a pluma, la fecha estd cancelada, pero afin asi parece poderse
leer agosto de 1932. No parece que esta instancia llegase a ser expedida. A propd-
sito de las solicltudes hechas por Gramsci en este borrador, ofr. 1L, 618,

“EI suscrito Anfonic Gramsci, detenido en la Casa Especial de Turi (Bari), n?
de maitricula 7047, suplica le sea concedida la Ilectura de las siguientes obras: 12
Autobiografia de Gandhi, con prefacioc de Giovanni Gentile; 29 Giorgio Sorel,
L'Europa sotto la tormenta, con prefacio de Mario Missiroli; 3% Benedetto Croce,
Storia dellEuropa nel secolo XIX. El suscrito, en los limites de los reglamentos y
de la disciplina carcelaria, con autorizacion superior, ha tratado de llenar €l ocio de
la detenci6on compilando apuntes para una historia de la formacion v desarrollo
de los grupos intelectuales italianos, Puesto que en estos dltimos tiempos parecen
haber surgido dificultades, de cardcier no muy preciso, pero justamente por ello

390



de mas dificil resolucién, el sescrito ruega a 5. E. quiera concederle la autorizacién
pata continuar en este trabajo v para poder dispomer, por lo tanto, de aguellos
libros de cnitura general y de caricter predominantemente cientifico, que son nece-
sarios ¥ cuya inmediata decisién de concesidn puede ser dejada al sefior Director
de a circel. Como indicacién general: los libros del senador Giovanni Gentile v del
senador Benedetto Croce v en general aguellos que son publicados en Tialia, debidos
a conocidos estudiosos.”
En Ia tercera pagina de la cubierta figura ¢l siguiente grupo de apuntes varios:

Y ailecchi

Boccea

Zanichelli 19,367,688 54%

Uter

Albrighi y Segati 13,419,603 36.8%

La Nuova Italia 10.2%

32,787,291
19 Libros que regalar a la Biblioteca de la cdrcel (destruecidon de revistas-

recopilacién de recories de
articuios}

2% Informacién sobre el modo como hay que hacer
1os pedidos de Iibros nuevos a la libreria S. und K.
15 sepiiembre 32; 9 revistas - 6 peribdicos.

El 9 (X1V) forma parte del grupo de 6 cuadernos concedidos por la direccion
“de la carcel en 1929 (Cuadernos Parmegiani). Gramsci lo utilizé inicialmente como
cuaderno de traducciones, escribiendo en una sola cara de cada hoja; lo retomé en
1932, sirviéndose de é! ocasionalmente para anotaciones varias y, mdis sistemética-
mente, para redactar dos grupos de notas: de la p. 8 a la 65 (s6lo sobre el derecho
de cada hoja) 88 notas de diversos temas; de la p. 68 a la p. 100 bis (en ambas
caras) 54 notas agrupadas bajo el titolo Notas sobre el Risorgimento italiano, si bien
algunas de ellas son de temas diversos.

Es posible gque los dos bloques de notas fuesen iniciados y Ilevados adelante
juntos.

Las fuentes uiilizadas en el primer bloque parecen atestiguar un periodo de redac-
cién comprendido entre abril-mayo de 1932 y septiembre del mismo afio. En los § §
16, 17 y 22 se citan articulos del Corriere della Sera de mayo de 1932. En el § 35
se utiliza un articulo del Corriere della Sera del 1° de junio de 1932. En el § 48 pro-
bablemente se ha utilizado L’Italia Letteraria del 12 de junio. En el § 56 se utilizd
la Nuova Antologia del 19 de julio de 15932.

En el § 57 Gramsci tiene presente un articulo de Critica Fascista del 15 de julio.
En el § 69 se cita Critica Fuscista del 15 de agosto de 1932; en el § 76 Critica
Fascista del 19 de septiembre. Para el grupo de noias sobre el Risorgimento, Gramsci

391



utilizé fuentes diversas, en algunos casos seleccionadas vy recopiladas antes de su
redaccidén, en ofros contempordneas a ésta. En el § 96 se cita I! Corriere della Sera
del 21 de mayc de 1932. En el § 107 se cita La Critica del 20 de julio de 1932. En
el § 108 la Nuova Antologia del 16 de agosto de 1932. En el § 113 Gramsci tiene
seguramente presente una critica publicada en La Critica del 20 de- septiembre de
1932, En el § 118 se utiliza ¢l fasciculo de Gerarchia de septiembre de 1932.
En el § 128 Gramsci tiene presente una resefia de FLa Civilta Cattolica del 19 de
noviembre de 1932.

392



Cuaderno 10 (XXXII)

Cuaderno cnadriculado para contabilidad (20.5 X 26.5 c¢m.), cada pigina con 31
lineas; cublerta en cartulina de color rosa. Directamente en la primera pagina de
cubierta, con l4piz negro, esti escrito el nimero de matricula (7047); a phuma (tinta
negra, mano de Gramsei), otras dos indicaciones: IIT La filosofia de Benedetto Croce.
Falta la pumeracién de Tatiama Schucht. BEn la p. 1, arriba, Ia siguiente anotacién
de la direccién de la cércel: “Hojas de la uno a la cincuenia de la Ma 7047"; al
lado, scllo de la cércel {Casa penal especial de Turi) sobre el cual se halla una
firma ilegible,

Cuaderno de 30 hojas, numeradas y selladas por el derecho por la direccion de
la cdrcel. El revés de cada hoja, por el conirario, estd sefalado por Gramsci
mediante el uso de la letra a: 17, 23, gicétera.

Cuaderno enteramente utilizado, a excepcién de las dltimas 7 lineas de Ia p. 40a.
Desde Ia p. 22 hasta ¢l final, a la izquierda de cada carilla se dejé un margen en
blanco, de extension variable, equivalente por lo general a cerca de un tercio de Ia
anchura de la pigina. Gramsci utilizé en algumos casos este margen para fnfegrar
notas al texto, .

El cuaderno, cuyo titulo general (La filosofia de Benedetto Croce) se tepite en la
parte superior de la primera pégina, comprende dos bloques de notas. El primero,
desde Ia p. 1 hasta la p. 402, consta de 61 pardgrafos, precedidos por una breve
nota de introduccién sin signo de parigrafo:r el § 41 estd subdividido en 16 puntos,
el 59 en 4 pumtos. Se trata en tofal de 80 textos (57 B, 22 C, 1 A). Casi todos Ios
paragrafos de esta parte del cuaderno se agrupan bajo tres titulos: Puntos para un
ensayo sobre Croce, Introduccidn al estudio de la filosofia, Puntos de meditacidn
sobre la economia.

La parte final del cuaderno, desde Iz p. 41 hasta el final, contiere una nota
finica que lleva el titulo Puntos de referencia para un ensaye sobre B. Croce. Esti
organizada como sigue: un sumario; 12 textos en los que se desarrollan otros tantos
temas citados en el sumario: un apéndice de notas. En total 14 textos, de los cuales
12 C y 2 B. El signo d¢ parigrafo ha sido integrado en Ia edicidn junto a cada
uno de los textos en cuestion, excluyendo el sumario.

Resvltan inéditos los signienties pardgrafos, todos del primer bloque de notas:
§ 2 (“Croce y Bernstein™); § 4 (“Croce ¥ Hegel”); § 23 (“Puntos de meditacion
para el estudio de la economia™); § 34 (“Puntos de referencia para un ensayo sobre
Croce”}; § 41. XIII (“En on articulo sobre Clemenceaun...”); § 41. XV (“Examinaz,
una vez mads, el principio crociano...”); § 60 (“La proposicién de que hay que
volver a poner ‘al hombre sobre sus pies’”); § 61 (“Puntos para un ensayo critico

393



sobre las dos Historias de Croce: la de Ifaliz v la de Europa”).

Dos remisiones infernas permiten establecer que la parte final del Cuaderno, desde
la p. 41 hasta el final (Puntos de referencia para un ensayo sobre B. Crove} va habia
sido redactada cuando Gramsci comenzd a redactar el blogue de notas compren-
didas emntre [a p. 1 y Ia p. 402, En las pp. 3-32 (§ 10} se Iee: “Tuanto a la investiga-
cién mencionada en el paragrafo anterior referente a la cuestidn de la aportacidn
ricardiana a Ia filosoffa de Ia praxis, hay que situar Ia mencionada en la p. 49 de
este mismo cuaderno”. Miés adelante (p. 62, § 22) Gramsci anota: “Por qué hay
que escribir en el sentido en que fue redactado el primer parfgrafo en la p. 427,
Sobre la base de estas indicaciones se ha restablecido en el texto el orden cronoldgico
de la redaccién, considerando como parte I del Cuaderno la que se encuentra entre
la p. 41 y el final.

Por lo que respecta al periodo de redaccion de esita primera parte, parece que
puede establecerse alrededor de abril-mayoe de 1932; ¥ ello en relacién con las
fuentes mis recientes utilizadas y con la correspondencia bastante estrecha existente
enire €sos textos ¥ el grupo de cartss enviadas por Gramsei a Tania entre el 18 de
abril v el 9 de mayo de 1932. Ahi se exponen muchos de los argnmentos sobre
Croce desarrollados en esta parte del craderno.

Las notas al margen entre la p. 41 y Ia p. 42 fueron afiadidas por Gramsei en un
periodo posterior; probablemente no anfes de mayo de 1933.

La IT parte del cuaderno, iniciada hacia mediados de 1932, debié de concluirse
no antes de febrero de 1933. Las fuentes méis significativas para establecer la fecha
s¢ encientran comprendidas entre el 15 de mayo de 1932 (§ 11, p. 32) y el 19 de
febrero de 1933 (§ 50, pp. 32 - 34; § 55, pp. 358 - 36%).

El § 60, en la p. 39, remite a la p. 59 del Cuaderno 11 (XVIIT), ¥ por lo tanto fue
escrito después de dicha pigina de este iltimo Cuaderno, aungue el Cuvaderno 10
{XXXIH) haya sido iniciado antes gue el Cuaderno 11 (XVIII).

394



Cuaderno 11 (XVIII)

Cuaderno escolar a rayas (14.8 x i9.8 cm. aproximadamente), cada pagina de 22
lineas; cubierta en cartulina negro-brillante, con relieves, con guardas. En el borde
superior de ia primera pagina de cubierta (a la derecha), una etiqueta, pegada por
Tatiana después de la muerte de Gramsci, lleva las siguientes indicaciones: “Com-
pleto desde la p. 3 hasta la 160 - XVIIF.

En el anverso de la primera cubierta figura la siguiente inscripeién impresa: Cua-
derno - Ditta Cugini Rossi - Roma, A pluma, en el centro de la pigina, la signiante
anotacién: “El presente cuaderno contiene hojas numeradas del uno al ochenta per-
teneciente a la M'e 7047 Gramsci Antonio”. En alto, a la izguierda, sello de la
carcel (Casa penal especial de Turi) sobre el cual se halla estampada la sigla VA
{(Vincenzo Azzariti). En el bordo superior figura ademds el miimero 19 bis de
mano de Gramsci. La indicacién se refiere no a la péigina sino a tode el cuaderno,
y hay que relacionarla con el intento de numeracidn de los cuadernos iniciado por
Gramsci con el Cuaderno 8 (XXVII).

Cnaderno de 80 hojas, seliladas y numeradas s6lo en el anverso, por la misma
meno goe escribid las anotaciones de la direccidn carcelaria, Desde Ta p. 15 hasta
el final la numeracién de cada péagina aparece ¢nmendada, debido a gque en un
prilmer momento se repitié en dos pdgimas comsecuiivas el nimero 14; el Teverso
de Ja secgunda guarda lleva el nimere 80, posteriormenté anulado con un trazo
de pluma.

El cuaderno fue enferamente utilizado, a excepcibn de los siguientes espacios:
p. 1 (totalmente en blanco); p. 1 bis (en blanco, salvo una anotacién de cinco
lineas, desde la linea 7 hastia la linea 11); pp. 2 - 2 bis (totalmente en blanco);
p. 6 bis (Gliimas 7 lineas en blanco); pp. 7 - 10 bis (totalmente en blanco); p. 79
bis (en blance, salvo las primeras tres lineas); pp. 80 - 80 bis (totalmente en blanco).
El reverso de 1a segunda guarda no fue utilizado.

Falta un titulo general, pero en otro ligar —<cfr. Cuaderno 10 (XX{I), parie
I¥, § 60— este Cuaderno 11 (XVIII) es citado por ¢l mismo Gramsci con el titnlo
Introduccién al estudio de la filosofia. El cuaderno se abre con una anotacién de .
caracter metodoldgico en la p. 1 bis, reproducida en el texto con el titulo editorial
de Advertencig. Signe un primer grupo de noias enfre la p. 3 y la p. 6 bis (i1
paragrafos en total) agrupadas bajo el titulo Apuntes y referencias de cardcter
histérico-critico.

La parte mas extensa del coaderno, desde la p. 11 hasta la p. 79 bis, esti ocupada
por un blogue de notds agrupadas bajo el titulo general Apuntes para una intro-
duccion y una preparacion al estudio de la filosofia v de la historia de la cultura

395



(doble subrayado). Este grupo de motas estd subdividido en los siguientes 6 sub-
grupos, cada uno de los cuales lleva un titulo particular:

1] Algunos apuntes prelimingres de referencia: es una larga nota iinica desde
Ia p. 11 hasia la p. 22; en el manuscrito falia el signo de parigrafo gue ha
sido integrado en el texto de esta edicidn.

2} Observaciones y notas criticas para un intento de “Ensayo popular de socio-
logia”; comprende 23 pardgrafos desde la p. 22 hasta la p. 49.

3] La ciencia y Ias ideologias “cientificas”: 4 parégrafos, desde la p. 49 hasta
la p. 33 bis.

4] Los instrumerntos logicos del pensamiento: comprende 6 paragrafos, desde la
p- 53 bis hasta la p. 57 bis; junto a la primera mota de este subgrupo falta
en el manuscrito el signo de parigrafo, que ha sido integrado en el fexto.

3] Traducibilidad de los lenguajes cientificos y filosdficos: comprende 4 pard-
grafos desde la p. 58 hasta la p. 60 bis.

6] Apuntes misceldneos: comprende 21 parjgrafos desde la p. 60 bis hasta ia
p. 79 bis.

Fn total, en este cuaderno se encuentran 71 notas: 64 fexios C y 7 textos B.
Resultan inéditos: Advertencia; § 10 (Giuseppe Rensi); § 60 (Realidad del mun-
do externo).

Para establecer la fecha de redaccién del Cuaderno faltan términos de referencia
precisos. La utilizacién de los textos A del Cuaderno 8 (XXVIIT) indica gue el
craderno fue comenzado no antes de mediados de 1932, cuando el 8 (XXVIHI) fuc
conclaido. El tnico texto A del Cuaderno 9 (XIV) utilizado en este cuaderno resulta
reelaborado en el § 68 en las pp. 77 bis - 78. Pocas son las indicaciones que pueden
extraerse de las integraciones a los textos A v de los textos B, siendo de 1932 todas
las pocas fuentes nuevas utilizadas.

Una indicacién til prede ser la confenida en el § 12 (en particular p. 18 bls)
donde Gramsci alude a la obra de M. Weber La érica proiestante y el espiritu del
capitalismo, publicada en fraduccion italiana por la revista Nuovi Studi di Diritto,
Economia e Politica entre los meses de mayo-agosto de 1931 v junio-octubre de
1932. S8i, como parece probable, Gramsci fenfa presente también la ultima parte de
la obra, publicada en ¢l fasciculo con fecha junio-octubre de 1932, esto deberfa
ser tomado como término post quem para el parigrafo en cuestidn y, verosimil-
mente, una parte del cuaderno deberia ser atribuida a 1933. En todo caso una parie
del Cuaderno debe de haber sido escrita contemporineamente gl Cuaderno 10
{(XXXII1), donde en la p. 39 (al final del § 600) sc remite a la p. 59 de esic
cuaderno.

Titubeos y desiguzldades en la grafia, tales como los que se encuentran en algunas
partes de este cuaderno, podrian ser relacionados con el empeoramiento de las condi-
ciones de salud de Gramsci enfre 1932 y 1933 (véanse LC).

396



Cuaderno 12 (XXIX)

Cuaderno a rayas, formaio de contabilidad (21.40 X 30.50 ¢m.); cada pdgina de 31
lineas. Cubierta en cartulina azul, dorso forrado en tela negra. En la primera pégina
de cubierta hay una etiqueta con la inscripcidon: Soc. An. F.Ili De Magistris - Milano
Via Broletto 1; en el espacio blanco de Iz etiqueta la siguiente anctacidén: “El presen-
te cuaderno contiene hojas del unc al treinta de la Me 70477, Otra etigueta, pega-
da por Tatiana despnés de la muerte de Gramsci, lleva la inscripcibn: “Incomple-
to. XXIX”

Cuaderno de 30 hojas ¥ 60 piginas en fotal. Cada pagina estd numerada y sellada
por el anverso por Ia direccién de Ia carcel. El sello (Casa penal especial de Turf)
impreso en la primera pagina del coaderno Ileva, a pluma, la sigla VA (Vincenzo
Azzariti). Las primeras doce péginas, por el anverso y el reverso, tienen una aume-
racién de mano de Gramsci: 1-18, 2-22 etcétera.

El cuaderno esti incompleto; solamente estdn utilizadas las paginas 1-12a, la dltima
a excepcién de Ias 12 lineas finales. En cada cara se dejé en blanco un margen en el
borde interno, de amplitud equivalente a cerca de un tercio de la extension de toda
iz pagina. Tal margen esti marcado por un trazo vertical de pluma perfectamente
rectilineo que aparece incluso en las péaginas no utilizadas.

Se encuentran en este cuaderno 3 textos C, retomados de! Cuaderno 4 (XII),
y agrupados bajo ¢l titulo general Apuntes y notas dispersas para un grupo de ensa-
yos scbre la historia de los intelectuales v de la cultura en Ttalia. Sélo la dliima de
estas tres nofas lleva en el manuscrito el signo de paragrafo; para las otras dos &ste
ha sido infegrado en la edicidn del texto.

La fecha del cuaderno (1932) es sélc una conjetura, a falta de referencias direc-
tas ¥ de remisiones a fueates nuevas utilizadas por Gramsci. Pueden extraerse
indicaciones iitiles de una carta a Tamnia del 18 de febrero de 1932, en la que (Gramsci
escribe: “Por lo que respecta a las notitas que he escrito sobre los intelectuales
italianos, no sé realmente por dénde empezar; estan dispersas en una serie de
cuadernos, mezcladas con otras notas diversas ¥ en primer lugar deberfa agruparlas
todas juntas para ordenarlas, [...] Si 'puedes, mindame cuadernos, no como los
que me mandaste hace algin tiempo, que son incémodos y demasiado grandes: debe-
rias elegir cuadernmos de formato normal, como los escolares, v no de muchas
hojas, al méiximo 40-30, de manera que necesariamente no se transformen en
amontonamientos miscelaneos cada vez més farragosos. Quisiera temer estos peque-
fios cuadernos precisamente para recrdenar estas notas, dividiéndolas por temas y
asi organizdndolas; eso me hace pasar el tiempo y me serd titil personalmente para
alcanzar un cierto orden intelectnal” (LC, 576).

397



El hecho de que Gramsci haya usade un craderno de gran formato para reco-
pilar esios fextos C sobre Jos infelectuales, puede indicar gue el trabajo fue em-
prendido poco antes o poco después del envie de 14 carta a Tania en la que solici-
taba cuadernos de formatoe distinto.

398



II. Notas






Siglas utilizadas en Ias notas

MS
INT

MACH
LVN
PP

S5G

SM
ON

SF
CFC
DC
FG

FG, C, carc.*

G. Ghilarza

Lettere del carcere, Einaudi, Turin, 1963,

Il materialismo storico e la filosofia di Benedetio Croce, ibid., 1948,
Gli intellettuali e Torganizzazione della cultura, ibid., 1949,

11 Risorgimento, ibid., 1949,

Note sul Machiavelli, sulla politica e sullo Stato moderno, ibid., 1949,
Letteratura e vita nazionale, ibid., 1950.

Passato e presente, ibid., 1951.

Scritti giovanili (1914-1918), ibid., 1958.

Sotto la Mole (1916-1920), ibid., 1960,

L’Ordine Nuovo (1919-1920), ibid., 1954.

Sacialismo e fascismo. L'Ordine Nuove (1921-1922), ibid., 1966,

La costruzione del partito comunista (1923-1926), ibid., 1971.
Descripcién de los cnadernos.

Libros de Gramsci depositados en el “Fondo Gramsci”, sin contrase-
iias carcelarias.

Libros del “Fondo Gramsci”, con contrasefias carcelarias.

Libros de Gramsci depositados en Ghilarza, sin contrasefias carcela-
rias.

(. Ghilarza, C. care.

Libros de Gramsci depositados en Ghilarzz, con confrasefias carce-
larias.

* La mayor parte de estos libros Heva el sello de la céarcel de Turi, el mimero de
matriczla de Gramsci (7047) v la firma del director. Puesto que durante la prisién
de Gramsci en Turi se sucedieron en la carcel cuatro directores, la firma del direc-
tor permite establecer el periodo en que el libro fue recibido por Gramsci. La sigla
FG, C. carc. es completada, por consigniente, con las siguientes indicaciones:

Turi I: firma del director G. Parmegiani, faHecido el 16 de marzo de 1929: corres-
ponde al periodo comprendido entre el 19 de julic de 1928, fecha de la llegada
de Gramsci a Turi, y fines de febrero de 1929.

Tori 1I: firma del sustituto de Parmegiani o del nuevo director G. Gualtieri, en
servicio en Turi desde el 31 de mayo de 1929 hasta el 24 de noviembre de 1930:
corresponde al periodo comprendido entre marzo de 1929 y noviembre de 1930.

401



Turi IIL: firma del director V. Azzariti, en servicio en Turi desde noviembre de
1930 hasta el 18 de marzo de 1933: corresponde a ese periodo.

Turi IV: firma del director P. Sorrentino, en servicio en Turi desde el 18 de marzo
de 1933: corresponde al periodo comprendido entre esa fecha y el 19 de
noviembre de 1933, fecha de la partida de Gramsci de Turi.

Turi, falta la firma del director: corresponde a aquellos libros, con el sello de la
cércel de Turi ¥ el mimero de matricula de Gramsci, pero no consignado a
Gramsci por la oposicion del director, Es probable que estos libros le fuesen
consignados a Gramsci en el momento de su partida de Turi.

Milan: libros consignados a Gramsci durante el periodo de su detencién en Ia cér-
cel de Milin. Algunos de estos libros llevan también Ia contrasefia de la cércel
de Turi, ¥ en este caso la circunstancia se ha sefialado. Pero en otros casos tales
libros resultan consignados a Gramsci, incluso en Turi, sin uiteriores indica-
ciones.

Son muy raros los libros con la contrasefia de carceles de transito (Palermo, Na-
poles).

402



Cuaderno 9 (XIV)

§ 1. “Nociones enciclopédicas. El gallito rojo.”
Texto B (ya en PP, 151),

1 Michele Bianchi v Umberto Pasella, posferiormente dirigentes del sindicalismo
fascista, dirigieron como anarco-sindicalistas las luchas agrarias en ¢l ferrarés,
particalarmente duras entre 1905 y 1907, En aquel periodo se afribuveron a los
anarco-sindicalistas (partidarios de la tactica de los boicots) los numerocsos in-
cendios ocurridos en aquel periodo en los campos, en perjuicio de las cosechas
e instalaciones de los cultivadores directos y grandes propietarios hostiles al
movimiento de los braceros v a las leyes. De ahi la definicién de “tictica del
fostoro”. A ésta alude incluso un editorial, no firmado, de L'Unird del 21 de
febrero de 1924 (*Niente di nuovo”): “Los obreros y campesinos atrapados
¥ constrefiidos en las Corporaciones Sindicales no pueden, ciertamente, encon-
trar a sus intérpretes en los commendatori que de un brinco han saltado al
colaboracionismo de la prédica del sabotaje de las mdiquinas y las cosechas;
por més qne hagan nunca podrin cancelar el recuerdo, Michelino Bianchi
el de Ia politica del fésforo para reducir a la razdn proletaria con el incendio
de las mieses, los pajares y los graneros a los campesinos reacios; y Edmondo
Rossoni el de los discursos vibrantes que afin en 1913 lo llevaron a Mildn al
bangquille de los acusados a responder de incitacién al odio de clase en compaiifa
del amarquista Armando Borghi”.

§ 2. “Los sobrinitos del padre Bresciani. Una esfinge sin enigmas.”
Texto B (va en LVN, 179-80).

1 La cita esti tomada de Ia seccidn ‘Rassegna della Stampa’® (“La corte di Salo-
mone”), en L'Italia Letteraria, 27 de marzo de 1932 (afic IV, n. 13).

2 Cfr. L'Italia Letterarig, 10 de abril de 1932 (afio IV, n. 15); Ia carta de Unga-
retti estd en Ia seccidn ‘Fatti personali’.

§ 3. “Nociones enciclopédicas. Angherie.”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 16 (XXI), § 28: “Angherie” (ya
en PP, 192-93).

1 1a cita del articulo de Francesco Guicciardini en la Nuova Antologia de 1907

esti tomada del libro de Filippo Virgilii, L'Tralia agricola odierna, Hoepli,” Mi-
1an, 1930 [FG, C. care., Turi IOI] pp. 261-62.

403



§ 4. “Historia de las clases subaltermas. De Amicis.”
Texto B (ya en R, 204).

1 No se ha conservado enire los libros de Gramsci €l primero de los dos libros
aqui citados (Edmondo De Amicis, Speranze e Glorie, Giannotta, Catania,
1900), mientras que €l segundo se encuentra entre los libros de la céarcel: cfr.
Id., Loste civili, Nerbini, Florencia, 1905 [G. Ghilarza, C. carc.].

§ 5. “Risorgimento italiano. Sublevacién de Palermo en 1866.

Texto A: retomado, junto com ¢l subsiguiente § 126, en un texto C del Cuaderno
i9 (XD, § 23: “E. De Amicis ¥y G. C. Abba”, cfr. en particular pp. 65-66 (ya en
R, 137).

* Los datos, asi como las indicaciones bibliograficas del libro de Antonio Monti
sobre Luigi Tonelli, estdn tomadas de una resefia de Luigi Candida en Nuova
Rivisia Storica, septiembre-diciembre de 1931 (afo XV, fasc. V-VI), pp. 579-80.

§ 6. “Temas de cultura. El movimiento y el fin.”
Texto A: retomado, con el mismo titulo, en un fexto C del Cuaderno 16 {XXII),
§ 26 (ya en PP, 190-91).

§ 7. “Temas de cultura, El mal menor.”
Texto A: retomado, junto con el subsiguiente § 45, en un texto C del Cuaderno
16 (XX1II), § 25: “El mal menor o lo menos malo” (ya en PP, 191).

1 Gramsci se remite aqui (amplando su alcance) a una conocida afirmacion de
Marx, en el prefacio a la primera edicién de EI Capital: “Los paises industrial-
mente mis desarrollado no hacen mas que poner delante de los pafses menos
progresivos el espejo de su propio porvenir” (cfr, Marx, El Capital, t. 1 cit.,
p. XIV).

§ 8. “Pasado y presente, Acciones y obligaciones.”
Texto A: retomado en un fexto C del Coaderno 22 (V), § 14: “Acciones, obliga-
ciones, titulos del Estado” (va en MACH, 340-42).

§ 9. “Pasado y presente. Las prisiones del Estado pontificio.”
Texto B (ya en PP, 124).

1 De la seccion ‘Marginalia’ (“Una prosa antobiografica inedita del Risorgimen-
0™), en Il Marzocco, 25 de octubre de 1931 (afio XXXVI, n. 43).

§ 10. “Los sobrinitos del padre Bresciani. C. Malaparte.”

Texte A: retomado en un texte C del Cuadernc 23 (VI), § 22: “Curzio Malaparte”
{va en LVN, 170-71).

404



1 Curzio Malaparte, “Analisi cinica dell’Europa®”, en L'ltalia Leiteraria, 3 de
enero de 1932 (afio IV, n. L).

§ 11. “Los sobrinitos del padre Bresciani. Giovanni Ansaldo.”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 23 (XVI), § 23: “Giovanni Ansaldo™
(ya en L¥VN, 168-69). :

1 Numerosos son los almanaques literarios conservados entre los libros de Iz
cércel, pero entre ellos no se encuentra el Almanacco delle Muse de 1931, del
texto se desprende que Gramsci lo tuvo en su poder.

§ 12. “Lorianismo, Enrico Ferri.”
Texto B (ya en INT, 175 nota 2).

1 Este paragrafo esti vincnlado a la precedente nota sobre Enrico Ferri del
Cnaderno 8§ (XXVIH), § 74, donde se aclaran las alusiones del texto. El escrito
“EmiH Zola, artista e ciitadino™, contenido en el libro aqui citado por Gramsci
{cfr. Enrico Ferri, I delinquenti nellarte ed altre conferenze e saggi di scienza
ed arfe, 22 ed. Unione Tipografica Editrice Torinese, Turin, 1926, pp. 229-
47) es el texto de vna conferencia pronunciada en Buenos Aires el 29 de
agosto de 1908 v en Roma ¢l 6 de febrero de 1910; pero no sc¢ trata de la misma
conferencia mencionada por Gramsci al comienzo del pardgrafo segiin una
cita de Croce que se remonta a un periodo anterior. Los Riverdi di giornalismo
y La scienza e la vita nel secolo XIX son titulos de otros dos escritos de Ferri
contenidos en el libro citado, del gue probablemente Gramsci tuvo noticia a
través de un catiloge de Utet.

§ 13. “Temas de culiura. Max Nordau.”
Texio A: refomado en un texto C del Cuaderno 16 (XXIT), § 27: “Max Nordan”
(ya en PP, 218).

1 Cfr. Max Nordan, Le menzogne convenzionali della nosira civiltd, Bocca, Tu-
rin, 1921 (antes de la edicién Bocea este libro habia sido publicado en traduc-
cién italiana por el editor milanés Dumolard en 1885); Id.. Degenerazione,
Bocca, Turin, 1953 (una edicidn anterior, en dos tomos, aparecid en 1893-94
en Dumclard). Es probable que los datos de las ediciones Boceca de estos dos
libros estén tomados de un catilogo, Enire los libros de la cércel no se han
conservado obras de Max Nordau.

§ 14. “Pasado y preseante. Franz Weiss y sus proverbios.”
Texto B (va en PP, 115-16).

1 Cfr. Coaderno 8 (XXVIH), § 154.
? Cursivas de Gramsci.

405



8 Estas citas de Don Quijote, y las de los sucesivos § § 18 y 95, estin tomadas
de la segunda parte, pero el texto del gque se sirvié Gramsci no se ha coo-
servado entre los libros de la cércel; podria tratarse incluso de una antologia
escolar de pasajes elegidos del Quijote v de otras obras de Cervantes.

§ 15. “Folklore.”
Texto B (ya en LVN, 220).

1 Fsta definicién de Raffaele Corso estd tomada con toda probabilidad de un
articulo de Massimo Scagliero, “Folklore calabrese™, en L'lzalia Letieraria, 27
de marzo de 1932, cit.

§ 16. “Gran potencia. Politica exterior.”
Texto A: retomado, junto con el subsigmiente § 88, en um texto C del Cuaderno
13 (XXX), § 32: “Sobre el concepto de gran potencia” (ya en MACH, 168).

1 Cfr, Aldo Valor, “I diritti dell’Italia”, en Corriere della Sera, 12 de mayo de
1932, cit,

§ 17. “Pasado y presente. Bibliografia.”
Texto B (ya en PP, 139).

1 Cfr. Arturo Marescalchi, “Come vivono 1 rurali” en Corriere della Sera, 12 de
mayo de 1932 cit.

2 FEstas indicaciones afiadidas al parigrafo estin tomadas probablemente del in-
dice de publicaciones del Instituto MNacional de Economia Agraria, contenido
en una de las publicaciones del mismo Instituto recibida por Gramsci en la car-
cel: Aldo Pagani, I braccianti della Valle Padana, Treves-Treccani-Tummineli,
Milan-Roma, 1932 [FG, C. carc., Turi I].

§ 18. “Pasado y presente. Santi Sparacio.”
Texto B (ya en PP, 117-18).

1 Cfr. nota 3 al precedente § 14.

§ 19, “Maquiavelo. Politica y arfe militar.”
Texto A: retomado en un texte C del Cuaderno I3 (XXX), § 35: “Arte politca y
arte militat” {va en MACH, 138).

* Fa cita de Carlo De Cristoforis estd tomada de una nota (*La guerra nel passato,
nel presente, nell’'avvenire”) de la ‘Rassegna di storia militare’ de Piero Pieri, en

406



Nuova Rivista Storica, septiembre-diciembre de 1931 {(afio XV, fasc. V-VI),
p. 533.

§ 20. “Los sobrinitos del padre Bresciand”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 23 (VI), § 24: “Giuseppe Prezzolini”
(ya en L¥N, 166). .

1 Cfr. Giuseppe Prezzolini, “Monti, Pellico, Manzoni, Foscolo veduti da viag-
giatori americani”, en Pégaso, mayo de 1932 (afio IV, n. 5), pp. 526-38; la cita
estd en Ia p. 531. Las cursivas son de Gramsci.

§ 21. “Maquiavelo. Historia de Ia burccracia.”

Texto A: retomado, junto con el sabsiguiente § 68, en un texto C del Cuaderno 13
(33X}, § 36: “Sobre Iz burocracia®, cfr. en particular pp. 23a-24 (ya en MACH,
74-75).

§ 22. “Pasado y presente.”
Texto A: retomadoe, junto con ofras notas sobre ¢l mismo tema, en ¢l citado texto
C del Cuaderno 13 (XXX}, § 23, cfr. en particular p. 17 (va en MACH, 57-58).

1 Cfr. Corriere della Sera, 20 de mayo de 1932; el pasaje del discurso del general
Gazzera esti tomado de Ia crdonica de la discusion sobre el balance de 1a
guerta promovida en el Sepado (bajo el titulo “Il saldo spirito dell’Esercito
esaltado dal Ministro Gazzera”),

§ 23. “Temas de cultura.”
Texto B (va en PP, 187).

§ 24 Pasado y presente.”
Texto B (ya en PP, 132).

1 Qlanda, de De Amicis, no se ha conservado enfre los libros de la cdrcel; también

es posible que la anéedota mencionada haya sido tomada de una fuente de
segunda mano, .

§ 25. “Temas de cultura. El maquiavelismo de Stenterello.”
Texto B (ya en PP, 188-89).

1 Cir. nota 3 al Cuaderno 1 (XVI), § 48.
2 Cfr. Cuaderno 8§ (XXVIID), § 138.

§ 26. “Pasado y presente. Eccnomismo, sindicalismo, devaluacién de todo movi-
miento culiural, etcétera.”

407



Texto B (ya en £P, 73-74).

1 Sobre la polémica Tasca-Bordiga (Amadeo) en tormo a las relaciones enire
cnltura v clase obrera (iniciada en el Congreso juvenil socialista de septiembre
de 1912) Gramsci tomd posiciones en el articulo “Socialismo e cultura™ (If
Grido del Popolo, 29 de enero de 1916, ahora en §G, 22-26). Para los reflejos
de la polémica en L'Urird de Salvemini, a los que alude Gramsci, cfr. el articulo
de Pictro Silva, “T giovani socialisti”, en el ndmero del 12 de octubre de 1912 (afio
I, n. 44); y también: Angelo Tasca - Amadeo Bordiga - L'Unitd, “I problemi
della cultura e giovani socialisti”, en el niimero del 26 de octubre de 1912 {(afio
I, n. 46); Amadeo Bordiga - I’Unitd, “Ancora 1 giovani socialisti”, en el mimero
de! 9 de noviembre de 1912 (afio I, n. 48); un comentaric posterior también
en el articulo de Rodolfo Mondoifo, “Socialismo e filosofia, I: La crisi ¢ la
necessitd di un orientamento filosofico”, en el niimero del 3 de enero de 1913
(afio II, n. 1). Un informe analitico de esta polémica estd ahora em Paolo
Spriano, Storia di Torino operaia e socialista, Einaudi, Turin, 1972, pp. 252-56.

§ 27, “Temas de cultwra. El maquiavelismo de Stenterello.”
Texto B (ya en PP, 189),

§ 28. “Lorianismo. El sefior Neptuno.”
Texto B (ya en INT, 173-74).

1 Esta anécdota de Don Quijote es mencionada también por Croce en Cultura
e vita morale cit., pp. 68-69; pero no parece haber sido tomada de esta fuente
indirecta, incluso porque de otros pardgrafos resuita que en este periodo Gramsci
estaba leyendo la obra de Cervantes.

§ 29. “Accién Catélica. Francia.”
Texto B (va en MACH, 306).

1 Fstas indicaciones estin tomadas de una resefia de la Civiltd Cattolica, 7 de
mayo de 1932 (ano LXXXIII, vol. I}, pp. 274-75.

§ 30. “Catdlicos infegrales, jesuitas, modernistas.”
Texto B.

1 ILa noticia de la inclusién en el indice del libro de Felix Sartiaux esii tomada
del citado nimero de Ia Civiltd Cattolica del 7 de mayo de 1932, cit., p. 299.

§ 31. “Accidn Catdlica. Lucha en torno a la filosofia neoescolistica.”
Texto B (ya en MACH, 282-83).

1 La hipdtesis de Gramsci de que Gorgerino y Siro Coniri fuesen la misma per-

408



sona se basaba en la lectura de un articulo del mismo Siro Contri, que consti-
tuye la fuente principal de este pardgrafo. Cfr. Siro Contri, “Filosofia & catto-
licesimo: neoscolastici e ‘archeoscolastici’ ?, en L’ltalia !tetteraria, 24 de abril
de 1932 (afio IV, n. 17}. Al comienzo de este articulo se alude a una polémica
contra la Universidad catélica publicada en el Ambrosiano de Milan por Giu-
seppe Gorgerino bajo el seuddnime de Asmodeo (que habia sido un seuddni-
mo usado también por Siro Contri).

La indicacion bibliografica estd tomada con toda probabilidad de La Civilsd

Cartolica, 7 de mayo de 1932 cit., p. 311 (lista de Ias ‘Opere pervenuis’),

8 Cfr. “Letteratura cattolica giovanile®, en La Civilid Cartolica, 2 de abril de
1932 (aiio LXXXVIIL, vol. II); ahi se encuenira (p. 71 nota) una defensa del
padre Agostino Gemelli de los ataques de “un tal Gorgerino, joven genio in-
comprendido”.

¢ La indicacién estd tomada del citado articulo de Siro Contri.

5 Con toda probabilidad la indicacion bibliografica referente a la Piccola Enci-
clopedia filoscfica de Contri estd tomada de L’ltalia Lerteraria, 22 de mayo de
1932 {(afio IV, n. 21), o de uno de los niumeros subsiguientes (cfr. los “anon-
cios econémicos”). La revista Criferion es anunciada por el contratic en los
nimeros precedentes (por primera vez en el citado nimero del 12 de abril).

(]

§ 32. “Economia nacional”
Texto B (va en MACH, 185).

§ 33. “Pasado y presente. Elite y décimo sumergido.”
Texto B (ya en PP, 70}.

1 De una intervencidén de Gramsci en el Congreso socialista de Biella de diciem-
bre de 1920, parece gue la metifora del “décimo sumergido” deriva de un pro-
verbio inglés. Cfr. Gramsci, “Per la veritd” cit., p. 357: “Un proverbio inglés
dice que toda multimid tiene un décimo sumergido. Y este décimo impide actuar
a los otros nueve décimos. Nosotros tenemos nuesiro décimo de reformistas”, Y
vya en un ariiculo de 1917: “Teofilo Rossi era el cliché de 3 millones y medio
de italianos: de aqueila parte de italianos que en el agregado social ‘Ftalia’® consti-
tuyen el décimo sumergido, la bola atada al pie, el lastre embarazoso [...] El
giolittismo es la marca politica del décimo sumergido italiano: la insinceridad,
¢l oportunismo, el liberalismo clerical, ¢l liberalismo proteccionista, el liberalismo
burocratico y regionalista™ {(SM, 321); en un articulo sobre Loria de 1918:
“Una gran cantidad de las afirmaciones seudocientificas [...], que constituyen
muestro décimo sumergido, para liberarnos del cual debemos pasar fantas fati-
gas, han salido de la forja loriana” (§G, 162); vy en un articnlo de L’Unitd de
1926: “Los cuadros de Ia democracia legalista y de los populares, reducidos
hoy al misero décimo sumergido de las relaciones de dos diarios ¥ un semana-
io, etcétera” (CPC, 355).

409



§ 34. “Periodismo. Revistas {ipo.”
Texto B (va en INT, 152).

8 35. “Pasado y presente.”
Texto B (va en PP, 129).

1 Cfr. “H puovo regolamento per I'esercito. Le norme di impiego delle truppe in
setvizio di P.8.”, en Corriere della Sera, 1° de junio de 1932,

§ 36. “Pasado vy presente, Sobre el apoliticismo del pueblo italiano.”
Texto B (ya en PP, 12).

§ 37. “Literatura popular.”
Texto B (ya en LVN, 141).

1 Esta indicacion estd tomada del ‘Bollettino bibliografico’ de Leonardo, mayo
de 1932 (afio I, n. 5), p. 234.

§ 38. “Funcién cosmopolita de los intclectuales italianos. Sobre Algarotti.”
Texto B (ya en INT, 39).

1 Pe la seccion ‘Cemmenti ¢ frammenti’” (* ‘Nicoling® e T'Algarotti®), en Il
Marzocco, 29 de mayo de 1932 (afic XXXVII, n. 22).

§ 39. “Temas de cultura, Elementos de vida politica francesa.”
Texto B (ya en PP, 212-13).

§ 40. “Magquiavelo. Relaciones de fuerza, ctcétera.”

Texto A: retomado, junfo con otras notas sobre el mismo tema, en el citado texto
C del Cuaderno 13 (XXX), § 23, cfr. en particular p. 17 para la primera parte
y pp. 17-17a para la segunda (va en MACH, 56 y 36-37).

1 Cfr. Cuaderno 4 (XIII), § 66.
§ 41. *Nociones enciclopédicas. “Paritario.””
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 16 (X)C[I) § 18: “Paritario y
paritético” (va en PP, 160).
§ 42. “Los sobrinitos del padre Bresciani.”
Texto A: retomado en uan texto C del Cuaderno 23 (VI), § 8: “Investigacién de las
tendencias y los intereses morales e intelectuales prevalecientes entre los literatos”

(ya en L¥N, 14-17).

i Cfr. Luigi Russo, Giovanni Verga, Ricclardi, Népoles, 1919; y “L’opera di Abba

410



¢ la letteratura garibaldina”, ensayo antepuesto a la edicién del libro de Abba,
Da Quarto al Volturno, Vallecchi, Florencia, 1925 (el ensayo fue reeditado
luego en un volumen separado con el titulo Abba e la letteratura garibalding
dal Carducci al D’ Annunzio, Libr. Cioni, Palermo, 1933).

2 Sobre este libro de QGiuseppe Cesare Abba, cfr. también las anotaciones de
Gramsci en el Cuaderno 6 (VII), § 166,

8 Cfr. nota 1 al Cuoaderno 3 (XX), § 143.

¢ Sobre las simpatias de Jahler por Proudhon cfr. Cuaderno 1 (XVI), § 94, v
Cuaderne 3 (XX), § 10.

5 Se trata probablemente del librito Vade-mecum del perfetio fascista, seguito de
dieci assiomi per il milite ovvero avvisi ideali di Leo Longanesi, Vallecchi, Flo-
rencia, 1926, seguramente conocido por Gramsci s6lo a través de citas indirectas
(no sc trata propiamente de un librito para los reclutas).

& Cfr, Luigi Russo, I Narratori, Fondazione Leonardo, Roma, 1926.

7 Cfr. nota 3 al Cuaderno 7 (VII), § 31,

8 Cfr. nota 1 al Cuaderno 7 (VII), § 31.

¢ Cfr. Giulio Marzot, “L’opera critica di L. Russo™, en La Nuova Ialia, 20 de
mayo de 1932 (aiio ITI, n. 5), pp. 176-82; la cita esti em la p. 181,

§ 43. “Los sobrinitos del padre Bresciami. Libros de guerra.” _
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 23 (VI}, § 25: “Liieratura de guerra™
(ya en LVN, 148-50).

1 La obra de Adolfo Omodeo, Momenti della vita di guerra. Dai diari e dalle
lettere dai caduti, salié originalmente en doce eniregas en La Critica del 20 de
enero de 1929 (afio XXVII, fasc. 1), pp. 36-46, al 20 de noviembre de 1933
(afio XDOIXI, fasc. VI), pp. 431-54.

2 Cfr. nota 3 al Cuaderno 6 (VIID), § 38.

8 Cir. nota 2 al Cuaderno 1 (3VI), § 42,

¢+ Cfr. Giani Stuparich, Guerra del °15 (Dal taccuino d'un volontaric), Treves,

Milan, 1931; las informaciones de Gramsci sobre este libro se remontan proba-

blemente a las resefias publicadas entre finales de 1931 y principios de 1932

(cfr. por ejemplo en Pégaso de diciembre de 1931, pp. 758-61; v en Leonardo

de febrero de 1932, pp. 73-74).

Cir. Ardengo Soffici, Kobilek. Giornale di battaglia, Libreria della Voce, Flo-

rencia, 1918.

o

§ 44. “Femas de cultura, Discusiones, dividir un pelo en cuatio, etcétera.”
Texto A: tetomado en un texto C del Cuaderno 16 (XXII), § 29: “Discusiones
prolijas, dividir un pelo en cuatro, etcéters” (va en PP, 191-92).

§ 45. “Pasado y presente.”

Texio A: retomado, junto con el precedente § 7, en el citado texto € del Cuaderno
16 (XXI), § 25 (ya en PP, 191).

411



§ 46, “Ricciotti Garibaldi.”
Texto B (ya en PP, 224).

1 Fl Secolo Illustraio era una de las revistas que Gramscl recibia regularmente en
Ia carcel (cfr. LC, 379). La investigacién se remoniz a 1928 (cfr. LC, 225)
pero no se sabe a partir de qué momento Gramsci comenzéd a recibirla. Sobre
los articulos utilizados en los Cuadernos no e han efectuado los controles habi-
tuales, por la fmposibilidad de obtener una coleccién completa del semanario.

§ 47. “Nociones enciclopédicas, Tiempo.”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 16 (XXII), § 30: “Tiempo” (va
en PP, 215),

§ 48. “Los sobrinitos del padre Bresciani. Leonida Répaci”
Texto A: retomado en un texto C del Cunaderno 23 (VI), § 26: “Leonida Répaci™.

1 Es probable que de est: novela de Leonida Répaci, I fratelli Rupe, Gramsci
hubiera tenido noticia a través de una resefia de Giovanni Titta Rosa, “T1
primo dei Rupe”, en L'lralia Lefteraria, 12 de junio de 1932 (afio IV, n. 24).
Es posible, pero no se ha comprobado, que Gramsci viera después también la
novela, que sin embarge no se ha conservado entre los libros de la cércel. Para
la severidad de los juicios sobre Répaci ¢fr. nota 2 al Cuaderno 23 (VI), § 13.

z Cfr. nota 17 al Cuaderno 1 (XVI), § 24.

§ 49, “Apdlogos.”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 16 (XXH), § 24 (va en PP, 226).

1 S¢ trata con foda probabilidad de la narracién titulada “Storia di Hariin Ar-
Rashid con Ali il persiano, cui segue il racconte del sacce ¢ del curdo™: cfr.
Le mille e una notte, prima versione integrale dall’arabo diretta da Francesco
Gabrieli, Einaudi, Turin, 1972, vol. 11, pp. 208-11.

§ 50. “Los sobrinitos del padre Bresciani”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 23 (VI), § 27: “Arnaldo Frateili.”

1 Para esta anotacién satirica, Gramsci se basd, con toda probabilidad, en una
resefia de Giovanni Titta Rosa de Ia novela Capogire de Arnaldo Frateili, en
Llralia Letteraria, 8 de mayo de 1932 (afio 1V, n. 18), donde aparece también
ia caricatura-retrato de que se habla en el texto.

§ 51. “Pasado y presente.”
Texto B (ya en PP, 130).

1 Cfr. Maric Bonfantini, “L’arte di Carlo Bini”, en L'Italia Letteraria, 22 de mayo
de 1932 (afio TV, n. 21).

412



§ 52. “Pasado y presente.”
Texto B (va en PP, 74-75).

i Cfr. Henry Wickam Steed, Mes souvenirs, vol. 11, Plon, Paris, 1927 [FG, C.
carc., Tari ], p. 234.

§ 53. “Pasado y presente.”
Texto B (ya en PP, 83-84).

§ 54. “Nociones enciclopédicas. Bibliografia.”
Texto B (ya en PP, 170).

1 La indicacién esti tomada con toda probabilidad del ‘Bolletino bibliografico® det
Leonardo, junio de 1932 (afio 111, n. 6), p. 283.

§ 55. “Renacimiento y Reforma.”
Texto B (va en R, 33-34).

1 La edicién milanesa de la Letta politica in Italia, de la que estd tomada esta
cita, es la realizada en 1895 por el editor Galli. No hay pruebas de que Gramsci
tuviese en la cércel este libro; sin embargo es posible gue haya Ilegado a sus
manos, quizids medianie un préstamo, Cfr. también el joicio sobre Alfredo
QOriani v sobre La lotta politica in Italia contenido en ¢l Cuaderno & (XXVIII},
§ 163, pardigrafo exrito aproximadamente en el mismo periodo.

§ 36. “Pasado y presente.”
Texto B (ya en PP, 113).

1 La cita de Emilio Bodrero esti tomada del articulo de Luigi De Gregori, “La
Biblioteca Nazionale”, en Nuova Antologia, lo. de junio de 1932 (afio LXVII,
fasc. 1447), pp. 88-96, cfr. en particular p, 89.

2 Cfr, Conaderno 1 {XVI), § 141.

3 La anécdota esti tomada de un articulo de Lorenzo Viami, “Dieci tonnellate
d'intelligenza a Torcello (La Bienmale di venticingue anni fa)”, en Corriere
della Sera, 29 de abril de 1932,

§'57. “La cultura como expresion de la sociedad.”
Texto B (ya en PP, 215),

1 La afirmacién de Fernand Baldensperger e¢sti tomada de un articulo de Carlo
Franelli, “Biografia: sinceritd e maturitd”, en Critice Fascista, 15 de julio de

1932 (afio X, n. 14), pp. 279-80, cfr. en particular p. 28(.

¢ 58. “La ‘nuweva’ ciencia. Borgese v Michel Ardan.”

413



Texto A: retomado, con ¢l mismo titulo, en un texto C del Cuaderno 11 (XVII),
§ 68 (va en PP, 220).

1 Cfr. Coaderno 8 (XXVIII), § 170 v nota 2.

2 Este libro de Jules Verme mo se ha conservado entre los libros de la cércel;
también es posible que Gramsci lo tuviera en préstamo de la biblioteca de la
cércel, no se sabe en qué edicidn, '

§ 59. “Nociones enciclopédicas. Empirismo.”
Texto B (va en PP, 150}.

§ 60. “Pasado y presente. Sobre el soiiar con los ojos abiertos y el fantasear.”
Texto B (ya en FP, 6).

1 Cfr. nota § sl Cuaderno 1 (XVI), § 63.

§ 61. “Pasado y presente. Inglaterra ¥ Alemania.”
Texto B (yva en PP, 125.26).

1 Sobre el feorema de las “proporciones definidas® —que Gramsci foma de
Maffeo Pantaleoni— cfr. el subsiguiente § 62.

§ 62. “Maquiavelo.”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 13 (XXX), § 31: “El teorema de
las proporciones definidas” (ya en MACH, 77-79).

* Cfr. Maffeo Pantaleoni, Principii di Economia Pura, Treves, Milan, 1931, p.
112. Aunque este volumen no se ha conscrvado entre los libros de la cireel,
de otras anotaciones —cfr. en particular Cnaderno 10 (XXXII) parte I, §
30— se desprende que Gramsci habia visto en Turi esta nueva edicién de 1931
(pero también es probable que Gramsci hubiera leido a su tiempo, en Turin,
durante los afios universitarios, una edicién anterior: la primera edicién es de
1889).

2 Gramsci tenia presenies a este respecto los datos de las elecciones prusianas,
anotados en ia p. 7 de este mismo Cuaderno {(cfr. DC) ¥ tomados de una nota
de la resefia de politica intermacional de Educazione Fascista, 20 de mayo de
1932 (afic X, n. 5), pp. 391.95.

§ 63. “Pasado y presente. Contra el bizantinismo.”
Texto B (va en PP, 62-63),

1 Tesis de Roma fueron llarmadas las “tesis sobre la tdctica”, escritas por Bor-
diga y presentadas por Bordiga v Terracini en ¢l T Congreso Nacional del Par-

414



tido Comunista de Ialia (Roma, 20-24 de marzo de 1922). Fueron discutidas
y aprobadas por el comité central del PCdl en la sesidén del 13-20 de diciembre
de 1921; sometidas a critica por ¢l comité ejecutivo de la Internacional Cormu-
nista, se decidié sm presentacién al Congreso a titulo consultivo como contri-
bucién a la preparacién del 1V Congreso Mundial Intermacional (cfr. Paclo
Spriano, Storia del Partito Comunista Italiano, vol. 1; Da Bordiga a Gramsci,
Einaudi, Turin, 1967, pp. 177-91}. Para el juicio de Gramsci sobre las Tesis de
Roma deben verse sus arifculos Necessitd di una preparazione ideologica di
massa, en L'Unita del 3 de mayo de 1925 (ahora en CPC, 50-57), y todavia
ante su carta a Togliatti, Terracini, etcétera, del 9 de febrero de 1924 (cfr.
Palmiro Togliattl, Ya formazione del gruppo dirigente del partito comunista
italiano, Editori Riuniti, Roma, 1962, pp. 192-93).

§ 64. “Maquiavelo (historia de las clases subalternas). Importancia v significado de
los partidos.”

Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 13 (XXX). § 33: “Sobre ¢l con-
cepto de partido politico” (ya en MACH, 22-23).

§ 65. “Pasado y presente.”
Texto B (ya en PP, 107-8).

1 No ha sido posible averiguar si la cita es directa (en todo casc la obra de
Cellini no se ha copservado entre los libros de la carcel) o tomada de una
fuente indirecta.

§ 66. “Literatura popular.”
Texto B (ya en L¥N, 69-70),

1 Cfr. Cuaderno 6 (VII), § 147; pero también Coaderno § (XXVIII), § 46.

§ 67. “Pasado y presente,”
Texto B {(va en PP, 78-79).

1 Se alude aqui evidentemente al movimiento de los consejos de fibrica, promo-
vido por Gramsci en Torin en 1919-20 a través de L'Ordine Nuovo.

2 Gramsci tiene preseate aqui el duodéeimo capitulo del libro I de El Capital
(Division del trabajo y manufactura): para el concepto de *obrero colecti-
vo” (“obrero colectivo total™) cfr. em particelar Marx, El Capital, cit., £. 1,
Pp. 274, 283 ss.

§ 68. “Maquiavelo. Centralismo orgénico y centralismo democratico.”

Texto A: retomado, junto con el precedente § 21, en ¢l citado texto C del Cuaderno
13 X)), § 36, cfr. en particular pp. 24-25 (ya en MACH, 75-77).

415



1 La referencia alude en particular a Ia socialdemocracia alemana.

2 Hay aqui una probable alusién a las concepciones de Bordiga: en los dchates
internos del PCAI, Bordiga fue quien propuso adoptar la férmula del “centra-
lismo organico™ en sustitucién de la del “centralismo democritico” (cfr. “Ver-
bale della Commissione politica per il congresso di Lione”, en Critica Marxista,
septiembre-diciembre de 1963, afio I, nn. 5-6, pp. 302-26, cfr. en particular p.
326).

§ 69, “Maquiavelo.”
Texto A: retomado en un texto C del Cnaderno 13 (XXX}, § 30: “El ntmero y la
calidad en los regimenes representativos” (ya en MACH, 80-82).

L Cfr, Mario da Silva, “Sipario su Weimar”, en Critica Fascista, 15 de agosto
de 1932 (afio X, n. 16), pp. 303-4). La cita de Gramsci estd ligeramente modi-
ficada; en el texto de Critica Fascista se lee: “la opinién de un imbécil cual-
quiera que sepa leer ¥ escribir™ etcétera; el inciso que sighe entre paréntesis es
de Gramsci.

§ 70. “Maquiavelo.” _
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 13 (XXX), § 34; “Sobre el origen
de las guerras” (ya en MACH, 169).

§ 71. “Pasado ¥ presente.”
Texto B: {ya en PP, 86},

1 Cfr. el subsiguiente § 73.

? Las indicaciones en torno a este libro de Renato Spaventa estin tomadas del
articulo de Salvatore Alessi, “Intorno all’ordinamento burocratico”, en Critica
Fascista, 15 de agosto de 1932 cit., pp. 308-9.

3 Ibid., p. 308.

§ 72, “Temas de cultura. Americanisme y fordismo.”
Texto A: retomado, junto con otras notas sobre el mismo tema, en el citado texto
C del Cuaderno 22 (V}), § 13, cfr. en particular pp. 44-45 (ya en MACH, 338-39).

1 Cfr. el subsiguiente § 74.

¢ Es probable que para estas nuevas consideraciones sobre el fordismo Gramsci
fuese estimulado polémicamente por un articulo de Luigi Bondini, “T"idea Ford”,
en La Nuova Italia, 20 de julio de 1932 (afio III, n. 7), pp. 256-63.

§ 73. “Pasado y presente.”
Texto B (ya en PF, 137).

t Cfr. el precedente § 71.

416



2 Cfr. Francesco Antonio Répaci, “I costo della burocrazia dello Stato”, en
Riforma Sociale, mayo-junio de 1932 (afic XXXIX, n. 3), pp. 259-50.

§ 74, “Temas de cultura. Americanismo y fordismo.”
Texto A: retomado, junto con otras notas sobre el mismo tema, en el citado texto
C del Cuaderno 22 (V), § 13, cfr. en particular pp, 45-47 (va en MACH, 339-40).

1 Cfr. el precedente § 72.

§ 75. “Bibliografias.”
Texto B.

1 Bstas indicaciones sobre el XII Congreso Internacional de Ciencias Hist6ricas
estin tomadas de un noticiario de la Nuove Rivista Siorica, marzo-junio de
1932 (afio XVI, fasc. II-III), pp. 306-7. Otras informaciones del mismo noti-
ciario son utilizadas en el sucesivo § 109.

§ 76. “Pasado y presente.”
Texto B (va en PP, 131).

1 Esia cita de Ias Satire de Alfieri estd tomada de un articulo de Luigi Bartolini,
“Alfieri”, en Critica Fascista, 10. de septiembre de 1932 (afio X, n. 17), pp.
326-28, cfr. en particdar p. 326,

§ 77. “Loria.”
Texto B (ya en INT, 191).

1 Anticipaciones del escrito de Mussolini para el término “fascismo™ de Ta En-
ciclopedia Ttaliana fueron publicadas en periddicos y revistas de julio-agosto de
1932. Es probable que la cita de Gramsci haya sido tomada de una *Rassegna
della stampa® (“Blondel ¢ Mussolini”) de Corrado Pavolini, en L'lralia Lette-
raria, 17 de julio de 1932 (aiio IV, n. 29).

§ 78. “Bibliografias.”
Texto B (ya en PP, 136).

1 Fstas indicaciones bibliograficas de los libros de Michaegl Mitzakis (Les grands
problémes italiens, ed. Alcan, Paris, 1931) y de Gustave Le Bon (Bases scien-
tifigues d'une philosophie de I'histoire, Flammarion, Parfs, 1931} estdn tomadas
probablemente de indicaciones bibliogrificas de Les Nowvelles Littéraires; el
libre de Mitzakis, sin embargo, fue resefiado también por ILello Gangemi en
Educazione Fascista, 20 de julio de 1931 (afio IX, n. 7), pp. 633-55, ¥ es pro-
bable que Gramsci hubiese visto también esta resefia.

417



2 Cfr. Frédéric Lefévre, “Une heure avec le Dr. Gustave Le Bon (La philosophie
scientifique)”, en Les Nouvelles Litiéraires, 27 de septiembre de 1930 {(afic
IX. n. 415). Sobre las relaciones de Le Bon con Mussolini véase el siguiente
pasaje de la entrevista: *;Usted conocié a Mussolini? —Nunca lo he visto
personalmente, pero mantengo correspondencia con &, su ditima carta fue del
22 de mayo de 1929, resulta bastante curiosa, aqui la tengo: ‘Querido maesiro,
contesto a su carta. Democracia es el gobierno que da o trata de dar al pueblo
la ilusién de ser soberano. Los ipstrumentos de esta iflusién han sido diversos
segin las épocas ¥ los pueblos, pero el fondo y las metas no cambiaron nnnca.
Esta es categéricamente mi opinién. Aprovecho esta agradable ocasién para
enviarle mis méas cordizles saludos’ .

§ 79. "Los sobrinitos del padre Bresciani. Literatura de guerra.”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 23 (VI), § 28: “Literatura de gue-
ra” {va en LVA, 150 nota 1),

1 Para el tftulo exacto de este Mbro de Benjamin Crémienx cfr. nota 3 al Cua-
derno 1 (XVI), § 73.

§ 80. “Pasado y presente.”
Texto B (ya en PP, 129).

1 Cfr. ‘Rubrica delle tubriche’ (“La gquadratura del circolo”), en L'ltalia che
Scrive, diciembre de 1928 (afio XI. n. 12), p. 326.

§ 81. “Historia de Ias clases subalternas. David Lazzaretti,”
Texto A: retomado, junto con otra nota sobre el mismo teina, en el citado texto C
del Cuvaderno 25 (XXIII}), § 1, cfr. en particular pp. 14-16 (ya en R, 202-3).

1 Todo el parigrafe estd tomado, a menndo literalmente, de la seccidén ‘Margina-
iia* ("I profeta dell’Amiata™), en Il Marzocco, 31 de enero de 1932 (afio
XXXVII, n. 5).

§ 82, “Pasado y presente.”
Texto B (ya en PP, 138).

1 Las indicaciones sobre €l libro de Luigi Orsini estan tomadas de la seccidén
‘Bibliografia” (“Ricordi dell'adolescenza di Luigi Orsini”), en Il Marzoceo, 31
de emerc de 1932, cit.

§ 83. “Bibliografias.”
Texto B.

1 Las indicaciones de estos dos hibros de Alfred Zimmern v Fabio Mann estan

418



tomadas de un articulo de Guido Ferrando, “Studi e riflessioni sull'Tmpero
Britannico”, en If Marzocco, 31 de enero de 1932 (afio XXXVII, n. 35).

§ 84. “Caracter cosmopolita de los intelectuales italianos.”
Texto B (va en INT, 61-63).

i Cfr. Caaderno 7 (VII), § 66.
2 Cfr. la geccién ‘Marginalia® (“L’opera de! Genio italiano all’estero™), em 1!
Marzoceo, 6 de marzo de 1932 (afio XXXVIL, n. 10).

§ 85. “Pasado y presente.”
Texto B (ya en PP, 69).

i Probablemrente Gramsci tenia presente uma nota de la seccién ‘Marginalia’ (“La
muserucla per le donne bisbetiche™), en Il Marzocco, 25 de octubre de 1931
(afic XXXV, 1n. 43), donde se refieren algunas noticias histéricas sobre ¢l uso
de !a “brida de las comadres” en varios paises europeos,

§ 86. “Literatura de funcionarios.”
Texto B {ya en LVN, 98-99),

1 Cfr. Alberto Lumbroso, “Sono ancora possibili le ‘storie universali'?”, en Il
Marzocco, 17 de abril de 1932 (afic XXVII, n. 16}.

§ 87. “Intelectuales. Notas breves de cultura inglesa.” -
Texto B (va en INT, 77).

1 Cfr. Guido Ferrando, “Fducazione e colonie (Impressioni di un congresso e di
una esposizione)”, en If Marzocco, 4 de octubre de 1931 (afio XXXVI, n. 40).

§ 88. “[Maquiavelo]. Grandes potencias.”
Texto A: retomado, junio con el precedente § 16, en el citado texto C del Cuaderno
13 (XXX), § 32, cfr. en particular p. 22 (ya en MACH, 168).

Notas sobre el Risorgimento italiano

§ 89. “Dos trabajos...”

Texto A: retomado, para la premisa (p. 68), en un texto C del Cuaderno 19 (X),
§ 1; para la primera parte (pp. 68-69), junto con ¢l subsiguients § 99, en un texto
C del Cuaderno 19 (X), § 2: “La época del Risorgimento”, cfr. en particular pp.
11-13, y, junto con otras notas sobre ¢l mismo tema, en el texto C del mismo Cua-
derno, § 4: “Bibliografia™, cfr. en particular p. 26; para la segunda parte (pp. 69-
71), junio con oiras notas sobre el mismo tema, en un fexto C del Cuaderno 19
(X), § 3: “Interpretaciones del Risorgimento”, cfr. en particular pp. 27-33 (ya

419



en R, 3-4, 41-42, 178, 55-59).

1

2

3

4

B

L)

=]

1o

11

420

Cfr. Cipolla, Intorno alla costituzione etnografica della nazione italiana cit. So-
bre Ia cuestién cfr. nota 2 al Cuaderno 3 (XX), § 46. ‘
Los niimeros 1 y 2, afiadidos por Gramsci en este pardgrafo v en algunos de
los § § subsiguientes, tenfan por objeto distribuir el material segin los dos tipos
de trabajos sobre el Risorgimenfo de los que se habla a! comienzo del pari-
grafo.

Cfr. Adolfo Omodeo, L'eid del Risorgimento italiano, 2a. ed. corregida y
aumentada, Principato, Messina, 1931 [FG, C. carc., Turi II].

Gramsci se refifere aqni evidentemente al libro de Croce Storia d'Europa nel
secole decimonone cit., repitiendo algunas criticas ya formuladas en el Coa-
derno 8 (XXVIII), § 236.

La cita ¥ los datos bibliogrificos del estudio de R. Ciasca estin tomados de la
reseiiza de G, L. {Gino Luzzato), en Nuova Rivista Storica, septiembré-diciem-
bre de 1931 cit., p. 5377.

Sobre Oriani y La lotta politica in Italia, cfr. el juicio de Gramsci en el Cuader-
no 8 (XXVIII), § 165.

Cir. el subsigniente § 111.

En otra nota de los Cuadernos —<fr. Cuaderno 15 (II), § 52— Gramsci sub-
raya ¢l alejamiento de Gobetti v Dorso del orianismo v de Missiroli.

Cfr. nota 1 al Cuaderno 6 (VIII), § 35.

No parece que Gramsci viera directamente este libro de Carlo Curcio: las in-
dicaciones bibliograficas estin tomadas con foda probabilidad de la resefia de
G. L. (Gino Luzzato), en Nwova Rivista Storica, septiembre-diciembre de
1931 cit,, pp. 581-82, donde se indica también Ja ubicacién del libro em la
corriente historiogrifica del “revisionismo” del Risorgimento.

Cifr. Benedetto Croce, La Leiteratura della nuova Italia, 2a, ed., vol. IH, La-
terza, Bari, 1922, pp. 355-66.

De los escritos de Aldo Ferrari en la Nuova Rivista Storica Gramsci habia visto
directamente: “Fatti e figure della terza Italia. Il trasformismo. 1881-18927,
en Nuova Rivista Storica, julio-septiembre de 1928 (afio XH, fasc. IV), pp.
357-83; “1l trionfo di Cavour” (resefia del libro de Paul Maliter, Cavour et {unité
italienne, Alcan, Paris, 1927), en el citado miimero de la Nuova Rivista Storica,
de julio-septiembre de 1928; “II pensjero socialista europeo, antico ¢ moderno”,
en Nuova Rivista Storica, septiembre-octubre de 1929 (afio X111, fasc. V), pp.
420-52 (en el fasciculo gue tuve en Ia céarcel este articulo aparece subrayado
y anotado por Gramsci}. Otros articulos de Aldo Ferrari sobre el Risorgimento,
aparecidos en afios anteriores en la Nuova Rivista Storica, son mencionados y
citados ampliamente por Alessandro Levi, “II pensiero politico di Giuseppe
Ferrari”®, en Nuova Rivista Storica, mayo-agosio de 1931 (adeo XV, fasc. III-
IV}, pp. 217-58, y septiembre-diciembre de 1931 cit,, pp. 375-97. Ademés de
los libros y folletos de Alde Ferrari, Gramsei tenia en la cércel: Aldo Ferrari,
Principi e forme della lotta politica nella terza Ialia (1871-1926), Schizzo



storico, Casa ed. P, Maglione, Roma, sf. (pero 1927) [FG, C. carc, Turi Ii.

12 Aunque este libro de Mosca (Teorica dei governi e governo parlamentare) no
se ha conservado entre los libros de la cdrcel, por los juicios que se expresan
mis adelante en este mismo parigrafo y también por el modo como son vfili-
zadas las indicaciones bibliograficas comtenidas en ¢l volumen, se colige que
Gramsci tuvo del mismo un conocimiento directo. La fecha de 1883, indicada
por Gramsci para la primera edicién, es la del prefacio; pero el libro fue
publicado por primera vez en 1884,

1+ Estas indicaciones bibliograficas estdn tomadas del citado libro de Gaetano
Mosca, p. 259 nota (pero para el libro de Auguste Brachet cfr. p. 243 nota).
Los titulos son reproducidos a menudo en forma incompleta ¢ inexacta, tal
como son citados en el texto de Mosca, Cfr. Pasquale Turiello, Governo e
governati in Italia, Zanichelli, Bolonia, 1882; Leone Carpi, L'ltalia vivente.
(Aristocrazia di nascita e del denaro. Borghesia, clero, burocrazia. Studi so-
cigliy, Vallardi, Milan, 1878; Luigi Zini, Dei criteri e dei modi di governo nel
regno d'italia, Zanichelli, Bolonia, 1876 (una continuacién de este estudio estd
en Luigi Zini, Dei criteri e dei modi di governo della Sinisira nel regno d'ltalia,
Zanichelli, Bolonia, 1880). Giorgio Arcoleo, Il gabinetto nei governi parlamen-
tari, Jovene, Méapoles, 1881; Marco Minghetti, I partiti politici e U'ingerenza loro
nellz giustizia e nellz amministrazione, Zanichelli, Bolonia, 1881; E. L. V. de
Laveleye, Lettres d'ltalie, 1878-1879, Dunolard, Milan, 1880 (pere también
Germer Bailliere, Paris, 1880); Auguste Brachet, L'ltalie qion voit et L'ltalie
qu'en ne voit pas, Marpon et Flammarion, Paris, 1882, Para el articulo de
Sidney Sonmino, “Torniamo alo Statuto”, cfr. Cuaderno 8 (XXVII), § 101
y nota 1.

15 Cfr. Luigt Anelli, I sedici anni del governo dei moderati (1860-1876), a cargo
del Musec de los desterrados italianos, Como, 1929 [FG, C. carc., Turj IT].

18 Ta numeracién iniciada en este punto no se continfia més.

17 Cir. Cuaderno 3 (XX), § 40 ¥y nota 4, y Coaderno 7 (VII), § 44 y nota 2.

18 Cfr., por ejemplo, ] articulo de Alberto Caroncini, “Tl libro di Pasquale Turiel-
lo”, en. La Voce, 21 de marzo de 1912 (afio IV, n. 12).

19 Las noticias sobre el libro del mariscal Louis-Hubert Lyautey vy la cita estan
tomadas de la resefia ya citada de Edmond Jalou en Les Nouvelles Littéraires,
8 de agosto de 1931 cit.

§ 90. “Las sectas en el Risorgimento.”
Texto A: retomado, con el mismo titulo, en un texto C del Cuaderno 19 (X), § 8
(ya en R, 132).

1 La resefia del libro de Peliegrino Nicolli estd en Ia seccidn ‘Biblioteca di cul-
tura’, con firma Z., del Marzocco, 25 de octubre de 1931 cit.

§ 91. “Interpretaciones del Risorgimento,”

421



Texto A: retomado, junto con otras notas sobre el mismo tema, en el citado texto
C del Cuaderno 19 (X), § 5, cfr. en particular p. 28 (ya en R, 36).

1 FI titulo con el que esie libro de Vincenzo Cardarelli es mencionado agqui por
Gramsci, es inexacto. Se trata, ciertamente, de la obra Parliamo dell'lialia,
Vallecchi, Florencia, 1931. La indicacién de Gramsci esti tomada, probable-
mente, de una resefa de Giovanni Battista Angioletti, *“Ire libri di Cardarelli”,
en L'Italia Letteraria, 15 de febrero de 1931 (afic VII, n. 7): el titulo de uno
de los otros dos libros aqui resefiados, Parole all’orecchio, es probablemente la
causa de Ia mencién inexacta.

§ 92. “Corrientes populares en ¢! Risorgimento (hisioria de las clases subaliternas),
Carle Bini,”

Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 19 (X)), § 9: “Corrientes popula-
res en el Risorgimento. Carlo Bini” (ya en R, 164).

i Le piti belle pagine di Carlo Bini, escogidas por Dino Provenzal, Treves, Milan,
1931. Una idea para este paragrafo esti tomada de una resefin de Arturo
Pompeati, “Tl ritorno di Carlo Bini”, en {1 Marzocco, 10 de enero de 1932 (afio
XXXVI, n. 2). Otra resefia de este libro, aparecida en L'ftalia Letteraria, fue
va uiilizada por Gramsci en este mismo Cuaderno: cfr. nota 1 al precedente
§ 51.

2 La coleccidn “L’Tialia negli scrittori stranieri” ——mencionada agui por Grams-

ci— era una serie de textos traducidos, a cargo de Giovanni Rabizzani para el

editor Rocco Carabba en los afios 1911-12. Rabizzani habia publicado dos
estudios sobre Sterne: Lorenze Sterne, Formiggini, Génova, 1914; Srerne in

Italia. Riflessi nostrani dellumorismo sentimentale, Formiggini, Roma, 1920;

este segundo estudio es probablemente el que menciona Pompeati en el articule

citado del Marzocco.

Estos juicios de Rabizzani son mencionados en el citado articulo de Arturo

Pompeati.

% Grainsci se refiere a las Memorie inedite di Giuseppe Giusti (1845-1849}, publi-
cadas por Ferdinando Martini en 1890 y reeditadas numerosas veces; una nueva
edicién, que retoma el titulo del manuscrito, Cronaca dei fatti di Toscana {1843-
1849), fue realizada por Pietro Pancrazi (Le Monnier, Florencia, 1943}.

(%)

§ 93, “Risorgimento y cuestién oriental.”
Texto A: retomado, con el mismo titulo, en 1un texto C del Cuaderno 19 (X), §
20 (ya en R, 110-12).

1 Enire los escritos que Gramsci podia tener presentes sobre esta cuestién cfr.,

por ejemplo: Sergio Camerani, “La politica orientale del conte di Cavour”, en
Il Marzocco, 18 de octubre de 1931 (afo XXXVI, n. 42}; y del mismo autor,

422



“Il programima dei Balbo nella politica italiana dal 1834 al 19147, ibid., 3 de
enero de 1932 (afio XXXVIL n. 1).

Cfr. Francesco Saverio Nitti, 71 capitale straniero in Italia, Laterza, Bari, 1915,
pp. 52-53. Los datos sobre las obligaciones rusas son mencionados por Grarosci
de memoria en forma aproximada. Nitti afirma que en Italia meridional, en
el periodo 1912-13, eran preferidos los titulos de renta rusos y que en Napoles
en particular circulaban cerca de 100 millones en titulos de Estado extranjeros.

(Y]

§ 94. “Bibliografia.”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 19 (X), § 10: “Los escritos del
padre Carlo Maria Curci” (va en R, 188).

t Con toda verosimilitud {as indicaciones bibliograficas de las obras citadas del
padre Curci estan tomadas del catilogo de Utet aqui mencionado.

§ 95. “Temas de cultura. La tendencia a disminuvir al adversario.”
Texto A: retomado, junto con otra nota sobre ¢l mismo fema, en ¢l citado texto
C del Coaderno 16 (XXII), § 17, cfr. en particular p. 28 (va en PP, 7-8).

* Cfr. Cuaderno § (XXXVIID), § 158.
2 Cfr. nota 3 al precedente § 14.

§ 96. “Caracteristicas populares del Risorgimento. Voluntarios e intervencién po-
pular.” ,
Texto A: retomado, con el misme fitulo, en un texto C del Cuaderno 19 (X), §
11 (va en R, 165).

1 Cfr. “La data del 24 maggio nel pensiero dei Quadrumviri”, en Corriere della
Sera, 21 de mayo de 1932.

§ 97. “Marx-Engels e Italia™
Texto A: retomado en un texto € del Cuaderno 16 (XXII), § 16: “Los fundadores
de la filosofia de la praxis de Italia® (ya en A{S, 103-4).

i Gramsci tovo en la cércel algnnos voliimenes de la correspondencia Marx-En-
gels en la traduccion francesa de Molitor vy el volumen. igualmente en tradic-
cién francesa, de las cartas de Marx a Kugelmann: cfr. nota 1 al Cuaderno 4
(XIII), § 1.

2 Cfr. Cuaderno 6 (VIII), § 199,

* Fl significado de esta referencia debe relacionarse con la observacion del Cua-
derno 8 (XXVINN), § 225, p. 74 bis (“la posicion de Croce es como Ia de
Proudhon criticada en la Miseria de la filosofia: hegelianismo domesiicado™).
Cfr. nota 3 a dicho paragrafo.

423



4 Se trata del escrito de Engels “Los bakuninistas en accién”, incluide luego en
Marx-Lenin, Acerca del anarquismo v el anarcosindicalismo, ed. Progreso, Mos-
ci, 1976, pp. 109-31.

§ 98, “Mazzini v Garibaldi”
Texto A: sin embargo, no aparece retomado en los fextos C (ya en R, 187).

§ 99. “La era del Risorgimento de Omodeo y los origenes de Ja Ttalia moderna.”
Texto A: retomado, junto con parie del precedente § 89, en ¢l citado texto C del
Cuaderno 19 (X), § 2, cfr. en particnlar pp. 13-14 (ya en R, 42-44).

1 Cfr. nota 3 al precedente § 89.

§ 100, “Bibliografia.”

Texto A: retomado con el mismo titulo, junto con otras notas sobre el mismo tema,
en el citado texio C del Cuaderno 19 (X), § 4, cfr. en particular p. 26 (ya en
R, 178).

1 Esta bibliografia sobre los origenes del Risorgimento reiine fftulos ya anotados
por Gramsci de memoria en una lista de libros del Cuaderno de traducciones
de 1929, no incluido en esta edicidn.

§ 101. Origenes del Risorgimento.

Texto A: retomado, junto con el subsiguiente § 108, en un texto C del Cuaderno
19 (X}, § 3: “Los origenes del Risorgimento”, cfr. en particular pp. 15-19 (ya en R,
47-50). En este texto A, sin embargo, se repiten también dos pardgrafos del Cua-
derno 8 (XXVII}, § 32: “Risorgimento. Origenes”, ¥y § 1: “Risorgimento”, Los
pasajes correspondientes, por 1o tanto, se indican aqui entre dos asteriscos.

1 Cfr. sobre este tema el Cuaderno 1 (XVI), § 44, p. 38 ¥ nota 29.
2 Cfr. el precedente § 89, pp. 69-71.

§ 102, “El 1849 en Florencia.”
Texto A: retomado, con el mismo titulo, en el Cuaderno 19 (X), § 18 (ya en R,
153-54).

1 Fl ariicitlo de Aldo Romano es resumido con amplias citas en la seccifn
‘Marginalia’ (“Vita politica fiorentina durante il 1849 (lettere inedite del Bonghi
e da! Monzani a Silvio Spaventa e Mariano D’Ajala)”, en Rassegna Nazionale,
enero de 1932 (afio LIV, seric I, vol. XVI}, pp. 22-31.

§ 103. “Momentos de vida intensamente colectiva ¥y unitaria en la vida del pueblo
italiano.”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 19 {X), § 19: “Momentos de vida

424



intensamente colectiva y unitaria en el desarrollo nacional del pueblo italiano” (ya
en R, 112-14).

1 Cfr. sobre el mismo tema el Cnaderno 8§ (XXVIII), §§ 64, 83,96 ynota 3 a
este UMimo paragrafo. Los articulos de Luigi Ambrosini en la Stampa, recogi-
dos luego parcialmente en un libro (Fra Galindo alla cerca. Per la coscienza
politica dei popolari) fueron mencionados por Gramsci en el § 83 del Cua-
derno 8§ (XXVIH), cfr. nota 9.

§ 104. “Todo el trabajo de inferpretacién...”
Texto A: retomado, funto con otras notas sobre el mismo tema, en el citado iexto
C del Cuaderno 19 (X}, § 5, cfr. en particular pp. 33-34 (vya en R, 59-60)}.

§ 105. “La cuestién italiana.”
Texto A: retomado, con el mismo titule, en un texto C del Cuaderno 19 (X}, §
6 (ya en MACH, 195-96).

* (Gramsci se refiere 4 los discursos pronunciados por el ministro del exterior Dino
Grandi ante Ia Cdmara, el 4 de mayo, y ante el Senado el 3 de junio de 1932;
para las discusiones provocadas por tales discursos cn la premsa italiama ¥y
cxtranjera, Gramsci tenia presente probablemente un fasciculo de la revista
Educazione Fascista, junio de 1932 (afio X): cfr. en particular Carlo Schanzer,
“Spiritc ¢ ideali del fascismo nella politica internazionale” (pp. 432-33), v Ia
resefia de Umberto Nani, “L’Italia ¢ il mondo (Rassegna di politica interna-
zionale)”, pp. 486-39,

§ 106. “Historia fetichista.”
Texto A: retomado, junto con otras notas sobre ef mismo tema, en el citado texto
C del Cuaderno 19 (X), § 5, cfr. en particular pp. 34-36 (ya en R, 60-61).

1 Las referencias a las obras de Antonio Labriola, con Ia correspondiente indica-
cién de las paginas, estan tomadas aqui del libro de Croce, Storia della storio-
grafia italiana del secolo decimonono cit, vol, I, p. 228.

2 Cfr. ibid., p. 227: “en oiro lugar {Labriola] destruia la afieja utopia de una
historia geaneral de Italia —de la que en este tratado nuestro hemos narrado ¢l
origen sentimental y poético, y demostrado su imposibilidad critica—, esbozan-
do en contraste Io que deberia ser una historia de la Italia que ahora existe,
de la Italia formada con el Risorgimento™.

3 También esta referencia a Labriola estd en ibid., p. 227.

+ Para esta referencia a las obras de Salvemini cfr. ibid., p. 242,

§ 107. “Adolfo Omodeo.”

Texto A: retomado, junto con otras notas sobre el mismo tema, en el citado texto C
del Cuaderno 19 (X), § 5, cfr. en particular pp. 36-3% (va en R, 62-64).

425



1 Ia referencia a la publicacién de Piero Marconi v la cita estin en: Adolfo
Omodeo, “Momenti della vita di guerra. Dai diari e dalle lettere dei caduti™,
en La Critica, 20 de julio de 1932 (aiio XXX. fasc. IV), pp. 279-80.

2 Cfr. nota 3 al precedente § 89,

3 Sobre Pippo Naldi cfr. Cuaderno 1 (XV1), § 116, p. 76.

§ 108. “Origenes del Risorgimento.”
Texto A: retomade, junto con el precedente § 101, en el citado texto C del Cuaderno
19 (XD, § 3, cfr. en particular pp. 19-25 (ya en R, 50-55).

i Cfr. Baldo Peroni, “Studi napoleonici™, en Nuova Aniologia, 16 de agosto de
1932 (afio LXVI, fasc, 1450), pp. 569-74; la cita estd en la p. 574,

2 Cfr. Gioacchini Volpe, “Storici del Risorgimento a Congresso”, en Educazione
Fascista, julio de 1932 (afio X), pp. 526-35.

3 Cfr, ibid., pp. 526-27; las cursivas ¥ las maydsculas son de Gramsci.

% Sobre las obras de historia sarda de Giuseppe Manno cfr. la carta de Gramsci
a su madre del 3 de octubre de 1927 (LC, 131-32).

5 Cfr. nota 2 al Caaderno 6 (VIII), § 46.

¢ Cfr. Volpe, “Storici del Risorgimento a Congresso” cit., p. 529.

© Ibid.

& Cifr. ibid., pp. 529-30.

o Cfr. ibid., p. 531.

§ 109. “Bibliografia.”
Texto A: retomado, junto con otras notas sobre el mismo tema, en ¢l citado texto
C del Cuaderno 19 (X)), § 4 (ya en R, 178).

1 Pe una noticia de la Nuova Rivista Storica, marzo-junio de 1932 cit.; cfr. nota
1 al precedente § 75. :

§ 110. Rodolfo Morandi, Storig della grande industria in Italia.

Texto A: retomado, junto con el subsiguiente § 112, en un texto C del Cuaderno 19
(X), § 7: “Sobre la estructura econdmica nacional”, cfr. en particular pp. 46-50
(ya en MACH, 185-87).

* Cfr. La Riforma Sociale, mayo-junio de 1932 cit,, pp. 31821 (“Intorno alla
storia recente della grande industria italiana™). Todo el paragrafo, incluidas las
citas del libro de Morandi, esid basado en esta resefia; las observacicnes de
Gramsci aparecen entre parénfesis. Sin embargo Gramsci, que en enero de
1932 habfa pedido este libro de Morandi (cfr. LC, 563), conocia directamente
la. obra resefiada: cfr, Rodolfo Merandi, Storic della grande industria in Italia,
Laterza, Bari, 1931 [FG, C. carc., Turi I

§ 111. “Missiroli y la historia italiana moderna.”

426



Texio A: retomado, junto ¢on oiras notas sobre el mismo tema, en el cifado texto C
© del Cuvaderno 19 (X). § 5, cir. en particular pp. 3942 (va en R, 64-66).

* De los libros de Mario Missiroli aqui citados, Gramsci no conociz directa-
mente, sino s6lo a través de rtesefias, la obra L'lialin d'oggi, Zanichelli, Bolo-
nia, 1932, El libro sobre el papa (que es de 1915, v no de 1917: Il Papa in
guerra, prefacio de Georges Sorel, Zanichelli, Bolonia) fue resefiado por Grams-
ci en Il Grido del Popolo del 15 de enero de 1916 (cfr. §G, 14-17); también
son mencionados de memoria: La Monarchia socialista, Laterza, Bari, 1914;
Polemica liberale, Zanichelli, Bolonia, 1919; Opinioni cit.; Il colpo di Stato, P.
Gobetti ed., Turin, 1924; La Repubbiica degli accaitoni, Zanichelli, Bolonia, s.f.
(1917); Una battaglia perdute, Corbaccio, Mildn, 1924, Gramsei tenia en la
circel: Amore e fame, La Voce An. Editorial, Roma, 1928 [FG, C. carc., Turi
II; Date a Cesare (La polemica religiosa di Mussolini con documenti inediti)
cit.

2 Esta c¢ita (del libro citado de Missiroli L'ftelia d'oggi) esti tomada de un

articunio de Alberto Spaini “Il mito e Feroe, Dal Risorgimento a Mussolini”, en

L'tralia Letteraria, 5 de junio de 1932 (afio IV, n. 23).

Cfr. Cuaderno 3 (XX}, § 40 y nota 4, y Cuaderno 7 (VII), § 44 vy nota 2.

4 Se alude al articnlo de Antomio Labriola, “A proposito deMa crisi del marxis-
mo”, publicado por primera vez en 1899 en la Rivista [taliana di Seciclogia y
reeditado en Apéndice a la 2a. edicién (1902) del emsayo Del materialismo
storico. Dilucidazione preliminare: se trata, como es sabido, de una resefia
polémica del libro de Thomas Masaryk, Die philosophischen und sociologischen
Grundlagen des Marxismus, Studien zur socialen Frage (cfr. Antonio Labriola,
Saggi sul materialismo storico, ed. cit., pp. 303-19). )

5 También esta cita, igual que las siguientes (del libro de Missiroli, L'Tialia
d'oggi) estan tomadas del citado articilo de Alberto Spaini.

w

§ 112. “La indusiria jtaliana.”
Texto A: retomado, junto con el precedente § 110, en el citado fexto C del Cuna-
derno 19 (X), § 7, cfr. en particular pp. 50-32 (ya en MACH, 187-88).

1 Cfr. Aftilio Cabiati, “Il problema dei cantieri navali. Il problema aftuale”, en
Riforma Sociale, julic-agosto de 1932 (afio XXXIX, n. 4), pp. 459-66; el pasa-
je citado esta en la p. 464,

§ 113. Publicacion de libros y memorias. . .

Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 1% (X), § 13: “Publicacién y
examen de los libros y memorias de los antiliberales y antifranceses en el periodo
de la Revolucidn francesa y de Napoledn y reaccionarios en el periodo del Risorgi-
mento” (ya en R, 130-31).

1 Se alude aqui a la obra, conocida por Gramsci a través de resefias (cfr., por

427



ejemplo, la de Adolfo Omodeo, en La Critica, 20 de septiembre de 1932, pp.
364-74) de Carlo Lovera y del padre Tlario Rinieri s.J., Clemente Solaro della
Margarita, 3 vol., Bocea, Turin, 1931,

2 Sobre el Memorandum de Clemente Solaro della Margarita’ y sobre el Papa de
Joseph De Maistre cfr. Cuaderno 2 (30{OV), § 62, vy Cuaderno 6 (VIII),
§ 176.

3 La segunda parte de este paragrafo tiene su origen, con toda probabilidad, en
una resefia bibliografica (firmada Z.) del Marzocco, 21 de febrero de 1932 cit.,
en la seccién ‘Biblioteca di cultura’; esta resefia se ocnpa, entre ofras cosas, del
libro de Rannccic Ranieri aqui mencionado por Gramsci.

§ 114. “Merimée vy el 48.”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 19 (X}, § 16: “Préspero Merimée
y el 48 italiano” (ya en R, 169),

1 De esta carta de Merimée publicada en la Revue des Deux Mondes del 15 de
mayo de 1932, Gramsci tuve conocimiento a través de la seccidén ‘Marginalia’
(*Merimée e le giornate del gingno 1848") del Marzocco, 29 de mayo de
1932 cit.

§ 115, “La revolucién de 1831.”
Texto A: retomado, con el mismo titulo, en un texto C del Cuaderno 19 (X), §
15 (ya en R, 182).

1 Las noticias de este pardgrafo estdn tomadas de la seccion ‘Marginalia’ (“Un
prezioso cimelio del Risorgimento tornato alla Iuce™) del Marzocco, 27 -de
marzo de 1932 (afic XXXVII, n. 13). El libro de Arrigo Solmi al que se alude
es Ciro Menotti e lidea unitaria nell'insurrezione del 1831, Societa tipografica
modenesa, Mddena, 1931,

§ 116. “Carlo Felice.”
Texto A: retomado, con el mismo titulo, en un texto C del Coaderno 19 (X), §
i4 (ya en R, 182},

1 Todas las noticias de este pardgrafo estdn tomadas de una resefia (firmada Z.)
del libro de Francesco Lemmi (Carle Felice, Paravia, Turin, 1931), en el Mar-
zoceo, 13 de septiembre de 1931 {afio XXXV, n. 37), cfr. 1a seccién ‘Biblioteca
di cultura’.

§ 117, “Martino Beltrani Scalia, Giornali di Palermo nel 1848-1849.7
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 19 (X)), § 17 (va en R, 169-70).

1 Todas las noticias fueron tomadas de una resefia aparecida en la misma seccidn

428



‘Biblioteca di cultura’ (del citado nimero del Marzocco del 13 de septiembre
de 1931) utilizada también para el precedente § I16.

§ 118. “La posicién geopolitica de Ttalia. La posibilidad de los bloqueos.”
Texto A: retomado, con el mismo titulo, en un texto C del Cuaderno 19 (X), § 12.

1 La cita esta tomada de un articulo de Virgilio Gayda, “LTialia nel Mediterra-
neo”, en Gerarchia, septiembre de 1932 (afio XII, n. 9), pp. 761-66, cfr. en
particular p. 764.

Con este paragrafo lermina el bloque de notas sobre el Risorgimento italiano
iniciado en Ia p. 421 (§ B89).

§ 119. “Cuestiones escolares.”
~Texto B (ya en INT, 121-23),

1 Cir. Guido Ferrando, “Nuove scuole nel vecchio mondo”, en Il Mearzocco, 13
de septiembre de 1931 cit. Todas las informaciones contenidas en el pardgrafo
estin resumidas y & menudo copiadas casi al pie de la letra de este articulo
de Ferrando; los comentarios de Gramsci aparecen entre paréntesis.

? Una alusién al sistema Dalion se encuentra en Ia carta de Gramsci a su mujer

. del lo. de agosto de 1932 (cfr. LC, 654),

§ 120. “Literatura popular.”
Texto A: retomado en un texto C del Craderno 21 (XVII), § 2 {ya en LVN, 108-
10).

1 Cfr, Cuaderno 7 (VH), § 49.

2 Cfr. Aldo Sorani, “Romanzieri popolare comtemporanei”, en Il Marzocco, 13
de septiembre de 1931 c¢it., en la primera cita las cursivas espaciadas son de
Gramsci.

§ 121. “Temas de cultura. Los grandes genios nacionales.”
Texto B (ya en PP, 152).

1 Cir. Cuaderno 8 (XXVIIE), § 138,

2 La afirmacion esti tomada del articulo de Adolfe Fagei, “I1 Goethe e la vita
del genio”, en Il Marzoceo, 24 de abril de 1932 (afio XXXVIH, n. 17): “[Dan-
te] ha sido para nosotros los italianos no menos de Io que ha side Goethe para
los alemanes: también él nos ha ensefiado como fildsofo lo que debemos creer,
como poeta lo que debemos intuir, como hembre lo que debemos hacer”. Tam-
bién la idea general de este parigrafo fue probablemente sugerida por este
articulo, donde entre otras cosas se cita también el libro de Emerson mencio-
nado més adelante por Gramsci (cfr. Ralph Waldo Emerson, Uomini rappresen-

429



tativi, Bocca, Turin, 1929). Por el confrario, no se menciona en este arficulo
¢l libro de Carlyle, probablemente citado por Gramsci de memoria: cfr. Thomas
Carlyle, Gli eroi, con prefacio de Enrico Nencioni, Barbera, Florencia, 1897.

§ 122. “Caracteristicas cosmopolitas de la literatura italiana. La poesia provenzal
en Ialia”
Texto B (ya en INT, 35 nota 2).

1 Todo el pardgrafo es un resumen del articulo de Mario Pelaez, “Storia Italiana
in poesie provenzali”, en Il Marzocco, 7 de febrero de 1932 (afio XXXVII,
n. 6).

§ 123. “Risorgimento.”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 19 (X), § 21: “La ‘ensefianza mutua
(va en R, 186).

LR}

t Las noticias de este paragrafo fueron tomadas de un obituario de Arfure Li-
nacher en la seccidn ‘Marginalia’ del Marzocco, 10 de abril de 1932 (afio
XXXV, n. 15), Otra alusidén al principio de la ensefianza mutua estd en el
Cuaderno 1 (XVI), § 46.

§ 124, “Critica literaria.”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 23 (V1), § 6: “Arie v cultura™ (ya
en LVN, 5-10).

§ 125, “Pasado y presente.”
Texto B (ya en PP, 128-29).

1 Cfr. nota 1 al precedente § 46.

§ 126. “Risorgimento.”
Texto A: retomado, junto con el precedente § 5, en el citado texto C del Cuaderno
19 (X), & 23 (yva en LVN, 133},

1 Cfr. Edmondo De Amicis, La vita militare. Bozzetti, Le Monnier, Florencia,
1869 (probablemente, sin embargo, Gramsci conocia una edicidn posterior).
Aungue e} volumen no se ha conservado entre los lbros de la cércel, es posible
gue Gramsci lo tuviera en su poder ai escribir este Cuaderno.

§ 127. “Risorgimento.”
Texto A: retomado, junto con otras notas sobre el mismo tema, en el citado texto
C del Cuadernc 19 (X), § 5, cfr. en particnlar pp. 42-44 (ya en R, 66-67),

430



r

§ 128. “Catolicismo,”
Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 16 (XXII), § 19: “El médico catd-
lico v el enfermo (moribundo) acatdlico” (va en MACH, 299-300).

1 La resefia (andnima) del citado libro de Luigi Scremin esta en la Civiltd Cat-
tolica, 19 de noviembre de 1932 (afio LXXXIII, vol. IV), pp. 381-83. Las cur-
sivas son del critico, ¢l espaciado es de Gramsci,

.§ 129, “Risorgimento. El nndo histérico 1848-49.”
i Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 19 (X), § 22: “Corrientes popula-
: res” {ya en R, 1853).

1 El interés de Gramsci por este libro de Nicola Valdimiro Testa estd justificado
probablemente por algunas ideas contenidas en una reseiia de la Civiftd Cat-
folica, 19 de noviembre de 1932 cit., pp. 374-75, de donde esti tomada también
la indicacién bibliografica. Otro estudio del mismo autor sobre el mismo tema
fue sefialado por Gramsci en el Cuaderno 7 (VII), § 108,

§ 130. “Pasado y presente.”
Texte B (ya em PP, 8).

§ 131. “Pasado y presente.”
Texto B {(ya en PP, 103).

§ 132. “Temas de cultura.” )

Texto A: retomado, su primera parte, en un texto C del Cuaderno 13 (XXX), §

26: “Hegemonia politico-cuitural” {(va en MACH, 168); su segunda parie en un
L texto C del Cuaderno 23 (VI), § 7: “Neolalismo™ (va en LVN, 24-26).

§ 133. “Maquiavelo, El cesarismo.”
Texto A: retomado, junto con el subsigniente § 136, en un texto C del Cuaderno 13

{(3XX), § 27: “El cesarismo”, cfr. en particular pp. 19a - 20 (va en MACH, 58-59).

1 Para esta analogia cfr. Cuaderno 1 (XVI), § 44, nltima parte (p. 42).

§ 134, “Literatura italana. Pirandello.”
Texto B (ya en L¥VN, 52-33).

1 Cfr. Cuaderno 6 (VIIE), § 26.
§ 135. “Literatura nacional-popular. Los ‘humildes’.”

Texto A: retomado en un texto C del Cuaderno 21 (XVID), § 3: *Los ‘humildes’ * (ya
en LVN, 72).

431



§ 136, “Maquiavelo, El cesarismo.”
Texto A: retomado, junto con el precedente § 133, en el citado fexte C del Cua-
dernoc 13 (XXX), § 27, cfr. en particular pp. 20-20a (ya en MACH, 59-61).

§ 137, “Temas de cultura. Sobre el desarrollo de Ia técpica militar.”
Texto A: retomado en un texto C del Ceaderno 13 (XXX), § 28: “Sobre el desarro-
lio de la técnica militar” {(ya en MACH, 152-53).

§ 138. “Pasado y presente.”
Texto B (ya en PP, 131).

1 Athos Lisa, compafiero de circel de Gramsci en Turi. En la anécdota sobre
Ginstino Fortunato aqui referida, el mismo Gramsci, junto con Guido Miglioli,
habria sido uno de los dos hombres “verdaderamente peligrosos” en Italia
Lisa, liberado por ammnistia a principios de 1933, redacté un informe para el
centro del PCI, publicado en 1964 con el titulo “Discussione politica con
Gramsci in carcere”, en Rinascita, 12 de diciembre de 1964 (aiio XXI, n. 49),
prefacio de Franco Ferri.

En realidad en este libro ya citado de Prezzolini no se incluye ninguna carta
de Giustine Fortunato; segaramente Gramsci pretendia referirse aqui al episo-
dio ya mencionado en el Cuaderno 1 (XVI), § 43, p. 26 (cfr. nota 8).

8 Cifr. nota 6 al Cuaderno 7 (VII), § 13.

N

§ 139. “Los intelectuales.”
Texto B (ya en INT, 71-72).

1 Una idea para este paragrafo, junto a la indicacién bibliografica de Ia obra de
Sﬂwdor de Madariaga, fue tomada probablemente de la resefia de Guido De
Ruggiero, en La Critica, 20 de noviembre de 1932 (afio XXX, fasc, VI), pp.
441-45,

§ 140. “Sobre la civilizacién inglesa.”
Texto B (va en INT, 76-77).

t Estas noticias fueron tomadas de un articulo de Diego Angeli, “J-J. Jusserand
e Ia sua opera”, en Il Marzocco, 9 de octabre de 1932 (afio XXXVII, n. 41).

§ 141. “Pasado y presente. Caracteristicas del pumeblo italiano.”
Texto B (va en PP, 12-13).

1 Cfr. Daniele, “D’Annunzio politico™ cit.: cfr. Coaderno 1 (XVI), § 81 y

nota 1,
z Sobre €l culto provinciano a Ia inteligencia cfr. fambién el precedente § 56.

432



§ 142, “Maquiavelo. Voluntarismo y ‘masa social’.”
Texto ‘A: retomado en un texto C del Cuaderno 13 (XXX), § 29: “Voluntarismo y
masas sociales” (ya en R, 197-98).

1 Cfr. Roberto Michels, Il proletariato e lo borghesia nel movimento sociglista
italiano, Bocca, Turin, 1508, El libro, que Gramsci ciertamente conocia pero
que no tenia en la cércel, es mencionado aguf de memoria.

2 Amadeo Bordiga (Goitlieb = Amadeo).

433



Cuaderno 10 (XXXIII)

Parie I. Puntos de referencia para un ensayo schre B. Croce

Sumario

Texto C (ya en ALS, 171, i76, 177, 179, 181, 184, 187, 190, 192, 185, 198, 201):
retomado, en forma esquemaitica, de algunos textos A del Cuaderno 8 (XXVIN),
§ § 225, 227, 233, 236, 240, que son utitizados y desarrollados también en los pari-
grafos snbsiguientes de este Cuaderno, Los pasajes entre corchetes son integraciones
afiadidas al margen en un periodo posterior (probablemente en 1935). Las notas

que

siguen se refieren a tales afiadidos, mientras que para ¢l resto se remife a Ias

notas relativas a los paragrafos subsiguicntes, donde los puntos de este sumario son
desarroliades,

T

Cfr. el pardgrafo infroductorio (“Algunos criterios generales metodoldgicos
para la critica de la filozofia de Croce™) de la parte II de este mismo Cuaderno.

z Cfr. la parte I de este mistno Cuaderno, § 59. L
% Se trata del pasaje (en nuestro texto entre corchetes) afiadido al final del punto

L)

o

@

434

{I de este Sumario.

El ensayo de De Sanctis “La Nerina di Giacomo Leopardi”™ no esti incluido en
los tres volttmenes, poseidos por Gramsci, de la citada edicidn de los Saggi
critici, realizada por P. Arcari; es posible que este ensayo sea citado agui basan-
dose en una cifa indirecta.

En realidad los cuatro articulos (no firmados) de la Civilta Cattolica sobre ia
Storia d’Europa de Croce aparecieron todos ellos en 1932, y precisamente en
los nimeros del 7 de mayo, 18 de junio, 16 de julio, 6 de agosto de 1932 (afio
LXXXIL, vol, 1§, pp. 209-23, 521-34; vol. 1L, pp. 105-19, 209-24), respectiva-
mente con los sigunientes titulos: ¥ ‘Il fenomeno' antifilosofico e antireligioso
di Benedetto Croce®, “Filosofia e ‘Religione della libertd’ di Benedetio Croce”
{para el segunde y tercer articulo), “‘Le fedi religiose opposte’ al liberalismo
di Benedeito Croce™. La noticia de que el libro de Croce habfa sido incluido
en ei Indice fue dada en el mismo niimero de la Civiird Cattolica en ¢l que se
publicé el cuarto articulo (16 de agosto de 1932, p. 289).

Cfr. Benedetto Croce, “La grazia ¢ il libero arbitrio”, em La Critica, 20 de
marzo de 1930 (afio XXVIil, fasc. 11}, pp. 157-60; Id., “Un calvinista italiano:
Il Marchese di Vico Galeazzo Caracciolo™, en La Crifica, 20 de marzo, 20 de
mayo, 20 de julio, 20 de sepiiembre de 1933 (afio XXXI, fasc. I-HII-IV-V}), pp.
81-104. 161-78, 251-65, 321-39.



T Cfr. Enzo Tagliacozzo, “In memoria di Antonic Labriola (mel trentennio della

morte)”, en La Nuova Halia, 20 de diciembre de 1934 (afio V, n. 12), pp.
402-6; 20 de enero de 1935 (afio VI, . 1), pp. 16-20.

Cfr. Edmondo Cicne, e logica dello stericismo, Memoria leida en la Aca-
demia de ciencias morales v politicas de la Real Sociedad de Niapoles, Népoles,
1933. De la resefia (de A. Corsano} de la Nuova Rivista Storica, enero-febrero
de 1925 (afio XIX, fasc. 1), pp. 132-34, aqui mencionada por Gramsci, no
se desprende que se tratase de un extracto de la Academia de Ciencias morales
y politicas de Napoles: la indicacién se encuentra, por ¢l contrario, en una
resefia de Benedetto Croce en La Critica, 20 de septiembre de 1933 cit,,
pp. 375-76, que Gramsci probablemente habia visto aunque aqui no la fuviera
presenie.

% Cfr. La Critica, 20 de mayo de 1935 (afio XXXI1I, fasc. I}, pp. 221-22,

§ L

“Actitud de Croce durante la goerra mundial.”

Texto C {yaen MS, 173-74): es utilizado el citado texto A del Cuaderno 8 (XXVII),
§ 225: “Puntos para un ensayo sobre B. Croce”, cfr, en particular p. 74.

1

[

De la carta a Tania del 18 de abril de 1932 (LC, 607-9) —donde se desarrollan
en términos muy semecjantes los argumentos de este pardgrafo v de los dos
siguientes— se desprende que Gramsci no fenia en la cércel este libro de Croce
(Pagine sulla guerra, 2a. ed. cit.), pero en su momento habia leido los escritos
ahf recogidos a medida que iban siendo publicados en diversos periddicos (cfr.
también LC, 610 nota 2).

El significado de esta cita, anotada por Gramsci, en forma trunca y alusiva,
es aclarado por el siguiente contexto: .. .en ¢l campo que ahora consideramos,
junto a los hombres de accién, a los politicos, a los guerreros, a los capitanes
de la industria y el comercio, y también a los intrigantes, a los embrollones,
a la gente de pocos escripulos ¥ pronta a prestar los correspondientes servicios,
en suma, junto a la gente variadamente mundana desde la mds alta hasta la mas
baja, desde los dominadores hasia los siervos, desde la aristocracia hasta la
canalla, se encueniran los hombres de Tglesia, que defienden a los débiles,
reprenden y condenan y anatematizan a los opresores, Jaman 2 las almas a lo
elerno y a Dios, mitigan lIos feroces contrastes, los encaminan al bien, adoran
¥ ruegan y anuncian y preparan las vias del Sefior. Hombres de Iglesia, que
agui hay que eatender, como la Iglesia misma, en sentido ideal, ¥ que en la
sociedad moderna y laica son representiados por les adoradores de Ia verdad, por
los educadores de si mismos vy de los demas, por los custodios de los ideales,
por todos aguellos que, a Ia par de los sacerdotes de la religidn, tienen cura de
almas™ (Croce, Etica e politica cit., p. 343).

La cita no es textual; se trata de una reminpiscencia de Croce en Muaierialismo
storico ed economia marxistica cit., p, 141: “Si el peligro, por temor al cual
parece oprimido y agitado Labriola, de que cualguier crisis del marxismo, o el

435



e

wt

]

§ 2.

anuncio de ella, pueda ser aprovechada por aquellos que tienem inferés en
desviar v desorientar el movimiento proletario, existe verdaderamente, provi-
deant consules.”

Cfr. Cuaderno 6 (VIII), § 107 ¥ nota 1.

Durante la guerra Jacques Mesnil publicé extractos de articulos de Croce en el
Mercure de France. Un articulo de Mesnil sobre Croce es citado en el libro de
Giovanni Castellano, Intreduzione allo siudio delle opere di Benedetto Croce,
Laterza, Bari, 1920 [FG, C. carc., Turi 1], pp. 238-39. Pero aqui la referencia
de Gramsci debe relacionarse con una correspondencia de Jacques Mesnil puo-
blicada en L'Huinzanité del 14 de marzo de 1922 (“Les théses originales du P.C.
italien™), en donde se sostenfa que eén las Tesi di Roma (escritas por Bordiga)
s¢ sentia la influencis de Ia filosofia de Croce. Sobre las Tesi di Roma cfr.
nota 1 al Cuadernc 9 (XIV), § 63.

Cir., Cuaderno 6 (VII), § 141.

“Croce como lider infelectpal.,.”

Texto C (ya en MS, 176): es utilizado el citado texto A del Cuaderno § (XXVIII),
§ 223, cfr. en particular p. 74.

o

"

§ 3.

Cir. “Lettere di Georges Sorel a B. Croce”, en La Critica, 20 de septiembre de
1927 (afio XXV, fasc. V), p. 311. Cir,, sobre el mismo tema, la carta de
Gramsci a Tania del 18 de abril de 1932: “Bernstein ha escrito él mismo que
fue inducido a reclaborar su pemsamiento filoséfico y econdmico después de
leer los ensayos de Croce” (L.C, 609).

La publicacién de las citadas “Lettere di Georges Sorel a B. Croce”, iniciada en
La Critica del 20 de enero de 1927 (afo XXV, fasc. I), fue proseguida, con
algunas interrupciones, en los fasciculos subsiguientes, ¥ fue concluida en el
fasciculo del 20 de mayo de 1930 (aito XXVIII, fasc. IIT).

Cir. Croce, Materialismo storico ed economia marvistica cit.; Conversazioni
critiche, serie T cif., pp. 279-326.

Se trata seguramente de la enfrevista recogida por Gicvanni Castellano y pu-
blicada, con el titulo *Massoneria e socialismo™, en La Foce, 24 de noviembre
de 1910 (afio II, n. 50), reeditada en Croce, Culiura e vita morale cit., pp.
143-50. Es probable sin embargo gue Gramsci pretendiese aludir a la otra
entrevista de Croce, publicada en La Voce, 9 de febrero de 1911 (aiio HI, n.
6), con el titvlo “La morte del socialismo”, firmada por Falea di Calcedonia,
v recditada en el mismo libro cit. Culiura ¢ vita morale, pp. 150-59,

A Ia influencia de Croce sobre la historiografia econdmico-juridica Gramsci
alude tambiéa en la carta a Tania del 2 de mayo de 1932 (cfr. LC, 615).

“Elaboracién de la teoria de la historia ético-politica.”

Texto C (ya en MS, 177-78): es utilizada una idea del citado texto A del Cuaderno
8 (XXVIH), § 225, cfr. en particular p. 74.

436



1 Cfr. Benedetto Croce, Teoria e sioria della storicgrafia, 3a. ed. aumentada, La-
terza, Bari, 1927 [FG, C. carc., Turi I]. Las dos primeras ediciones de esie
libro son de 1916 v 1919. De un juicio que Gramsci daba de esta obra pidiendce
la 3a. edicion (cfr. LC, 157), se desprende gue €l conocia ya una de las edi-
ciones anteriores. Fl volumen se encuenira en una lista de libros consignados a
Carlo el 11 de noviembre de 1929, segin una nota del Cuaderno 1 (XVI), p.
93 (cfr. también L.C, 283).

Cfr. nota 2 al Cuadernc 1 (XVI), § 132.

Con el titulo de Storia ¢ Antistoria, como se desprende del § 41. IX de Ia
parte 11 de esie mismo Cuaderno, Gramsci alnde a la commnicacién presentada
por Croce al VII Congreso Internacional de Filosofia de Oxford, recogida en el
opisculo: Punti di crientamento della filosofia moderna. Antistoricisimo. Dos
ponencias en los Congresos internacionales de filosofia de Cambridge (Mass.),
1926 v de Oxford, 1930, Laterza, Bari, 1931 [FG, C. carc., Turi [II]. Sobre esie
optsculo ofr. LC, 563.

Cir. nota 3 al Cuaderno 4 (XIII), § 15.

5 Cfr. Luigi Einaudi, “Dei cencetti di liberalismo economico e di borghesia e
sulle origini maienalistiche della guerra”, en Le Riforma Sociale, septiembre-
octubre de 1928 (afio XXXV, fasc. 9-10), pp. 501-16; “Dei diversi significati
del concetto di liberalismo economico e dei suoi rapporti con guelli di liberalis-
mo™, ibid, marzo-abril de 1931 (afio XXVIiIi, n. 2), pp. 186-94, El primer articu-
lo es una resefia de diversas publicaciones de Croce, mientras que el segundo
se ocupa de los capitulos introductorios de la Storia d'Europa; los dos articulos
fueron recogidos mis farde, con distinto titulo, en Luigi Einaudi, /! duongovero,
Laterza, Bari, 1954, pp. 187-218.

Cfr. nota 1 al Cuaderno 1 (XVI), § 157.

Cir. Ivanoe Bonomi, Le vie nitove del socialisnio, Sandron, Palermo, 1907; con
toda probabilidad Gramsci leyd a su tiempo este libro de Bonomi, pero no tuvo
modo de volverlo a ver en la cércel. En el libro no hay referencias a Croce.
Cfr. nota 1 al Cuaderno 1 (XVI), § 157.

Cfr. nota 2 al Cuaderno 1 (XVI), § i57.

W o™

LS

&

L=B -]

§ 4. “Elementos de la relativa popularidad del pensamiento de Croce...”

Texto C {ya en MS, 179-80) : es utilizado el citado texto A del Cuaderno § (XXVIII),

§ 225, cfr. en particular p, 74,

1 Cfr. noia t al Cuaderno 8 (XXVIII), § 225,

2 Cfr. Croce, Eternité e storicitd della filosofia cit., pp. 81-86. )

3 Los mismos argumentos de este paragrafo son desarrollados en la carta a Tania
del 25 de abril de 1932 (cfr. LC, 612-13).

§ 5. “Croce y la religién.”
Texto C (ya en MS, 181-83): son utilizados dos textos A del Cuaderno § (XXVIII),
§ 225 cit., y § 233.

437



: Cfr. nota 7 al Cuaderno 7 (VII}, § 1.

Para el libro de Olgiati sobre Marx —que con toda probabilidad fue leide por
Gramsci antes de su arresto— cfr, nota 4 zal Cuaderno 7 (VII), § 33: el otro
libro —conservado por el contrario entre los libros de la cércel es: Emilio Chioc-
chetti, La filosofia di Benedetio Croce, 3a. edici6n comregida y anmentada, Soc.
ed. “Vita e pensiero”, Milan, 1924 {FG, C. carc., Turi III].

Cifr. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 233.

Cfr. Cuaderno 8 (XXVIIE), § 105.

Cfr, nota 2 al Cuaderno 8§ (XXVIII), § 225,

Cfr. Cuaderno 8 (XXVII), § 220 y nota 1.

Cfr. Aldo Ferrabino, L'Europa in utopia, en Nuova Antologia, 1o, de abril
de 1932 cit., p. 348: “Imperio sin genjo y sin promesa, Alemania no tuvo mas
probeta de palingénesis que Marx (israclita): pero la profecia, a través de
muchos vericuetos, conclufa en una erosién del Estado, v por lo tanto era en
el fondo una acusacién de que al Estado germénico lo movian fuerzas no com-
prendidas en él, y una prueba de la autoridad y del crédito de los que carecia™.

L)

=l & G W

§ 6. “Croce y la tradicion historiografica italiana.”
Texto C (va en MS, 184-86) : es utilizado el citado texto A del Cuaderno 8 (XXVIII),
§ 225, cfr. en particular p. 74 bis.

1 Cir. nota 3 al Cuaderno 8 {XXVIII}, § 225, y Cuaderno ¢ (XIV), § 97, pp.
73 bis-74.

z De esta férmula de Quinet, Gramsci se ocupd ya en el Cuaderno 8 (XXVIH),
§ 25,

3 Cfr. Cuaderno 8§ (XXVIII), § 53.

§ 7. “Definicién del concepto de historia ético-politica.”
Texto C {ya en MS, 137-89): son utilizadas ideas de dos textes A del Cuaderno 8§
(XXVIII), §§ 227 y 233.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderao 7 (VID), § 9.

2 Cfr. Numa-Denis Fustel de Coulanges, La cittd antica, 2 vol., Laterza, Bari,
1925. Gramsci conocia sin embargo la aaterior traduccidn italiana de esta
obra, que fue conservada entre sus libros desprovistos del selio carcelario: cfr.
Td., La ciftd antica. Studio sul culro, il diritte, la instituzioni della Grecia e di
Roma, Vallecchi, Florencia, 1924 [FG].

3 Cfr. Benedetto Croce, Contributo alla critica di me stesso, Laterza, Bari, 1926
[FG, C. care., Turi 1], p. 75. Este ensayo auntobiogrifico de Croce fue reeditado
mas tarde en Erica e politice cit., pp. 363-411.

§ 8. “Trascendencia - teoclogia - especulacitn.”

Texto C (ya en MS, 190-91): es utilizado un fexto A del Cuaderno 8§ (XXVII),
§ 224,

438



i Gramsci se refiere aqui en particular al siguiente pasaje de la carta publicada
por La Nuova lialia sobre la polémica de Croce con Lunacharsky, mencionada
en el Cuaderno 7 (VII}, § 1: “Debo sefialar ademas al sefior Lunacharsky que,
contrariamente a so creencia de que el materialismo histérico es una concep-
cién antimetafisica y sumamente realista, esa doctrina es, aiin peor que metafi-
sica, incluso teolbgica, dividiendo el proceso Gnico de lo real en estructiia y
superesiroctura, néumeno v fendmeno, y poniendo en la base como ndéumeno
un Dies oculto, la Economia, que maneja todos los hilos v que es la tinica
realidad con las apariencias de moral, de religion, de filosofia, de arte, y asi
sucesivamente”.

§ 9. “Paradigmas de historia ético-politica.”
Texto C (ya en MS, 192-94): es utilizado un texto C del Cuoaderno 8 (XXVIII},
§ 236.

1 Dos de estos libros de Benedetto Croce, La Storia del Regno di Napoli, v La
rivoluzione napoletana de 1799, no se han conservado enire Iogs libros de la
carcel, pero es probable que Gramsci los haya tenido en Turi al menos durante
algin tiempo y que a continuacién se hayan extraviado.

2 Cfr. nota 2 al Cuaderno 8 (XXVII), § 236.

§ 10. “La libertad como identidad de historia <y de espiritu™ y la libertad como
religidn-supersticion. . .7

Texto C (ya en MS, 1935-97): es utilizado un texto A del Cuaderno 8 (XIXVIII),
§ 112,

1 Cfr. nota 2 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 112.

? Para los temas desarrollados en este pardgrafo cfr. también la carta a Tania
del 9 de mayc de 1932 (LC, 618-21).

3 La observacidon debe relacionarse con cnanto se dijo sobre €l mismo capitulo de
Etica e politica en el Cuaderno 6 (VIII}, § § 81 y 139.

§ 11. “Puede decirse, sin embargo, que en Ia concepcidn de Croce.,.”
Texto B (va en MS, 198-200),

1 Cfr, Croce, Storia della storiografia ilaliana nel secolo decimonono cit., vol.
1L, pp. 217-52 {cap. XV Il materiaiismo storico e il risveglio della storiografia
filosofica; cap. XVI1Ii: La storiografia economico-giuridica come derivazione
del materialismo storico).

2 Cfr. nota 8§ al Cuaderno 7 (VII), § 1.

4 En la nota aqui menciopada por Gramsci, aparecida como advertencia de la
redaccion al citado texto de Croce v a otro fragmento de Armando Carlini
(“Due inviti alla meditazione”, en La Citid Fuiura, niunero dnico publicado por

439



la Federacion Juvenil Socialista Piamontesa, Turin, 11 de febrero de 1917), se
lee: “Sucede a menudo a los jévenes tener que responder en la discusiém, a
objeciones que se refieren a los problemas Gltimos de la existencia. Los adversa-
rios saben que estos problemas son de Ios que hacen temblar las venas y los
pulsos incluso al légico mas consumado. Precisamente por eso los proponen,
para tratar de confundir y hacer callar incluso alli donde, en la polémica, re-
sultarian infaliblemente aniquilados. Reproducimos dos fragmentos a propési-
to, El primero de Benedetto Croce, el mis grande pensador de Europa en este
momento, ¥ ha sido publicado €l afio pasado en la revista La Crifica, dirigida
por ¢l propio Croce. El segundo es de Armando Carlini, v es un fragmento
del librito Avviamento allo studio della filosofia, que se aconseja vivamenie
Ieer ¥ meditar (forma parte de Ia coleccién “Scuola e vita”, editor Battiato, y
cuesta una lira). La dificultad de las respuestas que se pueden dar a ciertas
preguntas, no avtoriza a nadie a planfearlas para crear turbacién en los espi-
ritus; (#na linea y media incomprensible). A los jovenes aconsejamos la medi-
tacién, Cada pregunta puede iener su respuesta. Por eso basta reflexionar, En
la discusidn es necesario en estos casos atrincherarse tras la dificuitad que para
responder a ciertas preguntas han sentido mcluso los grandes pensadores. Si
se quisiera hacer suponer que se puede responder victoriosamente a toda obje-
cidn, serfamos simplemente vanidosos vacuos e insulsos”,

No parece que en este pasaje haya sido enfrentado directamente el problema
mencionado en este punto de fos Cuadernos, sobre el significado que Ia filoso-
fia crociana podia tener en relacién con una recuperacién del marxismo. El
planteamiento de dicho problema podia sin embargo hallarse implicito en la
“tendencia crocianista™ de Gramsci en aquel periodo. Por otra parte, para eva-
luar las importantes consecuencias que Gramsci extrajo a su tiempo de la lectu-
ra del escrito de Croce, Religione e serernitd, debe recordarse ¢l testimonio de
un breve fragmento no firmado, pero casi ciertamente de (Gramsci, publicado
en el Grido del Popolo del 5 de enero de 1918, al pie del conocido articulo “La
rivoluzione contro il ‘Capitale’”: “Nada puede ser sustituido si los innovadores
no tienen a su disposicidon algo sustituible. La religidn es una necesidad. No
es un crror. Representa la forma primordial e instintiva de las necesidades
metafisicas del hombre. Los socialistas deben sustituir la religién por la filoso-
fia. Por lo tanto deben fener una filosofia™.

Sc trata de un tema sobre el que Gramsei vuelve muchas veces. Una primera
alusion a la actitud de Croce con respecto a De Man esta va en el Cuaderno
1 (XVI), § 132.

[

§ 12. “De todo lo dicho anteriormente...”
Texto B (ya en MS, 201-2).

1 Cfr. la carta a Tania del 2 de mayo de 1932: “En verdad no se comprende
por qué Croce cree en la capacidad de su planteamiento de la teoria de Ia

440



™

historia para liquidar defmitivamente toda filosofia de la praxis. - Ha sucedido
precisamente que en el mismo periodo en gque Croce elaboraba esta su supuesta
arma, la filosoffa de Ia praxis, en sus mas grandes tedricos modernos, era
elaborada en el mismo sentido vy el momento de Ia “hegemonia” o de la direc-
cion cultural era sistemificamente revalorado en oposicién a las concepciones
mecanicistas y fatalistas del economismo. Incluso ha sido posible afirmar gue
el rasgo esencial de la mds moderna filosofia de la praxis consiste precisa-
mente en el concepio histérico-politico de ‘hegemonia’” (LC, 616). Otras ahu-
siones a la teoria leninista de la hegemonia se encuentran en el Cuaderno 4
(XJMI), § 38 (cfr. en particular pp. 74-74 bis), ¥ en el Cuaderno (VI),
§§ 33 v 35,

§ 13, “Notas.”
Texto C (ya en MS, 203-4}: son utilizados los textos A del Cuaderno § (XXVIII),
§ § 223, 226, 227, 240.

1

& om e e W

Gramsci remite agui a una nota critica de Croce, “Il Prof. Loria e il marxismo”
(en Conversazioni critiche, serie 1 cit., pp. 291-94), escrita originalmente
como reseiia del libro de Achille Loria, Mary e la sua dottrina (Sandron, Pa-
lermo, 1902).

Cfr. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 226,

Cfr, nota 2 al Cuaderno 1 (XVE), § 89.

Cfr. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 207.

Ch. nota 2 al Cuaderno § (XXVIII), § 240.

Cfr. Giolitti, Memorie della mia vita cit.,, en la p. 615 del segundo tomo se
reproduce una carta de saludo a Giolitti escrita por Croce y firmada por todos
los ministros del dltimo gobierno, Giolitti en ocasién de las dimisiones del
ministerio; para las memorias de Salandra, cfr. Antonio Salandra, L'intervento
(1913). Ricordi e pensieri, Mondadori, Milan, 1930 [FG, C. carc., Turi 1IJ; en
las pp. 320-21 se reproduce una carfa eserita por Benedetio Croce a Giustino
Fortunato ¢l 9 de junic de 1915 para congratularse por el discurso pronuncia-
do en ¢l Capitolio por Salandra en ocasién de la intervencidn de Italiz en la
guerra.

Parte Il. La filosofia de Benedefto Croce

Algunos criterios generales metddicos para la critica de la filosofia de Croce.
Texto B (ya en MS, 171-72).

1

Cfr. Francesco Flora, Croce, Ediciones Athena, Mildn, 1927 iFG, C. carc.,
Turi IT] (la solicitud de este Librito estd en una carta del 3 de junio de 1929;
cfr. LC, 279); Castellano, Intreduzione allo studio delle opere di Benedetto
Croce cit. Para la Contributo alla critica di me stesso cfr. la nofa 3 al § 7 de
Ia parte 1 de este mismo Cuaderno.

441



§ 1. “;Cémo se puede plantear para la filosofia de Croce...”
Texto B (va en MS, 215-17).

Cfr. Cuadernc 1 (XVI), § 152 y nota 1.

Cir. nota 4 al Cuaderno 4 (XIII), § 15.

Cfr. nota 2 al Cuaderno 7 (VII), § 1.

Se alude agui a la resefia de Benedetto Croce al primer tomo de la Historisch-
kritische Gesamtausgabe de Karl Marx y Friedrich Engels, en La Critica, 20
de noviembre de 1930 (afio XXVIII, fasc. VI), pp. 453-56.

5 Cfr. Croce, Capitoli introduttivi di una storia dellEuropa nel secolo decimo-
nono cit., pp. 32-35.

Cir. nota 3 al Cuaderno 4 (XIIT}, § 15,

¥ Cir. La Critica, 20 de scptiembre de 1926 (afio XXIV, fasc. V), pp. 289-91
(resefia de Benedetto Croce a René Filop-Miller, Geist und Gesicht des Bols-
chevismus. Darstellung und Kritik des kulturellen Lebens in Sowiet-Russland,
Amalthea Verl.,, Wien, 1926). Para la traduccion italiana de este libro de Fiildp-
Miller cfr. nota 2 al Cuaderno 6 (VIII), § 133.

B

o

§ 2. “Identidad de historia y filosofia.”
Texto B (ya en MS, 217-18).

1 Cir. nota 2 al Cuaderno 4 (XIII), § 56.
2 Cfr. nota 5 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 208.

§ 3. “Croce y Bernstein.”
Texto B.

1 La misma cita de esta carta de Sorel a"Croce estd en la parte I, § 2 de este
mismo Cuaderno.

§ 4. “Croce y Hegel.”
Texto B.

1 El articulo de Guido Calogero, del que esti tomada esta cita, fue ya sefialado
por Gramsci en el Cuaderno 6 (VIID), § 143, El pasaje citado esid en las pp.
412-13 del fasciculo cit, de la Nuova Antologia.

§ 5. “Ciencia de la politica.”
Texto B (va en MS, 255).

1 Cir. Croce, Etica e politica cit,, p. 341: “Hay épocas en las cuales parece que
todo es fuerza y politica, todo es wutilidad y esfuerzo, épocas de pobreza y
fatigas o de frenéfica idolatria por la riqueza, de tirania y servidumbre en las
cuales ciertamente ef espiritn moral y religioso, al ignal que el poético y especu-

442



lativo, respira mal. Pero, avngue respirando mal, ese espiritz mo esti nunca
ausente ni activo; v el mismo empirico predominia del elemento politico, del
‘Estado’ sobre la ‘Iglesia’, debe interpretarse como la formacién de algo que la
Iglesia, siempre triunfante, sotieteri v orientarid a sus fines. Y por esto, como es
sabido, los historiadores llorones siempre se han equivocado, es decir han come-
tido 1a eguivocacidén de no ser historiadores” (el pasaje esti tornado del capitulo,
repetidas veces mencionado por Gramsci, “Stato e Chiesa in senso ideale e
loro perpetua lotta nella storia™). *

§ 6. “Introduccién al estudio de la filosoffa.”
Texto B (parcialmente en A4S, 40 y 140).

1 Cfr, Cuasderno 4 (XIII), § 38 vy nota 1.

z Cfr. Cuaderno 8 (XXVIII), § 217, ¥y Cuaderno 11 (XVIII}, § 57.

3 La apostilla de Croce “II ‘Fiosofo’” estq incluida en el librito cit. Eternitd ¢
storicitd della filosofia, pp. 81-84; la frase del pericdista mencionada por Grams-
ci estd en las pp. 85-86.

§ 7. “Identificacién de individuo y Estado.”
Texto B (va en MS, 276-77). '

1 Probablemente Gramsci tenia presentes agui los escritos de Ugo Spirito v Ar-
naldo Volpicelli aparecidos en el curso de 1932 en la revista Nuovi Srudi di
Dirirto, Economia e Politica; cfr, en particular el articulo citado mas adelante,
“Individuo e Stato nella concezione corporativa™, en la revista cit., marzo-mayo
de 1932 (vol. V, fasc., 2}, pp. 84-93 (es el texto de la relacion presentada en
la II Convencidn de estudios sindicales y corporativos, Ferrara, mayo de 1932).

2 Cfr, Cuaderno 8 (XXVIII), § 61 y nota 1.

§ 8. “Libertad v ‘auntomatismo’ [o racionalidad].”
Texto B (ya en MS, 277).

1 Sobre el mismo tema cfr. Cuaderno 8 (XXVIIL), §§ 128 y 216,

§ 9. “Introduccidn al estudio de ia filosofia. Inmanencia especulativa ¢ inmanencia
historicista o realista.”
Texto B (ya en MS, 90-91).

1 Cfr. Lenin, Tres fuentes y tres paries integranies del marxismo, en Obras Com-
pletas, t. XIX, ed. Cartago, 1972, pp. 205-12. Este escrito de Lenin (que es
de 1913) va habfa sido publicado en una primera traduccién italiana, cono-
cida por Gramsci, en L'Unité del 24 de octubre de 1923, con el titulo “Le
tre sorgenti e le tre fonti costitutive del marxismo™: un anuncio previo de

443



esta publicacién estda va en L'Ordine Nuovo del lo. de abrii de 1924 (afio I,
serie IIT, n. 3-4).

2 Cfr. Cuaderno 1 (XVI), § 44, p. 39 (v nota 32), § 151, p. 97; Cuaderno 3
(XX}, § 48, p. 29 bis; Cuaderno 4 (XIII), § 3, p. 44 bis, § 42, p. 76; Cua-
derno 8 (XXVIII), § 208, p. 65.

38 Lops argumentos de este pardgrafo estdn desarrollados también en la carfa a
Tania del 30 de mayo de 1932 (LC, 628-30),

§ 10. “Inroduccidn al estudio de la filosofia.”
Texto G {ya parcialmente en AS, 91).

t Cfr., en este mismo Craderno, parte I, § 11,
2 Cfr. nota 2 al Cuaderno 4 (XII1), § 36.

§ 11. “Punios de referencia para un ensayo sobre B. Croce.”
Texto B (ya en MS, 255).

i Cfr. Critica Fascista, 15 de mayo de 1932 (afio X, n. 10}, p. 191, en la seccién
‘Dogana’ (“Positivismo di ritorno?”}. La encuesta a la que alude Gramsci fue
publicada con el tiicle “Inchiesta sulla nuova generazione” de la revista Il
Saggiatore en los fasciculos de marzo-diciembre de 1932 (afio Il nn. 1-10). La
respuasta de Mario Missiroli, repreducida en el ndmero citado de Critica Fas-
cista, habfa aparecido en el fasciculo de abril (n. 2). Las otras respuestas a {a
encuesta son de Francesco Orestano, Paolo Orano, Julins Evola, Pietro De
Francisci, Margherita Sarfatti, Erminio Troilo, Carlo Formichi, Adriano Til-
gher, Sante De Sanctis, Ugo D’Andrea, Etftore Marroni, Giacomo Tawro, Er-
nesto Codignola, Corrado Alvaro, Antonio Anile, Giuseppe Antonio Borgese,
Giuseppe Bottai, Agostino Gemeili, Giulio Bertoni, Filippo Tomnaso Marinetii,
Massimo Bontempeili, Filippo Burzio, Bonaventura Tecchi, Ugo Betti, Pietro
Maria Bardi. Las conclusiones de la redaccion a la encuesta fueron publicadas
por I Saggiatore en ¢l fasciculo de enero de 1933 (afio III, n, 11}.

§ 12. “Introduccidn al estudio de la filosofia.”
Texto C (ya en MS, 39): se utilizé una parte del texto A del Cuaderno 4 (XII),
§ 38, cfr. en particular pp. 74-74 bis.

1 Cfr. nota 6 al Cuaderno 4 (XII1), § 5.

§ 13. “Introduccion al estudio de la filosofia.”
Texto B (va en MS, 43-44),

1 Cfr, Marx-Engels, Laq sagrada familia, cit,, p. 192.

444



§ 14, “Puntos de referencia para un ensayo sobre B. Croce”
Texto B (va en MS, 250-52).

1

[

B

o

Cfr. por ejemplo, Arnaldo Volpicelli, “L'enciclica pontificia e il problema dello
Stato moderno”, en Nuovi Studi di Diritio, Economia e Polifica, mayo-agosto
de 1931 (vol. IV, fasc. ITI-IV), pp. 145-51. Cfr. también uma nota polémica
anterior del mismo Volpicelli en respuesta al articulo del Osservatore Romano,
en el fasciculo de mayo-agosto de 1930 (vol. III, fasc. III-IV), pp. 270-71.

El discurso pronunciado por Croce en el Senado {24 de mayo de 1929) en la
discusidn sobre el Concordato fue recogido mads tarde, con el titulo “La Con-
ciliazione ¢ Ia politica scolastica”, en Benedetto Croce, Pagine sparse, vol. L,
Ricciardi, Népoles, 1943. Probablemente Gramsci tenia presente el resumen del
discurso publicado en el libro de Missiroli, Dafe a Cesare cit., pp. 302-7.

Cfr. el precedente § 11. '

Cfr. L'Italia Letteraria, 29 de mayo de 1932 (afio VIII, n. 22): de la seccién
‘Rassegna della stampa’ (“Credere in poche cose™). La carta abierta de Camillo
Pellizzi a Mino Maccari aqui citada, fue publicada con el titulo “Postilla alla
lettera: il Fascismo come libertd”, en H Selvaggio, 1o. de mayo de 1932 (afio
X, n. 3). Las anteriores cartas abiertas de Pellizzi aparecieron en los siguientes
nimeros del mismo periddico: 30 de octubre de 1931 (afio VIIL, n. 17): “Lettera
con varii ragionamenti”; 31 de diciembre de 1931 (afio VIII, n. 21): “Seconda
lettera sopra gli stessi argomento della prima”; 31 de marzo de 1932 (afio
IX. n. 1): “Terza lettera”. Estos niimercs del Selvaggio se conservan en el
Fondo Gramsci, pero carecen del sello carcelario: Gramsei pidié que estos
fasciculos con las cartas abiertas de Pellizzi fueran adquiridos y conservados
porque el Selvaggio no se contaba entre las revistas cuya lectura le era permiti-
da (cfr. LC, 635 y 679).

Se alude a la relacién presentada per Ugo Spirito en la II Convencién de estu-
dios sindicales y corporativos, celebrada en TFerrara en mayo de 1932; la
relacién fue publicada en la revista Nuovi Srudi: cfr. nota 1 al precedente §
7 (parte II}).

§ 15. “Notas breves de economia,”
Texto B (va en MS, 266-67).

1

Un punto de partida polémico para las observaciones de este parigrafo se en-
cuentra probablemente en el articulo de Ugo Spirito, “Politica ed economia
corporativa”, en Nwuwovi Studi di Diritto, Economia e Politica, enero-febrero de
1932 (vol. V, fasc. 1), pp. 1-11,

§ 16. “Puntos de referencia para un ensayo sobre B, Croce.”
Texto B (yva en MS, 207-8).

1

Cir., en este mismo Cuaderno, parte I, § 3 y nota 5.

445



§ 17. “Introduccién al estudic de la filosofia. Principios y preliminares,”
Texto B (ya en MS, 21-22).

1 La referencia corresponde 2l Cuaderno § (XXVIII}, § 204,

§ 18. "Puntos de referencia para un ensayo scbre B. Croce.”
Texto C (ya en MS, 207): se uiilizd un texto A del Cuaderno 1 (XVI), § 11.

Cir. el precedente § 16.
Cir. notza 1 al Cuaderno 1 (XVI), § 11.
Cir. nota 3 al Cuaderno 7 (VII), § 13.

Wt M

§ 19. “Bizantinismo francés.”
Texto B {ya en PP, 213-14).

§ 20. “Puntos para el estudio de la economia.”
Texto B {ya en MS, 275-76).

1 Se trata en realidad de la polémica Einaudi-Benini-Spirito, ya mencionada por

Gramsci anteriormente: cfr. nota 2 al Cuaderno 4 (XIII), § 42.

2 Cfr. Rodolfo Benini, “Su l'incidenza dell’interesse del capitale”, en La Riforma
Sociale, septiembre-octubre de 1931 (afio XXXVIII, vol. XLII, fasc. 5), pp.
449-57; sigue en el mismo fasciculo de la revista (pp. 458-64) la respuesta de

Luwigi Einaudi, “Coniro osservazioni in margine”,

3 Cfr. Benini, “Su Fincidenza delPinteresse del capifale” c¢it., pp. 449-50: “En
rigor, entre Ia espera del trabajador que teme el ayuno y la espera del capita-
lista que contempla los frutos futuros y entre tanto se sacia con los presentes,
la diferencia no es desdefiable [...]. Aquél, por consiguiente, que se halla
en condiciones de menor capacidad de resistencia, cede la mercancia o su
propio trabajo por un precio inferior al que habria podido esperar, si se hubie-
ra hallado en condiciones tales frente al adversario en cuestion. Entonces las
cosas suceden como si cierts porcién de la mercancia o del trabajo por él ofreci-
do fuese cedido gratuitamente al otro, al dominante. La deficiencia de patri-
monio resume en si todas las condiciones desfavorables de los frabajadores,
como aquella de que se encuemiran, en cuanto al ndmero, fuera de las propor-
ciones definidas con los medios técnicos del momento, o la de tener a su cargo
muchos hijos, los cuales constituyen la oferta de mano de obra del dia de
mafiana. Ademids, con la disminucién del patrimonio disminuye la instruccion,
se restringe el ambito de las relaciones sociales, etcéiera, todas ellas causas de

inferioridad que se descuentan en el precio humilde del frabajo”.

"+ Una cita textual de este pasaje de la carta de Einaudi esti en el Cuaderno 4

(XIII), § 42,
5 Cfr. nota § al precedente § 14 y pota 1 al precedente § 7.

446



6

La afirmacién de Engels esti en el prefacio al tomo HI de Bl Capital cfr. C.
Marx, El Capitel, Libre III, ed. Fondo de Cultura Econdmica, México,
1972, p. 14: “No hace falta un gran esfuerzo mental para darse cuenta de
que esta explicacidon ‘econdémico-vulgar® de la ganancia del capital conduce
practicamente a los mismos resultados que la feorfa marxista de la plusvalia:
de que los obreros se encuentran segiin 1a concepcién de Lexis exactamente en
la misma ‘situacion desfavorable’ que segiin Marx; de que en ambos casos
salen igualmente estafados, puesto gue cualquiera gue no sea obrero puede
vender sus mercancias més caras de lo que valen v el obrero no, y de gue
sobre Ia base de esta teoria puede construirse un socialismo vulgar tan plausible
por lo menos como el que aqui en Inglaterra se ha construido sobre la base
de la teoria del valor de uso v de la utilidad-limite de Jevons-Menger. ¥ hasta
llego a sospechar que si el sefior George Bernhard Shaw conociese esta teoria
de Ia ganancia tenderia ambas manos hacia ella, se despediria de Jevons y Karl
Menger v reconstruirfa sobre esta roca la iglesia fabiana del porvenir.

En realidad, esta teoria no es sino una transcripeion de la de Marx.”

§ 21. “Introduccién al estudio de Ia filosofia.”

Texto A: retomado, junto con oiras notas sobre el mismo tema, en un texto C del
Cuaderno 11 (XVIII), § 12, cfr. en particular pp. 13a-1 (ya en MS, 7).

§ 22. “Puntos de referencia para un ensayo sobre Croce.”
Texto B (ya en MS, 252-53).

1
2

1)

4

Cir. en este mismo Cuaderno, parte I, § 1.

Alusion al titulo del libro de Auguste Brachet, L'lfalie guon voit et Ulialie
qu'on ne voit pas. “Este titulo —escribia Gramsci en una carta a Tania del 19
de octubre de 1931— podria dérsele a cualquier libro sobre caracteristicas na-
cionales, ¥ lo que se ve de costumbre son los infelectuales ¥ lo que no se ve
son especialmente los campesinos que sin embargo, como la mayoria de 1a pobla-
¢idén, son precisamente la ‘nacién’, aunque cuentan poco en la direccién del
Estado vy aunque son desdefiados por los intelectnales (aparte los infereses
que despiertan algunos rasgos pintorescos). Asi se producen luege los fend-
menos de los ‘grandes miedos’ como el de 1789-90 en Francia, cuando los
campesinos se alzan: operan como fuerzas misteriosas, desconocidas, como
fuerzas clementales de la naturaleza y provocan el pdnico de los terremotos y
los ciclones™ (LC, 512). El libro de Brachet es citado también (a través de una
fuente indirecta) en el Cuaderno 9 (XIV), § 89, p. 69 bis.

La resefita de Croce del libro de Ernesto Masi, Asti e ghi Alfieri nei ricordi
della villa di §. Martino (Barbera, Florencia, 1903), fue recditada en Conver-
sazioni critiche, serie 1L cit., pp. 174-77.

Cfr. Ugo D’Andrea, “La storia ¢ la libertd”, en Critica Fascista, 10. de mayo
de 1932 (aiio X, n. 9), pp. 166-09; a propdsito de un pasaje de la Storia &'Euro-

447



[

pa de Croce sobre el cardcter desacralizants del regicidio de Carlos Stoart y
de Lnis Capeto en relacién con la teoria del origen divino del poder monar-
quico (cfr. Croce, Storia d&'Europa cit., pp. 34-35), D’Andrea comentaba: “;No
siente Croce el dafio de semejantes afirmaciones lanzadas desde lo alto de su
catedra de filésofo y escritor?” (p. 166). Este artictlo-resefia de Ugoe D’Andrea
en Critica Fascista es recordado por Gramsci también en una carta a Tania del
9 de mayo de 1932 (LC, 620).

Cfr, La Critica, 20 de marzo de 1903 ({aifio I, fasc. IT), pp. 123-26.

Se trata del libro de Guido Miglioli, U'na storia e un'idea cit.; la actitud de les
ambienfes catélicos oficiales con respecto a este libro es comentada por Gramsci
también en el Cuaderno 5 (IX), § 6.

§ 23. “Puntos de meditacién para el estudio de la economfa.”
Texto B.

1

[~

3

En general Gramsci usa en los Cuadernos el términc “economia clasica™ en
sentido bastante lato, comprendiendo en él todas las teorfas econdmicas pre-
marxistas ¥ posmarxistas, en contraposicién a la economia marxista definida
como “ecomomia critica”.

Se trata del libro, mencionado por Gramsci también en otras notas posteriores,
de I. Lapidus y K. Ostrovitianov, Précis d'économie politique (L’économie po-
litigue et la théorie de P'économie soviétigue), traducido del ruso por Victor
Serge, Editions Sociales Internacicnales, Parfs, 1929. De las referencias a esfa
obra, contenidas en los Cuadernmos, se desprende qute Gramsci la conocia direc-
tamente aunque no haya sido conservada entre los libros de la cércel
Alusién a las competencias de emulacidn socialista entre los trabajadores so-
viéticos.

§ 24. “Introdueccion al estudio de ia filosofia.”
Texto B (ya en MS, 21),

§ 25. “Puntos de meditacién para el estudio de la economiz.”
Texto B (va en MS, 264).

1

2

-]

448

Las citas y las indicaciones de las cbras de William Petiy v de Giovanni Botero
estan tomadas del articulo de Luigi Einaudi, “Di un quesito intorne alla nascita
della scienza economica”, en La Riforma Sociale, marzo-abril de 1932, va
citado en el Cuaderno 8 (XXVIIT}, § 162.

Se trata de la obra pdéstuma de Marx publicada por Kauisky con el titulo
Theorien iiber den Mehrwerf, conocida por Gramsci en la traduccién francesa
cit., Histoire des doctrines économiques: cfr. nota 6 al Cuaderno 8§ (XXVIII},
§ 162,

El libro de Edwin Cannan, 4 Review of Economic Theory (King, Londres
192%), es mencionado sin indicaciones bibliogrificas en el articulo citado de



Einaudi, “Di un quesito intorno alla nascita della scienza economica™.

§ 26. “Puntos de referencia para un ensayo sobre Croce.”
Texto B (ya en MS, 207 nota).

1 Para la relacién entre Henri De Man y Sigmund Freud cfr. el Cuaderno 4
(XII), § 35; sobre el juicio favorable de Croce, mencionado repetidas veces
por Gramsei, en torno al libro de De Man, Il superamento del marxismo cit.,
cfr. nota 3 al Cuaderno 1 {XVI), § 132.

Para la resefia de De Ruggiero del libro de De Man, §i superamento del marxis-
mo cit., cfr. nota 2 al Cuaderno 4 (XIII), § 2; la resefia del mismo De Ruggiero
del otro libro de De Man, La gicia del lavoro cit., esti en La Critica, 20 de
mayo de 1931 (afio XXIX, fasc. ITIY), pp. 213-16. En cuanto a la referencia
& la demolicidn de Freud y del psicoanilisis por parte de De Ruggiero, Gramsci
tenia seguramente presente el cap. XIII de sus Note sulla pitt recente filosofia
europea e americang, publicado en La Critica, 20 de enero de 1932 (afio XX,
fasc. I}, pp. 17-26, v seguramente también el articnlo de De Ruggiero “Freun-
diana”, en La Crifica, 20 de mayo de 1932 (afio XXX, fasc. III), pp. 194-98,
en respuesta a algunas polémicas suscitadas por el primer escrito.

L3

§ 27. “Puntos de meditacién para el estudio de la economia,”
Texto B (ya en MS, 267)

1 Sobre Maffeo Pantaleoni cfr. el subsiguiente § 30.

§ 28. “Introducciém al estudio de la filosoffa
Texto C (yaen MS, 290 y 41-42) : se utilizan dos textos A del Cuaderno 8 (XXVIII)

§§ 203 v 210.

1 Esta indicacién del libro de Lippert y las indicaciones sobre su contenido estin
tomadas de una resefia de Giuseppe Tarozzi en L'lralia che Scrive, junio de
1932 (afio XV, n. 6}, pp. 174-75.

2 Cfr. nota 1 al Coaderno 8 (XXVII), § 203.

% Las referencias a Cuvier v a Hegel estin tomadas probablemente del escrito
de Plejanov, Des “bonds” dans la nature et dans Phistoire, citado en la nota I
al Copaderno 8 (XCXVIIT), § 210.

§ 29. “Puntos de referencia para un emsayo sobre Croce.”
Texto B (parcialmente en MS, 246).
1 Para ¢l juicio de Gramsci sobre Lo lotta politica in Italia de Alfredo Oriani,
cft. el Coaderno 8 (XXVII), § 165.

§ 30. “Puntos de meditacién para el estudio de Ta economiz.”
Texto B (va en MS, 268-69).

449



1 Cfr. nota 1 al Cuoaderno 9 (XIV), § 62.

§ 31. “Puntos de referencia para un ensayo sobre Croce.”
Texto C (va en MS, 231-35 vy 206-7): se utilizan dos textos A del Cuaderno 8
(XXVII), § § 198 y 231.

t Cfr, nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 198.

2 Cfr. Croce, Conversazioni critiche, serie 1 cit, p. 298.

8 Tbid., p. 299.

4 Cfr. nofa 3 al Coaderno 8 (XXVII), § 198,

5 Cfr. Croce, Conversazioni critiche cit., p. 300,

s Se trata del escrito de Engels, Ludwig Feuerbachk v el fin de la filosofia cldsica
alermnana, cit.

7 Cfr. Croce, Conversazioni crifiche cit., p. 300.

8 Cfr. nota 1 al Cuaderno 8§ (XXVIII), § 231. Respecto al texto A, en la nueva
redaccidn las citas de la resefia de De Ruggiero fueron revisadas e integradas.

9 Cfr. Cuaderno 7 (VII), § 44 v nota 4. Este pasaje afiadido al margen, utiliza
una parte del texio B del citado § 44 del Cuaderno 7 (VII).

10 Cfr, Cuaderno 1 (XVI), § 51 y nota 1.

12 Gramsci alude aqui evidentemente al libro de Croce, Materialismo storico ed
economia marxistica cit.

12 Cfr, ibid., pp. 149-61 (VI: “Una obiezione alla legge marxistica della caduta
del saggio di profitto™).

§ 32. “Puntos de meditacién para el estudio de la economia.”
Texio B (ya en MS, 269-71).

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 9 (XIV), § 62.

2 Cfr. Roberto Michels - Luigi Einaudi, “Ancora iniorno al modo di scrivere la
storia del dogma economico”, en La Riforma Sociale, mayo-junio de 1932 cit,,
pp. 303-13; el pasaje de Einaudi citado por Gramsci estd en la p. 310.

3 Este pasaje de Croce ¢sti en la “Apostilla” —ya citada en el Cnaderno 6
(VIID), § 82 (cfr. nota 6)— “L’Fconomia filosofata e attualizzata™, en La
Critica, 20 de enero de 1931 cit., p. 78.

¢ Cfr, nota 2 al Cuaderno 4 (XIII), § 42.

§ 33. “Puntos de referencia para un énsayo sobre Croce,”
Texto B (va en MS, 211-12).

1 Cir. nota 12 al precedente § 31.

z Gramsci se refiere aqui a la Cuarta Seccibn (“La produccién de la plusvalia
relativa™) del libro I de El Capital (citado siempre en los Caadernos con la
indicacién del subtitulo Critica de la economia politica).

3 Se trata del libro de Fritz Sternberg, Der Imperialismus, Malik-Verlag, Berlin,

450



1926, del que se ocupd Enrico De' Negri en la segunda parfe de la resefia
“Recenti studi tedeschi sul marxismo”, en Nuovi Studi di Diritto, Economia e
Polirica, enero de 1928 (vol. 1, fasc, If), pp. 132-44.

+ Ta resefia de la revista Economia, realizada por Henryk Grossmann, “Das
Akkumulations und Zusammenbruchsgesetz des kapitalischen Systems”, fue ya
mencionada por Gramsci en el Cnaderno 7 (VII), § 41. De la misma obra se
ocupd, junto con ofras publicaciones sobre el mismo asunto, Lucien Laurat
en e} articulo “Le mouvement cycligue de la production mederne”, ep Le Cri-
tigue Sociale, marzo de 1931 cit., pp. 5-8. Probablemeénte es a este articulo al
que Gramsci se refiere.

§ 34. “Puntos de referencia para un ensayo sobre Croce.”
Texto B.

1 Cfr. Croce, Materialismo storico ed economia marvistica cit., pp. 115-30. El
pasaje citado estd en la p. 118; el espaciado es de Gramsci.
2 Cfr. nota 1 al § 11 de la parte I de este mismo Cuaderno.

§ 35. “Introduccién al estudio de la filosoffa.”
Texto B (ya en MS, 37.}

1 Cfr. Cuaderno 4 (XIH), § 45, p. 79 bis; Cuadernc 6 (VII), § 82, p. 36 bis;
Cuaderno 7 (VII), § 38.

§ 36. “Puntos de referencia para un emsavo sobre Croce.”
Texto B (ya en MS, 212-14).

1 Cfr, el precedente § 33,
2 Cfr. Croce, Materialismo storico ed economia marxistica cit., pagina XIHI.

§ 37. “Puntos de meditacién para el estudio de la economia.”
Texto B (ya en MS, 265 y 281-83).

1 Con la sigla MSEM Gramsci indica aquf, y mds adelante, el libro de Croce,
Materialismo storico ed economia marxistica cit.; Ia cita esti tomada del sexto
ensayo recogido en el libro, “Una obiezione alla legge marxistica della caduta
del saggio di profitto.”

2 Aqui se citan de memoria algunes de los mas conocidos compendios de El Ca-
pital de Marx, El compendio més difundido en Ifalia es el de Cafiero, cuya
primera edicién es de 1879 (cfr. Karl Marx, Il Capiiale, brevementc cumpé'_“
diado por Carle Cafiero, libro 1: Sviluppo della produzione capzmlzmca, Blgma
mi, Mildn, 1879); una edicién de 1913 se conserva entre los libros @ _Gramsm
Carlo Cafiero, “Il Capitale” di Carlo Marx brevemente compendiatg,.con cenni
biografici ed apendice di James Guillanme, “La Controcorrente”, - E’Iorenc:a,
1913 [FG). La primera edicidén del compendio de Deville es de 188;5 fr. Ga-

1 .

N 451 .




3
4

briel Deville, Le Capital de Karl Mary résumé et accompagné d'un apercu sur
le socialisme scientifigue, Marpon et E. Flammarion, Paris sf.; El compendio
de Kautsky {Karl Mary Ockonomische Lehren, Gemeinverstindlich dargestellt
und erliutert, 12 edicién 1886) fue publicado en traduccion italianz en 1898:
Karl Kantsky, Le doctrine economiche di K, Marx esposte e spiegate popolar-
mente, traduccidn del alemén de Romeo Lovera, Bocca, Turin, 1898, Para el
compendio de Fabietti, cfr. Karl Marx, Il Capifale, vulgarizado por Etiore
Fabietti, Nerbini, Florencia, 1902. Para ¢l compendio de Borchardt cfr. Id.,
Das Kapital. Kritik der politischen Oekonomie, Gemeinverstiindliche Ausgabe
besorgt von Julian Borchardt, Berlin, 1919. Menos conocido, por el coatrario,
el compendio de Aveling (citado sin embarge en vna nota, que probablemente
Gramsei tenia presente al escribir este pardgrafo, del libro de Croce, Matieria-
lismo storico ed econcmia marxistica cit., p. 69): cfr. Edward B. Aveling, The
Students’ Marx. An Infroduction to the studv of Karl Marx® “Capital”, Sonnen-
schein and C., Londres, 1892,

Cfr. nota 2 al precedente § 23.

Cfr. nota 6 al Caaderno 8 (XXVHI), § 162,

§ 38. “Puntos de referencia para un ensayc sobre Croce.”

Text

o C (va en MS, 208-9 v 292): es utilizado un texto A del Cuaderno 7 (VII),

§ 42.

[

e

=)

¥ 39. “Puntos de referencia para un ensavo sobre Croce. Nota sobre Luigi Einaudi.

Text

W B

452

Cir. nota 2 al Coaderno 1 (XVI), § 10.

Cfr. Croce, Materialismo storico ed ecomomia marxistica cit., pp. 55-69.
Cfr. nota 2 al Cuoaderno 7 (VII), § 42,

El enmsayo de Croce, Per la interpretazione e la critica di alcuni concetti del
maryismo fue publicado por primera vez en 1897: la obra pdstuma de Marx,
aqui mencionada por Gramsci, fue publicada por Kautsky en tres volimenes,
con el titulo Theorien iiber den Mehrwert, entre 1905 y 1210,

Cfr. Croce, Materialismo storico ed economia marxistica cit., pp. 163-76 (VII:
“Marxismo ed economia pura”}.

Cfr. nota 3 al Coaderno 7 (VII), § 31.

Cir. Ardengo Soffici, Giornale di Bordo, Vallecchi, Florencia 1921, pp. 76-78.
Antes de aparecer en forma de libro, el Giornale di Bordo de Soffici fue publi-
cado por capitulos en la revista Lacerba en 1913: cfr. nota al Cuaderno 1
(XVI), § 63, . -

”

o C (ya en MS, 255-56): es utilizado un texto A del Coaderno 7 (VII), § 13.

Cir. el precedente § 18, y también Cuaderno 1 (XVI), § 11.

Cfr. nota 2 al Cuaderno 7 (VII), § 13, y nota 6 al Cuaderno 1 (XVI), § 25.
Cfr. nota 3 al Coadernc 7 (VII), § 13.

Cfr. nota 4 al Cuaderno 7 {(VII), § 13.



3
€

Cfr. nota 5 al Coaderno 7 (VIE), § 13.
Para el articulo de Einaudi sobre Gobetti y el pasaje sobre Giuseppe Prato cir.
nota 6 al Cuaderno 7 (VII), § 13.

" § 40. “Introduccién al estudio de la filosoffa.”
Texio B {ya en MS, 40-41),

1

Esta referencia a 1a Sagrada Femilia de Marx v Engels, repetida también mas
adelante en el § 46, en realidad es poco clara, y dificilmente jdentificable.
Puede ftratarse quizi de una interpretacién personal del segundo parrafo (“El
misterio de la constroccién especulativa™) del cap. V.

§ 41, 1. “Puntos de referencia para un ensayo sobre Croce.”
Texto C (ya en MS, 222-31): es uiilizado un texto A del Cuaderno 7 (VII), § 1.

p3
2
3
4

Cifr. nota 2 al Cuaderno 7 (VIL), § 1.

Cfr. nota 1 al § 11 de la parte T de este mismo Cuaderno.

Cfr. Coaderno 4 (XIH), § 44.

El titulo completo de esta obra de De Ruggiero es Rinascimento, Riforma Con-
troviforma: cfr. nota 7 al Cuaderno 4 (XIII), § 3.

5 Cfr. nota 5 al Cuaderno 7 (VII), § 1.
& Para la analogia Croce-Erasmo cfr. también el fragmento de la carta a Tania

T

citado en la nota 2 al Conaderno 7 (VII), § 1.

Cfr, nota 2 3 1a parte 1 de este mismo Cunaderno, § 2. En la carta dgel 14 de
noviembre de 1914 Sorel escribe: “El gran problema actual es muy probable-
mente el que usted indica en su carta: “vivir sin religién’; la historia parece
mostrar que eso es posible, pues muchas personas piensan que la China es tan
poco religiosa que se puede considerar como atea; ;pero el arte y la filosoffa
no cstdn seriamente comprometidos por la maina de las religiones populares?”.
Cir. La Critica, 20 de marzo de 1929 (afio XXVII, fasc. II), p. 114,

8 Cfr. nota 6 al Cuaderno 7 (VII), § 1.
2 Con toda probabilidad Gramsci tenia en mente, a este respecto, la relacidén

parlameniaria de Croce, como ministro de instruccion piblica en ¢l gobierno
Gijolitii, publicada a su tiempo en opuisculo —cir. Benedetto Croce, Le riforme
degli esami e la sistemazione delle scuole medie (Relazione in Parlamento), So-
cietd Editrice “La Voce”, Florencia, 1913—, junto al discurso parlamentario
del mismo Croce del 6 de julic de 1920 (ahora en Discorsi parlamentari, Bardi,
Roma, 1966, pp. 26-44). En la edicién de este discurso incluida en las Pagine
sparse, Laterza, Bari 1960, vol. II, p. 336, se da en una nota un fragmeito
caracteristico de una enfrevista a L'Idea Nazionale (8 de abril de 1920), donde
se lee, entre ofras cosas, Ia frase: “me adhiero plenamente a Ia tesis sostenida
por Gentile”, Del mismo tono es el articulo “Il Crocefisso nelle scuole”, apa-
recido en el Giornale d’lialin del 19 de agosto de 1925 (Pagine sparse, vol. IE
cit., pp- 457-58), donde sin embargo se precisa: “toedos los que comocen cuanto

453



he escrito al respecto, saben gue he side abiertamente partidario de Ja ensefianza
religiosa en las escuelas elementales, impartiéndola a los alumnos de las fami-
Lizs que Ia soliciten...” Poco antes, en un ariiculo del 24 de marzo de 1925
(Pagine sparse, vol, 11 cit., p. 456), Croce habia ratificado su general simpatia
por la “reforma Gentile”. '

¢ Cfr. nota 8 al Cuaderno 7 (VII), § 1.

11 Cfr, nota @ al Cuaderno 7 (VII), § 1.

12 Cfr. nota 10 al Cuaderno 7 (VII), § 1.

i3 Cfr. Missiroli, Date a Cesare cit., cap. XV, en particular pp. 391-98.

1t Cfr. el precedente § 11 y nota 1.

15 (Cfr,, en este mismo Cuaderpo, parte I, § 5, pp. 43 a-44 y nota 2.

16 Cfr. nota 2 al Cuaderno 7 (VII), § 1.

17 Cfr, Croce, Materialismo storico ed economia maryistica cit., p. 6.

18 Se trata del articulo “I! marxismo di Benedetto Croce”, ya publicado en el
Resto del Carline del 14 de mayo de 1918, y luego incluido en Glovanni Gentile,
Saggi critichi, serie 1, Vallecchi, Florencia, 1927 [FG. C. carc., Turi IV], pp.
37-41; este libro de Gentile fue pedide por Gramsci en la carta a Tania det 17
de abril de 1933 (cfr. LC, 773-74), pero es probable que al escribir este pard-
erafo Gramsci sélo tuviese del mismo una noticia indirecta.

19 Cfr. nota 15 al Cuaderno 7 (VII}, § 1.

20 Cfr, nota 16 al Coaderno 7 (VII), § 1.

21 Cfr, pota 17 al Cuaderno 7 (VIL), § 1.

22 Cfr. nota 8 al Cuaderno 4 (XIH), § 15.

§ 41, H. “Hay que recordar el juicio de Crece...”
Texto C (ya en MS, 223 nota): es utilizado un texto A del Cuaderno 7 (VII), § 8:
“Benedetto Croce y el materialismo histdrico™.

1 Cfr. Croce, Storia dell’eid barocea in Italia cit., p. 89.
2 Cfr. Coaderno 4 (XIII), § 3 (y nota 3) y § 44.

§ 41. HI. “La aproximacién de los dos términos...”
Texto C (parcialmente ya en MS, 188 nota): es utilizado nn texto A del Cuaderno
7 (VIL), § 9: “B. Croce y la historia ético-politica.”

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 7 (VII), § 9.

§ 41. IV. “Podriz decirse que Croce...”
Texto C (ya en MS, 246-50): es utilizado un texte A del Cuaderno 7 (VII), § 17:
“Crace”. —

1 Cfr. Caaderno 3 (XX), § 2 vy notas 2 v 3; v en este mismo Cuaderne 10
(XXXIH), el subsiguiente § 47,

2 Cfr. Coaderno 6 (VII), § 124 y nota 1.

3 Ctr, Benedetto Croce, Breviario di estefica, Laterza, Bari, 1913 [FG, C. carc.,

454



Turi HJ. El libro es uno de los que Gramsci tenfa en Roma antes de su arresto
(cit. LC, 263). En la Advertencia el mismo Croce recuerda que el libro fue
escrito por imvitacidén de wna universidad norteamericana.

E! titulo exacto del articulo de Prezzolini es “La paura dei preti™: cfr. Prezzo-

lini, AMi pare... cit., pp. 95-1C0.

El libro de Missiroli contiene algunas alusiones dispersas al modernismo, pero

ninguna s¢ encuenira en ¢l contexto aqui mencionado por Gramsci.

8 Cfr. La Critica, 20 de julio de 1932 cit., pp. 285-96.

De hecho, en la Storia &'italia s6lo hay una breve alusién incidental al movi-

miente modernista, en un pasaje en ¢l gue se ainde a las polémicas de Gentile

confra los modernistas, “los cuales pretendiercn bacer de su pequefia herejia en
el seno de Ia Iglesia catdlica una gran renovacién de pensamiento”, Cfr. Croce,

Storia d'ltalia dal 1871 ol 1915 cit., p. 256.

% Para el discurso de Paolo Orano cfr. nota 2 al Cuaderno 6 (VIII), § 82: para
el atague de G. A. Fanelli a Gentile en el semanario Roma Fascista cfr. el
Cuaderno 8§ (XXVIII), § 16 y nota 1.

s Cfr. nota 1 al Cuaderno 7 (VII), § 17.

i¢ Esta afirmacién de D’Amelio estd en un articulo de la Nucva Anfologia del 1o.
de abril de 193Z: cfr. nota 1 al Cuadernc 8 (XXVII), § 233,

[

=]

=1

§ 41. V. “Debe criticarse el planteamiento...”
Textoc C (ya en MS, 242-44): es utilizado vn texto A del Cuaderne 7 (VII), § 39:
Croce.

i Cfr. nota 1 al Creaderno 7 (VII), § 39.
2 Cfr. nota 2 al Cuaderno 7 (VII), § 39,
3 Cfr. nota 3 al Coadernio 7 (VII), § 39.

§ 41. VL “La teoria del valor como parangdn eliptico.”
Texto C (ya en MS, 209-11): es utilizado un texto A del Cuaderno 7 (VII), § 42:
“;Parangén eliptico?”

1 Cfr. nota 3 al Cuaderno 7 (VII), § 42.

z La referencia de Gramsci alude a una resefia de Croce del libro de Ludovico
Limentani, La previsione dei fatti sociali (Bocca, Turin, 1907), en Croce, Con-
versazioni critiche, serie 1 cit., pp. 150-52. Sobre el mismo tema cfr. Coaderno
13 (XXX), § L, p. 1 a.

§ 41. VIL “Sobre la tendencia descendente de la tasa de ganancia.”
Texto C (ya en MS, 214-15): es utilizado un texto A del Cvadernc 7 (VII), § 34:
“Tendencia descendente de la tasa de ganancia™.

1 Sobre los libros de Ford leidos por Gramsci, cfr. nota 6 al Cuaderno 1 (XVI),
§ 61.

455



§ 41. ViIl. “El punfo mas imporfante.,.”
Texto B (va en MS, 205-6).

1 Cfr. Croce, Storia d'Italia dal 1871 al 1915 cit., cap. VI: Ripresa ¢ trasforma-
zione di ideali, pp. 153-71 (cfr. en pariicular pp. 169-70).

2 Cfr. Croce, Materialismo storico ed economia marxistica cit., pp. XII-XTV.

3 L.os cmatro puntos son tomados al pie de la letra del texto de Croce (cfr.
Materialismo storico ed economia marxistica cit., p. 111), con algunas va-
riantes de caricter criptografico referentes al término “marxismo”.

§ 41, IX, “Para comprender mejor la teoria crociana...”
Texto B (ya en M5, 206 nota).

i Cfr. el precedents § 28,
2 Cfr. Croce, Eternitd e storicitd della filosofia cit.,, pp. 51-59.

§ 41, X. “La importancia que han tenide...”
Texto C (va en MS, 240-42}: es ntilizado un texto A del Cuaderno 4 (XiII), §
56: “Maquiavelo y la ‘auionomia’ del hecho politico.”

1 Cfr. nota 1 al Coaderno 4 (XIII}, § 56.

2 Cfr. el precedente § 41. IT y nota 1.

3 Cfr. nota 8 al Cuaderno 4 (XIII), § 15.

% Cfr, Croce, Etica e politica cit., pp. 273-83 (“Storia economico-politica e storia
etico-politica™.

3 Cfr. nota 2 al Ceaderno 4 (XHI), § 56.

§ 41. XI. “La biografia politico-intelectual de Croce...”
Texto C (ya en MS, 175): es utilizada Ia primera parte de un texto A del Cuaderno
4 (XII), § 15: *Croce y Marx”, cfr. en particulatr p. 53 bis.

1 Cfr., en este mismo Cuaderno, nota 3 al § 7 de la parte L.

2 Una alusion a las simpatias de Croce por Sorel esti cn la entrevista “La morte
del socialismo”, en Cultura e vita morale cit.,, p. 157; es posible sin embargo
que Gramsci pensase también en las piginas dedicadas por Croce a Sorel en
Conversazieni critiche, serie 1 cit., pp. 282-8%, 306-22 (cfr. en particular pp.
306-7). .

3 Para la entrevista de De Ruvggiero a Croce cfr. nota 2 al Cuaderno 1 (XVI),
§ 132; para Ia referencia a la actitud de Croce en el prefacio de 1917 a
Materiglismo storico ed economia marxistica cfr. 1a nota 3 al Coaderno 1
{(XVI), § 29.

§ 41. XII. “Uno de los puntos que mas interesa examipar...”

Texto C (ya en MS, 236-39): son utilizadas la segunda partte del citado texto A del
Cuaderno 4 (XIIE), § 15 (cfr. en particular pp. 54-54 bis) y otros dos textos A del

456



mismo Cuaderno 4 (XIII), § § 20 v 22.

1 Cfr. nota 5 al Cuaderno 4 (XIII), § 15.

2 Cfr. el precedente § 41. I, p. 20 ¥ nota 17.

3 Cfr. Renato D’Ambrosio, “La dialettica nella natura nel pensicro di Engels e

Marx”, en Nuova Rivista Storica, marzo-junio de 1932 (afio XVI, fasc. I-II),

pp. 223-32,

Cfr. el precedente § 34, donde este pasaje de Croce es citado més extensa-

mente, v sin la sustitucién del término “materialismo histérico” por el de “filoso-

fia de la praxis”.

5 Cfr. Croce, Materialismo storico ed economia marxistica cit., p. 118: “La critica
de Ia historia se hace con la historia; y el materialismo histérico es a nuestro
juicio historia hecha o in fieri”

€ Cfr. nota 7 al Coaderno 4 (XIII), § 15.

T Cfr. Crace, Cultura ¢ vita morale cit., pp. 295-300: “Para Ia filosofia del espi-
ritnalismo absoluto (v seguramente para toda filosofia, si teda filosofia quiéralo
o no es siecmpre idealismo), no pveden subsistir fuerzas materiaies”.

8 Cfr, nota § al Cuaderno 4 (XIII), § 15.

Cir., sobre el mismo fema, Coaderno 1 (XVI), § 113, Cuaderno 8 (3IXVIID),

§ 207, y Coaderno 11 (XVIIIj, § 50.

10 Cfr, Croce, Materialismo storico ed economia marxistica cit,, p. 93.

11 Cir, nota 1 al Cuaderno 4 (XIII), § 22,

'S

o

§ 41. XIi. “En un ariiculo sobre Clemencean...”
Texto C, es utilizada la primera parte de un texto A del Cuaderno 4 (XIII), §
44: “Sorel”.

1 Cfr. notas 1 v 2 al Cuaderno 4 (XIII), § 44.
§ 41. XIV. “Los origenes ‘naciopales’ del historicismo crociano.”
Texto C (ya en MS, 219-21): son utilizados tres textos A del Cuaderno 8 (XXVIII),

§ 25: “Risorgimento™, § 27: “Conservacién e innovacién”, § 39: “El ‘histericismo’
de Croce”.

1 Cir. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 25.
2 Cfr. en la primera parte de este Cuaderno, el § 6, en la p. 44a.

§ 41, XV, “Examinar, una vez mis, el principio crociang.,.”
Texto B.

1 El capitulo, aqui citado, del libro de Croce, Cultura e vita morale cit, (pp.
95-102), era originalmente una resefia del libro de Laigi Luzzatti, La Kbertd
di coscienza e di scienza, Treves, Milan, 1909.

§ 41. XVI. “Hay que ver si, a su manera...”

457



Texto B (va en MS, 221-22).

§ 42. “Apéndice, El conocimiento filoséfico como acto prictico, de voluntad.”
Texto B (ya en MS, 253-34).

1 Cfr. Croce, “Te due scienze mondane: VBstetica e I'Economica” cit.; esie
escrito fue recogido luego en Benedetto Croce, Ultimi saggi, Laterza, Bari,
1935 [FG], pp. 43-58.

§ 43, “Introduccién al estudio de Ia filosofifa.”
Texto B (va en MS, 287).

1 La indicacién de esta obra de Gicberti es dada con teda probabilidad de segunda
mano, sobre la base de una fuente que adn no ha sido idenfificada.

§ 44. “Introduccién al estudio de la filesofia.”
Texto B (ya en MS, 25-27).

1 Fl escrito de Giovanni Vailati aqui mencionado por Gramsci, “Il linguaggio
come ostacolo alla eliminaziore di comfrasti illusori”, fue publicado por pri-
mera vez en 1208 en la revista Rinrovamento; recogido lnego en el libro péstumo
Scritti di G. Vailari (1863-1909), Barth, Leipzig, y posteriormente B. Seeber,
Florencia, 1911 (cfr. pp. 895-39).

§ 45. “Puntos para un ensaye sobre Croce.”
Texto B (ya en MS, 256-57).

1 Cfr. Arrigo Cajumi, “Dall’Ottocento ad oggi”, en La Cwliura, abril-junio de
1932 (afio X1, fasc. 1I), pp. 323-50, Ademis de la Storia d’Eurcpa de Croce,
este articulo de Cajumi pasa revista a las siguientes publicaciones: Harold T,
Laski, La liberid nelio Stato moderno (Laterza, Bari, 1932); Joseph Barthélemy,
La crise de la democratie contemporaine (Libr. du Recueil Sirey, Paris, 1931);
Daniel Halévy, Décadence de la liberté (Grasset, Paris, 1931); Curzio Malapar-
te, Technigue du coup d'Etat (Grasset, Paris, 1931); Giorgio Sorel, L'Europa
sotto la tormenta (Corbaccio, Milén, 1931); Victor Margueritte, Arisiide Briond
(Flammarion, Paris, 1932).

Cfr. Cuaderno 6 (VIIL)}, § 42, donde se evocan también las circunstancias que
indpjeron a Gramsci a identificar errdneamente a Arrigo Cajumi coa Enrico
Cajumi,

Cfr. La Cultura, ensro-marzo de 1932 (afio X1, fasc. I), pp. 193-95: 1a nota
“Confessioni di vn figlio del secolo™ estd firmada “a. ¢j.”. Gramsci habia tenido
en la céarcel el libro de Gualino: cfr. Riccardo Gualing, Frammenti di viia,
Mondadori, Miién, 1931 [FG, C. carc., Turi HI].

¢+ Cfr. Ia precedente nota 2.

[

L)

458



§ 46. “Introduccién al estudio de la filosoffa.”
Texto B {parcialmente ya ¢n AMS, 40).

1 Cir, nota 1 al precedente § 40.

§ 47. “Puntos para un ensayo sobre B. Croce, Croce ¥ J. Benda.”
Texto B (va en MS, 257-58).

1 Cfr. notas 1 y 2 al Cuaderno 3 (XX), § 2; una confrontacién entre Croce ¥
Benda se encuentra también en el texto del parigrafo citado, ¥ en el prece-
dente § 41, TV de este mismo Cuoaderno.

2 (Cfr. Croce, Culiura ¢ vita morale cit.,, pp. 143-30; cfr. en particular pp. 148-
49: “—No obstante, a propdsito de los catdlicos, usted ro ha tenido una acti-
tod benévola frente al modemismo religioso. ;Acase ahora ba atemperado sus
opiniones a ese respecto? No, incluso las ha hecho cada vez mds precisas.
Creo que el modernismo es en poguisimos cases una condicién de dolorosa
y respetabilisima perplejidad de algunos espiritus de noble temple, en los que
Tuchan la fe v el pensamiento. En otros casos mis numerosos, es on diletantismo
filos6fico y religioso (que, sin embargo, no es verdadera filosofia ni verdadera
religion), ejercido como pasatiempo, que charian de estos temas por moda y ce-
lebran sus ritos en esos templos que son los cafés. Y, en los restantes casos, es
mn intento poco escrupulose de curitas y frailecillos descreidos y deshonestos de
permanecer deniro de la Iglesia y disfrutar sus ventajas econdmicas o dirigir
el poder hacia sus propios fines. De estos tres elementos del modernismo, sélo
el primer caso merece simpatia, y ninguno de ios tres tiene importancia especu-
lativa. —;Pero cree Usted que se pueda considerar el modernismo iinicamente
desde el aspecto especulativo? ;No es este también un movimicrto practicamente
eficaz? La Iglesia catdlica, al excluir de si la parte mas intcligente ¥y maés
modernamente educada del clero y de los catdlicos, ;no se depaupera cada vez
m#4s? —Esta depauperacion no es tanto efecto del modernismo como del munde
moderno, que corroe por todas partes a la Iglesia catdlica, la cual de este modo
probablemente se encamina a convertirse, poco a poco, €A una supersticién popu-
lar, como ¢l paganismo en sus dltimos tiempos. Pero por ahora la Iglesia, al
liberarse de los modernistas, se ha liberado de gente desleal, ¥ eso no debilita sino
que fortalece las insiituciomes”.

3 Cfr. el precedente § 41. IV, p. 22 y nota 6.

< El inciso del paréatesis en cursivas es de Gramsci.

§ 48. “Introduccién al estudio de la filosoffa.”
Texto B (ya en MS, 25 y 32-33).

1 Cfr. I'ltalia Letteraria, 4 de diciembre de 1932 (afic IV, n. 49}, en la seccién

Tibri d’ogei’; el escrito citado de Aldo Capasso es una resefia del Lbro de
Jean Rostand. Le journal d'un caractére, Pasquelle, Paris.

459



§ 49. “Puntos para un ensayo sobre Croce.”
Texto B (va en MS, 258},

* De la seccién ‘Rassegna della stampa’ (“Sul Croce™), en L'fralia Lerteraria, 20
de marze de 1932 (aio IV, n. 12).

§ 50. “Introduccién al estudio de la fiosofia.”
Texto B (va en MS, 293 y 37-38).

1 Cfr. Giorgio Granata, “La filosofia contro la vita®, con una apostilla de ag.
n. (Agostino Nasti}, en Critica Fascista, lo. de febrero de 1933 (afic X1, n.
3}, pp. 45-47.

2 Cfr. Cuaderno 3 (XX), § 68 v nota 1.

§ 51. “Puntos para un ensayc sobre Croge.”
Texto B (ya en MS, 240}.

§ 52, “Introduccién al estudio de la filosoffa.”
Texto B (ya en MS, 24).

§ 53. “Puntos de meditacién sobre la economiz.”
Texto B (ya en MS, 267-68).

§ 54. “Introduccidon al estudio de ia filosofia. ;Qué es ¢l hombre?”
Texte B (va en MS, 27-30).

§ 55. “Puntos de meditacién sobre la economia. Las ideas de Agmelli.”
Texto B (va en MS, 271-73).

1 Cfr, “La crisi ¢ le ore di lavoro”, en La Riforma Sociale, enero-febrero de 1933
(afio XL, n. 1), pp. 1-20: se irata de un intercambio de cartas enire Giovanni
Agnelli, Presidente de la Fiat, y Luigi Einaudi, a propésito de Ia propuesta
(sostenida por Agnelli en una entrevista concedida a la United Press) de re-
ducir el horario laboral para evitar las crisis econdmicas derivadas de la des-
ocupacién provocada por el progreso técnico.

2 La indicacion bibliografica del libro de Arthur Salier estd tomada con toda
probabilidad de una resefia de Emanuvele Flora en Leonardo, enero de 1933
(afio IV, n. 1), pp. 23-25. Del mismo libro se ocupd fambién un articulo (que
Gramsci probablemente habla leido) de Bdoardo Giretti, “Il protezionismo e
la crisi®, en La Riforma Sociale, noviembre-diciembre de 1932 (afio XXXIX, n.
6), pp. 608-31.

§ 56, “Puntos para un ensayo sobre B. Croce. Pasién y politica.”
Texto § (ya en MS, 244-45),

460



1 Cfr. Cuaderno 7 (VID), § 39.

§ 57. “Puntos de meditacién sobre la economfa.”
Texto B (ya en MS, 261-62).

§ 58. “Puntos para un ensavo sobre B. Croce. Pasién y politica.”
Texto B (va en MS, 245-46).

§ 59. 1. “Notas para un ensayo sobre B, Croce.”
Texto B (ya en MS, 172-73).

1 Cfr. Croce, “Il partito come gindizio e come pregiudizio”, en Cultura e vita
morale cit., pp. 191-98. Este articulo de Croce fue publicado por primera vez
en PUnitd, 6 de abril de 1912 (afio I, n. 17).

2 Cfr. nota 1 al Cuaderno 6 (VIII), § 107.

# Cfr. Coaderno 1 (XVI), § 44 en particular pp. 36-36 bis (cfr. también Aleuni
temi della quistione meridionale, en CPC, 155).

¢ Cfr. Alcuni temi dellu guistione meridionale, en CPC, 157: “Los principios del
liberalismo son en ella (en la comcepcidn de Gobetti) proyectados desde el
orden de los fendémenos individuales a los de los fenémenos de masas. Las
cualidades de cxcelencia v de prestigio en la vida de los individuos son trans-
portadas a las clases, concebidas casi como individualidades colectivas”.

§ 59. II. “;Cémo hay que entender la expresién...”
Texto B (ya en MS, 222).

i La expresion: “condiciones materizles” y el “conjunto” de estas condiciones es
citada de memoria con Ia guia del conocido pasaje del prefacio de Marx a
Para la critica de la economia politica: “En la produccidn social de su existercia,
los hombres entran en relaciones determinadas, necesarias, independienies de
su voluntad; estas relaciones de produccion comresponden a un grado determina-
do de desarrollo de sus fuerzas productivas materiales. El conjunto de estas
relaciones de produccidn constituye la estructura econdmica de la sociedad, la
base real, sobre la cuoal se eleva una superestructura juridica v politica vy a
la que corresponden determinadas formas de conciencia social. El modo de pro-
duccién de la vida material condiciona el procese de vida social, politica e inte-
lectmal en general”. C. Marx, Coniribucién a ia critica de la economia politica,
ed. de Cultura Popular, México, 1974, p. 12.

§ 59. III. “Ver si el principio de “distincién...””
Texto B (va en MS, 216 nota ).

1 Cfr. nota 4 al Cuaderno 7 (VII), § 42.

461



§ 59, IV. “El idealismo actual hace coincidir...”
Texto C (va en MS, 218-19): son utilizados dos textos A del Cumademno 1 (XVI),

§ 132: “El idezlismo actuai y ¢l nexo ideclogia-filosofia”, y § 157; “Croce y los
intelectuales™.

1 Cfr. nota 2 al Cuaderno 1 (XVI), § 132.
z Cfr. nota 3 al Cuaderno 1 (XVI), § 132,
8 Cfr. nota 1 al Cuaderno 1 (XVI), § 157.
4+ Cfr. nota 2 al Coaderno 1 (XVI), § 137.
2 Cfr. nota 3 al Cuaderno 1 (XVI), § 157.

§ 60. “La proposicidn de que hay que volver a poner ‘al hombre sobre sus pies’.”
Texto C: son utilizados dos textos A del Cuaderno 1 (XVI), § 152: “Marx y Hegel”,
y § 155; ‘Marx v Hegel”. En MS, 70-71, son publicados estos dos textos A, en vez
del correspondiente texto C.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 1 (XVI}, § 152,

® Cfr. nofa 2 al Coaderno 1 (XVI}, § 155.

3 La remisién se refiere al Cuaderno 11 (XVIHI), § 49, donde se precisan las
fuentes de esta referencia a Hepel

§ 61. “Puntos para un ensayo critico sobre las dos historias de Croce: la de Italia
v la de Europa.”

Texto C: son utilizados dos textes A del Cuaderno 1 (XVI), § 151: “Relacidén
histérica entre €] Estado moderno francés nacido de 1a Revolucion y los otros Esta-
dos modernos europeos”, ¥ § 150: “La concepeidn del Estado segtin Ia productividad
de las clases sociales™.

1 Cfr. el ditimo parrafo del precedente § 60,
2 Cfr. nota 1 al Coaderno 1 (XXVT), § 150

462



Cuaderno 11 (XVIII)

Advertencia

Texto C: se utiliza la dltima parte de un texto A del Cuaderno 4 (Xil), § 16
“La teologia en el Ensayo popular”, cfr. en particular p. 55,

1 Cfr. nota 3 al Cuaderno 4 (XII), § 16.

Apuntes y referencias de cardcter histérico-critico

§ 1. “Antonio Labriola.”
Texto C (va en INT, 116-18): fue utilizado un texto A, con el mismo titulo, del
Cuaderno 8 (XXVIII}, § 200.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIII}, § 200.
2 Cir. nota 2 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 200.
3 Cfr. el sobsiguienfe § 5.

4+ Cfr. nota 4 al Cuaderno 8 (3CXVIIl), § 200.
5 Cfr. nota 5 al Cuadernc 8 (XXVIII), § 200.

§ 2. *Alessandro Levi™”
Texto C (ya en MS, 288): fue ntilizado un texto A, con el mismo titulo, del Cua-
derno 8 (XXVIII), § 218.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVHI), § 218.

§ 3. “Alessandro Chiappelli.”
Texto C (ya en MS, 289}: fue utilizado un fexto A del Cunaderno 8 (XXVHI), §
172: “Bibliografias”.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 8§ (XXVIIL), § 172.
§ 4. “Luciang Herr.”

Texto C (ya en MS, 287-88): fue utilizado un texto A del Cuaderno 8 (XXVIII),
§ 181: “El hegelianismo en Francia™,

! Cfr. pota 1 al Coaderno 8§ (XXVII), § 181.
2 Cfr, nota 2 al Cuaderno § (XXVIIH}, § 181.

win

5. “Antonio Labriola.”

463



Texto C (ya en INT, 116 nota): fue ntilizado un texto A del Cuaderno 8 (XXVIII),
§ 53: “Pasado y presente™.

1 Ia referencia atafie al precedente § 1.
2 Cfr. nota 1 al Coaderno 8 (XXVIIT), § 53.

§ 6. “Giovanni Gentile.”
Texto C (ya en M5, 289): fucron utilizados dos textos A del Cuaderno 8 (XXVIH),
§ 178: “Gentile”, v § 221: “Gentile”,

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 8§ (XXVIID), § 178.
2 Cfr. Emilio Chiocchetti, La filosofia di Giovanni Gentile, Soc, Ed. “Vita e Pen-
siero”, Milan, 1922,

§ 7. “A. Rosmini.”
Texto C (ya en R, 224): Ine utilizado un texto A de} Cuaderno 4 (XIIX), § 59:
“Historia de las clases subalternas™.

1 Cir. nota 1 al Cuaderno 4 (XIII), § 59.
2 Cfr. nota 2 al Cuadernc 4 (XIII), § 59.
3 Cir. nota 3 al Cuaderno 4 (XOI), § 59

§ 8. “Antonino Lovecchio, Filosofia della prassi...”
Texto C (va en MS, 188-289): fue utilizado un textﬁ A, con el mismo titulo, del
Cuoaderno 4 (XII), § 28.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 4 (XI), § 28.

§ 9. “Eitore Ciccotti.”
Texto C (ya en MACH, 213-14): fue utilizado un texto A, con el mismo tftalo del
Cuaderno 3 (XX), § 15.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 3 (XX), § 15,
2 Cfr. nota 2 al Coaderno 3 (XX), § 15.

§ 10. “Giuseppe Repsi.”
Texto C: fue utilizado un texto A, con el mismo titulo, del Cuaderno 3 (XX}, § 35.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 3 (XX), § 35.
2 Cfr. nota 2 al Cuaderno 3 (X3}, § 35.
3 Cfr. nota 3 al Cuaderno 3 (XX), § 34.
¢ Cfr. nota 4 al Cuaderno 3 (XX), § 35.
5 En efecto, Rensi firmd el Manifiesto crociano.

§ 11. *“Corrado Barbagallo.”

464



Texto C (ya en MACH, 214}: fue utilizado un texto A del Craderno 3 (XX), §
11: “Corrado Barbagallo™.

! Cfr, nota 1 al Cuaderno 3 (XX), § 112.
2 Cfr. nota 2 al Cuaderno 3 {XX7J, § 112,

Apuntes para una introduccion y ung inicigeion en el estudio de la f:Io.mfca yde la
listoria de la eultura

1. Algunos puntos preliminares de referencia.

§ 12. “Hay que destruir el prejuicio...”

Texto C (ya en MS, 3-20): fueron utilizados y desarrollados algunos textos A del
Cuaderno 8 (XXVIH): § 204: “Una introduccién al estudio de Ja filosofia”; § 213:
“Una introduccidn al estudio de la filosofia. El problema de los ‘stmples® ™; § 220:
“Una introduccién al estudio de Ia fitosoffa™; § 169: “Unidad de la teorfa vy de 1a
practica™; § 205: “Determinismo mecanico y actividad-voluntad™; ¥ un texto A del
Cuaderno 10 (XXX}, parte 11, § 21, “Introduccién zl estndio de la filosofia™.

1 Cfr. nota 4 al Cuaderno 1 (XVT), § 93.

2 Cfr. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 205.

3 Cfr. nota I al Cuaderno 8 (XXVIHI), § 213.

+ La primera traduccidn del conocido ensayo de Weber, a cargo de Piero Burresi,
aparecid por capitulos en Nuovi Studi di Diritto, Economia e Politica, desde el
fascicula de mayc-agosto de 1931 (vol. TV, fasc. HI-TV) hasta ¢l de funio-
octubre de 1932 (vol. V, fasc. III-IV-V), con la excepcién del fasciculo de
marzo-maye de 1932 dedicado enteramente al II Congreso de estudios sindi-
cales ¥ corporativos.

Cir. Groethuysen, Origines de Tesprit bourgeois en France, ¥: L'Eglise et la
Bourgeoisie cit.

Cfr. nata 1 al Cuaderno 8 (XXVI), § 205.

Cfr. nota 1 al Cuaderno 3 (XX), § 42.

Probablemente ¢l profesor Enrico Presutti, jurista v hombre politico. Diputado
en el Parlamento, Presuiil s¢ habia alineado después del delito Matteotti con
la oposicion aventiniana. El encuentro y la discusién con Gramsci, agui recor-
dados, se remontan probablemente al primer periodo de la secesién del Aventino,
en la que Gramsci participé con los ofros parlamentarios comumstas Sin
embargo, sobre este episodio no se conocen otros detalles.

Ea octubre de 1920 —pero también en ofras ocasiones— Serrati habia polemi:
zado piblicarmente, a través de la seccién “Scampoli’ del Avanti!, con el grupo
del Ordine Nuove: véase una respuesta de Gramsci en ON, 423-26. Sin embargo,
no se ha encontrado, en estas polémicas periodisticas, el parangda entre Grams-
ci y Giulietti referido en el texto. Podria también tratarse de! recuerdo de una
discasidn verbal.

0 Cfr, aota 3 al Cuoaderno 3 (XX), § 42.

Bl

2B B 3

&

465



II. Observaciones y notas criticas sobre un intento de “ensayo popular de sociologia”.

§ 13. “Un trabajo como el Ensayo popular...”
Texto C (yaen MS, 119-23); fueron uiilizades dos textos A del Cuaderne 8 (XXVIHI),
§ 173: “Bobre el Ensayo popular”, y § 175: “Gentile”™.

Cfr. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 173.
Cir. nota 2 al Cuaderno 8 (XXVIUI}, § 175,
Cfr, nota 2 al Coaderno 8 (XXVIII), § 175.
Cir. Cuaderno 1 (XVI), § 99.

LN U

§ 14, “Sobre la metafisica.”
Texto C (ya en MS, 133-34) :-fueron utilizados dos textos A del Cuaderno § (XXVIHI),
§ § 174 v 186, ambos con el titulo “Sobre ¢l Ensaye popular”.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIOI), § 174.
§ 15. “El concepto de ‘ciencia’.”
Texto C (ya en MS, 135-38): fueron utilizados algunos textos A del Cuoaderno 8
(XXVIHD, § % 197, 202, 196, 229, todos con el titulo Ensavo popular”.

1 Cfr. el precedente § 12, pp. 17 bis- 18 bis.

2 Cfr. nota 1 al Cuaderno & (XXVIIL), § 229.

2 Cfr. Cnaderno 1 (XVI), § 122 y nota 1.

+ Cfr. Bujarin, Teoria del materialismo historice cit., cap. I, pp. 45-49.

§ 16. “Cuestiones de nomenclatura y de contenido.”

Texto C (ya-en MS, 148-52): fueron utilizados algunos fextos A del Coaderno 8
(XXVI, § 171: “Sobre el ‘Ensayo popular’, La cuestion de nomenclatura y de
contenido”, § 211: “Bl término ‘materialismo’”, § 206: “La historia del materia-
fismo de Lange”.

1 Para las criticas de Plejanov a Lange, cfr. Plejinov, Les questions fondamentales
du marxisme cit., pp. 14-16 y nota 8§ en la p. 16,
2 Cfr. nota I al Cuaderno 8 (XXVIII), § 206.

§ 17. “La llamada ‘realidad del mundo externo’.”

Texto C (va en MS, 138-43); fueron utilizados algunos textos A del Cuaderno 8
(OOXVIIL), § 215: “Ensavo popular. La realidad del mundo externo’”, § 217: “Rea-
Tidad del mundo externo”, § 177: ‘La realidad ‘objetiva’”, y un texto A del Cuader-
no 7 (VII), § 47.

1 Gramsci se refiere al escrito de Bujarin, Theory and practice from the stand-
point of dialectical materialism, incluido en el libro Science at the Cross Reads:
cfr. nota 1 al Cuaderna 7 (VH), § 47.

2 Cfr. ibid., pp. 1-2: “Casi todas las escuelas de filosofia, desde la metafisica teo-

466



L)

@ w - @ e om

10

logizante hasta la filosoffa Avenarius-Mach de Ia ‘descripcidn pura’ v el
‘pragmatisne’ renovado, con la excepcién del materialismo dialéctico (el Mar-
Xismo), parten de Ia tesis, considerada irrefutable, que ‘a mf’ me han sido ‘dadas’
s6lo ‘mis’ propias ‘sensaciones’. Este planteamiento, cuyo defensor mas bri-
Ilante fue el Arzobispo Berkeley, ha sido innecesariamente elevado al nivel de
un nuevo evangelio de la epistemologia [...]. De hecho, un planteamiento
como este puede hacerse solamente en el caso del Addn recién creado, recién
manufacturado del barro v gue ve por primera vez, de nuevo con los ojos
abiertos por prirmera vez, el paisaje del paraiso con todos sus atributos”.

Este pasaje de Tolstol es reproducido integramente por Gramsci més adelante
en e! subsiguiente § 57,

Cir. nota 1 al Cuaderno § (XXVIII), § 217.

Chr. nota 3 al Cuaderno 8 (XXVII), § 217,

Cfr. nota 1 al Cuaderno 10 (XXXIII), parte I, § 11.

Cir, nota 4 al Cuaderno 8 (XXVHD), § 217.

Cir, nota 5 al Cuaderno 8 (XXVIID), § 217.

Cfr. Bujarin, Theory and practice from the standpoint of dialectical materialism,
en Science at the Cross Roads, cit., pp. 22, nota 36: “Muy distinta ha sido la
evolucidn filoséfica de W. Sombart, quien en so liimo libro apunta que el
marxismo debe su poder ‘montruoso’ ‘ausschiussilich den in Mysiin auslenfenden
geschichts-philosophischen Konstruktionen dieser Heilslehre' {Werner Sombart,
Die drei Nationalokonomien, p. 32). Fsta acusacién de misticismo levantada
contra ¢l marxismo es tan estipida como los antes mencionados ‘csencia’ y
‘sentido’ de la més reciente ‘sociologia del seatido’. jLa ciencia burguesa empieza
evidentemente a divagar en sus acusaciones conira la teoria del proletariado re-
volucionario!™

Esta cita de Engels estd tomada del cuarto capitulo de la parte T del Arti-Diihr-
ing (cfr. p. 30: “La real unidad del mundo estriba en su materialidad, y ésta
no queda probada por unas pocas frases de prestidigitador, sino por un largo
v laborioso desarrolle de la filosofia ¥ de Ia ciencia de la naturaleza™). Puesto
que no se sabe que Gramsci toviera en la c¢drcel el Anii-Diikring, es de pre-
sumirse que la cita sea indirecta, aungune Ja fuente no ha sido identificada.

§ 18. “Juicio sobre las filosoffas pasadas.”™

Texto C (ya en MS, 145-46)}: son utilizados dos fextos A del Cuaderno 8 (XXVII),
§ 219: “Ensayo popular. Residuos de metafisica”, v § 232: “Ensaye popular. Juicio
sobre las filosofias pasadas™.

1
2

Cir. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIII}, § 219.
Cfr. nota I al Cuaderno 8 (XXVIII), § 17.

§ 19. “Sobre ¢l arte.”
Texto C (ya en MS, 165-66): fueron utilizados dos textos A del Cuadermo 3
(XXVID), § 201: “Ensayo popular. Sobre el arte”, y § 214.

467



I Cir. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVII), § 201.

? Cfr. nota I al Cuaderno 8§ (XXVIII}, § 214.

3 Cfr. nota 2 al Cvaderno 8 (XXVIII), § 214, y nofa 2 al Cuaderne 4 (XIII),
§ 26.

§ 20, “Objetividad real del mundo externo.”
Texto C (va en MS, 143-45): fueron utilizados dos textos A del Cuaderno 7 (VII),
§ 47: “Sobre el Ensavo popular”, v § 25: “Objetividad de lo real”,

1 Cfr, nota 2 al Cuaderno 7 (VII), § 47.

2 Cfr. nota 3 2l Cuaderno 7 (VII), § 47.

3 Cfr. nota 1 a! Cnaderno 4 (XI), § 41; la remisién estd ya en la nota I al
Cuaderno 7 (VII), § 25.

¢ (., para esta referencia, el fragmento de la polémica de Croce con Lunachars-
ky citado en la nota 1 al Cuaderno 10 (XXXIII), parte I, § 8; la remision
estd ya en la nota 2 al Cuaderno 7 (VII), § 25.

§ 21. “La ciencia v los instrumentos cientificos.”
Texto C (ya en MS, 152-53): fue wutilizado un texto A del Cuaderno 7 (VII}, §
5: “El Ensayo populer, 1a ciencia y los ipstrumentos de la ciencia”.

1 Cfr. Bujarin, Teoria del materialismo histdrico, cit, en particular en la p.
171; “gl contenido de la ciencia estd determinado, en dltima instancia, por
lz fase econdémica vy técnica de la sociedad”.

2 Cfr., para esta referencia a Fngels, ¢l Cuaderno 4 (XUII), § 18 y nofa I; la
remisién esti va en la nota 1 al Cuaderno 7 (VII), § 5.

3 Cfr. nota 2 al Cuaderno 7 (VIH), § 5.

§ 22. “Cuestiones generales.”

Texto C (ya en MS, 129-33): fueron utilizados algunos textos A del Cuaderno 7
(VIL}, § 20: “El Ensayo popular”, § 26: “Sobre el Ensayo popular”, § 29: “Sobre el
Ensayo popular”.

1 Se trata de la obra de Plejanov que Gramsci poseia en la traduccidn francesa,
Tes questions fondamentales du marxisme, cit,

z Bl capitulo V del libro citado de Bnjarin, Teoria del materialismo histérico
(pp. 98-115), tiene precisamente por titulo “El equilibrio entre la sociedad y la
naturaleza™.

2 Cfr, Cuaderno 4 (XIII), § 38 y nota 1; Ia remision estd ya en la nota 1 al
Cuaderno 7 (VIL), § 20.

4 Se trata del ensayo citado de Bujarin, Theory and practice from the standpoint

of dialectical materialism, incluido en -el volumen Science at the Cross Roads

cit.

Cir. nota 17 al Cuaderno 7 (VII), § 1.

La impresién de que Bujarin habia repudiado su libro sobre el materialismo

@

-

468



histérico pudo dérsela a Gramsci el hecho de que falta cualquier referencia
al mismo en la comumicacién presentada por el mismo Bujarin en el Congreso
de Londres de 1931 (después de su alejamiento del grupo dirigente del PC de
la URSS), Theory and practice cit.; la tercera y dltima parte de esta comuni-
cacién (bajo el titulo Theory and Practice of the URSS and the Empirical Test
of Historical Materialisin) es una exaltacidén de la unidad de teorfa y practica
(ciencia ¥ politica) en la planificacién soviéiica.

§ 23. “La teleologia.” .
Texto C (ya en MS, 165 nota): fue utilizado un texto A del Cnadernc 7 (VI[)}, §
46: “Sobre el Ensayo popular”.

* Cfr. nota 1 al Cuaderno 7 (VII), § 46.
® Sobre Ia concepcidn kantiana de la teleologia cfr, el Cuaderno 4 (XITI), §§
16 y 27.

§ 24. “El lenguaje y las metiforas.”
Texto C (ya en MS, 147-48): fue utilizado un texto A del Cuaderno 7 (VII), §
36: "Ensayo popular. 1a metifora v el lenguajs”.

1 Cfr. Cuaderno 4 (XIII), § 17 (la remisién estd ya en la nota | al correspon-
diente texto A).

2 Cifr. nota 2 al Cuaderno 7 (VI1), § 36.

3 Cfr. nota 3 al Cuaderno 7 (VII), § 36.

+ Cfr. nota 4 al Cuaderno 7 (VII), § 34.

o La mencién se refiere al librito de Prezzolini, 17 linguaggio come causa di errore,
ya numerosas veces recordado por Gramsci: cfr. nota 6 al Cuaderno 4 (XIH),
§18.

§ 25. “Reduccidn de la filosofia de la praxis a una sociclogfa.”
Texto C (ya en MS, 126-28): fue utilizado un texto A del Cuaderno 7 (VII), §
6: “El Ensayo popular ¥ la sociologia™.

1 Cir. nota 2 al Cuaderno 4 (XI1I), § 26, v nota 2 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 214.

2 Cfr. nota I al Cuaderno 7 (VH), § 6.

3 Sobre el concepto de “jefe carismatico”™ en Robert Michels, cfr. Cuaderno 2
(XXIV), § 75.

* Cfr, nota 2 al Coaderno 7 (VII), § 6.

§ 26. “Cuestiones generales.”

Texto C (ya en MS, 124-26 y 128): fueron utilizados dos textos A del Cuaderno 4
(XII), § 13: “Notas y observaciones criticas sobre el Ensayo popular”, y § 23: “El
Ensayo popular y las leyes socioldgicas™.

1 Ta mencidn se refiere evidenfemente no al subtitvlo abreviado de Ensaye po-

469



pular, usado cominmente por Gramsci para indicar el libro de Bujarin, sino al
titulo original La teoria del materialismo histdrico.

Cfr. nota 2 al Cuaderno 4 (XIII}, § 13.

Cfr. nota 3 al Coaderno 4 (XIII), § 13.

Cir. ¢l ya citade § 75 del Cuaderno 2 (XXIV).

I ]

§ 27. “Concepto de ‘ortodoxia’.”

Texto C (ya en MS, 157-59}: fueron utilizados algunos textos A del Cuaderno 4
(XIII), § 14: “El concepto de ‘ortodoxia’”, § 11: “Problemas fundamentales del
marxismo”, ¥ § 34: “A propésito del nombre de ‘materialismo histérico’ ™

1 Cfr. Bauer, Le socialisme, la religion et I'Eglisse cit,, en particular el capitulo
titulado “La socialdemocratie et les prolétaires croyants”, pp. 83-96.

2 Los dos episodios de “plagio” son recordados agni, indudablemente, sobre la
base de antiguas reminiscencias de Gramsci; es posible, sin embargo, que éstas
hubieran sido refrescadas por una relectura de Problemi di estetica de Croce
cit.,, que se ocupa en las pp. 133-37 del someto de Giordano Bruno (en los
Eroici furori) tomado de los versos de Tansiilo, y en las pp. 495-97 de los versos
de D’Annunzio por los muertos de Dogali.

2 Cfr. el sucesivo § 28.

4 Cfr, nota 1 al Cuaderno 4 (XIII}), § 34.

§ 28. “La inmanencia y la filosoffa de la praxis.”
Texto C (ya en MS, 146-47): fue utilizado un texio A del Cuaderno 4 (XIII), § 17:
“La inmanencia y el Ensayo popular”.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 4 (XIII), § 17.

2 Cfr, nota 2 al Cuaderno 4 (XIII), § 17. Gramsci responde aqui afirmativamente
a la interrogacién abierta en ¢l fexto A acerca del eventual conocimiento directo
gue Marx y Engels podian femer de la obra de Bruno. No est4 claro a qué fuente
debié Gramsci tal confirmacién, junto a la noticia de la existencia de obras de
Brunc anotadas por Marx. Ambas afirmaciones, por lo demas, no han sido com-
probadas a la Inz del estado actual de los estudios marxianos.

§ 29. “El ‘instrumento técnico’.”

Texto C (ya en MS, 154-63): fueron utilizados dos textos A del Cuaderno 4 (XIII),
§ 19: “El ‘instrumento técnico’ en el Ensayo popular”, y § 12: “Estructura y super-
estructura ™.

* Cfr, nota 3 al Cuaderno 4 (XTI}, § 19.

z Cfr. nota 4 al Cuaderno 4 (I, § 19.

3 Esta cita del prefacio a Para la critica de la economia politica de Marx, en la
traduccion de Labriola, estid tomada del ensayo de Croce sobre Loria (en Ma-
teriglismo storico ed economia marxistica cit., pp. 39-40),

4+ También esta cita de Loria estd tomada del libro de Croce, Materialismo storico

470



ed economia marxistica cit.,, p. 40.

5 Cir. nota 2 gl Cuaderno 1 (XVI), § 25.

¢ Cir. nota 7 al Cuaderno 4 (XII), § 19.

7 En realidad esta anotacién de Gramsci no es exacta. El fragmento del prefacio
de Marx a Para la critica de la economia polifica, citado por Gramsci en este
pardgrafo em forma parcial, estd reproducido integramente, pero subdividido
en tres partes, en el libro de Bojarin: cfr. Bujarin, La théorie du matérialisme
historique cit., pp. 219, 262-63, 273.

8 Cfr. Adriano Tilgher, Perché lartista scrive o dipinge o scolpisce, ecc.?, en
E'ltalia che Scrive, febrero de 1929 ya citado por Gramsci en el § 103 del
Cuaderno 2 (XXIV). Véase en particular en la p. 32: ... ;quién creerd nunca
que Ia comstruccion de edificios imponentes y costosos no tenga ofra finalidad
que la de pomer remedio a las deficiencias de puestra memoria?”

§ 30. “La ‘materia’.”
Texto C (ya en M5, 160-62): fue utilizado un texto A del Cuaderno 4 (XIII), §
25: “Notas sobre el Ensaye popular™.

1 Cfr. nota 1 al Cuoaderno 4 (XIII), § 235.

§ 31. “La cawpsa dltima.”
Texto C (ya en MS, 135): fue utilizado un texto A del Cuaderno 4 (XIII), § 26:
“El Ensayo popular y la ‘cavsa iltima’”,

1 Cfr. el precedente § 29, p. 44 bis.
2 Cfr. nota 2 al Cuademo 4 (XIII), § 26.

§ 32, “Cantidad y calidad.”
Texto C (ya en MS, 163-64): fue utilizado un texto A del Cuaderno 4 (XIII), §
32: “El Ensayo popular™,

1 Cfr, mota 1 al Cuaderno 4 (XII), § 32.

2 Cfr. Coadernio 9 (X1V), § 67, p. 50 ¥ nota 2.

3 Cfr. Giovanni Gentile, “Individuo e Stato o Ia corporazione propietaria®, en
Educazione Fascista, agosto de 1932 (afio X), pp. 635-38. En este articulo,
reproducido del fasciculo de agosto del Giornale Critico della Filosofia Italiana,
se expresan reservas schre la tesis de Ugo Spirito en torno a la “corporacién
propictaria”.

Cfr. nota 2 al Cuaderno 4 (XIII), § 32.

o

§ 33, “Cuestiones generales”
Texto C (ya en MS, 128-29): fue utilizado un texto A del Cuoaderno 4 (XIII), §
39: “Sobre €l Ensayo popular”.

1 Hay aqui —més claramente gue en el fexto A-— una reminiscencia del escrito

471



de Lenin Tres fuentes y fres partes integrantes del marxismo, que Gramsci
ciertamente conocia: cfr. sobre ¢l mismo tema Cuaderno 10 (XXXIIT), parte
I, § 9 y nota 1.

§ 34. “La objetividad del mundo externo.”

Texto C (parcialmente va en MS, 143): fueron utilizados dos textos A del Cuader-
no 4 (XIII), § 47: “La objetividad de lo real v Engels”, y § 43. ““La objetividad de
lo real’ v el profesor Lukacs”.

1 Cfr. nota 10 a! precedente § 17.
2 Cfr. nota 2 al Cuaderno 4 (XIII), § 43.

§ 35. “La teleologia.”

Texto C (ya en MS, 164-65): fueron utilizados dos textos A del Cuederno 4 (XIII),
§ 16: “La teleologia en e! Ensayo popular”, y § 27: “Teleologia”, y un texto A
del Cuaderno 8 (XXVII), § 239,

Cfr, nota 1 al Cuaderno 4 (XIIE), § 16.
Cfr, nota 2 al Cuaderno 4 {XIil), § 16.
Cfr. nota 1 al Cuaderno 4 (XII), § 27.
Cfr. nota 2 2l Cuoaderno 8 (XXVIII), § 239,

W A e

II. La ciencia 'y las ideologias “centificas”

§ 36. “La afirmacién de Eddington...”
Texto C (va en MS, 50-53): fueron utilizados dos textos A del Cuaderno 8 (XXVIII),
§ 170: “Ideclogias cientificas”, ¥y § 176: “La ‘mueva’ ciencia”.

Cfr. nota 1 al Caaderno 8 (XXVIID), § 170.

Cfr. nota 2 al Coaderno § (XXVIII), § 170.

Cfr. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIIT), § 176.

Las cursivas son de Gramsci.

Cfr. Ford, Aujourd'hui er demain cit., pp. 108-10; el técnico escandinavo es el
sueco Carl E. Johanssen, )

¢ Los experimentos de Rutherford en torno a la estructura del dtomo (1911) son
descritos en un libro de James Feans, que Gramsci guiso leer por Ia indicacién
que del mismo se hacia en el articulo citade de Mirsky, Bourgeois history and
historical materialism (cfr. LC, 454): James Jeans, L'universo intorno a noi,
trad. italiana Laterza, Bari, 1931 [FG, C. carc., Turi III], pp. 116-19.

Lo o ke

§ 37. “Recopilar las principales definiciones. .
Texto C (va en MS, 54-56): fue utilizado un texto A del Cuaderne 4 (XIH), §
: “La ciencia”,

1 En el texto A, el punto de partida para estas consideraciones lo da una afirma-
cién de Bertrand Russell, retomada luego en el Cuaderno 7 (VII), § 25.

472



§ 38. “Postular la ciencia como base de la vida.. .”
Texto C (ya en MS, 56): fue utilizado un texto A del Cuaderno 4 (XIII), § 7
“Las superesiructuras y la ciencia”.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 4 (XIII), § 7.

§ 39. “Debe sefialarse. .
Texto C (ya cn MsS, 56 57) fue utilizado un texto A del Cuaderno 4 (XIII), §
71i: “La ciencia”.

IV. Los instrumentos logicos del pensamiento

§ 40, Cfr. Mario Govi, Fondazione della Metodologia.
Texto C (ya en MS, 58-59): fue utilizado un texto A del Cuaderno § (XXVI), §
184: “Légica formal”,

1 Cfr. nota 2 al Cuaderno 8 (XXVIill}, § 184.
2 Sobre Russell cfr. Couaderno 4 (XII}, § 41, vy Cuaderno 7 (VII), § 25,

§ 41. “La dialéctica como paric de la Idgica formal v de la retdrica”
Texto C (ya en MS, 59): fue utilizado un texto A del Cuaderno 8§ (XXVHI), § 183:
“Dialéctica”.
1 Cfr. nota 1 al Cuadernmo 8 (XXVIII), § 183.
2 No ha sido identificada Ia fuente de Ia que. Gramsci obtuvo la indicacién de
esta obra de Baldassarre Labanca (publicada en Florenciza en 1874).
3 Cir. Plejanov, Les questions fondamentales du marxisme cit., pp. 97-107.

§ 42. “Valor puramenic mstrumental de la logica y la metodologia formales.”
Texto C (va en MS, 59): fue ntilizado un texto A del Cuaderno § (XXVII), §
189: “Légica formal y metodologia.”

§ 43. “Bibliografia,”
Texto C (ya en MS, 294): fue utilizado un texto A del Cuaderno 8 (XXVIII), §
194.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 8§ (XXVIII), § 194.
§ 44. “La técnica del pemsar.” )
Texto C (va en en MS, 59-61 y 293): fueron utilizados dos textos A, con €l misme
titulo del Coaderno 4 (XII), §§ 18 y 21.

* Cfr, nota 1 al Cuaderno 4 (XIII), § 18.
: Cfr. Coaderno 1 (XVI), § 153; en particular pp. 98-98 bis,
3 Cfr. nota 3 al Cuaderno 4 (XIII), § 18. -

473



*+ Cfr. la critica de Adolfo Omodeo a Alfred Loisy, Mémoires pour servir d
Phistoire religeuse de nofre temps, Em. Nourry, Paris, 1931, en La Critica, 26
de julio de 1932 (afio XXX, fasc. IV), pp. 285-96.

5 Cfr. Cuaderno 1 (XVI), § 122 v nota 1.

s Cfr. nota 6 al Cuaderno 4 (XTI}, § 18.

7 Cfr. nota 7 al Cuaderno 4 (XiII}, § 18, v nota 4 al Cuaderno 7 (VII), § 36.

¢ Cfr. nota 1 al Coaderno 4 (XIII), § 21,

% Cfr. nota 2 al Cuaderno 4 (XTII), § 21.

it Cfr. nota 3 al Cuaderno 4 (XII), § 21.

§ 45. “Esperanto filostfico y cieniifico.™
Texto C (ya en MS, 61-62); fue utilizado un texto A del Cuaderno 7 (VI), § 3.

V. Traducibilidad de los lenguajes cientificos y filoséficos

§ 46. “En 1921, tratando...”
Texto C (va en MS, 63): fue utilizado un texto A del Cuaderno 7 (VI), § 2.

1 Cir. nota 1 al Cvaderno 7 (VII), § 2.

§ 47. “Hay que resolver el problema...”
Texto B (va en MS, 63).

§ 48. “Giovanni Vailati y Ia traducibilidad de los lenguajes cientificos.”
Texto C (va en MS, 63-65): fue utilizado un texto A del Cuaderno 4 (XIII), § 42:
“Giovanni Vailati y el lenguaje cientifico.”

1 Cfr. Cuaderno 1 (XVI), § 44 ¥ nota 31; Cuaderno 1 {XVI), § 151, Cuaderno
3 (XX), § 48; Cuaderno 4 (XII), § 3.

2 Cfr. nota 2 al Cuoaderno 4 (XIII), § 42,

3 Cfr. pota 4 al Cuaderno 4 (XIII), § 42,

§ 49. “La observacidn contenida en la Segrada Familia...”
Texto C (ya en MS, 65-67): fue utilizado un texto A del Cuaderno 8 (XXVIII),
§ 208: “Traducibilidad reciproca de Ias culturas nacionales”.

1 Véanse las remisiones contenidas en la nota 1 al parigrafo precedente.

2 Las cursivas son de Gramsci.

2 Cfr. nota 4 al Cuaderno 8 (XXVII), § 208.

+ Cfr. nota 5 al Cuaderno 8§ (XXVII), § 208.

5 Cfr. nota 2 al Cuaderno 4 (XIII), § 56.

€ Vale hasta este punto la advertencia de 1z nota 2 al Cnaderno 8 (XXVIH),
§ 208.

7 Para el discurso de De Sanctis “La scienza e la vita” cfr, Coaderno 7 (VII),

474



§ 31, y Coaderno 9 (XIV), § 42.

V1. Apuntes misceldneos

§ 50. “Historia de la terminologia y de las metiforas.”

Texto C (yva en MS, 68-70): fueron uililizados dos textos A del Cuaderno 8
(XXVIH), § 207: “Cuestiones de terminologia”, y § 234: “‘Apariencias’ y super-
estructuras”.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIIID), § 207.
2 Cfr., sobre el mismo tema, Cuoaderno 1 (XVI), § 113 y Cuaderno 10 (XXXI1I),
pare IT, § 41. XTL

§ 51. “Serie de conceptos y de posiciones filosdficas...”
Texto C (ya en MS, 44): fue utilizado un texto A del Cuaderno 8 (XXVIHO), §
235: “Introduccién al estudio de la filosofia™.

§ 52. “Regularidad y necesidad.”

Texto C (ya en MS, 98-102): fueron utilizados dos textos A del Cuaderno 8
(XXVIIT}, § 128: “Ciencia econdémica™, y § 237: “Introduccién al estudio de Ia
filosofia”.

* Cfr. nota I al Cnaderno 8 (XXVHI), § 128.

2 Cfr. nota 1 al Coaderno 8 (XXVIII), § 237.

3 Cfr. nota 2 al Cuaderno § (XXVIII), § 237.

4 Casi todo el parrafo es una cita textual del comentario de Luigi Russo, aungne
en el texto C, a diferencia del texto A. fueron eliminadas las comillas., Cfr,
nota 3 al Cuaderno 8 (XXVIIL), § 237.

5 Cfr. nota 4 al Cuadermo 8 (XXVII), § 237.

§ 53. “Filosofia especulativa.”
Texto C (va en MS, 42-43): fue utilizado vn texto A del Coaderno 8 (XXVIII},
§ 238: “Introduccion al estudio de Ia filosofia. Filosofia especulativa™.

§ 54. “Unidad de la teoria y la practica.”
Texto C (va en MS, 38): fue uiilizado un fexto A del Cuaderno 8 (XXVIIi), §
199; “Unidad de la teorfa y de la practica”.

1 Cfr, nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 199.
# Cfr. nota 2 al Cuaderno & (XXVIII), § 199.

§ 55. “Originalidad v orden intelechial.”
Texto C (ya en PP, 215): fue uiilizado un texto A del Cuaderno 8 (XXVIII),
§ 192: “Qriginalidad y orden imtelectual™.

475



1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 192.

§ 56. “Buen sentido y sentido comin.”
Texto C (ya en PP, 216): fue utilizado un texto A del Cuaderno 8 (XXVIII),
19; “Sentido conmin”

1 Cfr, nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 13.

§ 57. “La realidad del mundo externo.”
Texto B (ya en AS, 140 nota).

! Gramsci habia pedido a Tatiana que le enviara dos volimenes de los Racconti
autobiografici de Tolstoi publicados por la casa editorial Slavia de Turin (vol.
I: Infanzia, adolescenza, vol. I: Giovinezza, Ricordi d'infanzia), en vna carta
del 22 de septiembre de 1930 (cfr. LC, 369). Los dos vohimenes no se han
conscrvado entre los libros de la cércel, pero segiin 1a cita reproducida en este
paragrafo resvlta confirmado gue Gramsci los habfa recibido.

§ 58. “Etica.”
Texto B (va en MS, 46).

4 La misma méxima kantiana es comentada por Gramsci en el Cuaderno 8
(XXVIIE), § 156, repetido luego en el Cuaderno 16 (XXII), § 12.

§ 59, “;Qué es 1a filosofia?..."
Texto B {ya en MS, 22-23).

§ 60. “Realidad del mundo extermo.”
Texto B.

1 Para las referencias al escrito de Bujarin, Theory and practice cit,, cfr. el pre-
cedente § 17 ¥ notas 1 y 2. Las anotaciones de Bujarin sobre Berkeley, en el
libro La théorie du matérialisme historigue cit., se encuentran en las pp. 56-37.

2 Una cita de algunos versos de La vida es suefio de Calderdn de la Barca estd em
el ensayo citado de Bujarin, incluido en el volumen Science at the Cross Roads,
en las pp. 6-7.

§ 61. “Fildsofos-literatos y fildsofos-cientificos.”
Texto B (va en PP, 216).

§ 62. “Historicidad de la filosofia de la praxis.”
Texto C (ya en MS, 93-96): fueron ntilizados dos textos A del Cuaderno 4 (XIII),
§ 45; “Bstructura y superestructura”, y § 40: “Filosoffa e ideologfa™.

% Cfr. nota 1 al Cuaderno 4 (X111}, § 40.
2 Para las alusiones implicitas en estas expresiones cfr. notas 1 v 2 al Cuaderno

476



T(VID), § 21. ' °
2 Cfr. nota 3 al Cuaderno 4 (XIII}, § 45.
4 Cir. nota 2 al Cuaderno 4 (XII), § 40.

§ 63, “Concepto de ‘ideclogia’.”
Texto C (ya en MS, 47-48): fue utilizado vn texto A del Cuademno 4 (XU, §
35: “Sobre el origen del concepto de ideologia™.

1 Cir. npota 1 al Cuaderno 4 (XIII), § 35. También la tltima anotacion entre
paréntesis que faltaba en el texto A estd tomada del articulo citado del Mar-
zocco.

§ 64. “‘Objetividad’ del conocimiento.”
Texto C (va en MS, 44-45): fue utiizado un texto A del Cuaderno 4 (XII), §
37: “Idealismo-positivismo”,

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 4 (XTI, § 37.
2 Cfr. nota 6 al Cuaderno 4 (XIII), § 15: la remision est4d ya en la nota 2 al §
37 del mismo Cuaderno,

§ 65. “Filosofia-politica-economia.”
Texto C (ya en MS, 92-93) : fue utilizado un texic A, con el mismeo titulo, del Cua-
derno 4 (XHI), § 46.

1 Cfr. 1a V seccion de este Cuaderno (§ § 46-49).
z Cfr. nota 4 al Cuadernoc 3 (XX}, § 31; la remision cstd va en Ia nota 2 al
Cuaderno 4 (XIII), § 46.

§ 66. “Sorel, Prcudhon, De Man.”

Texto C {(va en M5, 105-13): fueron utilizados algunos textos A del Cuaderno 4
(XIH), § 31: “Sobre Georges Sorel”; § 70: “Sorel, los jacchinos, Ia violencia™;
§ 44: “Sorel”; § 63: “Epistolario Sorel-Croce”; § 2: “El libro de De Man™; § 30:
“Fl libro de De Man™; § 48: “El libro de Henri De Man”; y un texto. A del Cua-
derno 8 (XXVII), § 167: “El libro de De Man”.

1 Cfr. el subsiguiente § 69, que es una continuacién de este § 66.

2 Cfr, nota 2 al Cuaderno 4 (XIII), § 31.

3 Escribiendo, en septiembre de 1930, la primera redaccién de este fexto, Gramsci
dudaba gue esta recopilacidon de artfculos de Sorel, ya anunciada en 1929,
llegase a ser publicada. En la redaccién de este texto C, Gramsci toma en
cuenta la publicacidn del libro, ya ocurrida (Sorel, I’Europa sotto la formenta
cit.), pero, aunque todavia no lo habfa recibido, creia poder anticipar una
reserva sobre los criterios seguidos en la seleccién de los articulos. Tal reserva
sera precisada y confirmada por Gramsci después de haber visto el libro: cfr.
¢l subsiguiente § 69.

477



+ Cfr, nota 5 al Coaderno 4 (XIII), § 31.

5 En esta nueva redaccidn «] y b} corresponden a los puntos lo. v 20. del fexto
A, Cir. nota 6 al Cuaderno 4 (XIII), § 31.

¢ Cfr. nota 7 al Cuaderno 4 (XIII), § 31.

7 Cfr. nota 8 al Cuaderno 4 (XIII), § 31.

¢ El parrafo ¢] cotresponde al punto 3o0. del texto A. Cfr. nota 9 al Cuaderno
4 (XIH}, § 31. Para la alusidn a la publicacion de Michels cfr. Roberto Michels,
La teoria de K. Morx sulla miserin crescente e le sue origini. Contributo alla
storia delle dottrine economiche, Bocca, Turin, 1922,

9 Cfr. nota 10 al Coaderno 4 (XIU), § 31.

1 Cir. nota 11 al Cuaderno 4 (XIII), § 31.

11 Cir., nota 12 al Cuaderno 4 (XIII), § 31.

12 Cfr. nota 13 al Cuaderno 4 (XTT1), § 31,

13 Cfr, nota 1 al Cuaderno 4 (XIII), § 70.

t¢ Cfr. nota 3 al Cuaderno 4 (XHI), § 44 y nota 2 al Cuaderno 2 (XXIV), § 74.

15 Cfr. nota 4 a! Cuaderno 4 (X1II), § 44.

16 Cfr. nota 1 al Cuaderno 4 (XIH), § 63.

17 Cir. nota 2 al Cuaderno 4 (XIII), § 63.

18 Cir, nota 14 al Ceaderno 4 (XIHD, § 31.

19 Cfr, nota 1 al Cuaderno 8 (XXVIII), § 167.

20 Cfr. nota 6 al Cuaderno 4 (XXID), § 15.

21 Cfr. nota 4 al Cuaderno 1 (XVI}, § 132; para el libro de De Man cfr. nota 13
al § 61 del mismo Cuaderno.

z2 Cir, nota 2 al Cuaderno 4 (XIII), § 2.

28 Cfr. nota 3 al Cuaderno 4 (XHI), § 2.

2¢ Cfr, nota 4 al Cuaderno 4 (XIII), § 2.
Cfr. nota 5 al Ceaderno 4 (XIH), § 2.
Cfr. nota 7 al Cuaderno 4 (XIIT),

27 Cfr. nota 6 al Cuaderno 4 {XI1I),
Cfr. nota 8 al Cuaderno 4 (XII),
Cfr. nota 1 al Cuaderno 4 (XII),

30 Cfr. nota 2 al Cuaderno 4 (XIO), § 3

31 Cfr. nota 1 al Cuoaderno 4 (XHI), § 4 8.

82 Cfr. nota 2 al Cuaderno 4 (XTI, § 48.

33 Cfr. nota 3 al Cuaderno 4 (XIHI), § 2.

3t Cfr, nota 4 al Cuaderno 4 (XIIT), § 48.

85 Cfr. nota 5 al Cuaderno 4 (XIII), § 48.

o o W07 Lo
Y-

§ 67. “Paso del saber al comprender...”
Texto C (ya en MS, 114-15); esta retomado en un texto A del Cuaderno 4 (XIII}),
§ 33.

§ 68. “La ‘nueva’ Ciencia. G. A. Borgese y Michel Ardan.”
Texto C (ya en PP, 220): fue utilizado un texto A del Coadernc 9 (XIV), § 58:

478



“La ‘mueva’ ciencia. Borgese v Michel Ardan”.
1 Cfr. Cuaderno 8 (X3(VHI), § 170 v nofa 2; ia remisién esti ya en la nota 1
al Cuaderno 9 (XIV), § 58.
% Cfr. nota 2 al Cuadernoc 9 (XIV), § 58,

§ 69. “Sorel, Proudhon, De Man.”
Texto B (yva en MS, 105-6 nota, con la interpolacién de un fragmento tomado del
precedente § 66, p. 71).

1 Cfr. el precedente § 66.

§ 70. “Antonio Labriola.”
Texto C {ya en MS, 79-81): fue utilizado un texto A del Cuaderno 3 (XX). § 31:
“Revistas tipo™.

1 Cfr. nota 1 al Cuaderno 3 (XX), § 31.

z Cfr. nota 2 al Coaderno 3 (XX), § 3L

3 Cir. nota 3 al Cuaderno 3 (XX), § 31.
+ Cfr. nota 4 al Cuaderno 3 (XX), § 31.

479



Cuaderno 12 (XXIX)}

Apuntes v notas dispersas para un grupo de ensayos sobre la historia de los inte-
lectuales

§ 1. “;Son los intelectnales un grupo social...”

Texte C (ya en INT, 3-19, 57:103, donde sin embargo se han interpolado algunos
fragmentos de otros pardgrafos; por el contrario, tres fragmentos han sido elimina-
dos de este texto C y reproducidos en el prefacio del mismo volumen, pp. XII.
X1V, XIV-XV): son utilizados dos textos A del Cuaderno 4 (XTI), § 49: “Los
intelectuales™, y § 50: “La escuela vnitaria™

* Cfr. nota al Cuaderno 4 (331I), § 49.

2 Cfr. sobre el mismo tema Algunos temas de la cuestion meridional {(en CPC
150 sig.).

Cfr. Cuaderno 3 (XX), § 119, p. 63 vy nota 1.

Cfr. Cuaderno 3 (XX), § 28. La remisidén estd ya en la nota 8 al Cuaderno ¢
(XIH), § 49.

5 Cfr. nota 3 al Cuaderno 1 (XVI}, § 153.

Sobre ¢l método Dalton cfr. Cuaderno 9 (XIV), § 119, y LC, 654,

o

.

=3

§ 2. Observaciones sobre la escuela: para la busgqueda del principio educativo.
Texto C (ya en INT, 105-14): es utilizado un texto A del Cuaderno 4 (XIII), |
53: “El principio educativo en la escuela clemental v media™.

1 Para un juicio de Gramsci sobre la ley Casati cfr. también el articulo “Uomin
o macchine?”, publicado en Avan#i! del 24 de diciembre de 1916 (8G, 57-59)

2 Cfr. nota 2 al Cuaderno 4 (XHI), § 55.

3 Cfr. nota 3 al Cuaderno 4 (XiII), § 55.

§ 3. “Cuando se distingue entre infelectuales y no-intelectuales.. ™

Texto C {ya en INT, 6-7): son utilizados dos textos A del Cuaderno 4 (XIII),
51: “Brazo y cercbro”, y § 72: “El nuevo intelectual”,

.

ff,
[H] i 3
Imprenth-Madero, S, A. 7 Avéna 102, 09810 México, D. F.
20-V-1986 / Edicién de 3 000)ejemplares

% oy

AL

480




	Ir a la Guía
	Índice
	Tomo IV
	Cuaderno 9 (XIV) 1932. Miscelánea y notas sobre el Resorgimiento italiano
	Cuaderno 10 (XXXIII) 1932-1935. La filosofía de Benedetto Croce
	Parte I. Puntos de referencia para un ensayo sobre Benedetto Croce
	Parte II. La filosofía de Benedetto Croce

	Cuaderno 11 (XVIII) 1932-1933. Introducción al estudio de la filosofía
	Apuntes y referencia de carácter histórico-crítico
	Apuntes para una introducción y una iniciación en el estudio de la filosofía

	Cuaderno 12 (XXIX) 1932. Apuntes y notas dispersas para un grupo de ensayos sobre la historia de los intelectuales
	Apéndice
	Descripción de los cuadernos
	Cuaderno 9 (XIV)
	Cuaderno 10 (XXXIII)
	Cuaderno 11 (XVIII)
	Cuaderno 12 (XXIX)

	Notas
	Siglas utilizadas en las notas
	Cuaderno 9 (XIV)
	Cuaderno 10 (XXXIII)
	Cuaderno 11 (XVIII)
	Cuaderno 12 (XXIX)




