L udwig Feuerbach

L.a esencia

del cristianismo

Critica filosofica delareligion

INDICE

Prélogo de Ludwig Feuerbach a la primera ediciéon alemana.

Prélogo de Ludwig Feuerbach a la segunda ediciéon alemana.
INTRODUCCION

CAPITULO I. La esencia del hombre.

CAPITULO II. La esencia de la religion.

PRIMERA PARTE

LA ESENCIA VERDADERA, O SEA ANTROPOLOGICA, DE LA RELIGION
CAPITULO IlI. Dios, la esencia de la inteligencia.

CAPITULO IV. Dios como esencia moral o ley moral.

CAPITULO V. El secreto de la encarnacion, o sea Dios como ser sentimental.
CAPITULO VI. El secreto de Dios que sufre.

CAPITULO VII. El misterio de la Trinidad y la madre de Dios.

CAPITULO VIII. El secreto del logos y de la semejanza divina.

CAPITULO IX. El misterio del principio creador de Dios.

CAPITULO X. El misterio del misticismo o de la naturaleza en Dios.
CAPITULO XI. El secreto de la Providencia y de la creacién proveniente de la nada.
CAPITULO XII. El significado de la creacion en el judaismo.

CAPITULO XIll. La omnipotencia del sentimiento o el secreto de la plegaria.



CAPITULO XIV. El secreto de la fe. El secreto del milagro.

CAPITULO XV. El secreto de la resurreccién y del nacimiento sobrenatural.
CAPITULO XVI El misterio del Cristo cristiano o sea del Dios personal.
CAPITULO XVII La diferencia entre el cristianismo y el paganismo.
CAPITULO XVIII El significado cristiano del celibato libre y de la vida monastica.
CAPITULO XIX El cielo cristiano o la inmortalidad personal.

SEGUNDA PARTE

LA ESENCIA FALSA, O SEA TEOLOGICA, DE LA RELIGION
CAPITULO XX. El punto de vista esencial de la religion.

CAPITULO XXI. La contradiccion en la existencia de Dios.

CAPITULO XXII. La contradiccién en la revelacion de Dios.

CAPITULO XXIII. La contradiccién en la esencia de Dios en general.
CAPITULO XXIV. La contradiccién en la doctrina especulativa de Dios.
CAPITULO XXV. La contradiccién en la Trinidad.

CAPITULO XXVI. La contradiccién en los Sacramentos.

CAPITULO XXVII. La contradiccién entre la fe y el amor.

CAPITULO XXVIII. Aplicacién final.

APENDICE. Explicaciones, observaciones, citas.



PROLOGO

A la primera edicion alemana

Las ideas del autor sobre religion y cristianismo, teologia y filosofia
especulativa de la religion, que fueron publicadas en diferentes trabajos
-en forma ocasional, aforistica y polémica-, las encontrara el lector
concentradas en la presente obra en forma mas organica y fundamentada.
El autor las ha ampliado o reducido, moderado o afinado segun fuera
necesario; pero en ningun caso las ha agotado, por la sencilla razén de
que es enemigo de toda generalizacién categérica; como en todos sus
libros, ha perseguido también en éste un objeto completamente distinto.

La presente obra contiene los elementos, obsérvese bien, solamente los
elementos criticos para la creacion de una filosofia positivista de la
religion o revelacion; naturalmente, no de una filosofia en el sentido
ingenuo de la mitologia cristiana, que acepta cualquier cuento de hadas
de la historia como si fuera un hecho, -ni tampoco en el sentido
pedantésco de la filosofia especulativa de la religion, que toma los
articulos de la fe por una verdad légico-metafisica, tal como lo ha hecho
la escolastica.

La filosofia especulativa de la religion sacrifica la religion a la filosofia, y
la mitologia cristiana sacrifica la filosofia a la religion; aquélla convierte la
religion en un juego de la arbitrariedad especulativa, y ésta convierte la
razén en un juego del materialismo religioso. La filosofia de la religion
solo permite a la religion decir lo que ella misma ha pensado y lo que
sabe expresar por si mucho mejor. La mitologia deja hablar a la religiéon
en lugar de la razén; aquélla, incapaz de salir de si misma, convierte las
imagenes de la religion en sus propias ideas; ésta, incapaz de volver a si
misma, convierte las imagenes en cosas reales.

Se comprende que la filosofia y la religidon, en el sentido general, es decir,
si se prescinde de su diferencia especifica, son idénticas y, dado que es
el mismo ser el que piensa y el que cree, también las imagenes de la
religion expresan a la vez ideas y cosas. Mas aun: cada religion
determinada, cada creencia es a la vez un modo de pensar, pues es
completamente imposible que hombre alguno crea algo que contradiga
hasta a su propia manera de pensar y de imaginar. Por eso el milagro no
contiene para el creyente nada que contradiga a la razén, mas bien es
algo muy natural, algo asi como una consecuencia logica de Ila
omnipotencia divina, la cual, a su vez, también es para él una idea muy
natural. En efecto, para el creyente la resurreccion de la carne del
sepulcro, por ejemplo, es tan natural como la vuelta del sol después de su
puesta, como el despertar de la primavera después del invierno, como la
formacion de la planta de la semilla sembrada en la tierra. Sélo cuando el
hombre ya no armoniza con su fe, es decir, cuando la fe ya no es para él
una verdad con la que se compenetra, recién entonces nota con mas
claridad la contradicciéon entre la fe o la religion y la razén. Por cierto,



también la misma fe reconoce sus objetos como inconcebibles, y
contradictorios a la razén; pero la fe distingue entre razén cristiana y
pagana, entre razén iluminada y razén natural. Esta diferencia, sin
embargo, no dice mas que sélo para el infiel los objetos de fe son
irracionales; pero el que cree, estd convencido de su verdad, y para él
constituyen la razén mas sublime.

Pero también en esta armonia entre la fe cristiana o religiosa y la razén
cristiana o religiosa, subsiste todavia una diferencia esencial entre la fe y
la razén, ya que la fe no puede prescindir de la razén natural, y menos
todavia, deshacerse de ella. Ahora bien, esta razéon natural es nada menos
que la razén por excelencia, es la razéon general, es la razén basada en
verdades y leyes generales; en cambio, la fe cristiana; o lo que es lo
mismo, la razén cristiana, es un conjunto de verdades especiales, de
privilegios y exenciones especiales; luego, una razén especial. Dicho mas
claramente todavia: la razén es la regla y la fe es la excepcion de la regla.
Por eso, hasta cuando hay una armonia perfecta, la colision entre ambas
razones es inevitable; pues el caracter especial de la fe y el caracter
universal de la razéon no coinciden perfectamente; queda siempre un
exceso de razon libre que ha de sentirse, por lo menos en ciertos
momentos, en contradiccion con la razén ligada a los dogmas de la fe. De
esta manera la diferencia entre la fe y la razén se convierte en un hecho
psicologico.

La esencia de la fe no consiste en la coincidencia de la fe con la razén
general sino en su diferencia. El caracter especial es el condimento de la
fe. Por eso su contenido mismo esta ligado a un tiempo histérico y
determinado, a un lugar determinado y a un nombre determinado.
Identificar la fe con la razén seria extinguir la diferencia entre ambas. Si,
por ejemplo, la creencia en el pecado de Adan no dijera otra cosa sino
que el hombre, por su naturaleza, no es asi como debe ser, entonces
atribuiria a ese hecho sé6lo una verdad general y racional, una verdad que
conoce cada hombre y que afirma hasta el salvaje con el sélo hecho de
que cubre su desnudez con una piel. {Pues qué otra cosa significa ese
pedazo de piel sino que el individuo humano, por su naturaleza, no es asi
como debe ser? Por cierto, el pecado de Adan contiene esa idea general
como fundamento; pero aquello que lo convierte en un objeto de la fe, en
una verdad religiosa, es precisamente aquello especial y diferente que no
coincide con la razén general.

Debe existir siempre y necesariamente, por supuesto, una relacion entre
la reflexion y los objetos de la religiéon, una relacién que, en nuestro
concepto, ilumina dichos objetos pero que, en el sentido de la religion o
por lo menos de la teologia, los disuelve y destruye. Por eso la presente
obra aspira a demostrar que los misterios sobrenaturales de la religion
tienen por base verdades muy sencillas y naturales. Para eso es
imprescindible tener en cuenta la diferencia esencial entre la filosofia y la
religion; de lo contrario, se corre el peligro de explicar la religiéon por ella
misma. La diferencia esencial entre la religion y la filosofia la fundamenta,
empero, la imagen. La religion es dramatica por su naturaleza. Dios



mismo es un ser dramatico, es decir, un ser personal. Quien le quita a la
religion la imagen, le quita su cosa real y tiene solamente en sus manos
un caput mortuum. La imagen es, en su calidad de imagen, una cosa.

En esta obra las imagenes de la religion no seran convertidas en ideas
-por lo menos no en el sentido de la filosofia especulativa religiosa- ni
seran coénvertidas en cosas; sino que seran consideradas como
imagenes, vale decir, que la teologia sera tratada no como una
pragmatologia mistica, tal como lo hace la mitologia cristiana, ni como
ontologia, tal como lo hace la filosofia especulativa religiosa, sino como
patologia psiquica.

El método seguido en este libro por el autor es absolutamente objetivo,
tanto como el método de la quimica analitica. Por eso, donde es necesario
y posible, se cita documentos probatorios, en parte en el mismo texto, en
parte en las notas del apéndice, para legitimar las conclusiones obtenidas
por el analisis, vale decir, para demostrar que estas concfusiones son
objetivamente fundadas. Por lo tanto, si los resultados de este método
son llamativos e ilegitimos, entonces habra que ser tan justo como para
atribuirlo no al método sino al objeto.

El hecho de que el autor haya buscado sus testimonios en el acervo de
los siglos pasados tiene su razén de ser. También el cristianismo ha
tenido sus tiempos clasicos, y sélo aquello verdaderamente grande y
clasico es digno de ser pensado; lo demas pertenece al foro de lo comico
o de la satira. Por lo tanto, para poder estimar el cristianismo como un
objeto digno de consideracion, el autor debié prescindir del cristianismo
disoluto y sin caracter, confortable, literario, versatil, epicureo de hoy, y
ha tenido que remitirse a los tiempos en que la novia de Cristo era todavia
una virgen casta e inmaculada, que aun no habia entretejido en la corona
de espinas de su novio celeste los mirtos y rosas de la venus pagana,
para no desmayarse ante el aspecto de un Dios torturado; tiempo en que
ella, pobre por cierto, en tesoros terrestres, se sentia sin embargo
sumamente rica y feliz en el goce de los secretos de un amor
sobrenatural.

El cristianismo de hoy no tiene otros testimonios que los de su sordidez y
raquitismo. Si acaso aun poseyera algo, no lo tendria por si mismo, pues
vive de la limosna del pasado. En efecto, si el cristianismo moderno
hubieia sido objeto digno de una critica-filos6fica, el autor se habria
ahorrado la labor de la reflexion y del estudio que le ha costado esta obra.
Pues lo que en este libro sera demostrado; por decir asi, a priori. o sea, el
hecho de que el secreto de la teologia es la antropologia, ha sido
evidenciado, hace mucho, a posteriori por la historia de la teologia. La
historia del dogma, mejor dicho de la teologia en general, es la critica del
dogma y de la teologia. La teologia ha sido convertida, desde hace
mucho, en una antropologia. De esta manera la historia ha realizado y
convertido en un objeto de la conciencia lo que de por si -y por ello el
método de Hégel es completamente exacto e histéoricamente fundado- era
la esencia de la teologia.



Pero aunque la infinita libertad y personalidad del mundo moderno se ha
apoderado de la religiéon cristiana y de la teologia, de tal manera que la
diferencia entre el Espiritu Santo, como productor de la revelacion divina,
y el espiritu humano, como consumidor, fuera anulado, siendo el
contenido sobrenatural y sobrehumano del cristianismo desde hace
mucho completamente naturalizado y antropomorfizado, la esencia
sobrehumana y sobrenatural del antiguo cristianismo sigue, a pesar de
esto, por lo menos como un espectro, todavia en la conciencia de los
hombres, aun en nuestro tiempo y religiéon, debido a la indecisién humana
y la falta de caracter. Habria sido, sin embargo, tarea sin ningun interés
filosofico, si el autor se hubiera propuesto demostrar en este trabajo que
dicho espectro moderno sélo es una ilusion y un engano del hombre. Los
espectros son sombras del pasado y, en consecuencia, hos imponen esta
pregunta: ;Qué ha sido alguna vez ese espectro, cuando era todavia un
ser de carne y sangre?

El autor debe pedir al lector que no olvide que si escribe cosas de
tiempos pasados, no las escribe sino en funciéon del presente y para el
tiempo presente; por lo tanto, que no pierda de vista el espectro actual,
mientras contempla la esencia original, y que recuerde, finalmente, que
por mas que el contenido de esta obra sea patolégico o fisiologico, sin
embargo, su objeto es a la Vez terapéutico y practico.

Ludwig Feuerbach



PROLOGO

A la segunda edicion alemana

Los juicios absurdos y pérfidos que han sido emitidos sobre este libro a
raiz de su aparicion no me han causado ninguna extrafieza, pues no
esperaba otros ni podia esperarlos razonablemente. He tenido la increible
osadia de decir ya en el preambulo que también el cristianismo ha tenido
sus tiempos clasicos y que solo lo verdaderamente grande y clasico es
digno de ser pensado y que lo demas pertenece al foro de la satira, de lo
coémico; que yo, por lo tanto, para poder considerar el cristianismo como
un objeto digno de pensar, prescindo del cristianismo disoluto, sin
caracter, confortable, literario, versatil, epicureo, de hoy ...

El tono del alto mundo social, el tono neutro, sin pasidén, rebosante de
ilusiones y mentiras convencionales, es, pues, el tono reinante, el tono
normal del tiempo moderno, tono en el cual no solamente las cuestiones
politicas -cosa que se comprende- sino también los asuntos religiosos y
cientificos, vale decir, los males de nuestro tiempo, deben ser tratados. La
simulacion es la esencia del tiempo actual. Simulaciéon es nuestra politica,
simulacién nuestra moral, simulacién nuestra religion y nuestra ciencia.
El que dice la verdad es un impertinente, un inmoral; en cambio, el que en
realidad actua inmoralmente, pasa por un ser moral; la verdad, en nuestro
tiempo, es inmoralidad. Moral y hasta moral autorizada y honrada es la
negacién intrinseca del cristianismo que adopta la apariencia de una
afirmacion del mismo; pero la verdadera negacion moral del cristianismo,
la negacion que confiesa serlo, es conceptuada inmoral. Se considera
moral la arbitrariedad que niega un articulo fundamental de la fe cristiana
afirmando el otro -0 simulando afirmarlo-, pues el que niega un solo
articulo de fe, los niega todos, como dijo Lutero (1); pero la liberacién
verdadera del cristianismo por una necesidad intrinseca, es considerada
inmoral ... En una palabra: moral es solamente la mentira, porque ella
esquiva y esconde el mal de la verdad o, lo que es lo mismo, la verdad del
mal.

Pero precisamente por ello la grita contra mi libro no me ha
desconcertado en lo mas minimo; mas bien he sometido esta obra
nuevamente a una critica severa histoérica y filoséfica, librandola en lo
posible de sus defectos formales y enriqueciéndola con nuevas ideas y
testimonios histéricos. He interrumpido paso por paso el desarrollo de mi
analisis, refirmando mis aseveraciones con documentos historicos, y
espero que ahora el mundo se convencera y, si nho se empena en ser
ciego, confesara -aun contra su voluntadque mi libro es una traduccion
fiel y exacta del lenguaje oriental de la fantasia, propio de la religion
cristiana, a un lenguaje mas accesible. Otra cosa: mi libro no quiere ser
sino una traduccion fiel, o dicho metaféricamente, un analisis empirico-
histérico-filoso6fico, una explicacién, en fin, del enigma que representa la
religion cristiana . . .



Ludwig Feuerbach

Notas

(1) Lutero se expresa sobre eso también en la siguiente forma: O se cree todo,
enteramente todo, o nada, El Espiritu Santo no se deja ni dividir ni separar como si
pudiera ensenar o hacer creer una cosa como verdad y otra cosa como error. Cuando
una campana se rompe ya no tiene ningun sonido y es absolutamente inservible. Bien
dicho. Los toques de campana de la fe moderna ofenden el sentido musical. Pero
también jcomo esta de rota esta campana!



INTRODUCCION

CAPITULO PRIMERO

La esencia del hombre

La religion descansa en la diferencia esencial que existe entre el hombre
y el animal -los animales no tienen ninguna religion. Los antiguos
naturalistas, careciendo de un criterio cientifico, atribuian al elefante,
entre otras particularidades loableS, también la virtud de la religiosidad;
pero la religion del elefante pertenece al reino de las fabulas.

Cuvier, uno de los mas grandes conocedores del reino animal, sostiene, a
base de observaciones propias, que el elefante no tiene fuerza intelectual
mayor que la del perro.

Pero, ¢en qué consiste esa diferencia esencial que hay entre el hombre y
el animal? La contestacion mas sencilla y mas generalizada, y también la
mas popular, es: en la conciencia -pero no la conciencia, en el sentido de
una sensacion de si mismo, de una fuerza de distincion sensual, de la
percepcion y hasta de un juicio de los objetos sensibles segun
caracteristicas determinadas y perceptibles, pues semejante conciencia
no puede negarse a los animales. En cambio la conciencia, en el sentido
estricto, sélo se encuentra alli donde un ser tiene por objeto de reflexiéon
su propia esencia, su propia especie. El animal, por cierto, puede tener
como objeto de su observacién la propia individualidad y por eso, tiene la
sensacion de si mismo, pero no puede considerar esa individualidad
como esencia, como especie. Por consiguiente le falta a aquella
conciencia que deriva su nombre del saber. Donde hay conciencia, alli
existe la facultad del saber, y con ello la ciencia. La ciencia es la
conciencia de las especies. En la vida, nosotros tratamos con los
individuos; en la ciencia, con las especies. Pero sélo un ser cuyo objeto
de reflexion es su propia especie, su propia ciencia, puede tener por
objeto de reflexion otras cosas o seres, segun su naturaleza esencial.

Por eso el animal tiene solamente una vida sencilla. EI hombre, en
cambio, posee una vida doble, pues para el animal la vida interior se
identifica con la exterior. El hombre, empero tiene una vida interior y una
exterior. La vida interior del hombre es la vida en relacién a su especie, a
su esencia. El hombre piensa, quiere decir, conversa, habla consigo
mismo. El animal no puede ejecutar ninguna funcién propia de su especie
sin otro ser fuera de él, pero el hombre puede ejecutar la funcién propia
de su especie, o sea: la de pensar y la de hablar -pues ambas son



verdaderas funciones de la especie-, independientemente de otro
individuo. EI hombre es a la vez para si mismo el yo y el tu: él puede
colocarse en el lugar del otro, precisamente porque no solamente su
individualidad, sino también su especie y su esencia, son los objetos de
su reflexion.

La esencia del hombre que lo distingue del animal no es solamente la
causa, sino también el objeto de la religiéon. Pero la religion es la
conciencia del infinito; es, por lo tanto, la conciencia que tiene el hombre,
de su esencia no finita, no limitada, sino infinita. Y no puede ser otra
cosa; pues una esencia verdaderamente finita no tiene ni la mas remota
idea, por no decir conciencia, de un ser infinito; porque el limite del ser es
también el limite de la conciencia. La conciencia de una oruga, cuya vida
y esencia esta limitada a determinadas especies de plantas, no se
extiende tampoco hasta mas alla de ese terreno limitado: ella distingue
estas plantas de las demas; pero mas no sabe. A semejante conciencia
limitada, que justamente por su limitacion es infalible, la llamamos por
eso instinto y no conciencia. La conciencia, en el sentido riguroso o
propio de la palabra, es inseparable de la conciencia del infinito; la
conciencia limitada no es ninguna conciencia: la conciencia es
esencialmente de un caracter universal e infinito. La conciencia del
infinito no es otra cosa que la conciencia de la propia infinitud. En otras
palabras, en la conciencia del infinito el hombre consciente tiene por
objeto de su conciencia la infinitud de su propia esencia.

Pero ;como es entonces la esencia del hombre de la cual éste es
consciente, o en qué consiste la especie, la humanidad propiamente
dicha en el hombre? (1) Consiste en la razén, en la voluntad y en el
corazon. Para que el hombre sea perfecto, debe tener la fuerza del
raciocinio, la fuerza de la voluntad y la fuerza del corazén. La fuerza del
raciocinio es la luz de la inteligencia; la fuerza de la voluntad es la energia
del caracter y la fuerza del corazén es el amor. La razén, el amor y la
fuerza de la voluntad, son perfecciones, son las fuerzas mas altas, son la
esencia absoluta del hombre como hombre y el objeto de su existencia. El
hombre existe para conocer, para amar y para querer. Pero ¢cual es el
objeto de la razén? Es la razén. ;Y el amor? Es el amor. Y el de la
voluntad? Es la libertad de la voluntad. Nosotros conocemos para
conocer, amamos para amar y queremos para querer, esto es, para ser
libres. La esencia verdadera es un ser que piensa, ama y quiere. Veraz,
perfecto y divino es solamente lo que existe por si mismo. Pero ése es el
amor, ésa es la razén, ésa es la voluntad. La trinidad divina en el hombre
que existe por encima del hombre individual, es la unidad de la razén, del
amor y de la voluntad. La razén (fuerza imaginativa, fantasia, ideas,
opinién), la voluntad y el amor o corazén, no son de ninguna manera
fuerzas que el hombre tiene -pues él no puede existir sin ellas; él es lo
que es, solamente, por ellas-; ellas constituyen, en calidad de elementos
que fundamentan su ser que él no tiene ni puede hacer, aquellas fuerzas
que lo animan, que lo determinan y lo dominan -aquellas fuerzas
absolutas y divinas a las cuales no puede oponer ninguna resistencia (2).



En efecto ;como podria resistir un hombre sensible al sentimiento, un
hombre amante al amor, un hombre razonable a la razén? ;Quién no ha
experimentado la fuerza fascinadora de la musica? ;Pero acaso es la
fuerza de la musica otra cosa que la fuerza de los sentimientos? La
musica es el lenguaje del sentimiento -el sonido es el sentimiento en alta
voz, es el sentimiento que se comunica. ;Quién no ha experimentado el
poder del amor, o por lo menos no ha oido hablar de él? ;Quién es mas
fuerte, el amor o el hombre individual? ¢Es el hombre quien posee al
amor o es mas bien el amor quien posee al hombre? Cuando el amor
determina al hombre hasta a morir con alegria por el ser querido, ;esta
fuerza que vence a la muerte sélo acaso es la propia fuerza individual o
no es mas bien la fuerza del amor? ;Y cual de los que verdaderamente
han pensado, no ha experimentado alguna vez la fuerza del pensar, esa
fuerza realmente tranquila y silenciosa? Cuando estas absorto en
pensamientos profundos, cuando te olvidas de ti mismo y de todo cuanto
te rodea ;eres tu el que domina la razén o es mas bien ella la que te
domina y absorbe? ;No es acaso el entusiasmo por la ciencia el triunfo
mas bello que celebra la razén sobre ti? ;No es la fuerza del instinto de
saber sencillamente una fuerza irresistible que vence a todos los
obstaculos? Cuando suprimes una pasiéon, cuando reprimes una
costumbre, en una palabra cuando obtienes una victoria sobre ti mismo,
ies esa fuerza vencedora tu propia fuerza personal en si, 0 no es mas
bien la energia de la voluntad la fuerza de la moral, que se apodera de ti
en forma irresistible y que te llena de indignacién contra ti mismo y contra
tus debilidades individuales? (3)

Sin tener un objeto, el hombre es una nada. Grandes hombres ejemplares,
hombres que nos revelaron la esencia del hombre, confirman esta verdad
con su vida. Ellos tenian una sola pasion predominante y fundamental: la
realizacion del objeto cuyo principal fin era lo mas esencial de su
actividad. Pero el objeto al cual se refiere esencial y necesariamente un
sujeto, no es otra cosa que la propia esencia objetivada de ese sujeto, si
este objeto es comun a varios individuos que segun la especie son
iguales, pero segun la clase diferentes, entonces él es su propia esencia
pero objetivada, por lo menos en cuanto es el objeto de aquellos
individuos segun la diferencia que tienen.

De igual manera es el Sol el objeto comun de los planetas; pero no es de
la misma manera el objeto para la Tierra como lo es para Mercurio, Venus
y Urano. Cada planeta tiene su propio sol, el sol que ilumina y calienta a
Urano y tal como lo ilumina y calienta, no tiene ninguna existencia fisica
(s6lo una astronémica, cientifica) para la Tierra; y el Sol no sélo aparece
de diferente manera, sino es también realmente para los habitantes de
Urano otro sol que para los habitantes de la Tierra. La conducta de la
Tierra frente al Sol es, por eso y al mismo tiempo, una conducta de la
Tierra frente a si misma o sea para con su propia esencia, pues la medida
del tamaio y de la intensidad de la luz en que el sol es el objeto de la
Tierra, es también la medida de la distancia que caracteriza la naturaleza
propia de la Tierra. Cada planeta tiene, por lo tanto, en el Sol el espejo de
Su propia esencia.



De ahi que el hombre sea consciente de si mismo debido al objeto: la
conciencia del objeto es, para el hombre, la conciencia de si mismo.

Por el objeto se conoce al hombre; en aquél se manifiesta su esencia: el
objeto es su esencia manifestada, su verdadero yo objetivo. Y esto, no
sblo vale por los objetos espirituales, sino también por los perceptibles.
También los objetos mas remotos con respecto al hombre, porque y en
cuanto le son objetos, son revelaciones de la esencia humana. También la
luna, también el sol, también las estrellas le dicen al hombre, condcete a
ti mismo. El hecho de que ve aquellos cuerpos y que los ve asi como los
ve, es un testimonio de su propia esencia. El animal sélo es representado
por el rayo de luz necesario para la vida; el hombre en cambio se
emociona también por el rayo indiferente de las estrellas mas remotas.
Sélo el hombre tiene alegrias y efectos puramente intelectuales; sélo el
hombre celebra fiestas puramente teéricas para sus ojos. El ojo que
contempla el firmamento, observando aquella luz que no le aprovecha ni
le perjudica, que nada tiene de comun con la Tierra y sus necesidades, ve
en esta luz su propia esencia, su propio origen. El ojo es de una
naturaleza celestial. Por eso el hombre se eleva sobre la Tierra sélo con el
ojo, por eso la teoria empieza con la mirada hacia el cielo. Los primeros
filosofos eran astronomos, el cielo recuerda a los hombres su destino, o
sea, que no solamente son creados para obrar, sino también para
contemplar.

El ser absoluto, el Dios del hombre, es su propia esencia. El poder que
ejerce el objeto sobre él, es por lo tanto, el poder de su propia esencia. En
forma analoga el poder que ejerce el objeto del sentimiento, es el poder
del sentimiento; y el poder que ejerce el objeto de la razén es el poder de
la razé6n misma; y finalmente, el poder que ejerce el objeto de la voluntad
es el poder de esta misma voluntad. EIl hombre cuya esencia es
determinada por el sonido, domina el sentimiento, por ip menos aquel
sentimiento que encuentra en el sonido su elemento correspondiente.
Pero no es el sonido en si, sino el sonido expresivo, sensual, sensitivo
que tiene el poder sobre el sentimiento. El sentimiento sélo es
determinado por lo sensitivo, quiere decir, por si mismo, por su propia
esencia. En forma analoga lo es también la voluntad y también la razén.
Por lo tanto, cualquiera que sea el objeto que se presente a nuestra
conciencia, siempre nos hacemos al mismo tiempo conscientes de
nuestra propia esencia; no podemos activar otra cosa, sin activamos al
mismo tiempo también a nosotros mismos. Y dado que el querer sentir y
pensar son perfecciones, esencias y realidades, es imposible que
percibamos con la razén la razén, con el sentimiento la sensacién, y con
la voluntad la voluntad, como fuerzas limitadas finitas, es decir, futiles;
finito es un eufemismo para futil, finito es la expresion metafisica y
tedrica; futil la expresion patolégica y practica. Lo que es finito para la
inteligencia es, futil para el corazén. Pero es imposible que seamos
conscientes de la voluntad del sentimiento y de la razén como de fuerzas
finitas; porque cada perfeccién, cada fuerza y esencia es la verificacion y
la afirmacion inmediata de si misma. No es posible amar, querer y pensar,
sin sentir estas actividades como perfecciones; no es posible percibir que



uno es un ser amante que quiere y que piensa, sin sentir por ello una
inmensa alegria. La conciencia significa, para un ser, que es objeto de si
mismo; por lo tanto, no es algo particular, no es algo diferente del ser que
es consciente de si mismo. De otro modo ¢cémo podria ser consciente de
si mismo? Por eso es imposible ser consciente de una perfeccion como si
fuera una imperfeccion; es imposible sentir el sentimiento como limitado
e imposible pensar el pensamiento como limitado.

La conciencia significa activarse a si mismo, afirmarse a si mismo,
amarse a si mismo; significa alegria de la propia perfeccion. La
conciencia es el signo caracteristico de un ser consciente; la conciencia
sblo existe en un ser satisfecho y perfecto. Hasta la propia vanidad
humana confirma esta verdad. El hombre se mira en el espejo; él tiene
complacencia en su figura. Esta complacencia es una consecuencia
necesaria y gratuita de la perfeccion, de la belleza de su figura. La figura
hermosa esta satisfecha en si misma; necesariamente se alegra de si,
necesariamente se complace en si misma. Sélo es vanidad, cuando el
hombre mira con complacencia solamente su propia figura individual;
pero no cuando él admira su propia figura humana. El debe admirar; no
puede imaginarse ninguna figura mas bella, mas sublime que la humana

(4).

En verdad, cada ser se ama a si mismo, ama lo que es y debe amarlo, la
existencia es un bien, todo lo que es digno de la existencia, dice Bacon,
es digno también del saber. Todo lo que existe tiene valor, es un ser
dotado de distincion; por eso se afirma, por eso se sostiene. Pero la
forma mas alta de la afirmaciéon de si mismo, aquella forma que hasta es
por si sola una distincién, una perfeccion, un privilegio y un bien es la
conciencia.

Cada limitacion de la razén o de la esencia del hombre en general, se
debe a una equivocacién o a un error. Por cierto el individuo humano
puede y debe sentirse limitado a reconocerse como tal -pues en esto
consiste su diferencia del individuo animal-; pero soélo puede ser
consciente de que es limitado y finito, porque su objeto es la perfeccion,
la infinitud de la especie, ya sea como objeto del sentimiento o de la
conciencia o de la inteligencia. Cuando el individuo humano atribuye su
propia limitacidn a la especie, se debe esto a la equivocacion de que se
confunde con la especie -una equivocacion que yo sepa que es
exclusivamente mia, me humilla, me averguenza y me intranquiliza. Por
eso, para librarme de esta verglienza, de esta intranquilidad, atribuyo los
limites de mi individualidad a una cosa inherente a la esencia humana
misma. Lo que para mi es inconcebible lo sera también para los demas;
luego ¢ipor qué me preocupo de eso? pues no es culpa mia. No es la
culpa de mi inteligencia; es la culpa de la inteligencia de la misma
especie. Pero es una locura, una locura ridicula y a la vez injuriosa
declarar como limitado y finito lo que constituye la naturaleza del hombre,
la esencia de la especie, que es la esencia absoluta, del individuo. Cada
esencia se basta a si misma. Ninguna esencia puede negarse a si misma,
es decir, negar lo que es; ninguna esencia es para si misma una esencia



limitada. Cada esencia es mas bien infinita en si y para si, lleva su Dios,
su Ser Supremo, en si misma. Cada limite de una esencia, existe sélo para
otro ser que esta fuera y por encima de él. La vida de la especie llamada
efimera, es extraordinariamente breve en comparacién con los animales
que viven mas tiempo; y, sin embargo, es para ella esta vida breve tan
larga como para otros una vida de afos. La hoja en que vive la oruga es
para ella un mundo, un universo infinito.

Lo que hace que un ser sea lo que es, es precisamente, su fortuna, su
riqueza y su ornamento. ;Como seria posible considerar un ser como no
existente, sus riquezas como miserias, su talento como estupidez? Si las
plantas tuvieran ojos, gusto y juicio, cada planta declararia su flor como
la mas bella; pues su inteligencia, su gusto, no alcanzaria mas alla de la
fuerza esencial productiva. Lo que la fuerza esencial productiva de una
especie elabora como producto maximo, también su gusto y su juicio
debe reconocerlo y afirmarlo como lo mas sublime. Lo que afirma la
esencia no pueden negarlo la inteligencia, el gusto, el juicio; de lo
contrario la inteligencia y el juicio, ya no seran la inteligencia y el juicio de
ese determinado ser, sino de algun otro. La medida de un ser es también
la medida de su inteligencia. Si un ser es limitado, lo es también su
sentimiento y su inteligencia. Pero para un ser ilimitado, la inteligencia
limitada no es ninguna barrera; mas bien se siente enteramente feliz y
satisfecho de ella; la siente, la alaba y la enaltece como una fuerza
soberbia y divina, y la inteligencia limitada, a su vez, alaba al ser limitado
cuya inteligencia se le identifica. Ambas cosas coinciden lo mas
exactamente. ;Cémo podrian desunirse? La inteligencia es el campo
visual de un ser. Hasta donde llega tu mirada, alcanza tu ser y viceversa.
El ojo del animal no llega mas alla de su necesidad y su ser tampoco
crece mas alla de su necesidad. Y hasta donde llega tu ser, alcanza
también su sensacion ilimitada de ti mismo, y hasta alli eres Dios. La
disension entre la inteligencia y la esencia, entre la fuerza intelectual y la
fuerza productiva en la conciencia humana, es, por un lado, sélo
individual y sin significado general; por el otro, s6lo aparente. Quien
reconoce que sus poesias son malas, no es, en su inteligencia y por ende
tampoco en su esencia, tan limitado como aquel que alaba con su
inteligencia sus malas poesias.

En consecuencia, si piensas en lo infinito, piensas y afirmas la infinitud
de la facultad intelectual; si sientes lo infinito, sientes y afirmas la
infinitud del poder sensitivo. El objeto de la razén es la razén que se tiene
como objeto a si misma; el objeto del sentimiento es el sentimiento que
se tiene como objeto a si mismo. Si no tienes ningun sentido, ningun
sentimiento para la musica, entonces, ni con la mas bella musica
percibiras otra sensacion que la que te causa el viento cuando sopla, o el
arroyo que susurra a tus pies. ;Qué es, pues, lo que te emociona, cuando
oyes la musica? ;Qué percibes en ella? ;Qué otra cosa que la voz de tu
propio corazén? Por eso sélo el sentimiento habla al sentimiento; por eso
soOlo el sentimiento es comprensible al sentimiento, quiere decir, a si
mismo -es por eso que el objeto del sentimiento es el sentimiento mismo-.
La musica es un mondlogo del sentimiento. Pero, también, el dialogo del



fil6sofo es en verdad s6lo un monélogo de la razén; la idea sélo habla a la
idea. El brillo multicolor de los cristales encanta a los sentidos; a la razéon
sélo le interesan las leyes de la cristalografia. Porque para la razén sélo
puede ser objeto lo razonable (5).

Por eso, todo lo que, en el sentido de la especulacién trascendental, de la
religion, tiene solamente el significado de algo derivado, subjetivo,
humano o también de un medio, de un érgano, tiene en el sentido de la
verdad el significado de lo original, de lo divino, de lo esencial y del
objeto mismo. Si, por ejemplo, el sentimiento es el érgano esencial de la
religion, entonces la esencia de Dios no expresa otra cosa que la esencia
del sentimiento. El verdadero, pero oculto sentido de la frase: E/
sentimiento es el érgano de lo divino, es: El sentimiento es lo mas noble,
lo mas sublime y, por lo tanto, lo mas divino, en el hombre. ;Cémo
podrias percibir lo divino por el sentimiento, si éste no fuera de naturaleza
divina? Pues lo divino sélo es percibido por lo divino. Dios sé6lo puede ser
percibido por si mismo. La esencia divina, percibida por el sentimiento,
no es, en realidad, otra cosa que la esencia del sentimiento deleitada
consigo misma -el sentimiento feliz y embriagado de si mismo.

Esto sélo ya se desprende por el hecho de que alli donde el sentimiento
se convierte en un 6rgano del individuo y en la esencia subjetiva de la
religion, el objeto de ésta pierde su valor. De esta manera, el contenido
sagrado de la fe cristiana, se ha convertido en una cosa indiferente, desde
que han hecho el sentimiento como cosa principal de la religion. Si
también desde el punto de vista del sentimiento se atribuye todavia algtn
valor al objeto, lo tiene solamente por el sentimiento, el cual posiblemente
sblo por razones contingentes se relaciona con él. Si otro objeto excitara
los mismos sentimientos, nos seria en igual modo bienvenido. Pero el
objeto del sentimiento sélo por eso se nos hace indiferente, porque,
donde se declara el sentimiento como esencia subjetiva de la religion,
dicho sentimiento es también, en realidad, la esencia subjetiva de la
religion, aunque esto no se diga clara y directamente. Digo directamente,
porque indirectamente se confiesa por el hecho de que el sentimiento se
declara como tal religioso, luego se anula la diferencia entre los
sentimientos religiosos propiamente dichos y los sentimientos
irreligiosos o, por lo menos, no religiosos -una consecuencia necesaria
desde el punto de vista que declara unicamente el sentimiento como
organo de lo divino. Pues, ;qué otra cosa te induce a declarar el
sentimiento como 6rgano de la esencia divina e infinita a no ser la
esencia y la naturaleza del sentimiento? Pero la naturaleza del
sentimiento es general; ;no es acaso, la naturaleza de todo sentimiento
especial, cualquiera que sea su objeto? ;Qué es, por lo tanto, lo que hace
de este sentimiento un sentimiento religioso? ¢Acaso lo es un objeto
determinado? Por cierto, no; pues este objeto mismo sélo es religioso
cuando no es objeto de la inteligencia fria o de la memoria, sino del
sentimiento. ;Qué diremos por lo tanto de la naturaleza de los
sentimientos, en que cada uno de ellos, sin distincion, participa del
objeto? El sentimiento es, por lo tanto, declarado santo, sélo porque es
sentimiento; la causa de su religiosidad es la naturaleza del sentimiento,



hasta en el mismo. Pero ;no se ha declarado de este modo el sentimiento
como lo absoluto, lo divino mismo? Cuando el sentimiento es bueno y
religioso por si mismo, es decir, santo y divino, ¢acaso no lleva entonces
el sentimiento en si mismo a su Dios?

Pero si quieres, sin embargo, establecer un objeto del sentimiento,
declarando a la vez, y no obstante, tu sentimiento como verdadero, sin
introducir en tu reflexion algo extrafio, ;qué otra cosa te queda que
distinguir entre tus sentimientos individuales y la esencia general, o sea;
la naturaleza del sentimiento y separar la naturaleza del sentimiento de
las influencias perturbadoras e impuras, ligadas al sentimiento que existe
en ti, el individuo limitado? Por eso, lo Unico que puedes objetivar y
declarar por infinito y determinar como su esencia, es solamente la
naturaleza del sentimiento. No hay aqui otra definicion de Dios que la
siguiente: Dios es el sentimiento puro, limitado y libre. Cualquier otro
Dios que pones aqui, es un Dios impuesto a tu sentimiento por fuerzas
extranas. El sentimiento es ateo en el sentido de la fe ortodoxa y, como
tal, la religion necesita un objeto externo. El sentimiento niega un Dios
objetivado -es en si mismo, Dios-. La negacion del sentimiento exclusivo
significa para el punto de vista del sentimiento la negaciéon de Dios. Eres
solamente demasiado cobarde o demasiado limitado como para confesar
con tus palabras lo que tu sentimiento, subrepticiamente, afirma. Ligado a
consideraciones de orden social, incapaz de concebir la magnanimidad
del sentimiento, te asustas del ateismo religioso de tu corazén y
destruyes, dominado por este terror, la unidad de tu sentimiento contigo
mismo imaginandote un ser objetivado, diferente de tu sentimiento y
lanzandote de este modo necesariamente a las viejas preguntas y dudas,
de si existe un Dios o si no existe. Tales preguntas y dudas han
desaparecido y hasta son imposibles, donde se declara como esencia de
la religion el sentimiento. El sentimiento es, el poder mas intimo que
tienes y, sin embargo, es a la vez, el poder mas independiente y mas
diferente de ti: se encuentra en ti y a la vez sobre ti; es tu esencia mas
propia, pero que te domina como si fuera otro ser: en una palabra, es tu
Dios. {Como quieres entonces distinguir de este ser otro ser objetivado
en ti? ; Como quieres ir mas alla de tu sentimiento?

Pero el sentimiento ha sido indicado aqui sélo como un ejemplo. Lo
mismo vale de cualquier otra fuerza, facultad, potencia, realidad y
actividad -el nombre es indiferente-, que se defina como érgano esencial
de un objeto. Lo que tiene subjetivamente, o sea, en el hombre, el
significado de la esencia, esto mismo lo tiene también objetivamente, o
sea en el objeto. El hombre no puede ir mas alla de su esencia verdadera.
Por medio de la fantasia puede imaginarse individuos de otra clase que se
supone superiores, pero jamas podra prescindir de su especie, de su
esencia. Las definiciones de esencia que da de aquellos otros individuos,
son definiciones tomadas siempre de su propia esencia, definiciones con
las cuales, en verdad, sélo se representa y objetiva a si mismo. Por cierto,
hay fuera del hombre seres intelectuales en los cuerpos celestes; pero
suponiendo tales seres, no cambiamos nuestro punto de vista -lo
enriquecemos cuantitativamente. no cualitativamente-; pues del mismo



modo que rigen alli nuestras leyes estaticas, valen también alli las leyes
del sentimiento y del pensamiento que nos rigen. En efecto, no
suponemos de ningun modo que haya vida en los demas cuerpos
celestes con el objeto de encontrar alli seres diferentes de nosotros, sino
de encontrar seres iguales o semejantes (6).

Notas

(1) EI materialista dice: EI hombre se distingue del animal sélo por la conciencia; es un
animal pero con conciencia; luego no toma en cuenta que en un ser en el cual se
despierta la conciencia, se produce un cambio cualitativo de toda la esencia. Por lo
demas, la esencia de los animales no es rebajada por lo que he dicho. No es éste lugar
para entrar en mas detalles.

(2) Toute opinion est assez forte pour se faire exposer au prix de la vie, Montaigne.

(3) La cuestién de si esta diferencia entre el individuo -una palabra que como todas las
palabras abstractas es sumamente vaga y equivoca- y el amor, la inteligencia, la
voluntad, sea fundada o no en la naturaleza, es para el tema de este libro absolutamente
indiferente. La religion saca las fuerzas, propiedades, determinaciones esenciales del
hombre y quitandoselas las adivina como si fueran seres independientes -no es de
importancia si ellas se transforman, como en el politeismo, cada una en un ser especial,
0, como en el monoteismo, todas juntas en un solo ser-; luego también en la explicacion,
en la reduccidn de estos seres divinos al hombre debe hacerse dicha diferencia. Por lo
demas es esta diferencia no solamente impuesta por el objeto, sino que es también
fundada filolégicamente y, lo que es lo mismo, légicamente; porque el hombre se
distingue de su espiritu, de su cabeza, de su corazén, como si él fuera algo sin ellos.

(4) El hombre es lo mas bello para el hombre, (Cicerén, De nat. deor. lib, 1). Y esto no es
un signo de estrechez mental; porque él encuentra también otros seres bellos fuera de
él; él se deleita también en la belleza de los animales, en la hermosura de las plantas, en
la belleza de la naturaleza en general. Pero sélo la forma absoluta y perfecta puede
deleitarse, sin envidia, en las formas de otros seres.

(5) La inteligencia es sélo para la inteligencia y lo que emana de ella es sensible,
Reimarus. (Verdad de la religion natural, IV capitulo, parrafo 8).

(6) Asi dice por ejemplo Christ Huygens en su Cosmotheoros, lib, 1: Es probable que el
placer de la musica y de la matematica no sélo se limite a nosotros los hombres, sino
que se extienda también a varios otros seres. Esto quiere decir: la cualidad es idéntica;
el sentido para la musica y para la ciencia es el mismo; sélo el nimero de los que
disfrutan la muisica y la ciencia debe ser ilimitado.



CAPITULO SEGUNDO
Laesenciadelareigion

Lo que hemos sostenido hasta ahora en forma general, aun con respecto
a los objetos sensibles, de la relacion del hombre con el objeto, vale
especialmente para nuestra relacion con el objeto religioso.

En relacién a los objetos sensibles, la conciencia del objeto se puede
distinguir de la conciencia de si mismo; pero referente al objeto religioso,
la conciencia del mismo y la conciencia de si mismo coinciden. El objeto
sensible existe fuera del hombre, el religioso se encuentra en él, le es
intrinseco -de ahi que sea un objeto que tampoco puede abandonar al
hombre como la conciencia de si mismo, le es intimo, y hasta el mas
intimo, el mas préximo objeto. Dios, dice por ejemplo Agustin, nos esta
mas cerca que los cuerpos sensibles y corporales, y por eso es mas
facilmente conocible que ellos (1). El objeto sensible es de por si algo
indiferente, es independiente del animo, de la fuerza intelectual; el objeto
de la religion, en cambio, es un objeto exquisito: es el ser mas absoluto,
mas sublime y supremo; supone esencialmente un juicio critico, o sea la
diferencia entre lo divino y lo que no es divino, entre lo que es digno de
ser adorado y lo que no lo es (2). Vale por lo tanto aqui sin restricciéon
alguna; la tesis que afirma: el objeto del hombre no es otra cosa que su
esencia objetivada. Asi como el hombre piensa, asi como él siente, asi es
su Dios; este es el valor que tiene el hombre y este es el valor que tiene
su Dios. La conciencia de Dios es la conciencia que tiene el hombre de si
mismo, el conocimento de Dios es el conocimiento que tiene el hombre
de si mismo. Conoces al hombre por su Dios, y viceversa, por su Dios
conoces al hombre; ambas cosas son idénticas. Lo que para el hombre es
Dios, es su espiritu y su alma; y lo que es el espiritu del hombre, su alma,
su corazén, es precisamente su Dios, y Dios es el interior revelado, el yo
perfeccionado del hombre; la religion es la revelacion solemne de los
tesoros ocultos del hombre, es la confesion de sus pensamientos
intimos, la proclamacién publica de sus secretos de amor.

Pero si la religion, la conciencia de Dios, es llamada la conciencia del
hombre de si mismo, entonces esto no debe entenderse como si el
hombre religioso se diera cuenta de que su conciencia de Dios es la
conciencia de su esencia; pues el defecto de esta conciencia motiva
precisamente la esencia particular de la religion. Para suprimir este error
seria mejor decir: la religion es la conciencia primaria pero indirecta que



tiene el hombre de si mismo. Por eso, la religiéon siempre precede a la
filosofia, tanto en la historia de la humanidad como en la historia de cada
individuo. EI hombre busca su esencia primaria fuera de si, antes de
encontrarse en si mismo. La esencia propia le es, en un principio, un
objeto que pertenece a otro ser. La religion es la esencia individual de la
humanidad; pero el nifio ve su esencia como si fuera de otro hombre -el
hombre, cuando nifo, se objetiva como si fuera otro hombre-. Por eso la
evolucion histérica en las religiones, consiste en que lo que en las
religiones anteriores se consideraba como objeto, ahora es considerado
como algo subjetivo, es decir, lo que antes se creia y se adoraba como
Dios, se sabe ahora que es algo humano. La religion anterior es idolatria
para la posteridad: el hombre hizo adoracién de su propia esencia. El
hombre se ha objetivado, pero no se dio cuenta que el objeto era su
propia esencia; la religion posterior hace este paso; cada progreso de la
religion es, por lo tanto, un conocimiento mas profundo de si mismo. Pero
cualquier religion que llama a sus hermanas mayores iddlatras, se
exceptua a si misma -y esto necesariamente, porque de lo contrario ya no
seria religion- de la suerte general o sea de la esencia de la religion; pues
atribuye a las demas religiones, lo que es la culpa de la misma religién -si
es que se puede hablar de culpa-. Pcrque tiene otro objeto, otro
contenido, porque se ha elevado mas arriba de las influencias de las
religiones anteriores, se cree elevada sobre las leyes necesarias y
eternas, que fundamentan la esencia de la religién y cree que su objeto,
su contenido, sea sobrehumano. En cambio, el pensador advierte la
esencia de la religiéon oculta a ella misma, pues el objeto del pensador es
la religion que no puede ser objeto de ella misma y nuestra teoria
consiste en demostrar que la contradiccion que hay entre lo divino y lo
humano es ilusoria, es decir, que no es otra cosa que la contradiccion
que existe entre la esencia humana y el individuo humano, que, por lo
tanto, también el objeto y el contenido de la religiéon cristiana son
absolutamente humanos.

La religion, por lo menos la cristiana, consiste en el comportamiento del
hombre para consigo mismo o, mejor dicho: para con su esencia, pero
considerando a esa esencia como si fuera de otro. La esencia divina no
es otra cosa que la esencia humana o, mejor dicho: la esencia del hombre
sin limites individuales, es decir, sin los limites del hombre real y material,
siendo esta esencia objetivada, o sea, contemplada y venerada como si
fuera otra esencia real y diferente del hombre. Todas las determinaciones
de la esencia divina son por ello determinaciones de la esencia humana

(3).

Con respecto a los predicados, vale decir, las propiedades o
determinaciones de Dios, se admite esto sin reparo; pero en ninguna
forma con respecto al sujeto, es decir: la esencia fundamental de sus
predicados. La negacion del sujeto se toma por irreligiosidad y por
ateismo; pero no la negacion de los predicados. En cambio, lo que no
tiene determinaciones, no puede tampoco tener ningun efecto sobre mi; y
lo que no tiene ningun efecto, no tiene tampoco ninguna existencia.
Anular todas las determinaciones equivale a anular la misma esencia. Una



esencia sin determinaciones es una esencia no objetivada, y una esencia
no objetivada es nula. Por eso, si el hombre anula todas las
determinaciones de Dios, éste sbélo es un ser negativo, nulo. Para el
hombre verdaderamente religioso, Dios no es un ser sin determinaciones,
porque para él es un ser verdadero y real. Por eso la falta de
determinacién de Dios y la falta de su conocimiento, que es idéntica con
aquélla, sélo son el fruto de los tiempos recientes y un producto de la
incredulidad moderna.

Como la razén soélo es y puede ser definida como finita, donde el hombre
ve lo absoluto y lo verdadero en el placer sensual o en el sentimiento
religioso, en la contemplacion estética o en el espiritu moral, asi la
imposibilidad de conocer a Dios o de determinarlo, sélo puede declararse
y fijarse como dogma, donde este objeto ya no tiene mas intereses para la
inteligencia, donde la realidad soélo gira alrededor del hombre, y tiene para
él la importancia del objeto esencial, absoluto y divino; pero donde, sin
embargo, existe todavia, en oposicion a esa corriente puramente
mundana, un resto de la antigua religiosidad. El hombre se disculpa, ante
el resto de su conciencia religiosa, con la imposibilidad de conocer a Dios
en su tibieza para con él y en su apego a este mundo; él niega
practicamente a Dios, es decir, por el hecho -pues es el mundo el que
absorbe todos sus pensamientos y sentimientos-, pero no niega a Dios
tedéricamente, no discute su existencia, la admite. Pero esta existencia no
le afecta. no le incomoda; es una existencia negativa, es una existencia
sin existencia, una existencia que se compadece a si misma -es una
existencia cuyos efectos no se pueden distinguir de la no existencia-. La
negacion de predicados determinados y positivos de la esencia divina, no
es otra cosa que la negacién de la religion, sélo que se quiere retener la
apariencia de una religion, a fin de que no sea conocida como negacion.
No es otra cosa que un ateismo sutil y astuto. La pretendida vergiienza
religiosa de hacer de Dios, mediante predicados, un ser finito, sélo es el
deseo irreligioso de no querer saber mas nada de Dios, de desalojarlo de
su espiritu. Quien teme ser un ser finito, teme existir. Cualquier existencia
real, es decir, cualquier existencia que en realidad sea existencia, es una
existencia cualitativamente determinada. Quien cree seriamente,
realmente y verdaderamente en la existencia de Dios, no se escandaliza
de las propiedades de Dios, aunque algunas sean bastante humanas.
Quien no quiere ofender por su existencia, quien no quiere ser aspero,
que renuncie a la existencia. Un Dios que se siente ofendido por la
determinacién, no tiene el coraje ni la fuerza de existir. La cualidad es el
fuego, el oxigeno, la sal de la existencia, la existencia en si, es decir, una
existencia sin cualidad, es desabrida y sin sabor. Ahora bien; Dios no hay
mas que en la religion. Sélo donde el hombre pierde el gusto de la
religion, donde, por lo tanto, la religion misma es desabrida, sélo alli
también la existencia de Dios se convierte en una existencia sin sabor.

Pero hay todavia otra manera mas suave de la negacion de los predicados
divinos. Se admite, por ejemplo, que los predicados de la esencia divina
son finitos y especialmente, que son determinaciones humanas; pero se
rechaza su negacion, hasta se les imparte proteccion, alegandose que es



necesario para el hombre formarse ciertas ideas de Dios. Con respecto a
Dios, se asegura que estas determinaciones no tienen importancia; pero
para mi, si es que Dios debe existir, no puede presentarse sino bajo la
forma de un ser humano o por lo menos parecido al hombre. Pero esta
diferencia entre lo que es Dios en si y lo que es para mi, destruye la paz
de la religidon y es, ademas, una distincion sin fundamento y sin realidad.
Yo no puedo saber de ninguna manera si Dios es otra cosa en si o para si
como es para mi; asi como es para mi; asi, él es todo para mi. Pues para
mi precisamente en esas determinaciones, bajo las cuales existe para mi,
reside su caracter absoluto; su esencia misma; él es para mi asi como
siempre y sélo debe ser para mi. El hombre religioso con respecto a lo
que es Dios para él -de otra relacion no sabe nada- se siente enteramente
satisfecho: pues Dios es para él lo que puede ser para el hombre.
Mediante aquella distincién, el hombre hace caso omiso de si mismo, de
su esencia, de su medida absoluta; pero esta omision es solamente una
ilusion. Pues sélo puedo hacer una diferencia entre el objeto tal cual es
en si y el objeto tal cual es para mi, donde un objeto en realidad puede
aparecer bajo otra forma que aquella bajo la cual aparece; pero no, donde
aparece en tal forma como me debe aparecer en conformidad con la
medida absoluta. Por cierto, mi representacion puede ser subjetiva, es
decir, tal que la especie no esté ligada a ella.

En cambio, si mi imaginaciéon corresponde a la medida de la especie, la
diferencia entre el ser absoluto y el ser relativo ya no existe; pues, esta
imaginacion es absoluta. La medida de la especie es la medida absoluta,
es la ley y el criterio del hombre. Pues la religion tiene la conviccién de
que sus ideas de Dios son las Verdaderas y que, por lo tanto, cada
hombre las debe adoptar; cree que sus conceptos son las ideas que la
naturaleza humana debe formarse necesariamente y hasta que son las
ideas objetivas emanadas de Dios mismo. Para cada religion, los dioses
de las demas religiones soélo son ideas vagas de Dios, mientras que la
idea que ella misma tiene de Dios, es Dios mismo, que Dios es asi como
ella lo representa, que es el legitimo y verdadero Dios, tal como es en si.
La religion sélo se basta con un Dios entero que no tenga miramientos de
ninguna clase; ella no quiere solamente una apariencia de Dios, quiere a
Dios mismo, a Dios en persona. La religion renuncia a si misma, al
renunciar a la esencia de Dios; ya no es ella la verdad cuando renuncia a
la posesion del Dios verdadero. El escepticismo es el enemigo mortal de
la religion. Pero la diferencia entre el objeto y la idea, entre Dios en si y
Dios para mi, es una diferencia escéptica y por lo tanto, irreligiosa.

Lo que es para el hombre el significado del ser absoluto, lo que para él es
el ser maximo, el ser supremo; aquello en comparaciéon con lo cual no
puede figurarse nada mas sublime, es precisamente para él la esencia
divina. Como podria, por lo tanto, preguntar el hombre lo que es en si
aquel objeto? Si Dios fuera objeto para el pajaro, le seria solamente
objeto en forma de un ser dotado de alas: el pajaro no conoce nada mas
sublime, nada mas soberbio, que el hecho de estar provisto de alas.
jCuan ridiculo seria si este pajaro juzgara a mi Dios! Me parece ser un
pajaro, pero lo que es en si, lo ignoro. El ser supremo es, pues, para el



pajaro precisamente la esencia del pajaro. Si le quitas a éste la idea de la
esencia del pajaro, le quitas la idea de la esencia suprema. Por
consiguiente cémo podria él preguntar si Dios en si esta dotado de alas?
Preguntar si Dios es en si tal como es para mi, significa preguntar si Dios
es Dios, significa levantarse por encima de su Dios, rebelarse contra él.

Por eso, donde una sola vez se apodera del hombre la conciencia de lo
que los predicados religiosos sélo son antropomorfismos, es decir,
representaciones humanas, alli la duda y la incredulidad se han
apoderado de la fe. Y s6lo es debido a la inconsecuencia de la cobardia
del corazon y de la debilidad de la inteligencia, que el hombre, desde esta
conciencia, no procede hasta la negacion formal de los predicados y
desde ésta a la negacion de la esencia, que es la base de aquéllos. Si
dudas de la verdad objetiva de los predicados, debes dudar también de la
verdad objetiva del sujeto de estos predicados. Si tus predicados son
antropomorfismos, el sujeto de los mismos es un antropomorfismo. Si
amor, bondad y personalidad son determinaciones humanas, entonces,
también, la esencia de las mismas que tu les supones asi como la
existencia de Dios y la creencia de que un Dios existe, son un
antropomorfismo, una suposicion absolutamente humana. De dénde
sabes que la creencia en Dios no sea una barrera de la imaginacién
humana. Seres mas sublimes -y tu crees en la existencia de ellos- son
posiblemente tan armoniosos, que sin duda no existe ninguna tension
entre ellos y un ser superior. Conocer a Dios sin serlo, conocer a la
felicidad sin disfrutarla, es una discrepancia, una desgracia (4). Los seres
superiores no saben nada de esta desgracia; no tienen ninguna idea fuera
de lo que ellos son.

Tu crees en el amor como en una propiedad divina, porque tiu mismo
amas; crees que Dios es un ser sabio y bondadoso porque no conoces
algo superior en ti mismo que la bondad, la inteligencia; y crees que Dios
existe, o sea que Dios es un sujeto o un ser -lo que existe es un ser, ya
sea que lo determinen y nombren como substancia o persona o de otra
manera- porque tu mismo existes y porque eres un ser. No conoces
ningun bien humano superior al de amar, o al de ser bueno y sabio y del
mismo modo no conoces ninguna felicidad superior a la de existir o de
ser un ser. Pues la conciencia de todo el bien, de toda la felicidad, esta
ligada a la conciencia de ser y de existir. Dios es un ser existente por la
misma razon por la cual él para ti es un ser sabio, beato y bondadoso. La
diferencia entre las propiedades divinas, la esencia divina, sélo consiste
en que, a ti, la esencia y la existencia no te parecen ser un
antropomorfismo; porque tu existencia incluye la necesidad de que Dios
sea un ser existente; las propiedades, en cambio, aparecen como
antropomorfismos, porque la necesidad de ellas, o sea la necesidad de
que Dios sea sabio, bueno y justo, etcétera, no incluye directamente una
necesidad idéntica con la existencia del hombre, sino que es originada
por la conciencia y la accion del pensamiento. Yo soy un sujeto, un ser,
existo independientemente de que sea sabio o no sabio, bueno o malo.
Existir es para el hombre lo primordial. es la esencia fundamental de su
imaginacion en su representacion, es ta condicion previa de los atributos.



Por eso renuncia a los atributos; en cambio, la existencia de Dios le es
una verdad concluyente, intangible, absolutamente segura y objetiva. Sin
embargo, aquella diferencia es sélo aparente. La necesidad del sujeto
soblo procede de la necesidad del atributo. Eres un ser sélo por ser un ser
humano; la certeza y la realidad de tu existencia sélo procede de la
certeza y de la realidad de tus cualidades humanas. Lo que es el sujeto
procede solamente del atributo; el atributo es la verdad del sujeto, el
sujeto es solo el atributo personificado y existente. El sujeto y el
predicado se distinguen solamente como la existencia y la esencia. La
negacién de los predicados es por lo tanto la negaciéon del sujeto. ;Qué
es lo que queda de la esencia humana, si le quitas las propiedades
humanas? Hasta en el lenguaje comiun se nombran las propiedades
divinas: la providencia, la sabiduria y la omnipotencia, en lugar del ser
divino.

Luego, la certeza de la existencia de Dios, de la cual hemos dicho que
para el hombre es tan segura y hasta mas segura que la propia existencia,
soOlo depende de la certeza de la cualidad de Dios; no es una certeza
inmediata. Para el cristiano, sélo la existencia del Dios cristiano es
segura; para el pagano sélo es segura la existencia del Dios pagano. El
pagano no dudaba de la existencia de Jupiter, porque la esencia de éste
no le dio motivo para rechazarla, porque no podia imaginarse un Dios
dotado con otras cualidades, porque esa cualidad le era certeza y verdad
divina. Sélo la verdad del predicado es la garantia de la existencia.

Lo que el hombre cree como verdad, se representa directamente como
realidad; porque en un principo sé6lo es verdad por lo que es verdad real
en oposicién a lo que solamente uno se imagina o suena. El concepto del
ser, de la existencia, es el concepto primario y originario de la verdad.
Con otras palabras, en un principio el hombre hizo depender la verdad de
la existencia y recién mas tarde la existencia, de la verdad. Ahora bien;
Dios es el ser humano contemplado como verdad maxima, pero Dios, o lo
que es lo mismo la religiéon, es tan diferente como es diferente la manera
en que el hombre, hasta su vida, su propia vida, la concibe
considerandola esencia suprema. Por eso, esa manera en que el hombre
concibe a Dios, le es la verdad y por lo mismo la existencia suprema o
mas bien la existencia misma; pues sélo la existencia suprema le es la
existencia propiamente dicha que merece este nombre. Por eso Dios es
un ser existente y real por la misma razén por la cual es este ser
determinado; pues la cualidad o determinacion de Dios no es otra cosa
que la cualidad esencial del hombre mismo; pero solamente el hombre
determinado es lo que es; él tiene su existencia y su realidad en su
determinacién. Al griego no se le pueden quitar sus cualidades griegas
sin quitarle su existencia. Por cierto, para una religiéon determinada, la
certeza de la existencia de Dios es por lo tanto inmediata; pues, asi como
es tan necesario, tan incondicional como que el griego sea griego, tan
necesario era que sus dioses fuesen seres griegos y tan necesariamente
eran seres realmente existentes. La religion es idéntica con la idea de la
esencia del mundo y del hombre que éste se forja a raiz de su esencia.



Pero el hombre no esta por encima de su intuicion esencial, sino que ella
esta por encima de él, ella lo anima, lo determina, lo domina. La necesidad
de una prueba, de una comparacién de la esencia o cualidad con la
existencia, la posibilidad de una duda, no existe por lo tanto. Sélo puedo
dudar de lo que supera mi esencia. Cémo podria, por lo tanto, dudar de
Dios, que es mi propia esencia? Dudar de mi Dios significa dudar de mi
mismo. Sélo cuando se piensa que Dios sea algo abstracto, que sus
predicados sean el producto de una abstraccion filosoéfica, la destruccion,
o sea la separacioén entre el sujeto y el predicado, entre la existencia y la
esencia -se origina la apariencia de que la existencia o el sujeto sea algo
diferente del predicado, algo inmediato, algo de que no se puede dudar,
en oposicion al predicado del cual se puede dudar. Pero sélo es una
apariencia. Un Dios que tiene predicados abstractos, tiene también una
existencia abstracta. La existencia y la esencia son tan diferentes como
es la cualidad.

La identidad del sujeto y el predicado se ve mas clara aun por el proceso
de evolucion de la religiéon, que es idéntico con el proceso de evolucidon
de la cultura humana. Mientras que al hombre debe atribuirsele el
predicado de un hombre simplemente natural, también su Dios es
simplemente un Dios natural. Donde el hombre se encierra en casas,
encierra también a su Dios en templos. El templo es sélo una
representacion del valor que el hombre da a edificios hermosos. Los
templos en honor de la religiéon, son en verdad templos de honor a la
arquitectura. Con la elevacion del hombre del estado de la brutalidad y del
salvajismo a la cultura, con la distincién entre lo que es decoro para el
hombre y lo que no lo es, se forma al mismo tiempo la diferencia entre lo
que es decoroso para Dios y lo que no lo es. Dios es el concepto de la
majestad mas alta, el sentimiento religioso, el sentimiento mas sublime de
la decencia. Los artistas mas divinos y mas ilustrados de Grecia
realizaban en las estatuas de los dioses los conceptos de la dignidad, de
la magnanimidad, de la tranquilidad no perturbada y de la serenidad. Pero
ipor qué razén estas propiedades les eran atributos y predicados de
Dios? ¢Por qué ellos les parecian dioses para ellos mismos? ;Y por qué
razon excluian todos los efectos bajos y repugnantes porque se habian
dado cuenta de que eran algo indecoroso, indigno, inhumano, y en
consecuencia algo no divino? Los dioses de Homero comian y bebian
-quiere decir, comer y beber es un placer divino. La fuerza corporal es
otra propiedad de los dioses de Homero: Zeus es el dios mas fuerte. ;Por
qué? Porque la fuerza corporal ya de por si se consideraba como algo
maghnifico, algo divino. La verdad de la guerra era para los antiguos
germanos la verdad suprema: por eso también su dios supremo era el
dios de la guerra: Odin; la guerra, la ley de las leyes o sea la ley mas
antigua. La primera esencia verdadera y divina no es la propiedad de una
deidad o de un Dios, sino la divinidad o la deidad de la propiedad. Por lo
tanto, lo que para la teologia y la filosofia era hasta ahora Dios, el ser
absoluto, el ser esencial, esto no es Dios; pero aquello que para estas
ciencias no era Dios, justamente aquello es Dios -es decir la propiedad, la
cualidad, la determinacion, la realidad en general. Un verdadero ateista, o
sea un ateista en el sentido ordinario, es por lo tanto solamente aquel



para el cual los predicados de la esencia divina, como por ejemplo el
amor, la sabiduria y la justicia, son una nada; pero no aquel para quien
solamente el sujeto de estos predicados sea una nada. Y en ninguna
forma la negacion del sujeto significa necesariamente también Ila
negaciéon de los predicados en si. Los predicados tienen un significado
propio y auténomo: ellos imponen al hombre su reconocimiento por
medio de su contenido; ellos demuestran ser verdaderos inmediatamente
por si mismos: ellos se confirman, se atestiguan a si mismos, por eso la
bondad, la justicia y la sabiduria, no son quimeras, porque la existencia
de Dios sea una quimera; ni son verdades, porque dicha existencia sea
una verdad. El concepto de Dios depende del concepto de la justicia, de la
bondad, de la sabiduria: un Dios que no es bondadoso, ni justiciero, ni
sabio no es Dios, pero no viceversa. Una cualidad no es divina porque
Dios la piense, sino que si Dios la tiene, ya es de por si divina, porque
Dios, sin ella, seria un ser deficiente.

La justicia, la sabiduria, y en general cualquier determinaciéon que
constituye la divinidad de Dios, es determinada y conocida por si misma;
pero Dios lo es por la determinacién, o sea la cualidad; sé6lo en el caso de
que yo considere que Dios y la justicia son una misma cosa, que Dios sea
la realidad inmediata de la idea de la justicia o de cualquier otra cualidad,
determino yo a Dios por si mismo. Pero si Dios como sujeto es lo
determinado mientras que la cualidad y él predicado son lo determinante,
el rango del primer ser, el rango de la divinidad, pertenece, en realidad, no
al sujeto sino al predicado.

Recién cuando varias propiedades, y esto contradictorias entre si, son
reunidas para formar un ser, y cuando este ser se concibe como un ser
personal, de modo que la personalidad es especialmente recalcada,
recién entonces olvidase el origen de la religién, y se olvida que lo que en
la representacion de la reflexion es un predicado separable o diferente del
sujeto, en principio era el sujeto verdadero. De este modo, los romanos y
los griegos divinizaban tas cosas accidentales como si fueran
substancias y virtudes, estados de animo y afectos como seres
independientes. El hombre, especialmente cuando es religioso, es en si la
medida de todas las cosas y de todo lo que es real. Todo cuanto hace
impresion sobre el hombre, y todo lo que produce un efecto especial
sobre su animo -aunque tan sélo sea un ruido o un sonido extraino e
inexplicacable- lo independiza él como si fuera un ser especial y hasta
divino. La religion comprende todos los objetos del mundo; todo lo que
existe era objeto de la veneracion religiosa; en la esencia y la conciencia
de la religion no hay otra cosa sino lo que en general se encuentra en la
esencia y la conciencia que tiene el hombre de si mismo y del mundo. La
religion no tiene ningun contenido propio especial. Hasta los efectos del
miedo y del terror tienen en Roma sus templos. También los cristianos
convirtieron los fenomenos del sentimiento en seres, sus sensaciones en
cualidades de las cosas, los efectos que los dominaban en poderes que
segun ellos regian el mundo, en una palabra ellos transformaban las
cualidades de su propio ser, ya sea conocidas, ya sea desconocidas, en
seres independientes. El diablo, los cucos, las brujas, los espectros y los



angeles, eran vardaderos secretos mientras que el sentimiento religioso
no fuera quebrado, dominando a la humanidad en forma absoluta.

Para quitarse de la mente la idea de la identidad de los predicados divinos
y humanos y con ella la identidad del ser divino y humano, uno se
imagina que Dios, en su calidad de un ser infinito, tenga una infinita
cantidad de diferentes predicados de los cuales aqui sélo conoceremos
algunos, los analogos o semejantes, mientras que los demas, segun los
cuales Dios también es un ser completamente diferente del ser humano o
ser analogo al hombre, lo conoceremos recién en el futuro, es decir, en el
otro mundo. Pero una cantidad infinita de predicados, que realmente son
diferentes, tan diferentes que no se puede conocer inmediatamente el uno
con ser dado el otro, sélo se realiza y es posible en una cantidad infinita
de seres o de individuos diferentes. Asi es también el ser humano, una
riqueza infinita de diferentes predicados, pero precisamente por eso una
riqueza infinita de diferentes individuos. Cada hombre nuevo es, por decir
asi, un nuevo predicado, una nuevo talento de la humanidad. Cuantos
hombres existan, tantas fuerzas, tantas cualidades tiene la humanidad. La
misma fuerza que hay en todos, existe por cierto en cada uno, pero en
forma tan determinada y tan caracteristica, que aparece como una fuerza
propia y nueva. El secreto de la infinita cantidad de determinaciones
divinas, no es, por lo tanto, otra cosa que el secreto del ser humano en su
calidad de un ser infinitamente variado, infinitamente determinado y por
eso mismo sensible. S6lo en la sensibilidad, sélo en espacio y tiempo un
ser infinito, digo realmente infinito y lleno de determinaciones, tiene lugar.
Donde hay predicados verdaderamente diferentes los hay en tiempos
diferentes. Este hombre es un excelente musico, un insigne escritor, un
destacado médico; pero no puede hacer musica, escribir y curar al mismo
tiempo. Ni la dialéctica de Hégel, o sea el tiempo, es el medio de reunir
antitesis y oposiciones en un mismo ser. Pero ligado al concepto de Dios,
diferente y separado del ser humano, es la infinita variedad de diferentes
predicados, por ser una imaginacién sin realidad -una pura fantasia- la
representacion de la sensibilidad; pero sin las condiciones esenciales, sin
la verdad de la sensibilidad, una representaciéon que esta en contradicciéon
directa con el Ser Divino por ser ésta una esencia espiritual, abstracta y
unica; pues los predicados de Dios son precisamente de tal calidad que
yo, al tener uno de ellos, tengo todos los demas, dado que no hay
ninguna diferencia verdadera entre ellos. Por eso, si en los predicados
actuales no tengo los futuros, entonces, en el Dios futuro tampoco tengo
al actual, sino que son dos seres diferentes (5). Pero esta diferencia
contradice justamente a la singularidad, a la unidad, a la simplicidad de
Dios. ¢Por qué este predicado es un predicado de Dios? Porque es de
naturaleza divina, es decir, porque no expresa ningun limite, ninguna
diferencia. ;Por qué lo son otros predicados? Porque, por mas que son
diferentes en si mismos, todos coinciden en que expresan también
perfeccion sin limite. Por eso puedo imaginarme innumerables
predicados de Dios, porque ellos todos coinciden con el abstracto
concepto de Dios, debiendo tener comun aquello que cada uno de los
predicados convierte en un atributo o predicado divino. Asi lo es en el
caso de Espinosa. El habla de innumerables atributos de la substancia



divina; pero fuera de la inteligencia y de la extensién, no nombra a
ninguno. ;Por qué? Porque es completamente indiferente conocerlos y
hasta son indiferentes en si mismos y superfluos porque con todos estos
innumerables predicados diria siempre lo mismo, lo que digo con
aquellos dos, o sea: la inteligencia y la extensién. ;Por qué es la
inteligencia un atributo de la substancia? Porque segun Espinosa se
concibe en si misma, porque es algo indivisible, perfecto e infinito. ;Y por
qué lo es la extension y la materia? Porque ella, en relacion a si misma,
expresa lo mismo. Luego la substancia puede tener una cantidad
indeterminada de predicados, porque no es la determinaciéon o sea la
diferencia lo que convierte los predicados en atributos de la substancia,
sino que es la no diferencia, la igualdad. O mas bien: la substancia sélo
por eso tiene innumerables predicados porque ella -jqué extraino!- de por
si no tiene ningun predicado, es decir, ningun predicado determinado. La
indeterminada simplicidad del pensamiento es complementada por la
indeterminada multiplicidad de la fantasia. Dado que el predicado no es
Multum, es Multa (6). En verdad, los predicados positivos son la
inteligencia y la extension. Con estos dos predicados se ha dicho
infinitamente mas que con los innumerables predicados anénimos:
porque se ha dicho algo determinado; con ellos yo sé ahora algo de Dios.
Pero la substancia es a la vez demasiado indiferente y demasiado apatica
como para que ella pudiera entusiasmarse por algo y definirse. Para no
ser algo, no prefiero nada.

Ahora bien, si es un hecho que lo que es el sujeto o la esencia, se
encuentra exclusivamente en las determinaciones del mismo, es decir,
que el predicado es el verdadero sujeto, entonces se ha demostrado,
asimismo, que si los predicados divinos son determinaciones del ser
humano, también el sujeto de los mismos debe ser un ser humano.
Empero, los predicados divinos son por un lado generales y por el otro
lado personales. Los generales son los predicados metafisicos; pero
éstos sélo sirven para que la religiéon tenga el primer punto de contacto o
sea el fundamento; no constituyen las determinaciones caracteristicas de
la religion. Sélo son los predicados personales los que fundamentan la
esencia de la religion y en ella la esencia divina es el objeto de la religion:
tales predicados son por ejemplo que Dios es una persona, que es el
legislador de la moral, el padre de los hombres, el Santo, el Justo, el
bondadoso, el misericordioso. Pero de estas y de otras determinaciones
se ve al mismo tiempo, por lo menos se vera que ellas, especialmente
cuando son determinaciones personales, tienen un caracter puramente
humano, y que en consecuencia el hombre en la religion expresa en la
relacién de Dios la relaciéon a su propio ser: porque para le religion estos
predicados no son ideas o imagenes que el hombre se forja de Dios
diferente de lo que Dios es en si mismo: son verdades, objetos,
realidades. La religion no sabe nada de antropomorfismos: los tiene pero
no quiere reconocerlos como tales. La esencia de la religién consiste
precisamente en que aquellas determinaciones expresan la esencia de
Dios. Sélo la inteligencia que reflexiona sobre la religion y que para
defenderla la niega declara aquellas determinaciones por
representaciones. Pero para la religion Dios es un verdadero padre,



verdadero amor y misericordia; porque es para ella un ser real viviente y
personal, por cuya razén sus determinaciones verdaderas son también
determinaciones vivientes y personales. Y precisamente las
determinaciones correspondientes son las que ofenden mas a la
inteligencia y las que ella, al reflexionar sobre la religién, niega. La
religion es subjetivamente afecto, por eso también ella necesita
objetivamente afecto del ser divino. Hasta la ira no es para ella un afecto
indigno de Dios, con tal que esa ira no tenga por base algo malo.

Es esencialmente necesario observar -y este fenbmeno es sumamente
notable porque caracteriza la esencia mas intima de la religion- que
cuanto mas humana es la esencia de Dios, tanto mas grande es
aparentemente la diferencia entre él y el hombre, quiere decir tanto mas
es negada por la reflexion sobre la religion o sea por la teologia la
identidad, o sea la unidad del ser humano y divino y tanto mas es
rebajado lo humano tal como es objeto de la conciencia del hombre (7). La
causa de ello es: porque lo que es positivo en la imaginaciéon o
determinacion de la esencia divina, es exclusivamente humano: por eso la
imaginacion del hombre tal como es objeto de la conciencia, sélo puede
ser negativa y adversa. Para enriquecer a Dios el hombre debe
empobrecerse: para que Dios sea todo, el hombre ha de ser una nada.
Pero por eso tampoco necesita ser algo para si mismo porque todo lo que
él se adjudica no va perdido para Dios, sino que queda conservado en él.
El hombre tiene su esencia en Dios cémo podria tenerla en si y para si
mismo? ;Por qué seria necesario poner o tener dos veces la misma
cosa? Lo que el hombre se quita, lo que él no tiene en si, lo disfruta en un
modo incomparablemente mas alto y mas amplio en Dios.

Los monjes hicieron el voto de castidad al Ser divino, ellos suprimieron el
amor sexual en si; pero en lugar de ello tenian en el cielo, en Dios, en la
Virgen Maria, la imagen de la mujer -una imagen del amor-. Podian ellos
prescindir tanto mas de la mujer verdadera cuanto mas una mujer ideal e
imaginada era para ellos el objeto del amor verdadero. Cuanto mas
importancia daban a la destrucciéon de la sexualidad, tanto mayor
significado tenia para ellos la Virgen celestial: ella ocupa para ellos el
lugar de Cristo y hasta el lugar de Dios. Cuanto mas se niega lo sensual,
tanto mas sensual es Dios, al cual se sacrifica la sensualidad. Porque a lo
que se sacrifica a la divinidad se le atribuye un valor especial; Dios tiene
un agrado especial en ello. Lo que en el sentido del hombre es lo mas
sublime, lo es naturalmente también en el sentido de su Dios. Lo que
gusta en general al hombre gusta también a Dios. Los hebreos no
sacrificaban a Jehova animales impuros y despreciables, sino animales
que para ellos tenian el mas alto valor; los que ellos mismos comian eran
también la comida de Dios (8). Por eso donde de la negaciéon de la
sensualidad se construye un ser especial, un sacrificio agradable para
Dios, alli se da el valor mas alto precisamente a la sensualidad y la
sensualidad renunciada es, sin quererlo, restablecida, por el hecho de
que Dios se coloca en lugar del ser sensual al cual se ha renunciado. La
monja se desposa con Dios; ella tiene un novio celestial y el monje tiene
una novia celestial. Pero la Virgen celestial es un fenémeno de una verdad



general que se refiere a la esencia de la religiéon. El hombre afirma en Dios
lo que en si mismo niega (9). La religion prescinde del hombre y del
mundo pero soélo puede prescindir de las verdaderas o supuestas
deficiencias y restricciones, o sea, de lo que son los defectos del mundo;
pero no de la esencia, o sea de la parte positiva del mundo, ni tampoco de
la humanidad. Por eso la religion debe nuevamente ocuparse en la
abstraccion y negacion de lo que prescinde o por lo menos cree
prescindir. De este modo la religiéon en forma inconsciente pone todo en
la idea de Dios; lo que ella conscientemente niega -siempre que aquello
que niega sea algo esencial, algo verdadero, algo que no puede negarse-.
De este modo el hombre niega en la religion su inteligencia: él por si
mismo no sabe nada de Dios, sus ideas son solamente mundanas y
terrestres; so6lo puede crear lo que Dios le revela. Pero en cambio, los
pensamientos de Dios son ideas humanas, ideas terrestres; él idea
planes, al igual que un hombre se amolda a las circunstancias y a las
fuerzas intelectuales del hombre, al igual que un maestro se adapta a la
inteligencia de sus alumnos; él calcula exactamente el efecto de sus
dones y revelaciones; él observa al hombre en todo lo que hace, sabe
todo, también lo mas vil, lo mas detestable y lo mas humano. En una
palabra, el hombre, frente a Dios, niega su saber y su pensamiento, para
colocar éste su saber y su pensamiento en Dios. El hombre renuncia a su
persona y, en cambio, le es Dios el Ser omnipotente, ilimitado, un Ser
personal. El niega el honor humano; el yo humano, pero en cambio le es
Dios un ser egoista que sélo piensa en si mismo, que sélo busca su
propio honor, su propio provecho, su propio bienestar. Dios es la
satisfaccion propia del egoismo que mira de soslayo a todas las demas
cosas; Dios es la satisfaccion suprema del egoismo (10), la religién niega
ademas lo bueno como una cualidad del ser humano; pues para ella el
hombre es malo, corrompido, incapaz de hacer algo bueno; pero, en
cambio, Dios es exclusivamente bueno, Dios es el ser bueno. Se exige
que lo bueno, en su calidad de Dios, sea el objeto del hombre: pero,
jacaso se expresa con ello que lo bueno sea una determinacién esencial
del hombre? Si yo soy absolutamente malo, es decir, malo por naturaleza
y por esencia, si yo no soy santo, como puede ser lo bueno y, lo santo
un objeto para mi ya sea que este objeto sea intrinseco o extrinseco con
respecto a mi? Si mi corazén es malo, si mi inteligencia es corrompida,
écomo puedo yo sentir como santo lo que es santo y percibir como
bueno lo que es bueno? ;Cémo puedo yo percibir en un cuadro algo
hermoso si mi alma es una maldad estética? Aunque yo mismo no sea
ningun pintor, aunque no tenga el talento de producir algo hermoso de mi
mismo, sin embargo tengo sentimientos estéticos y una inteligencia
estética, pues percibo lo que es bello fuera de mi. O lo bueno no es de
ningun modo creado para el hombre, o si lo es, entonces se revela en ello
al hombre la santidad y bondad de la esencia humana. Lo que es
absolutamente contrario a mi naturaleza, lo que no esta unido conmigo
por ningun lazo comun, no es tampoco apto para mis ideas y para mis
sensaciones. Lo santo solamente es un objeto para mi en cuanto esta en
oposicién a mi personalidad, pero en unidad con mi esencia. Lo santo es
el reproche de mi pecaminosidad; en él me veo yo como pecador; pero
precisamente en ello yo me reprocho, reconozco lo que no soy y como



debo ser y por eso mismo puedo ser conforme a mi determinacion. En
efecto, el deber sin poder es una quimera ridicula, que no afecta a nuestra
alma. Pero al reconocer lo bueno como determinaciéon mia y como mi ley,
lo reconozco consciente o inconscientemente como mi propio ser. Otro
ser que por su naturaleza sea distinto del mio, no me interesa. Sélo puedo
percibir el pecado si lo siento como una contradiccion de mi mismo, de
mi personalidad, de mi esencia. Como contradiccién de un ser divino que
no sea yo mismo, el sentimiento del pecado es inexplicable y sin sentido.

La diferencia entre el augustianismo y el pelagianismo, consiste sélo en
que aquél expresa en manera de religion lo que éste dice a manera del
racionalismo. Ambas determinaciones ensefan lo mismo, ambas
adjudican al hombre lo bueno -pero el pelagianismo en forma directa
racional y moral, el augustianismo en cambio indirectamente, en modo
mistico, es decir, religioso (11). Porque lo que éste atribuye al Dios del
hombre, se adjudica en realidad al hombre mismo; lo que el hombre dice
de Dios, lo dice en realidad de si mismo. El augustianismo sélo seria una
verdad y una verdad opuesta al pelagianismo, si el hombre tuviese por
Dios al diablo, y si, con la conciencia de que es el diablo, lo venerase
como su ser supremo. Pero mientras que el hombre venere un Ser bueno
como Dios, contempla él en Dios su propio ser bueno.

Asi como pasa con la doctrina de la degeneracion del ser humano, asi
pasa también con la doctrina idéntica con aquélla, de que el hombre no
puede hacer nada bueno, es decir, que no puede hacer en realidad nada
de si mismo y con sus propios esfuerzos. La negacion de las fuerzas y
actividad humana, sélo seria verdad si el hombre negara también en Dios
la actividad moral diciendo, como el nihilista oriental o panteista: el Ser
Divino es un ser que carece absolutamente de la voluntad de la actividad,
es indiferente y no sabe nada de la diferencia entre el bien y el mal. Pero
quien determina a Dios como un Ser activo y esto como un ser
moralmente critico y activo, como un ser que ama el bien y lo obra y
premia, que castiga, rechaza y condena el mal; quien determina a Dios en
tal forma, s6lo aparentemente niega la actividad humana; en realidad la
convierte en actividad suprema y realisima. Quien hace actuar a Dios en
forma humana, declara la actividad humana como una actividad divina,
pues dice: un Dios que no fuera activo, ni moral ni humanamente, no es
Dios y, en consecuencia, hace depender el concepto de la deidad del
concepto de la actividad humana, pues una actividad mas alta no la
conoce.

El hombre -este es el secreto de la religion- objetiva (12) su ser y, en
consecuencia, se convierte en el objeto de este ser objetivado,
transformado en un sujeto y, respectivamente, en una persona; él se
imagina que es un objeto pero objeto de otro objeto, de otro ser. El
hombre es un objeto de Dios. Que el hombre sea bueno o malo, no es
indiferente para Dios, no; él tiene un interés vivo y fuerte en que sea
bueno; él quiere que sea bueno a fin de que sea beato -pues sin bondad
no hay ninguna beatitud-. EI hombre religioso rechaza por lo tanto la
nulidad de la actividad humana haciendo de sus intenciones y acciones



un objeto de Dios y convirtiendo al hombre en una finalidad de Dios -pues
lo que es objeto en el espiritu, es objeto en la accion- y haciendo de la
actividad divina un medio de la salvacién humana, Dios es activo a fin de
que el hombre sea bueno y feliz. De este modo el hombre, aparentemente
humillado al extremo, es en realidad elevado al extremo. Y asi el hombre
en y por medio de Dios, sélo se tiene a si mismo como ultima finalidad.
Por cierto el hombre tiene por objeto a Dios; pero Dios no tiene otro
objeto que la salvacion moral y eterna del hombre, luego el hombre en
realidad sélo se tiene por objeto a si mismo. La actividad divina no difiere
de la actividad humana.

En efecto, ;como podria la actividad humana actuar como objeto mio y
hasta en mi mismo, si ella fuese una actividad completamente diferente a
mi mismo? ;Como podria tener una finalidad humana, la finalidad de
enmendar y beatificar el hombre, si ella no fuera humana? ;Acaso no
determina el objeto de la accién? Cuando el hombre tiene por finalidad su
propia enmienda, entonces toma resoluciones y propésitos divinos; pero
cuando Dios tiene por finalidad la beatitud del hombre, entonces tiene
finalidades humanas y ejecuta acciones humanas que corresponden a
aquellas finalidades. De este modo el objeto del hombre en Dios es su
propia actividad. Pero precisamente porque considera la propia actividad
sb6lo como una actividad objetivada diferente de él mismo y como algo
bueno, recibe necesariamente también el impulso no de si mismo sino de
aquel objeto. El ve su propia esencia fuera de si y esta esencia la
considera como algo bueno; se comprende por lo tanto que el impulso
hacia lo bueno soélo le viene de aquella parte donde ha colocado lo bueno.

Dios es la esencia mas intima del hombre, la mas subjetiva y mas
exclusiva, luego no puede actuar por si misma, es decir, todo lo bueno
viene de Dios. Cuanto mas subjetivo y mas humano es Dios, tanto mas el
hombre se despoja de su subjetividad, de su humanidad, porque Dios en
si y por si es un ser que no se pertenece pero que, sin embargo, a la vez
atrae todo hacia si. Asi como la actividad arterial lleva la sangre hacia
todos los lados del cuerpo y la actividad de las venas la conduce
nuevamente al corazén, asi como la vida en general consiste en una
continua sistole y diastole, asi también la religién; en la sistole religiosa el
hombre se despoja de su propia esencia, se rechaza y condena a si
mismo; en la diastole religiosa nuevamente recibe al ser rechazado en su
corazon. Solamente Dios es el Ser que actua y obra por si mismo -este es
el acto de la fuerza religiosa de repulsion-; Dios es el ser que obra en mi,
conmigo, por mi y para mi, es el principio de mi salvaciéon, de mis buenas
intenciones y acciones y, por lo tanto, mi propio principio de ser bueno
-este es el acto de la fuerza religiosa de atraccion-. El desarrollo, arriba
indicado, de la religion, consiste, si se le considera mas de cerca, en que
el hombre quita a Dios cada vez mas para apropiarselo a si mismo. Al
principio el hombre objetiva todo sin diferencia alguna. Esto se ve
especialmente en la fe revelada. Lo que en un tiempo posterior o lo que
para un pueblo culto ensena la naturaleza o la razén, esto en un tiempo
anterior o para un pueblo menos culto lo ha enseinado Dios. Los hebreos
creian que todos los instintos por mas naturales que fueran, hasta el



instinto de la limpieza, fuese un mandamiento positivo divino. De ese
ejemplo vemos en seguida que Dios es tanto mas bajo y tanto mas
humano cuanto mas el hombre se quita a si mismo. La humildad y la
abnegaciéon del hombre no pueden ir mas lejos que cuando éste deniega
de tener la fuerza y la facultad de observar por si solo y por instinto
propio los mandamientos del decoro vulgar (13). En cambio, la religion
cristiana hizo una diferencia de los impulsos y afectos del hombre segun
su cualidad, segun su contenido. Sélo convirtié los afectos buenos y las
buenas intenciones, los buenos pensamientos en revelaciones y en
afectos, es decir, en intenciones, afectos y pensamientos de Dios; pues lo
que Dios revela es una determinacién de Dios mismo; cuando el corazén
se llena la boca habla, y como el efecto, asi es la causa, como la
revelacidn, asi es el ser que se revela. Dios, que sélo se revela en buenas
intenciones, es un Dios cuya propiedad esencial s6lo es la bondad moral.
La religidn cristiana hizo una diferencia entre la limpieza moral intrinseca
y la limpieza corporal extrinseca. La religiéon hebrea identificaba ambas
cosas (14); la religion cristiana es, en oposicién a la hebrea, la religién de
la critica y libertad. El hebreo no osaba nada a no ser si Dios lo habia
mandado; él mismo carecia de la voluntad hasta en las cosas mas
extrinsecas: el poder de la religion se extendia hasta las comidas. La
religion cristiana, en cambio, independiza al hombre en todas estas cosas
extrinsecas, lo que quiere decir que ella puso en el hombre lo que el
hebreo pusiera en Dios. Israel es la representacion mas perfecta de este
positivismo objetivado; para el hebreo el cristiano significa un
librepensador. Asi cambian las cosas. Lo que ayer todavia era religion,
hoy ya no lo es; lo que hoy pasa por ser ateismo. sera mafana religiéon.

Notas
(1) De Genesi ad litteram, lib. V, c. 16.

(2) Vosotros no tomais en cuenta (dice Minucius Félix en su Octavian, capitulo 24, a los
paganos) que hay que conocer a Dios antes de venerarlo.

(3) Las perfecciones de Dios son las perfecciones de nuestras almas; pero él las tiene
en forma ilimitada. Nosotros tenemos algun poder, algin conocimiento, alguna bondad,
todo esto es, en Dios, perfecto, Leibniz (Théod. Préface). Todo aquello por lo cual se
distingue el alma humana es también propio al ser divino. Todo lo que esta excluido de
Dios, tampoco pertenece a la determinacién esencial del alma. S. Gregorius Nyss (de
anima Lips, 1837, pag. 42). Entre todas las ciencias es por lo tanto el conocimiento de si
mismo la mas gloriosa y mas importante, pues cuando uno se conoce a si mismo,
conocera también a Dios, Clemens Alex. (Paedas, lib. I, cap. 1).

(4) En el otro mundo por eso se suprime esta contradiccién entre Dios y el hombre. En el
mas alla, el hombre ya no es hombre -a lo sumo en la imaginacién- él no tiene ninguna
voluntad distinta de la voluntad divina, tampoco luego -pues que es un ser sin voluntad-
ninguna esencia propia; es idéntico con Dios; luego desaparece en el mas alla la
diferencia y la oposicion existente entre Dios y el hombre. Pero alli donde solamente es
Dios, no hay ya Dios. Donde no hay oposicién a la majestad, no hay tampoco majestad.



(5) Para la fe religiosa no hay ninguna diferencia entre el Dios presente y el futuro, sino
que aquél es un objeto de la fe, de la imaginacion, de la fantasia; éste, en cambio, es un
objeto de la contemplacién inmediata, es decir, personal y sensual. Aca y alla es él el
mismo; pero aca es vago, alla es claro.

(6) No mucho sino poco y bien.

(7) Asi como puede pensarse la similitud entre el Creador y lo creado, asi debe pensarse
la diferencia entre ellos, pero mas grande todavia. Later, Conc. can. 2. (Summa omn.
Conc. Carranza, Antv. 1559, p. 562). La ultima diferencia entre el hombre y Dios, entre el
ser finito e infinito en general al cual puede llegar la imaginacion religiosa especulativa
es la diferencia entre el algo y la nada, Ens y non-Ens; porque soélo en la nada se
destruye toda comunidad con todos los demas seres.

(8) Cibus Dei, 3 Mose 3, Il.

(9) Quien, pues, dice por ejemplo Anselmi, se desprecia, es apreciado por Dios, quien se
aborrece complace a Dios. Luego, sé pequefio a tus ojos a fin de que seas grande a los
ojos de Dios; porque seras tanto mas apreciado por Dios cuanto mas despreciado eres
por los hombres (Ansetmi Opp., Paris 1721, pagina 191).

(10) Dios sélo puede amar a si mismo, sélo puede pensar en si mismo sélo puede
trabajar para si mismo. Dios, al juzgar al hombre, busca su autoridad, su gloria, etc. S. P.
Bayle, Un aporte para la historia de la filosofia y la humanidad, edicion de bolsillo por
Kroners.

(11) El pelagianismo niega a Dios, a la religion: ellos atribuyen a la voluntad tanto poder,
que debilitan el poder de la oracion piadosa (Agustin, De nat. et grat, cont. Pelagium, c.
58). El pelagianismo tiene por base solamente al Creador, es decir, a la naturaleza, no al
Redentor, el Dios verdaderamente religioso, en una palabra, él niega a Dios, pero en
cambio eleva el hombre hacia Dios al convertirlo en un ser independiente, que no
necesita de un Dios (Ver al respecto Lutero contra Erasmo y Agustin, 1. C.c. 33). El
agustinismo niega al hombre, pero en cambio humilla a Dios hasta convertirlo en
hombre, hasta degradarlo a la muerte en la cruz por el hombre. Aquél coloca al hombre
en lugar de Dios, éste coloca a Dios en lugar del hombre; ambos terminan en lo mismo;
la diferencia s6lo es una apariencia, sélo una ilusion piadosa. El agustinismo es una
pelagianismo inverso, lo que éste pone como sujeto lo pone aquél como objeto.

(12) La objetivacion religiosa y original del hombre debe, por lo demas, como esta
expresado claramente en el presente libro, diferenciarse bien de la autoobjetivacién de la
reflexion y especulacion; ésta es arbitraria, aquélla es obligatoria, necesaria, tan
necesaria como el arte, como el idioma. Con el tiempo la teologia siempre coincide con
la religion.

(13) 5. Mose 23, 12, 13.

(14) Ver por ejemplo I. Mose 35, 2; 3 Mose I, 44; 20, 26 y Leclerc.



PRIMERA PARTE

LA ESENCIA VERDADERA, O SEA ANTROPOLOGICA, DE LA
RELIGION

CAPITULO TERCERO
Dios la esencia de la inteligencia

La religion es la desunion del hombre consigo mismo: porque ella
considera a Dios como a un ser opuesto a él. Dios no es lo que es el
hombre -el hombre no es lo que es Dios-. Dios es el ser infinito, el hombre
el ser finito: Dios es perfecto, el hombre imperfecto; Dios es eterno, el
hombre temporario; Dios es omnipotente, el hombre impotente: Dios es
santo, el hombre pecaminoso. Dios y el hombre son dos extremos: Dios
es lo absolutamente positivo, el contenido de todas las realidades: el
hombre es sencillamente lo negativo, el concepto de la nada.

Pero el hombre objetiva en la religion su propio ser secreto. Es por lo
tanto necesario demostrar que esta oposicion, esta discordia entre Dios y
el hombre, con que empieza la religién, es una discordia entre el hombre
y Su propio ser.

La necesidad intrinseca de esta demostracién, resulta ya del hecho de
que si el Ser Divino, que es el objeto de la religiéon, fuera realmente otro
que la esencia del hombre, no podria surgir esa desunién, esa discordia.
Si Dios es realmente otro ser, ;qué me importa su perfeccion? La
desunidén soélo tiene lugar entre seres que tienen diferencia el uno con el
otro, pero que deberian y podrian formar una unidad y, en consecuencia,
en realidad son una sola cosa. Ya, por esta razén general, aquel ser con el
cual el hombre se siente desunido, debe ser para él un ser innato, pero a
la vez un ser de otra calidad que aquel que le da la sensacién y la
conciencia de la reconciliacion y de la unidad con Dios, o lo que es igual,
consigo mismo.

Este ser no es otra cosa que la inteligencia -la razén o el entendimiento-.
Dios, considerado como punto extremo del hombre, como ser no
humano, es decir, como ser personal -es la esencia objetivada de la
inteligencia. La esencia pura, perfecta, impecable, divina, es la conciencia



de la inteligencia con respecto a su propia perfeccion. La inteligencia no
sabe nada de los sufrimientos del corazén; no tiene concupiscencia,
pasiones, indigencias y por eso mismo no tiene defectos y debilidades
como el corazén. Hombres de pura inteligencia que nos representan y
personifican la esencia de la inteligencia, aunque sea en forma unilateral
y por eso mismo caracteristica, no tienen sufrimientos ni pasiones, ni los
excesos de hombres sentimentales. No tienen ninguna pasiéon para un
objeto finito, es decir, determinado, no se dan en prenda, son libres. No
necesitar nada y por esta falta de necesidades parecerse a los dioses
inmortales -todo es vanidad- estas y semejantes palabras son lemas de
hombres de una inteligencia abstracta. La inteligencia es el ser neutral,
indiferente, incorruptible, no apasionado, que existe en nosotros. Es la luz
del intelecto que no tiene efectos. Es la conciencia categérica y
desconsiderada del objeto como tal, porque la inteligencia es de
naturaleza objetiva; es la conciencia de lo que no tiene contradiccion,
porque es la unidad que carece de contradicciones; es la fuente de la
identidad légica; y es, finalmente, la conciencia de la ley, de la necesidad,
de la regla, de la medida, porque ella misma es la actividad de la ley, la
necesidad de la naturaleza de los objetos, la regla de las reglas, la medida
absoluta, la medida de las medidas. Sélo por medio de la inteligencia el
hombre puede juzgar y obrar en contradiccidon con sus sentimientos mas
caros, es decir, personales, siempre cuando lo mande asi el Dios de la
inteligencia, la ley, la necesidad, el derecho. El padre, quien en su calidad
de juez condena a su propio hijo a la muerte porque lo sabe culpable, sélo
puede hacerlo como hombre de inteligencia y no como hombre
sentimental. La inteligencia nos hace ver las faltas y las debilidades hasta
de nuestros seres queridos, y hasta las propias. Por eso nos coloca a
menudo en una situacion penosa frente a nosotros, frente a nuestro
corazén. No queremos dar la razén a la inteligencia ni queremos cumplir
la sentencia justa pero desconsiderada de la inteligencia por razones de
consideracion y de compasioén. La inteligencia es el poder propio de la
especie; el corazéon representa los asuntos especiales e individuales, la
inteligencia, los generales; ella es el poder y la esencia sobrehumana, es
decir, personal y superimpersonal en el hombre. Sélo por medio de la
inteligencia y en la inteligencia, el hombre tiene el poder de prescindir de
si mismo, de su esencia subjetiva y personal y de elevarse a formar ideas
y resoluciones generales, distinguir el objeto de las impresiones que hace
sobre nuestro sentimiento, y considerarlo en y por si mismo, sin relacion
al hombre. La filosofia, la matematica, la astronomia, la fisica, en una
palabra, la ciencia en general, es la prueba palpable de ello, porque es el
producto de esta actividad que, en verdad, es infinita y divina. Por eso
contradicen a la inteligencia también los antropomorfismos religiosos,
porque ella los niega en Dios. Porque ese Dios libre de
antropormorfismos, y sin efectos y consideraciones, no es otra cosa que
la esencia propia y objctivada de la inteligencia.

Dios, como Dios, como ser no sentimental ni materialmente definido, no
humano y no finito, es solamente objeto de la inteligencia; es el ser no
sensual, inconcebible, inimaginable, abstracto y negativo que no tiene ni
forma ni figura; sélo es comprendido por la abstraccién y la negacion y



por lo tanto es un objeto. ;Por qué? Porque no es otra cosa que el ser
objetivado de la fuerza intelectual, o en general de la fuerza o actividad
(cualquiera que sea la designaciéon que se le dé) por la cual el hombre no
puede creer, sospechar, representarse, o pensar en abstracto ningun otro
espiritu -pues el concepto del espiritu es solamente el concepto del
pensamiento de la comprension, y de la inteligencia-. Cualquier otro
espiritu es un fantoche creado por la fantasia -y ninguna otra inteligencia
que la inteligencia que lo ilumina y obra en él-. El no puede hacer otra
cosa que separar la inteligencia de las barreras de su individualidad. El
espiritu infinito para diferenciarlo del espiritu finito, no es por lo tanto otra
cosa que la inteligencia separada de los limites de la individualidad
corporal -porque el individuo y el cuerpo son inseparables- es la
inteligencia considerada o basada en si misma. Dios, dicen los
escolasticos y los padres eclesiasticos y, ya mucho antes de ellos, los
fil6sofos paganos, Dios es un ser inmaterial, es la inteligencia, el espiritu,
la razén pura. De Dios como Dios no se puede formar una imagen; pero
iacaso puedes formarte una imagen de la razén, de la inteligencia? Tiene
ella una forma, ;no es acaso, su actividad, la mas inconcebible y la mas
irrepresentable? Dios es inconcebible; pero ¢conoces tu, acaso, la
esencia de la inteligencia? ¢Has investigado la operacion misteriosa del
acto de pensar, el ser misterioso de la conciencia de ti mismo? ;No es la
conciencia de si mismo el enigma de los enigmas, no han explicado y
comparado ya los antiguos misticos, escolasticos y padres eclesiasticos
la incomprensibilidad y la irrepresentabilidad del espiritu humano? ¢No
han identificado por lo tanto la esencia de Dios en realidad con la esencia
del hombre? (1). Por eso, recién Dios, como Dios -en calidad de un ser
sblo concebible y objetivado por la razén-, no es otra cosa que la razén
objetivada. ;Qué es la inteligencia o la razén? Sélo Dios te lo dice. Todo
debe expresarse, revelarse, objetivarse, afirmarse. Dios es la inteligencia
que se afirma y que se expresa como el ser supremo. Para la imaginacion
la razén es la o una revelacion de Dios; pero para la razén es Dios la
revelacion de la razén porque lo que es la razén, y lo que puede, la razén
recién llega en Dios a ser objeto. Dios, dice la razén, es la necesidad del
pensamiento, es un pensamiento necesario, es el grado maximo de la
fuerza intelectual. La razén no puede limitarse a los objetos y seres
sensitivos; recién cuando llega al Ser Supremo, primario, necesario que
sblo es objeto de la razén, entonces esta satisfecho. ;Por qué? Porque
recién al llegar a este ser ha llegado a si mismo; porque recién en el
pensamiento del Ser Supremo existe el Ser Supremo de la inteligencia, y
si alcanza el grado maximo del poder intelectual y de la abstraccion, asi
como nosotros en general sentimos un vacio, un claro, un defecto en
nosotros y en consecuencia somos infelices y estamos descontentos
mientras que no llegamos al ultimo grado de un poder hacia el cual no
nos puede llevar la facultad innata para tal o cual arte, tal o cual ciencia.
Porque sélo la mas alta perfecciéon del arte o sea el arte de las artes y sélo
el mas alto grado del pensamiento o sea la razén, no satisfacen. Sélo
cuando piensas en Dios piensas en el sentido estricto de la palabra,
porque recién Dios es la fuerza positiva realizada, perfecta y completa.
Recién cuando piensas Dios, piensas la razén tal como es en realidad
aunque mediante tu fuerza imaginativa te representas en seguida este ser



como un ser distinto de la razén; porque como ser sensitivo estas
acostumbrado a distinguir continuamente el objeto de la inteligencia del
objeto de la imaginacién y aplicando mediante la fuerza imaginativa esta
costumbre también al ser intelectual, atribuyendo nuevamente e
indebidamente a la existencia intelectual y a la idea, una existencia
sensitiva de la cual habias prescindido.

Dios, como ser metafisico, es la inteligencia satisfecha en si misma, o
mas bien a la inversa, la inteligencia satisfecha en si misma que piensa de
si misma como de un ser absoluto; es Dios como ser metafisico. Todas
las determinaciones metafisicas de Dios son por lo tanto solamente
determinaciones verdaderas si se las comprende como determinaciones
intelectuales de la inteligencia.

La inteligencia es el ser originario y primitivo. La inteligencia deriva todas
las cosas de Dios como de su primera causa, encuentra que sin suponer
una causa intelectual el mundo sea abandonado a la casualidad que no
tiene ni sentido ni fin; quiere decir, s6lo se encuentra en si y en su
esencia la causa y el objeto del mundo, cuya existencia sélo le es
concebible si se explica por medio de la fuente de todos los conceptos
claros y distintos, es decir, por si misma. Sélo el ser que actua con
intencion y segun finalidades determinadas, es decir, que obra con
inteligencia es para ésta (2) el ser verdadero, verdadero en si mismo y que
tiene su evidencia y su certeza por si mismo. Por lo tanto, lo que no tiene
intenciones debe tener la causa de su existencia en la intencion de otro
ser intelectual. Y por eso la inteligencia considera su esencia como la
esencia premundial; primaria y primordial, que siendo en el rango el Ser
Supremo pero segun el tiempo el ser ultimo de la naturaleza, se convierte
en el ser que también segun el tiempo es el primero.

La inteligencia es para si el criterio de todas las cosas reales y
verdaderas. Lo que es sin inteligencia, lo que se contradice, es la nada; lo
que contradice a la razén, contradice a Dios. Asi, por ejemplo, contradice
a la razén ligar al concepto de la realidad maxima los limites del tiempo y
del espacio. Por lo tanto, niega estos limites en Dios, porque contradicen
a su esencia. La razén sélo puede creer en un Dios que coincide con su
esencia, en un Dios que no esta debajo de su propia dignidad, sino que
representa su esencia propia, que quiere decir que la razén cree
solamente en si misma, en la realidad y la verdad de su propia esencia. La
razén no se hace depender de Dios, sino que hace depender a Dios de si
misma. Hasta en la edad de la fe que sélo creia en la autoridad y en los
milagros, la inteligencia se consideraba, por lo menos formalmente, el
criterio de la divinidad. Dios es todo y puede todo, asi se dijo, debido a su
omnipotencia infinita; pero sin embargo es una nada y no puede hacer
nada en lo que contradice a si mismo, es decir, por encima de la esencia
de Dios, esta la esencia de la inteligencia como criterio de lo que Dios
tiene que afirmar o negar, de lo que es positivo y negativo. ;Puedes tu
creer en un Dios que sea un ser irrazonable y apasionado? Jamas. ¢ Por
qué no? Porque contradice a tu inteligencia el aceptar un ser apasionado
e irrazonable como ser divino. ;Qué es luego lo que tu afirmas ahora que



objetivas en Dios? Es tu propia inteligencia. Dios es tu concepto e
inteligencia mas alta de tu poder intelectual supremo. Dios es el
contenido de todas las realidades, es decir, el contenido de todas las
verdades de la inteligencia. Lo que yo conozco como esencial en mi
inteligencia, lo supongo como existente en Dios: Dios es aquello que mi
inteligencia concibe como esencia suprema. Pero lo que yo conozco
como esencial, en ello se manifiesta la esencia de mi inteligencia y se
manifiesta la fuerza de mi poder intelectual.

La inteligencia es, por lo tanto, el Ens realissimum, la esencia mas real de
la antigua Ontoteologia. En el fondo, dice la Ontoteologia, no podemos
concebir a Dios de otra manera que atribuyéndole todo Ilo que
encontramos de real en nosotros mismos, sin ninguna clase de limites (3).
Nuestras cualidades positivas y esenciales, nuestras realidades, son, por
lo tanto, las realidades de Dios, pero en nosotros tienen limites, en Dios
no. Mas, ¢quién quita los limites a las realidades, quien los aleja? Es la
inteligencia; ¢qué otra cosa es, por lo tanto, aquel ser concebido sin
ninguna clase de limites, que la esencia de la inteligencia que, con sus
ideas, aleja y destruye todos esos limites? Asi como tu concibes a Dios,
asi piensas tu mismo. La medida de tu Dios es la medida de tu
inteligencia. Concibes ti a Dios como limitado; entonces tu inteligencia
es limitada. Concibes a Dios como ilimitado: entonces tampoco tu
inteligencia es limitada. Concibes a Dios como un ser corporal, entonces
afirmas con ello que tu inteligencia esta libre del limite corporal. En el ser
ilimitado representas solamente la inteligencia ilimitada y declarando
luego ese ser ilimitado por el Ser Supremo y mas real de todos, entonces,
en verdad, no dices otra cosa que: la inteligencia es el Ser Supremo.

La inteligencia es, ademas, el ser independiente y auténomo. Todo lo que
tiene inteligencia es dependiente. Un hombre sin inteligencia es también
un hombre sin voluntad. Quien no tiene inteligencia se deja seducir, cegar
y emplear como medio por otras personas. ;Quién podria tener en su
voluntad una finalidad propia si en su inteligencia es un medio de otras
personas? Soélo quien piensa es libre y autonomo. Soélo por su
inteligencia el hombre convierte los seres fuera y debajo de él en simples
medios de su existencia. Independiente y autbnomo es solamente en
general lo que es fin y objeto para si mismo. Pero lo que es fin y objeto
para si mismo, es precisamente por esta razén -en cuanto es objeto de si
mismo-, ya no un medio y un objeto para otros seres. Ser sin razén es en
una palabra ser objeto para otros; tener inteligencia es ser para si, es ser
sujeto. Pero lo que ya no es para otros, sino para si mismo, rechaza toda
dependencia de otro ser. Por cierto, nosotros, hasta el momento de
pensar, dependemos de los seres que existen fuera de nosotros; pero en
cuanto nosotros pensamos, o sea en la accion de pensar como tal, no
dependemos de ningun otro ser (4). La actividad de pensar es la actividad
propia de si mismo. Cuando yo pienso, dice Kant en el libro recién citado,
soy consciente de que es mi propio yo el que piensa en mi y no acaso
otra cosa; deduzco, por lo tanto, que esta accion de pensar mia no es
inherente a otro ser fuera de mi, sino que es propio de mi mismo, que por
lo tanto yo soy una substancia, es decir, que existo para mi mismo sin ser



el predicado de otro objeto. Aunque nosotros siempre necesitamos del
aire en nuestra calidad de fisicos, convertimos, sin embargo, al aire, de
un objeto de necesidad en un objeto de la actividad del pensamiento que
no necesita de nada, es decir, lo convertimos en un simple objeto para
nosotros. En la respiracion soy yo el objeto del aire y el aire es el sujeto.
Pero haciendo del aire un objeto del pensamiento, de la investigacion, del
andlisis, invierto aquella relacion haciendo de mi el sujeto y del aire el
objeto. Pero dependiente solamente es lo que es objeto de otro ser. Asi la
planta es dependiente del aire y de la luz, es decir: ella es un objeto para
el aire y la luz, no para si misma. Por cierto son a la vez la luz y el aire
objetos para la planta. La vida fisica en general no es otra cosa que ese
eterno cambio entre sujeto y objeto, ser medio y ser finalidad. Nosotros
consumimos el aire y somos consumidos por él; disfrutamos y somos
disfrutados. Sdlo la inteligencia es el ser que disfruta a todas las demas
cosas sin ser disfrutada por ellas -es el ser que solamente se disfruta a si
mismo y se satisface a si mismo, es el sujeto absoluto, es el ser que no
puede rebajarse para ser objeto de otro ser, porque convierte a todos los
objetos en objetos y predicados de si mismo y comprende todos los
objetos en si porque ella misma no es objeto, porque es libre de todos los
objetos.

La unidad de la inteligencia es la unidad de Dios. Para la inteligencia la
conciencia de su unidad y universalidad es esencial, ella misma no es
otra cosa que la conciencia de si misma, como de una unidad absoluta, es
decir: lo que vale para la inteligencia es para ella una ley absoluta y
generalmente valida; es imposible pensar que aquello que se contradice,
que es erréneo y sin razon, sea en algun lugar verdadero, y viceversa lo
que es verdadero y razonable sea en algun lugar erréneo y sin razon.
Puede haber seres inteligentes que no se parecen a mi, y sin embargo
estoy seguro de que no existen seres inteligentes que tengan otras leyes
y otras verdades de las que yo reconozco; pues, cada espiritu,
forzosamente reconoce que 2 x 2 son 4 y que el amigo es preferible al
perro. (5). No tengo ni la mas remota idea de una inteligencia
esencialmente diferente de la que actua en el hombre. Mas bien cualquier
otra inteligencia supuesta soélo es una afirmacion de mi propia
inteligencia, vale decir, de una idea mia, de una imaginacién que esta
dentro de mi poder intelectual. Lo que pienso lo hago yo mismo
-naturalmente sélo en casos puramente intelectuales- lo que yo concibo
como ligado, lo ligo yo mismo, lo que yo concibo como separado, lo
separo yo mismo; lo que concibo como destruido y negado, lo destruyo y
niego yo mismo. Si por lo tanto concibo, por ejemplo, una inteligencia en
que la imaginacion o la realidad del objeto esté ligado directamente con la
idea misma, entonces la ligo yo en verdad; mi inteligencia o mi fuerza
imaginativa es el medio que liga aquellas diferencias o contradicciones.
¢ Como seria posible que tu te las representaras como ligadas -sea esta
representaciéon clara o confusa- si no las ligaras en ti mismo? Pero
cualquiera que sea la inteligencia que un individuo determinado humano
concibe diferente de la propia inteligencia, esa otra inteligencia sélo es la
inteligencia que obra en general en el hombre, es la inteligencia librada de
los limites de aquel individuo determinado. La unidad esta en el concepto



de la inteligencia. La imposibilidad que existe para la inteligencia de
concebir dos seres supremos y dos substancias infinitas, dos dioses,
radica en la imposibilidad de que la inteligencia se contradiga a si misma,
negando su propia esencia, destruyéndola y multiplicandola.

La inteligencia es el ser infinito. La infinidad esta ligada directamente a la
unidad, lo finito directamente a la pluralidad. Lo finito -en el sentido
metafisico- descansa en la diferencia entre la existencia y la esencia,
entre la individualidad y la especie; la infinidad descansa en la unidad de
la existencia y de la esencia. Por eso es finito lo que puede compararse
con otros individuos de la misma especie; infinito es lo que soélo es
idéntico consigo mismo, lo que no tiene un rival, que por lo tanto no
forma, como individuo, parte de una especie, sino que constituye en una
sola unidad la especie y el individuo, la esencia y la existencia. Pero asi
es la inteligencia, ella tiene su esencia en si misma y por lo tanto nada
fuera o al lado de ella se le podria comparar; es incomparable porque ella
misma es la fuente de todas las comparaciones; es inconmensurable
porque es la medida de todas las medidas y por eso medimos todo con la
inteligencia; no puede ser subordinada a ningun otro ser o especie mas
sublime, porque ella misma es el principio supremo de todas las
subordinaciones y porque se subordina a todas las cosas y seres. Las
definiciones especulativas de los fildsofos y teélogos de Dios, como ser
en que no se puedeh distinguir la esencia y la existencia en que todas las
cualidades que tiene lo constituyen a él de manera que el sujeto y el
predicado sean idénticos en él, todas estas determinaciones, son, por lo
tanto, también conceptos deducidos de la esencia de la inteligencia.

La inteligencia, o sea la razon, es, finitamente, un ser necesario. La razén
existe porque solo la existencia de la razon es razén; porque sin la
existencia de la razén no habria ninguna conciencia, todo seria una nada
y la existencia seria igual a la inexistencia. Recién la conciencia
fundamenta la diferencia entre la existencia y la no existencia. Recién en
la conciencia se manifiesta el valor del ser, el valor de la naturaleza. ¢ Por
qué existe en general una cosa cualquiera en el mundo entero? Por la
sencilla razén de que sin existencia alguna, existiria la nada; si no
existiera la razén, habria solamente la sinrazén, luego por eso existe el
mundo, porque seria una insensatez que el mundo no existiera. En la
insensatez de su no existencia encuentras tu el verdadero sentido de su
existencia; en la sinrazén de la suposicién que no existiera encuentras la
razon por la cual no existe. La nada, la no existencia, carece de finalidad,
carece de sentido, carece de inteligencia. S6lo la existencia tiene objeto,
tiene causa y tiene sentido. La existencia existe porque sélo la existencia
significa razén y verdad; la existencia es la necesidad absoluta y la
absoluta necesidad. ;Cual es la causa del ser que se siente a si mismo, o
sea, de la vida? Es la necesidad de la vida, pero ¢para quién es ella, la
necesidad? Para lo que no vive. El ojo, no lo ha hecho un ser que ve, pues
si ve ¢para qué se hace un ojo? No; solamente un ser que no ve necesita
del ojo. Nosotros todos, hemos venido a este mundo sin saber y sin
voluntad. Pero hemos venido para que exista la ciencia y la voluntad.
¢ Cual es, por lo tanto, la causa de la existencia de este mundo? El existe



por necesidad y no por la necesidad que hubiera en otro ser diferente de
él -lo que seria una contradiccion-, sino por propia necesidad intrinseca,
por la necesidad de las necesidades, porque sin este mundo no existe
ninguna necesidad, y sin necesidad, ninguna razén, como ninguna
inteligencia. La nada de la cual ha surgido este mundo, es la nada sin el
mundo. Por consiguiente es la negacion, como se expresan los filésofos
especulativos, o sea la nada, la negaciéon del mundo -pero no una nada
que se destruye a si misma- es decir, la nada que existiria por imposible,
si no hubiera el mundo. Por cierto, surge el mundo de una necesidad, de
una pena; pero seria una especulacién equivocada convertir esta pena en
un ser ontolégico -mas bien es ese defecto (pena) simplemente el defecto
que existe en la supuesta no existencia del mundo-. Luego, el mundo sélo
es necesario para si mismo y por si mismo. Pero la necesidad del mundo
es la necesidad de la razén. La razén es el contenido de todas las
realidades -porque, ¢ qué serian todas las glorias de este mundo sin la luz,
y qué seria la luz extrinseca sin la luz intrinseca?- la razén es el ser mas
indispensable, es la necesidad mas profunda y mas esencial. La razén es
la conciencia de la existencia, es la existencia consciente de si mismo;
recién en la razéon manifiéstase la finalidad, el sentido de la existencia. La
razon es la existencia objetivada como fin de si mismo -es la finalidad de
todas las cosas-. Lo que es objeto para si mismo, es el ser supremo. Lo
que se domina a si mismo es omnipotente.

Notas

(1) En su libro Contra los académicos que Agustin escribié cuando era todavia, en cierto
modo, pagano, dice (lib. lll, c. 12), que el bien supremo del hombre consta en el espiritu
o mas bien en la inteligencia. En cambio en el libro (lib. 1, c. 1) que el mismo Agustin
escribiéo como tedlogo cristiano, corrige esta manifestacion en la siguiente forma: mejor
habria dicho: en Dios; porque el espiritu disfruta, para ser beato, a Dios como su ser
supremo. ;Acaso importa esto una diferencia? ;o es acaso mi ser alli donde es mi ser
supremo?

(2) Quiere decir, como se comprende por si solo, que se trata aqui la inteligencia
separada de la sensualidad, de una inteligencia teistica hecha ajena a la naturaleza.

(3) Kant, Lecciones sobre la doctrina filoséfica de la religion, Leipzig 1817, pag. 39.

(4) Esto vale hasta del acto intelectual en su calidad de acto fisiolégico; porque la
actividad cerebral es, aunque supone al acto de respiracion y a otros procesos, una
actividad propia e independiente.

(5) Malebranche. Del mismo modo dice el astronomo Chr. Huygens, en su ya citado libro
Cosmotheoros: ;Acaso podria existir otra inteligencia diferente de la nuestra? ;Acaso
podria considerarse en Jupiter y Marte por injusto y necio lo que para nosotros es justo
y loable? Por cierto esto no es probable ni tampoco posible.



CAPITULO CUARTO
Dios como esencia moral o ley moral

Dios, como Dios -el ser infinito general que carece de antropomorfismos y
es exclusivamente creado por la inteligencia-, no tiene para la religién
mayor importancia que un principio fundamental para una ciencia
especial; sélo es el supremo y ultimo punto de contacto, es, por decir asi,
el punto matematico de la religion. La conciencia de la limitaciéon y
nulidad humana que se liga con la conciencia de aquel ser, no es, en
ningun modo, una conciencia religiosa; mas bien caracteriza al escéptico
y al materialista, al naturalista y al panteista. La fe en Dios -por lo menos
en el Dios de la religiéon-, s6lo se pierde donde, como en el escepticismo,
panteismo y materialismo, se pierde la fe en el hombre, por lo menos en el
hombre tal como es en la religion. Pero, asi como la religion no toma en
serio la nulidad del hombre (1), asi tampoco toma en serio aquel ser
abstracto con que se liga la conciencia de su nulidad. La religiéon sélo
toma en serio las determinaciones que objetivan al hombre para si
mismo. Negar al hombre significa negar la religién.

Seguramente la religiéon tiene un interés en que el ser objetivado sea otro
que el hombre y por lo mismo recién ella tiene mas interés todavia en que
aquel otro ser sea a la vez humano. El que sea otro, sélo afecta a la
existencia, pero él que sea humano, a la esencia intrinseca de aquel ser.
Si fuere otro ser por su esencia, ¢que podria interesar al hombre su
existencia o su no existencia? ¢ Cémo podria tener un interés marcado en
su existencia si su propia esencia no tomara parte en ella?

Un ejemplo: Si yo creo, dice el libro de las Concordias, que solamente la
naturaleza humana hubiese sufrido para mi, entonces Cristo seria un mal
salvador porque hasta él necesitaria de un redentor. De este modo se
exige, debido a la necesidad de salvacién, otro ser distinto del hombre,
que sea mayor que éste. Pero tan pronto que este otro ser se ha creado,
originase también el deseo del hombre hacia si mismo, hacia su propia
esencia, y, en consecuencia, reponese en seguida el hombre: Seria un
Cristo mal hecho que sélo seria un Dios, una persona divina, sin
humanidad. No, amigo; donde tu pones a Dios debes poner también a la
humanidad. El hombre quiere satisfacerse en la religion; la religion es su
bien supremo. Pero ;como podria él encontrar en Dios solaz y paz, si
Dios fuese un ser esencialmente diferente? ;Cémo puedo yo compartir la
paz de un ser si yo no soy de su esencia? Cuando su ser es diferente,
también lo sera su paz y su paz no es para mi. {Cémo puedo, entonces



compartir su paz si no puedo comprobar su esencia? ¢y como puedo
compartir su esencia si soy un ser realmente diferente? Todo ser vivente
siente la paz s6lo en su propio elemento, sélo en su propia esencia. Si por
lo tanto el hombre siente paz en Dios, sélo la siente porque Dios es su
verdadera esencia. Porque recién en Dios el hombre esta en si mismo,
porque donde hasta ahora buscaba la paz y lo que tomaba por su esencia,
era otro ser ajeno. Por eso, si el hombre quiere satisfacerse en Dios, debe
hallarse a si mismo en Dios. Nadie gustara de la divinidad misma, pues
ella quiere ser gustada solamente de tal manera que se la contemple en la
humanidad de Cristo, y si no encuentras de esta manera la divinidad, no
tendras jamas la tranquilidad del espiritu. (2). Cualquier cosa descansa en
el lugar en el cual ha sido nacida. El lugar de donde ha nacido Dios es la
divinidad. Ella es mi patria. ; Tengo yo un padre en la divinidad? Si; no
solamente tengo alli un padre, sino que me tengo alli a mi mismo. Antes
de que yo naciera, habia nacido en la divinidad. (3)

Por eso un Dios que sélo expresa la esencia de la inteligencia, se interesa
no solamente por el hombre, sino también por los seres fuera del hombre,
por la naturaleza. El hombre intelectual se olvida a si mismo por la
naturaleza. Los cristianos se burlaban de los filé6sofos paganos porque en
vez de pensar en si mismos y en su salvacion, pensaban solamente en las
cosas fuera de ellos. El cristianismo sélo piensa en si mismo. La
inteligencia contempla con el mismo entusiasmo a las chinches y los
piojos que a la imagen de Dios, que es el hombre. La inteligencia es la
indiferencia e identidad absoluta frente a todas las cosas y seres. Ni al
cristianismo, ni al entusiasmo religioso -es al hombre intelectual al cual
debemos la existencia de la Botanica, de la Mineralogia, de la Zoologia,
Fisica y Astronomia. En una palabra: la inteligencia es un ser universal
panteistico, es el amor al Universo; pero la determinacion caracteristica
de la religion, especialmente de la religién cristiana, es que ella constituye
un ser absolutamente antropoteistico, el amor exclusivo del hombre hacia
si mismo, la afirmaciéon exclusiva del ser humano y esto del ser
sujetivamente; porque por cierto la inteligencia afirma también la esencia
del hombre, pero la esencia objetiva, la esencia que se refiere al objeto
por amor al objeto, la esencia cuya representacion precisamente es la
ciencia. El hombre que quiere y debe satisfacerse en la religiéon debe por
lo tanto tener en ella todavia otra cosa que solamente la esencia de la
inteligencia, y esta otra cosa debe contener el modelo propiamente dicho
de la religion. La determinacion intelectual y razonable de Dios, tal como
se presenta en la religion y especialmente en la cristiana, es ante todo
una representacion de la perfeccion moral. Pero Dios, en su calidad de
ser perfectamente moral, no es otra cosa que la idea realizada y la ley
personificada de la moral (4), es la esencia moral absoluta del hombre,
concebido como ser absoluto -es la propia esencia del hombre-; pues el
Dios moral exige del hombre, ser asi como es él mismo: Santo es Dios, y
asi como Dios debéis ser santos vosotros. Dios es la propia conciencia;
de lo contrario ¢cémo podria temblar ante el Ser Divino, acusarse delante
de él y hacerle juez de sus mas intimas ideas y pensamientos?



Pero la conciencia del ser moralmente perfecto, por ser una conciencia de
un ser abstracto, insensible para todo antropopatismo, nos deja frios y
vacios, porque la distancia, el vacio que sentimos entre nosotros y este
ser, es una conciencia no sentimental, pues es la conciencia de nuestra
nulidad personal, y de la nulidad mas sensible o sea moral. La conciencia
de la omnipotencia y eternidad divina frente a mi limitacion en espacio y
tiempo. no me afecta; porque la omnipotencia no me manda ser
omnipotente y la eternidad no me exige ser eterno. Pero de la perfeccion
moral no puedo ser consciente sin considerarla a la vez como una ley
para mi. La perfeccion moral depende, por lo menos para la conciencia
moral, no de la naturaleza, sino exclusivamente de la voluntad, es una
perfeccion de la voluntad, es la voluntad perfecta. Pero no puedo
concebir la voluntad perfecta, la voluntad que es idéntica con la ley, que
es la misma ley, sin concebirla, a la vez como objeto de la voluntad, vale
decir, como deber para mi. En una palabra: la idea del ser moralmente
perfecto, no es de ninguna manera sélo una idea tedrica y pacifica, sino
que a la vez es practica, pues incita a la accién y a la imitacién y me pone
en tensién y contradiccion conmigo mismo. Pues al decirme como debo
ser, me dice a la vez sin ninguna clase de adulacion lo que no soy (5), y
esta discrepancia es en la religion tanto mas penosa y tanto mas terrible
por cuanto opone al hombre su propio ser, como si fuera otro y ademas
como si fuera un ser personal, como un ser que odia y maldice a los
pecadores excluyéndolos de su gracia y de la fuente de toda salvaciéon y
felicidad.

Y de qué modo se salva el hombre de esta discrepancia que existe entre
él y el ser perfecto, de la pena de la conciencia de sus pecados, del
sufrimiento proveniente de la sensacién de su nada? ;Cémo le quita al
pecado su aguijon mortifero? Sélo convirtiendo el corazén y el amor en la
conciencia del poder y de la verdad, considerando el Ser Divino no ya
como una ley, como un ser moral, o un ser intelectual, sino mas bien
como un ser amante y cordial y que subjetivamente sea también humano.

La inteligencia sélo juzga segun el rigor de la ley; el corazén, en cambio,
se acomoda, es benigno, bendévolo, considerado, humano. A la ley, que
solo representa la perfecciéon moral, nadie puede satisfacerla; pero por
eso mismo no basta la ley para el hombre, para el corazéon. La ley
condena; pero el corazén se apiada del pecador. La ley s6lo me afirma
como ser abstracto, el corazén como ser real. El corazon me da la
conciencia de que yo soy hombre, la ley sélo me hace ver que soy un
pecador, que no soy nada (6). La ley somete al hombre bajo su dominio, el
amor lo hace libre.

El amor es el vinculo, el principio de mediciéon entre el ser perfecto y el
imperfecto, entre el ser pecaminoso y el puro, entre lo general y lo
individual, entre la ley y el corazén, entre lo divino y lo humano. El amor
es Dios mismo y fuera del amor no hay Dios. El amor hace del hombre un
Dios y convierte a Dios en un hombre. El amor fortifica lo débil y debilita
lo fuerte, humilla lo altivo y eleva lo humilde, espiritualiza la materia y
materializa al espiritu. El amor es la unidad verdadera entre el Dios y el



hombre, entre el espiritu y la naturaleza. En el amor, la naturaleza
ordinaria se vuelve espiritu y el espiritu noble se vuelve naturaleza. Amor,
visto desde el punto de mira del espiritu, significa anular el espiritu; visto
desde el punto de la materia significa anular la materia. El amor es
materialismo; un amor inmaterial carece de sentido. En el afan del amor
hacia un objeto remoto, afirma el idealista abstracto, contra su voluntad,
la realidad de la sensualidad. Pero al mismo tiempo el amor es el
idealismo de la naturaleza; el amor es espiritu. S6lo el amor convierte al
ruisefior en un cantor; sélo el amor adorna los 6rganos de reproducciéon
de la planta con un caliz. Pero jcuantos milagros produce el amor en
nuestra vida diaria! Lo que separa la fe, la confusidn, la locura, lo une el
amor. Lo que los antiguos misticos decian de Dios expresando que seria
el ser mas sublime y, sin embargo, mas ordinario, esto vale en realidad
del amor y no de un amor soinado e imaginario sino del amor real, del
amor que consta de carne y de sangre.

Efectivamente, sélo del amor que consta de carne y de sangre, pues sélo
este amor puede perdonar los pecados cometidos por carne y sangre. Un
ser exclusivamente moral no puede perdonar lo que es contra la ley de la
moralidad. Lo que niega a la ley, es negado por la ley. El juez moral que
no deja penetrar sangre humana en su sentencia, condena sin
consideraciones e inexorablemente al pecador. Por lo tanto, si se
considera a Dios como un ser que perdona pecados, no se le contempla
por cierto como un ser inmoral, pero tampoco como un ser humano. La
extincion del pecado significa la extinciéon ge la justicia abstracta moral -y
la afirmacion del amor, de la misericordia, de la sentimentalidad-. Los
seres abstractos no son los seres sensibles, misericordiosos. La
misericordia es la justicia de la sensibilidad. Por eso Dios perdona los
pecados de los hombres no como Dios abstracto, intelectual, sino como
Dios sensual hecho carne. Dios, como hombre, no peca: pero reconoce y
hasta se carga de los sufrimientos, de las necesidades, de las angustias,
de la sensualidad. La sangre de Cristo nos limpia ante los ojos de Dios de
nuestros pecados y es solamente su sangre humana la que hace a Dios
misericordioso y apaga su ira, es decir, que nuestros pecados nos son
perdonados no porque no somos seres abstractos, sino porque somos
seres de carne y sangre (7).

Notas

(1) La imaginacién o la expresion de la nulidad del hombre ante Dios dentro de la
religion, es la ira de Dios; porque asi como el amor de Dios es la afirmaci6bn, asi su ira es
la negacion del hombre. Pero precisamente esta ira no es seria. Dios ... no es iracundo
en el sentido propio de la palabra. No es seriamente iracundo aunque se crea que él esté
enojado o que castigue. Lutero, Obras completas, Leipzig 1729. Y, VIII, pag. 208. Esta
edicién soélo se cita indicando la parte correspondiente.

(2) Lutero, T. lll, pag. 589.



(3) Sermones de varios doctores antes y después de los tiempos de Tauler, Hamburgo
1621, pag. 81.

(4) Hasta Kant dice en sus ya varias veces citadas Lecciones sobre una doctrina
religiosa filosofica, que pronuncié todavia bajo el reinado de Federico Il (pagina 135).
Dios es, por decir asi, la misma ley moral pero considerada como una persona.

(5) Lo que menoscaba a nuestro orgullo, segUn nuestro propio juicio, humilla. Luego
humilla la ley moral inevitablemente a cualquier hombre, cuando éste compara la
sensualidad de su naturaleza con esa ley, Kant, Critica de la razén practica, 4a. edicion,
pagina 232.

(6) Todos hemos pecado ... Con la ley empezaron los parricidas. Séneca. La ley nos
mata, Lutero. (T. XVI, pag. 320).

(7) Este mi Dios y Sefior ha adoptado mi naturaleza, carne y sangre, tal como yo las
tengo, y ha sido tentado y ha sufrido al igual que yo, pero sin cometer pecados; por eso
puede tener compasion con mi debilidad. Hebr. 5 Lutero (T. XVI, pagina 533): Cuanto
mas podamos traer a Cristo en nuestra carne, mejor. (En el mismo lugar, pag. 565): Dios
mismo, si se quiere tratar con él estando uno fuera de Cristo, es un Dios terrible, donde
no se encuentra solaz, sino unicamente ira y desgracia. (T. XV, pag. 298).



CAPITULO QUINTO

El secreto de la encarnacion o sea Dios
COMoO Sser sentimental

Es por la conciencia del amor por la cual el hombre se reconcilia con Dios
0 mas bien consigo mismo, o sea con su ser que se le enfrenta en la ley,
como si fuera otro ser. La conciencia del amor divino o lo que es lo
mismo, la contemplacion de Dios como un ser humano, es el secreto de la
encarnacion, del Dios que se ha hecho sangre, o que se ha convertido en
hombre. La encarnaciéon no es otra cosa sino la aparicion perceptible y
efectiva de la naturaleza humana de Dios. Dios no se ha hecho hombre a
causa de si mismo; es la angustia, la necesidad del hombre -una
necesidad que por lo demas hoy todavia reside en un alma religiosa- la
causa de la encarnacion. Dios se ha hecho hombre por misericordia,
luego ya en si mismo era un Dios humano antes de que se convirtiera en
un hombre real; porque afecté a su corazén la necesidad humana, la
miseria humana. La encarnacion era una lagrima de la misericordia divina,
luego es solamente la manifestacién de un ser de sentimientos humanos
y por eso de sentimientos esencialmente sensitivos.

Cuando uno, en la encarnacion, sélo contempla al Dios hecho hombre;
por lo tanto dicha encarnacién aparece como un acontecimiento
sorprendente, inexplicable y maravilloso. Pero el Dios hecho hombre sélo
es la aparicion del hombre hecho Dios; por eso a la condescendencia del
Dios hacia el hombre, preside necesariamente la elevacion del hombre a
Dios (1). El hombre ya existia en Dios, ya era Dios mismo, antes de que
Dios se convirtiera en un hombre, es decir, se manifestara como hombre.
De lo contrario, ;cémo podria Dios haberse hecho hombre? EIl viejo
principio de nada, nada se hace vale también en este caso. Un rey que no
se preocupa de la salud de sus subditos; que desde su trono no vive con
su espiritu en los hogares de aquéllos que en su modo de pensar no
habla como el hombre comun, tal rey tampoco corporalmente descendera
de su trono para hacer feliz a su pueblo con su presencia personal.
¢Acaso no ha ascendido el subdito hacia el rey antes de que el rey
ascienda al subdito? Y si el subdito se siente enterado y feliz por la
presencia de su rey, acaso este sentimiento sélo se refiere a esta
presencia visible como tal o mas bien a la presencia del espiritu de aquel
rey humano que es la causa de esta presencia. Pero lo que en realidad



para la religion es la causa, esto se convierte en la conciencia de la
religion, en una consecuencia. Asi, la elevacion del hombre a Dios se ha
convertido en una consecuencia de la condescendencia de Dios hacia el
hombre. Dios, dice la religién, se humanizé para divinizar al hombre (2).

Lo profundo e inconcebible, es decir, lo contradictorio que se encuentra
en la frase Dios es o se hace hombre, sélo proviene del hecho de que se
confunda el concepto o las determinaciones del ser general ilimitado
metafisico con el concepto o las determinaciones del Dios religioso, o sea
las determinaciones de la inteligencia con las determinaciones del
corazén -una confusion que es el mayor obstaculo del conocimiento
verdadero de la religidon. Pero en realidad tratase sélo de la forma humana
de Dios, que ya en su esencia, en lo mas profundo de su alma, es un Dios
misericordioso, humano.

En la doctrina eclesiastica esto se expresa de tal manera que no se
encarna la primera persona de la divinidad, sino la segunda, que
representa al hombre en y delante de Dios. Pero esta segunda persona es,
en realidad, como se vera mas adelante, la verdadera, total y primera
persona de la religién. La encarnacion sélo sin este concepto de
medicidén, que representa su punto de partida, parece ser misteriosa,
inconcebible, especulativa; mientras que considerada en unién con ese
concepto de medicidn, que representa su punto de partida, ese concepto
de mediciéon, es necesaria y logica. De ahi que asegurar que la
encarnacion sea un hecho puramente empirico o histérico que sélo puede
conocerse mediante una revelacién teoldgica, es la manifestacion de un
materialismo religioso absolutamente estupido; pues la encarnacion es
una consecuencia que descansa en una premisa muy facil de
comprender, pero asimismo es erroneo si se quiere deducir a la
encarnacion de razones puramente especulativas, es decir, metafisicas y
abstractas; porque la metafisica s6lo pertenece a la primera persona que
no encarnay que no es una persona dramatica. Semejante deduccion a lo
sumo podria justificarse en el caso de que se quisiera deducir
conscientemente de la metafisica la negacion de ella misma.

De este ejemplo vemos como se distingue la antropologia de la filosofia
especulativa. La antropologia no considera a la encarnacion como un
misterio especial y estupendo tal como lo es la especulaciéon seguida por
la apariencia mistica; ella mas bien destruye la ilusion de que después de
la encarnacion hubiera un secreto especial y sobrenatural; ella critica el
dogma y lo reduce a sus elementos naturales innatos al hombre, a su
origen intrinseco y su punto central o sea al amor.

El dogma nos da dos objetos: Dios y el amor. Dios es el amor; pero ¢qué
significa esto? ¢Es Dios todavia algo fuera del amor; un ser diferente del
amor? ;Es eso lo mismo que cuando el yo, de una persona humana
exclama conafecto: ella es el amor mismo? Por cierto es lo contrario:
deberia yo renunciar al nombre Dios, que expresa un ser especial y
personal, un sujeto diferente del predicado. De este modo se hace del
amor algo especial: Dios ha enviado su Hijo Unigénito por amor. De tal



manera el amor es rebajado debido a su fondo oscuro. Dios, el amor, se
convierte en una cualidad personal aunque sea esencial; pero en el
espiritu y en el alma, objetiva y subjetivamente, sélo tiene el rango de un
predicado o de un sujeto, no de la esencia; se convierte en una cosa
secundaria y se esfuma de la vista como algo accidental. Dios se me
presenta bajo otra forma que la del amor, se me presenta en forma de la
omnipotencia, de una fuerza sombria no ligada por el amor, de una fuerza
en la cual participan, aunque sea en grado menor, hasta los demonios, los
diablos.

Mientras que el amor no sea elevado al rango de una substancia y de una
esencia, existira en el fondo del amor un sujeto que, también sin el amor,
puede ser un monstruo, un ser demoniaco cuya personalidad difiere del
amor y es realmente del mismo y que goza con la sangre de los herejes e
infieles -es el fantasma del fanatismo religioso-. Pero sin embargo, el
amor es lo esencial en la encarnacién, aunque esté ligado todavia a cierta
oscuridad de la conciencia religiosa. El amor determina a Dios a
despojarse de su divinidad (3). Pero no por su divinidad como tal, y segun
la cual es él el sujeto en la frase: Dios es el amor, sino por el amor, o sea
el predicado llegé a negar su divinidad; luego es el amor una potencia y
una verdad superior a la divinidad. El amor vence a Dios. Era al amor al
cual Dios sacrificaba su majestad divina y ;qué clase de amor era?
¢Acaso era otro que el amor nuestro, al cual nosotros sacrificamos
nuestros bienes y nuestra sangre? ¢Era acaso el amor a si mismo, a si
mismo como a Dios? No, era el amor hacia el hombre, ¢pero no es el
amor al hombre un amor humano? ;Puedo yo amar al hombre sin amarlo
humanamente, sin amarlo asi como él mismo ama si es que ama en
verdad? ¢De lo contrario no seria el amor acaso un amor diabdlico? Pues
hasta el diablo ama al hombre, pero no por amor al hombre, sino por amor
a si mismo, es decir, por egoismo, para aumentar y extender su poder.
Pero Dios, al amar al hombre, lo ama por amor al hombre mismo, para
hacerlo bueno, feliz y santo. Acaso no ama entonces al hombre de tal
manera como el hombre verdadero ama al hombre? ;Y tiene el amor en
general pluralidad? ;No es acaso siempre idéntico consigo mismo, no es
el texto genuino y no falsificado de la encarnacién, simplemente el texto
del amor, sin ningun agregado, sin diferencia entre el amor divino y
humano? Porque aunque exista un amor egoista entre los hombres, el
amor verdadero, humano, que soélo es digno de este hombre, es aquel que
sacrifica lo que tiene por amor hacia el préjimo. ¢Quién es por lo tanto
nuestro redentor y reconciliador? ;Dios o el amor? Es el amor, porque no
Dios como Dios nos ha redimido, sino el amor, que esta por encima de la
diferencia entre la personalidad divina y la humana. Asi como Dios ha
renunciado a si mismo por amor, asi también nosotros por amor
deberiamos renunciar a Dios; porque si no sacrificamos a Dios el amor,
sacrificamos el amor a Dios, y tendriamos, a pesar del predicado del
amor, aquel Dios que es el mdigno del fanatismo religioso.

Ahora bien; habiendo sacado este texto de la encarnacion hemos al
mismo tiempo documentado la mentira del dogma y hemos reducido el
ministerio aparentemente sobrenatural y sobreintelectual a una verdad



sencilla y natural para el hombre, a una verdad que no es exclusiva de la
religion cristiana, sino que se encuentra en forma mas o menos
desarrollada en cualquier religion como religiéon. Pues toda religion que
reclama para si este nombre, supone que Dios no es indiferente frente a
los seres que lo adoran, que por lo tanto lo humano no le es ajeno, que él,
como objeto de la veneraciéon humana, es un Dios humano. Cada oracién
descubre el secreto de la encarnacion; en efecto, cada oracion es una
encarnacion de Dios. En la oracién yo hago descender a Dios a la miseria
humana, lo hago participar de mis sufrimientos y necesidades. Dios no es
sordo a mis quejas; él se apiada de mi, luego deniega su majestad divina,
su sublimidad que esta por encima de todo lo finito y todo lo humano; se
convierte en un hombre compainero de los hombres; pues me oye, se
apiada de mi, es afectado por mis sufrimientos. Dios ama al hombre -esto
quiere decir: Dios sufre por el hombre. El amor no es concebible sin
sentimiento, sin compasioén; itengo yo acaso compasion de un ser que
no siente? No, sélo siento para los que sienten y sélo por aquello, que yo
siento en mi mismo, cuyo sufrimiento yo mismo puedo sentir. La
compasioén supone seres iguales. La expresion de esta diferencia esencial
entre el Dios y el hombre es la encarnacion, es la providencia, es la
oracion (4).

La teologia, por cierto, que tiene e insiste en sus determinaciones
intelectuales metafisicas con respecto a la eternidad, lo indeterminable, lo
invariable y otras determinaciones abstractas que expresan la esencia de
la inteligencia, esta teologia niega la posibilidad de que Dios sufra, pero
con ello mismo niega también la verdad de la religion (5). Pues el hombre
religioso, cree, al hacer un acto de devocion en la plegaria, en una
participacion verdadera del ser divino en sus sufrimientos y necesidades,
cree en una voluntad de Dios, que se deja determinar por la insistencia de
la oracion, es decir, por la fuerza del corazoén. cree en la realizaciéon de su
pedido causado por la oracion. El hombre verdaderamente religioso
confia su corazon sin reparos a Dios; Dios le es un corazén sensible para
todo lo humano. El corazén solo puede dirigirse al corazén; sélo
encuentra solaz en si mismo, en su propio ser.

La aseveracion de que la realizacién del pedido mediante la oracion, ya
sea determinada desde la eternidad o ya sea incluida en el plan de la
creacion del mundo, es una ficcidon abstracta y desabrida de un modo de
decir mecanico, que contradice absolutamente a la esencia de la religion.
Nosotros necesitamos -dice con razén Lavater en el sentido de la religion-
un Dios arbitrario. Ademas, Dios es, también, en aquella ficciéon, un ser
determinado por el hombre en la misma forma que en la realizacién real
de un pedido efectuado por la fuerza de la oraciéon; sélo que la
contradiccién con la variabilidad y la indeterminabilidad de Dios, en que
reside la dificultad, es alejado a la distancia engaiosa del pasado o de la
eternidad. En el fondo, es lo mismo si Dios decide ahora, a raiz de mi
oracion, realizar mi pedido o si se ha decidido a ello antes de que el
mundo existiera.



Es la inconsecuencia mas grande rechazar como humano e indigno la
idea de un Dios que se deja determinar por la oracion, vale decir, por la
fuerza del sentimiento. Cuando se cree en un ser que es el objeto de la
veneracion, el objeto de la oracion, el objeto del sentimiento, en un ser
que es previsor y cuidadoso -una providencia que no es concebible sin
amor-, en un ser que es amante y que tiene como causa principal de su
esencia el amor, entonces se cree también que aquel ser tiene un corazén
psiquico y humano, aunque no sea anatomico. El sentimiento religioso,
como ya he dicho, todo lo confia a Dios -excepcion hecha de lo que el
sentimiento mismo rechaza. Los cristianos no daban a su Dios afectos
contradictorios a sus conceptos morales, pero los sentimientos y los
efectos sentimentales del amor y de la compasién, los atribuyeron a él sin
reparo y tienen que atribuirselos. Y el amor que atribuye a Dios por el
sentimiento religioso, es un amor propio, real y verdadero, no solamente
imaginado o supuesto. Dios es amado y ama a su vez, sélo en el amor
divino se objetiva y se afirma, pues, el amor humano. En Dios sélo se
ahonda el amor.

Contra este significado de la encarnacion aqui desarrollado, no se puede
objetar que la cuestiéon de la encarnacion cristiana tenga un caracter
especial y por lo menos un sentido muy diferente -lo que en cierto modo,
es verdad, como veremos mas adelante- que la encarnacion de los dioses
paganos, por ejemplo los de los griegos o indios. Estas encarnaciones
aparecen como productos humanos u hombres divinizados mientras que
en el cristianismo existe la idea del Dios verdadero; pues la uniéon del ser
divino con el humano recién aqui adquiere importancia especulativa.
Jupiter se halla transformado en un toro, y las encarnaciones paganas de
los dioses sé6lo son fantasias; en el paganismo la esencia de Dios no
supera a su apariencia; en cambio en el cristianismo Dios es el ser
diferente y sobrehumano y como tal se ha hecho hombre. Pero esta
objecion se refuta por la aseveracion ya hecha de que también la premisa
de la encarnacion cristiana contiene el ser humano. Dios ama al hombre;
ademas, Dios tiene en si mismo a su hijo; Dios es padre; las relaciones
humanas no estan excluidas de Dios: lo humano no es ajeno a Dios, no le
es desconocido. Por eso tampoco aqui la esencia de Dios supera a la
apariencia de Dios. En la encarnacién, la religion sélo confiesa lo que en
la reflexiéon de si mismo, como teologia, quisiera negar, o sea que Dios es
un ser absolutamente humano. La encarnacion. el secreto del Dios
hombre, no es, por lo tanto, ninguna composicion misteriosa de objetos,
no es ningun hecho cientifico, como quiere asegurar la filosofia
especulativa de la religion, porque si halaga en contradicciones, es mas
bien un hecho analitico una palabra humana con sentido humano. Si
hubiera una contradiccion en ella, ésta se habria cometido antes y fuera
de la encarnacion, en la unién de la providencia y del amor con la
divinidad; pues si el amor es real, entonces no puede ser esencialmente
diferente de nuestro amor -sélo hay que suprimir los limites- y entonces
la encarnacion sélo es la expresion mas fuerte, mas vigorosa, mas
sublime, mas sensible y mas sincera de aquella providencia y de aquel
amor. El amor no conoce mayor felicidad para su objeto, que halagado
con su presencia personal haciéndose visible para él. Poder ver al



benefactor invisible; verle cara a cara es el deseo mas ardiente del amor.
Ver es un acto divino, la felicidad reside en el sélo aspecto del ser
querido. La mirada es la certeza del amor, y la encarnaciéon no tiene otro
objeto ni otro significado u otro fin que dar la certeza indudable del amor
de Dios hacia el hombre. El amor queda, pero la encarnacidén pasa; la
apariencia era limitada con respecto al tiempo y al lugar, sélo pocos la
percibieron; pero la esencia de la aparicion es eterna y general. Todavia
debemos creer en la aparicién y no por ella sino por su esencia: pues
s6lo nos ha quedado el aspecto del amor.

La demostracion mas clara y mas irrefutable de que el hombre en la
religiéon se considera a si mismo como objeto divino y como fin divino,
que en la religion so6lo expresa la relacion a su propio ser o sea a si
mismo, es el amor de Dios hacia el hombre, que constituye el fundamento
y el centro de la religion. Dios se despoja de su divinidad por amor hacia
el hombre. En esto reside la expresion mas sublime de la encarnacion: el
ser supremo se humilla por amor hacia el hombre. En Dios veo por lo
tanto mi propia esencia; yo tengo valor para Dios; la importancia divina
de mi ser aqui se me revela. Como puede apreciarse el valor del hombre
en una forma mas sublime que cuando Dios, por amor al hombre, se
convierte en un hombre y cuando el hombre se convierte en el objeto final
del amor divino? El amor de Dios hacia el hombre es una determinacién
esencial del ser divino: Dios me ama a mi y ama al hombre en general. En
esto reside el significado y el efecto fundamental de la religion. ElI amor
de Dios me hace amar; el amor de Dios al hombre es la causa del amor de
los hombres hacia Dios: el amor divino causa y despierta el amor
humano. Querémosle a él porque él nos ha querido primero (6). ; Qué es
por lo tanto lo que yo quisiera en Dios? Es el amor, el amor hacia el
hombre. ;Pero si yo amo y adoro al amor con que Dios ama a los
hombres, no amo yo entonces al hombre, no es mi amor hacia Dios
indirectamente también un amor hacia el hombre? ;No es aquello mas
intimo lo que yo quiero, tengo yo un corazén si no quiero? No, sélo el
amor es el corazén del hombre. ;Pero qué es el amor sin aquello que yo
quiero? Luego lo que yo quiero es mi corazén, es mi contenido, es mi ser.
¢ Por qué esta el hombre de duelo. por qué pierde hasta las ganas de vivir
cuando ha perdido el objeto amado, por qué? Porque con el objeto
querido ha perdido su corazén, el principio de la vida, por eso si Dios
quiere al hombre, es el hombre el corazén de Dios -y el bienestar del
hombre su interés intimo. Por eso cuando el hombre es el objeto de Dios,
¢no es entonces el hombre, en Dios, el objeto para si mismo? ¢No es el
ser humano el contenido del ser divino, cuando Dios es el amor, pero el
contenido esencial de este amor es el hombre? ;No es el amor de Dios
hacia el hombre, ese fundamento y centro de la religion, el amor del
hombre hacia si mismo, objetivado y considerado como la verdad mas
sublime y como el ser mas sublime del hombre? ;No es la frase Dios ama
al hombre un orientalismo -la religion es esencialmente oriental- que en
nuestro idioma expresado diria: lo mas sublime es el amor del hombre?

La verdad que aqui ha sido reducida mediante el analisis del misterio de
la encarnacién, se ha hecho presente también a la conciencia religiosa.



Asi dice por ejemplo, Lutero: Quien concibe esto (es decir, la encarnaciéon
de Dios), en verdad, deberia amar a todos los seres de sangre y de carne
por amor hacia la sangre y la carne que esta arriba, a la derecha de Dios,
y no deberia jamas estar enojado con ningun hombre. Por eso, la sublime
humanidad de Cristo, de nuestro Dios deberia llenar a todos Ilos
corazones de alegria, de manera que ningun pensamiento de ira o no
amistoso tuviera cabida en él. Y cada hombre deberia considerar al otro
con gran carino y esto por amor a nuestra carne y sangre. Por eso nos
deberia llenar de gran alegria y de feliz orgullo el hecho de que nosotros
hemos sido tan honrados por encima de todas las demas criaturas y
hasta por encima de los dngeles; podemos vanagloriarnos en verdad: mi
propia carne y sangre esta sentada a la derecha de Dios y gobierna todo.
Semejante honor no lo tiene ninguna criatura ni tampoco ningun angel.
Esto deberia ser como un horno en el cual se funden para formar un solo
corazon y deberia encender tanto amor entre nosotros los hombres que
nos amaramos los unos a los otros de corazén (7). Pero lo que significa
para la verdad religiosa la esencia de la fabula y la cosa principal, es para
la conciencia religiosa sélo la moral y una cosa secundaria.

Notas

(1) Semejantes descripciones, donde Ila Escritura habla de Dios como de un hombre y le
apropia todo lo que es humano, son muy humanas y agradables, es decir, cuando habla
amistosamente con nosotros y de cosas que los hombres suelen hablar entre ellos,
cuando se alegra, se aflige y sufre como un hombre, por causa del misterio de la futura
humanidad de Cristo, Lutero, (T. ll, pagina 334).

(2) Dios se ha hecho hombre, a fin de que el hombre se convierta en Dios, Agustin,
(Serm. ad. pop.). Pero tanto Lutero como varios padres eclesiasticos han dicho cosas
que expresan la verdadera realidad. Con ello -dice Lutero por ejemplo (T. 1, pagina 334)-
que Moisés llama al hombre la imagen de Dios, igual a Dios, ha querido insinuar en
forma oscura, que Dios debia convertirse en hombre. Aqui, pues, se considera a la
encarnacion de Dios como una consecuencia de la divinidad del hombre.

(3) Asi, en este sentido, la antigua fe entusiasta e incondicional celebraba la
encarnacion. El amor vencié a Dios -dice por ejemplo San Bernardo-. Y sélo en el
significado de una verdadera abnegacion de si mismo y de una negacién de la divinidad
se encuentra la realidad, la fuerza y el significado de la encarnacién, aunque esta
autonegacion es de por si solo una fantasia; porque considerada a la luz, Dios no se
niega a la encarnacién, sino que se muestra sélo lo que es un ser humano. Lo que la
mentira de la teologia posterior racionalistica-ortodoxa y biblica, pietistica-racionalista,
arguye contra las imaginaciones embriagadoras y las expresiones de la antigua fe con
respecto de la encarnacién, no merece ser mencionada, ni mucho menos refutada.

(4) Nosotros sabemos que Dios tiene compasion de nosotros y que no solamente ve
nuestras lagrimas sino que hasta cuenta nuestras lagrimitas, como lo dice el salmo 56:
El Hijo de Dios es realmente conmovido por los sentimientos de nuestros sufrimientos
Melanchthonis et aliorum Declamat Argentor, T. lll, paginas 286-450. Ninguna lagrimita
-dice Lutero con respecto al versiculo 9 del salmo 56- ha de ser en balde, esta escrito
con grandes letras en el cielo. Pero un ser que hasta cuenta y recoge las lagrimitas del
hombre, es, por cierto, un ser sumamente sentimental.



(5) San Bernardo quiere salir del paso con un juego de palabras precioso y sofistico:
Impassibilis est Deus, sed non incompassibilis, cui proprium est misereri semper et
pareere. Dios el siempre misericordioso no sufre pero no es sin compasion (Sup. Canto
Sermo 26). Como si la compasiéon no fuera sufrimiento, un sufrimiento del amor, un
sufrimiento del corazén. Pero ¢ qué es lo que sufre a no ser el corazén compasivo? Sin
amor no hay sufrimientos. La materia, la fuente del sufrimiento es precisamente el
corazon general, el vinculo general de todos los seres.

(6) 1. Johannis 4, 19.

(7) Lutero, T. XV, pagina 44.



CAPITULO SEXTO
El secreto del Dios que sufre

Una determinacion esencial del Dios hecho hombre, o sea, lo que es lo
mismo, del Dios humano, es decir, de Cristo, es su pasién y muerte. El
amor se comprueba en los sufrimientos. Todos los pensamientos y
sentimientos que se concretan alrededor de la persona de Cristo,
convergen en el concepto de su pasion y muerte. Dios, como Dios, es el
maximo de toda la perfeccion humana; Dios, como Cristo, es el maximo
de toda la miseria humana. Los filosofos paganos celebran la actividad y
especialmente la actividad de la inteligencia como actividad suprema y
divina; los cristianos, en cambio, santificaban la pasién y la muerte y
atribuian ambas cosas hasta a Dios. Si Dios, como acto puro y como
actividad pura, es el Dios de la filosofia abstracta, es, en cambio, Cristo, el
Dios de los cristianos, como pasion pura, la idea suprema metafisica, el
ser supremo del corazén. Pues que es lo que hace mas presiéon sobre el
corazoén que el sufrimiento, pero el sufrimiento del que de por si no puede
sufrir, el sufrimiento del inocente, del hombre sin pecado, el sufrimiento
unicamente en bien de los demas. El sufrimiento del amor, de la negacion
de si mismo. Pero precisamente porque la historia mas conmovedora
para el corazén humano y en general para el corazén -pues seria una
locura ridicula del hombre imaginarse otro corazén que el corazén
humano-, sigue en forma incontestable que en esa historia de la pasién.
no se encuentra otra cosa que la esencia del corazén y que ella no es una
invencién de la inteligencia humana o de la facultad poética, sino del
corazon humano. Pero éste no inventa como la libre fantasia o la
inteligencia. El corazén sufre y recibe; todo lo que proviene de él le
parece dado como irremediable, como impuesto, como algo que obra con
la fuerza de una necesidad urgente. El domina y gobierna al hombre;
quien es dominado por el corazén es dominado como por un demonio,
por un Dios. El corazén no conoce a ningun otro Dios, ningun ser mas
excelente que su propio Dios, cuyo nombre por cierto puede ser otro
diferente, pero cuya esencia, cuya substancia, es la esencia propia del
corazon, y, precisamente, del corazén, de la necesidad intrinseca de
hacer bien, de vivir y morir para los hombres, del instante divino de la
beneficencia que quiere hacer felices a todos, que no excluye a nadie, ni
al mas detestable, al mas humilde, del deber moral de la beneficencia en
el sentido supremo; esa beneficencia que se ha convertido en una
necesidad intrinseca, o sea en un asunto del corazén que se ha formado



de la esencia humana tal como se manifiesta como corazén y por el
corazén, ha nacido la esencia del cristianismo, libre de elementos y
contradicciones teolégicas, es decir, el cristianismo legitimo.

Pues lo que en la religion es predicado, esto lo podemos convertir, segun
lo que ya hemos visto, en sujeto, y lo que es en ella sujeto, lo podemos
haber predicado, de manera que invertimos los oraculos de la religion
para conocer la verdad. Dios sufre -sufrir es el predicado- pero para los
hombres, para otros, no para si mismo. ¢Qué significa eso en nuestro
idioma? No significa otra cosa sino que sufrir para otros es divino; quien
sufre para otros perdiendo por ellos su alma y su vida, obra divinamente,
es para los hombres Dios (1).

Pero la pasiéon de Cristo no representa solamente el sufrimiento moral y
automatico, el sufrimiento del amor, de la fuerza de sacrificarse en bien
de los demas; sino que representa también el sufrimiento como tal, el
sufrimiento en cuanto a expresion de la capacidad de sufrir. La religion
cristiana es tan poco sobrehumana, que hasta santifica la divinidad
humana. Cuando el filésofo pagano, aun al recibir la noticia de la muerte
de su propio hijo exclama: Ya sabia que yo habia dado la vida a un ser
mortal. Cristo derrama, en cambio -por lo menos el Cristo biblico, pues
del Cristo prebiblico y no biblico no sabemos nada- lagrimas sobre la
muerte de Lazaro, muerte que sln embargo en realidad sélo era una
muerte aparente. Cuando Sécrates, con animo integro vacia la copa de
veneno, Cristo exclama: Oh, si fuera posible no quisiera apurar este caliz.
(2) Cristo a ese respecto es la confesion de la sensibilidad humana. El
cristiano en oposicion al principio estoico con su rigurosa energia de
voluntad y su independencia, atribuye la conciencia de la propia
irritabilidad y sensibilidad a la conciencia de Dios; la encuentra en Dios,
con tal que no sea una debilidad pecaminosa, que no niega, que no
condena.

El sufrimiento es el mandato supremo del cristianismo y la historia misma
del cristianismo es una historia de los sufrimientos de la humanidad. Si
los paganos mezclaban el jubilo del placer pecaminoso al culto de los
dioses, los cristianos, naturalmente los antiguos cristianos, mezclaban
gemidos del corazén y del sentimiento con sus servicios divinos. Pero,
asi como un Dios sensible, un Dios de la vida, es venerado alli donde las
exclamaciones de alegria sensual pertenecen a su culto y como estos
gritos jubilosos sélo son una definicion sensual de la esencia de los
dioses a quienes ese jubilo es dirigido, asi también los gemidos del
corazén de los cristianos son sonidos provenientes del interior de su
alma, de la esencia intima de su Dios. El Dios del servicio divino es el
Dios verdadero de los hombres; para los cristianos lo es el Dios del
servicio divino intimo, no el Dios de la teologia sofistica. Los cristianos
creian ofrecer a su Dios el honor maximo con lagrimas, pero con lagrimas
de arrepentimiento y de anhelo. Luego, las lagrimas son el punto
culminante del sentimiento cristiano religioso, en ellas se refleja la
esencia de su Dios. Pero un Dios que gusta de lagrimas, no expresa otra
cosa sino la esencia del corazéon, especialmente del sentimiento. Dice la



religion cristiana: Cristo ha hecho por nosotros todo, nos ha redimido,
nos ha reconciliado con Dios. O lo que es igual: Alegrémonos, ¢;para qué
preocuparnos de como nos reconciliaremos con Dios? pues lo estamos
ya. Pero la intensidad del sufrimiento, hace una impresién mas fuerte y
mas insistente que la intensidad de la redencion. La redencion sélo es el
resultado del sufrimiento; el sufrimiento es la causa de la redencion. Por
eso el sufrimiento arraiga mucho mas profundo en el sentimiento que la
alegria; el sufrimiento se convierte en un objeto de imitaciéon; no asi la
redencion. Si Dios mismo ha sufrido por mi, jcomo puedo alegrarme,
como puedo estar lleno de jubilo por lo menos en esta tierra corrompida
que ha sido el teatro de su pasion? (3) ¢Acaso soy yo mejor que Dios,
acaso no debo participar en sus sufrimientos? ;No es lo que hace ese
Dios, mi sefor, un modelo para mi, o es que yo sélo corro con las
ganancias y no con los gastos? ;Acaso se yo solamente que él me ha
redimido, no es la historia de su pasiéon también un objeto para mi?
¢Acaso es ella solamente un objeto de recuerdo frio o hasta un objeto de
alegria porque este sufrimiento me ha dado la beatitud? ;Quién podria
pensar de esta manera, quién podria excluirse de los sufrimientos de su
Dios?

La religion cristiana es la religion del sufrimiento (4); los cuadros del
sacrificado que hoy todavia vemos en todas las iglesias no nos
representan a ningun redentor, sino sélo al sacrificado. Hasta las
modificaciones del cristianismo son consecuencias psicolégicamente
fundadas, muy bien fundadas en sus creencias religiosas. ¢Quién si no
tendria ganas de sacrificarse a si mismo o a otras personas pensando
constantemente en la imagen de un sacrificado? Por lo menos llegamos a
esta conclusion con la misma razén con que Agustin y otros padres
eclesiasticos reprochaban a la religion el hecho de que las imagenes
religiosas pOrnograficas de los paganos tran un estimulo y una
justificacion de la fornicacion.

Dios sufre; pero esto, en realidad, no significa otra cosa que Dios es un
corazoén. El corazén es la fuente y el contenido de todos los sufrimientos.
Un ser sin sufrimientos es un ser sin corazén. Por eso el secreto del Dios
que sufre, es un secreto del sentimiento; un Dios que sufre, es un Dios
sensible, es un Dios que siente (5). Pero la frase: Dios es un ser sensible,
sblo es la expresion religiosa de la frase: el sentimiento es divino.

El hombre tiene en si no solamente la conciencia de una fuente de
actividad sino también de una fuente de sufrimientos. Yo siento; yo
experimento el sentimiento, no solamente la voluntad; la idea, la que a
menudo esta en opOsicion conmigo y con mis sentimientos; siento la
sensaciéon como perteneciente a mi esencia y aunque sea la fuente de
todos los sufrimientos, debilidades y dolores, la considero al mismo
tiempo como un pOder y una participacion divina y como una perfeccion
maghnifica. ¢ Qué seria el hombre sin sensacion? Ella es el pOder musical
en el hombre. ;Pero qué seria el hombre sin el sonido? Por eso el
hombre, asi como siente en si un instinto musical, una necesidad
intrinseca de expresar sus sentimientos en el sonido, en la cancién, asi



necesariamente expresa en los gemidos y las lagrimas religiosas la
esencia de la sensacion como ser objetivado y divino.

La religion es la reflexion, es el reflejo del ser humano en si mismo. Lo
que existe tiene necesariamente placer y alegria de si mismo, se amay se
ama con razén; y si tu reprochas que se ame, le reprochas que exista.
Existir significa afirmarse, amarse; quien esta cansado de la vida, se la
quita. Por eso tampOco la sensacion no ha sido reprimida, como pOr
ejemplo lo hacen los estoicos; donde uno se alegra de su existencia ahi
tiene también pOder y significado religioso, y es elevado a aquel grado en
que pueda reflejarse en Dios como en su propio espejo. Dios es el espejo
del hombre. Lo que tiene valor esencial para el hombre, lo que para él es
lo perfecto, lo exacto, en lo que él verdaderamente se deleita, esto sé6lo es
para él Dios. Si la sensacién para ti es una cualidad magnifica, sera pOr
ello mismo también para ti una cualidad divina. Por eso el hombre
sensible solo cree en un Dios sensible, es decir, sélo cree en la verdad de
Su propio ser y esencia, pues no puede creer otra cosa si no lo que es en
su propia esencia. Su fe es la conciencia de lo que para él es santo:
porque santo es para el hombre sélo lo que es su propio interior, la Gltima
causa, la esencia de su individualidad. Para el hombre sensible un Dios
insensible seria un Dios abstracto y negativo, es decir, una negacion,
porque le falta lo que le es santo y valioso para el hombre. Dios es para el
hombre el contenido de sus sensaciones e ideas mas sublimes, es su
libro genérico, en el cual escribe los nombres de sus seres mas queridos.

Es una caracteristica del instinto femenino recoger y conservar lo
recogido, no abandonar a las ondas del olvido, a la casualidad del
recuerdo y en general a si mismo lo que existe de valioso para uno. Un
espiritu liberal se expone al peligro de una vida derrochadora y disoluta;
el espiritu religioso que todo lo une, no se pierde en la vida sensual; pero
en cambio esta expuesto a la falta de liberalidad, al egoismo espiritual y al
lucro. Por eso mismo el irreligioso parece para el religioso un hombre
subjetivo y autoritario, altivo y frivolo, pero no porque para él no fuera
santo lo que lo es para aquél, sino porque aquello que el irreligioso tiene
soOlo en su inteligencia, lo tiene el religioso también como objeto que esta
por encima de él y con respecto al cual se encuentra en relacién de una
subordinaciéon formal. En una palabra, el religioso tiene un punto de
recogimiento y un objeto y porque tiene un objeto tiene una base firme.
No la voluntad como tal, no el saber vago -sélo la actividad teolégica que
es la unidad de la actividad tedrica y practica, da al hombre una base
moral, un caracter. Por eso mismo cada hombre debe tener un Dios, es
decir, un objetivo final. El objetivo final es el instinto consciente y
esencial de la vida, es la mirada genial, es el punto luminoso del
conocimiento de si mismo, es la unidad de la naturaleza y del espiritu en
el hombre. Quien tiene un objetivo final, tiene una ley que esta por encima
de él; no sélo se gobierna a si mismo, sino que es también gobernado.
Quien no tiene objetivo final no tiene ni idolo ni terruino. La desgracia mas
grande es la falta de finalidad. Hasta quien tiene un objetivo vil se
encuentra en mejores condiciones que aquel que no tiene ningun
objetivo. El objetivo limita; pero el limite es el maestra de la virtud. Quien



tiene un objetivo que es en si verdadero y esencial, tiene con ello religion
aunque no en el sentido limitado de la plebe teoldgica, pero si -y esto es
lo mas importante- en el sentido de la razén, en el sentido de la verdad.

Notas

(1) La religion habla mediante ejemplos. El ejemplo es la ley de la religion. Lo que Cristo
ha hecho, es la ley. Cristo ha sufrido por los demas, luego debemos hacer nosotros lo
mismo. Sélo por eso el Senor debia empobrecerse, humillarse, achicarse de tal modo, a
fin de que vosotros hagais lo mismo. Bernardo. (In die nat. Domini). Nosotros
deberiamos contemplar diligentemente el ejemplo de Cristo ... esto nos moveria e
incitaria a ayudar y servir de corazén también a otras personas, aunque esto seria
desagradable y aunque tendriamos que sufrir por ello, Lutero. (T. XV, pagina 40).

(2) La mayoria -dice Ambrosio- se escandaliza de esta cita. Pero yo nunca admiro mds la
humildad y la majestad de Cristo que aqui, porque me habria sido de mucho menos
provecho si no hubiera tenido su efecto (Expos. in Lucae Ev., lib. X, c. 22). ;Cémo
podriamos atrevemos a acercarnos a Dios, si él no fuera capaz de sufrir? (in sua
impassibilitate), Bernardo, Tract. de Xll grad. humil. et superb). Aunque (dice el médico
cristiano J. Milichius, el amigo de Melanchthons) a los estoicos aparece ridiculo atribuir
a Dios sensaciones y afectos, sin embargo los padres, tan pronto como sienten las
heridas de su amor y de sus dolores sobre una desgracia sufrida por sus hijos, deberian
pensar que en Dios hay un amor semejante hacia su Hijo y hacia nosotros ... Dios tiene
un amor verdadero, no frio ni disimulado. (Declam. Melanchth, T. ll, pagina 147).

(3) Mi Dios estd colgado en la cruz, ;cémo podria yo dedicarme a la fornicaciéon? (Form.
hon. vitae. Entre los escritos apocrifos del Santo Bernardo). El pensamiento en el
crucificado, crucifica en ti tu carne, Joh Gerhard. (Medit. sacrae, Med. 37).

(4) Sufrir lo malo es mucho mejor qua hacer lo bueno, Lutero (T. IV, pag. 15).

(5) Queria sufrir para aprender a tener compasion, queria ser miserable, para aprender la
misericordia, Bernardo, (De grad.). Ten compasiéon de nosotros, porque tu has
experimentado la debilidad de la carne en tu propia pasion.



CAPITULO SEPTIMO

El misterio de la trinidad y la madre de
Dios

Asi como un Dios sin sentimiento, sin el poder de sufrir, no basta al
hombre por ser éste un ser sensible y un ser que sufre, asi no le basta
tampoco un ser que sélo tenga sentimiento, un ser sin inteligencia y sin
voluntad. Solamente un ser que represente en si todo el hombre, puede
también satisfacer al hombre enteramente. La conciencia del hombre en
si es ya en su totalidad la conciencia de la Trinidad. La Trinidad reune las
determinaciones, o sea las fuerzas que hasta ahora han sido
consideradas separadamente. Reuniéndolas convierte la esencia grneral
de la inteligencia, vale decir, Dios como Dios en un ser especial,
transformando asi la inteligencia en una facultad especial.

Lo que es designado por la teologia como reproduccioén, imagen y
simbolo de Trinidad lo debemos sé6lo concebir como la cosa misma, la
esencia y el original para resolver el enigma. Las imagenes supuestas por
las cuales se trataba de hacer comprensible a la Trinidad, eran
principalmente: el espiritu, la inteligencia, la memoria, la voluntad y el
amor (1).

Dios piensa y Dios ama, pero pensando y amandose a si mismo; lo
pensado y lo amado es Dios mismo: La objetivacion de la conciencia
propia es lo primero que encontramos en la Trinidad. La conciencia de si
misma se impone necesariamente y por si sola al hombre como algo
absoluto. Existir es para él lo mismo que ser consciente de si mismo.
Existir con la conciencia es para él simplemente existir. El no existir o el
existir sin saber que se existe significa lo mismo. La conciencia propia
tiene para el hombre, en efecto, un significado absoluto. Un dios que no
se conoce a si mismo, un Dios sin conciencia, no es Dios. Asi como el
hombre no puede pensar en si sin la conciencia, asi tampoco lo puede
hacer Dios. La conciencia propia divina no es otra cosa que la conciencia
de la conciencia como esencia absoluta o divina.



Por lo demas, no se ha agotado con ello el concepto de trinidad en
ninguna forma. Seria mas bien absolutamente arbitrario si redujéramos a
ello el secreto de la Trinidad limitandola de esta manera. La conciencia, la
inteligencia, la voluntad y el amor, en el significado de seres o
determinaciones abstractas, sélo pertenecen a la filosofia abstracta. Pero
la religion es la conciencia del hombre, de si mismo, de su totalidad
viviente, en lo que la unidad de la conciencia propia sélo existe como la
unidad perfecta del yo y del tu.

La religiéon, por lo menos la cristiana, prescinde del mundo; a su esencia
pertenece el retraimiento. El hombre religioso lleva una vida tranquila,
ajena a las alegrias mundanas, escondido en Dios y retraido del mundo.
Soélo se separa del mundo porque Dios mismo es un ser trascendental
separado del mundo, o sea, hablando en forma filoséfica y abstracta, la
no existencia del mundo. Pero Dios como ser transcendental no es otra
cosa que la esencia del hombre apartado del mundo y retraido en si,
librado de todos los lazos y vinculaciones que lo unen con él, cuyo ser es
realizado y contemplado como ser obejtivado, o sea como la conciencia
de la fuerza de poder prescindir de todas las demas cosas que rodean a
uno para vivir sélo consigo mismo. Y esta fuerza, dentro de la religion, es
objetivada como un ser especial diferente del hombre (2). Dios como Dios
y como ser simple, es el ser que simplemente y sélo existe en una
soledad e independencia absoluta; pues en soledad solamente puede
existir lo que es independiente. Poder existir en soledad es un signo de
caracter y de fuerza pensativa; la soledad es la necesidad del pensador, la
comunidad es la necesidad del corazén. Pensar puede uno estando solo,
amar, so6lo estando con otros. Dependientes somos en el amor, pues éste
es la necesidad de estar con otro ser; independientes s6lo somos en un
acto intelectual. La soledad es la autarquia, es bastarse a si mismo.

Pero de un Dios que existe en una soledad esta excluida la necesidad
esencial de la dualidad. del amor, de la comunidad, de la conciencia
propia real y perfecta del otro yo. Esta necesidad es entonces satisfecha
por la religion que coloca en la soledad tranquila del ser divino, otro
segundo ser diferente de Dios segun la personalidad, pero idéntico con él
segun la esencia; Dios hijo, diferente de Dios padre. Dios padre es el yo;
Dios hijo el tu. El yo es la inteligencia, el tu el amor, pero el amor unido a
la inteligencia y la inteligencia unida al amor forman el espiritu, forman el
hombre entero.

Sélo la vida en comunidad es una vida verdadera, divina y satisfecha en si
misma; esta simple idea, esta verdad para el hombre tan natural e innata
en él es el secreto del misterio sobrenatural de la Trinidad. Pero la religion
expresa también esta verdad como cualquier otra, sélo en forma indirecta,
es decir, errénea, haciendo también aqui de una verdad general, otra
especial y convirtiendo el sujeto verdadero en el predicado, diciendo:
Dios es una vida en comunidad, es una vida y un ser de amor y de
amistad. Pues la tercera persona en la trinidad no expresa otra cosa que
el amor reciproco entre dos personas divinas, es la unidad del padre con
el hijo, el concepto de la comunidad, que es a su vez representado



también como un ser especial y personal, lo que constituye una
contradicciéon bastante manifiesta.

El Espiritu Santo debe su existencia personal sélo a un hombre, a una
palabra. Hasta los mas antiguos padres eclesiasticos identificaban
todavia, como se sabe, el Espiritu con el Hijo. También a su personalidad
posterior y dogmatica le faltaba la consistencia. Es el amor, con que Dios
se ama a si mismo y a los hombres y también el amor con que el hombre
ama a Dios y a los hombres. Luego, es la unidad de Dios y del hombre, asi
como dentro de la religion, es el objeto para el hombre, es decir, un ser
dotado de una existencia especial. Pero para nosotros esa unidad existe
ya en el Padre y mas aun en el Hijo. Por lo tanto no necesitamos hacer del
Espiritu Santo un objeto especial de nuestro analisis. Sélo falta observar
que en cuanto el Espiritu Santo representa el lado subjetivo, él es,
propiamente hablando, la representaciéon del sentimiento religioso delante
de si mismo, la representacion del efecto religioso y del entusiasmo
religioso, o lo que es lo mismo, la personificacion y la objetivacion de la
religién dentro de la religion. Por eso el Espiritu Santo es una criatura que
gime, es el anhelo de la criatura hacia Dios.

Ahora bien; el hecho de que en el fondo no hay mas que dos personas
-pues le tercera representa, como ya se ha dicho, sélo al amor- se debe a
ta circunstancia de que para el concepto riguroso del amor, bastan dos.
Dios es el principio y con ello mismo el substituto de la pluralidad. Si
hubiese varias personas, la fuerza del amor seria disminuida; el corazén
no es una fuerza especial -el corazén es el hombre que ama y en cuanto
ama. Por eso, la segunda persona es la refirmacion del corazén humano
como del principio de la dualidad, de la vida comun, del calor; el padre es
la luz, aunque la luz principalmente era un predicado del Hijo, porque
recién en él el hombre comprende la divinidad. Pero. sin embargo,
podemos atribuir al Padre, por ser el representante de la divinidad como
tal, del ser impasible de la inteligencia, la luz como ser sobrenatural, y al
Hijo el calor como ser natural. Dios, como Hijo, da calor al hombre; por lo
tanto, Dios como objeto del ojo del hombre, de la superficialidad
indiferente, se convierte en un objeto del sentimiento, del afecto, del
entusiasmo, del éxtasis; pero sélo porque el Hijo no es otra cosa que la
llama del amor, del entusiasmo. Dios, como Hijo, es la encarnacion
original, la negacién primitiva de Dios, la negaciéon de Dios en si mismo;
pues el Hijo es un ser finito porque tiene su existencia ab alio de una
causa; mientras que el Padre no tiene causa, existe por si mismo per se.
Por lo tanto, se niega en la segunda persona la determinaciéon esencial de
la divinidad, la determinaciéon de la existencia por si misma. Pero Dios
Padre genera al Hijo; luego renuncia a su divinidad rigurosamente
exclusiva; se humilla, introduce un ser finito en un ser que existe por si
mismo; en y por el Hijo se convierte en un hombre; por lo pronto no
segun la forma sino segun la esencia. Por eso mismo Dios recién como
Hijo se convierte en un objeto del hombre, en un objeto del sentimiento
del corazén.



El corazén sélo comprende lo que proviene del corazén. De la cualidad de
la impresioén subjetiva se puede deducir indefectiblemente la cualidad del
objeto. La inteligencia pura y libre niega al Hijo; pero no asi la inteligencia
determinada por el sentimiento, por el corazén; ella encuentra en el Hijo
mas bien la profundidad de la divinidad, porque encuentra en él el
sentimiento, el sentimiento que de por si es algo obscuro y que por eso
aparece ante el hombre como un misterio. El Hijo se dirige al corazén
porque el padre verdadero del Hijo Divino es el corazén humano (3), y el
Hijo mismo no es otra cosa que el corazén divino, o sea el corazén
humano objetivado como un Ser Divino.

Un Dios en que no exista el ser finito, el principo de la sensibilidad. y el
sentimiento de la dependencia, tal Dios no es ningun Dios para un ser
finito y sensible. Asi como el hombre religioso no puede amar a ningun
Dios que no lleve en si el principio del amor asi ni el hombre ni ningtn ser
finito en general puede ser objeto de un Dios que no tenga en si el
principio de lo finito. Falta para tal Dios el sentido, la inteligencia y la
participacion de lo finito. ; COmo puede ser Dios el padre de los hombres,
como puede amar otros seres subordinados a él si no tiene en si un ser
subordinado a él, un hijo, para, por decir asi, saber por propia experiencia
lo que significa amar a otros seres? Por la misma razén el hombre
solitario participa menos en los dramas familiares de otro hombre que un
hombre que viva él también en familia. Por eso Dios, el padre, ama a los
hombres sélo en el hijo y por el hijo. El amor hacia los hombres es en
suma derivado del amor hacia el hijo.

Por eso el Padre y el Hijo son en la Trinidad Padre e Hijo no en sentido
figurado, sino en el sentido verdaderamente propio. El Padre es el padre
real con respecto al Hijo, el Hijo es un hijo verdadero con respecto al
padre o mas bien con respecto a Dios como padre. Su diferencia esencial
y personal solo consiste en que aquél es el Genitor y éste el Génito. Si se
prescindé de esta determinacién natural y sensible, se anula su existencia
y realidad personal. Los cristianos, me refiero naturalmente a los antiguos
cristianos, que dificilmente reconocerian a los cristianos mundanos,
orgullosos y paganos del mundo moderno como sus hermanos en Cristo,
ponian en lugar del amor y de la unidad naturales e innatos en el hombre,
s6lo un amor y una unidad religiosa; ellos rechazaron la vida familiar real,
los lazos estrechos del amor natural como cosas no divinas, no celestes,
es decir, en realidad nulas. En cambio, tenian en su lugar un Dios no
padre y un Hijo que se amaban con un amor intenso, con aquel amor que
soOlo es producto de un parentesco natural. Por eso mismo el misterio de
la Trinidad era para los antiguos cristianos un objeto de la admiracién, del
entusiasmo y del éxtasis, porque en Dios la satisfaccion de sus deseos
mas naturales y humanos que ellos en realidad negaban, era objeto de
sus contemplaciones (4).

Por eso, para completar la divina familia con el vinculo del amor entre el
Padre y el Hijo, era completamente natural que los cristianos colocaran a
una tercera persona y esta vez una persona femenina en el cielo; pues la
personalidad del Espiritu Santo era demasiado vaga y precaria, era sélo



una personificacion poética del amor reciproco entre él y el Hijo, de
manera que no podia ser ese tercer principio complementario. Maria, por
cierto, no fue colocada entre el Padre y el Hijo de tal manera como si el
Padre hubiese creado al Hijo mediante Maria, ya que la unidad entre el
hombre y la mujer parecia a los cristianos algo no santo, algo
pecaminoso; pero bastaba que fuera colocado un ser materno al lado del
Padre y del Hijo.

En efecto; no se puede decir que la madre sea algo no santo, algo indigno
de Dios, una vez que existe en Dios Padre e Hijo. Aunque el Padre no es
padre en el sentido de la procreaciéon natural, y aunque la procreacion, tal
como se realiza, en Dios es diferente de la procreaciéon natural y humana,
el Padre, sin embargo, es un padre verdadero y no un asi llamado padre
figurado con respecto al Hijo. Por eso la introducciéon tan extrafa de la
madre de Dios no es mas extrana o paradoéjica que la del Hijo de Dios y no
contradice a las determinaciones genéricas y abstractas de la divinidad
mas que la paternidad y la filiacion. Mas bien Maria cabe enteramente en
la categoria de las realizaciones trinitarias, dado que concibe al hijo sin
intervencion del hombre, asi como el Padre lo procreo sin intervenciéon de
la mujer (5). Asi forma Maria una oposicidén necesaria e intrinseca al Padre
en el seno de la Trinidad. Ademas, nosotros ya tenemos el principio
femenino en el Hijo, aunque lo sea en la persona y en forma desarrollada,
pero ya en la idea y en forma incompleta. Pues Dios el Hijo es el ser suave
que perdona y reconcilia, es el sentimiento femenino de Dios. Dios, como
padre, so6lo es el generador, el principio de la actividad viril; pero el hijo
es el génito sin que sea capaz de procrear él mismo; él es el Deus
Genitus, es el principio que sufre y que recibe: el Hijo recibe su existencia
del Padre. El Hijo es como Hijo, naturalmente no como Dios, dependiente
del Padre y estad sujeto a la autoridad paterna. Por eso es el Hijo el
sentimiento femenino de dependencia en Dios; el Hijo impone sin querer
la necesidad de un ser real femenino (6).

El hijo -hablo del hijo natural y humano- es de por si un ser intermedio
entre el principio viril del padre y el principio femenino de la madre: es,
por decir asi todavia medio hombre y medio mujer: porque no tiene aun la
conciencia de la entera independencia que caracteriza al hombre y porque
se siente mas bien atraido hacia la madre que al padre. El amor del hijo
hacia la madre es el primer amor del ser viril hacia el ser femenino. EI
amor del hombre hacia la mujer, del joven hacia la virgen, recibe su
uncién religiosa unica y verdadera en el amor del hijo hacia la madre. El
amor del hijo hacia la madre es el primer anhelo, la primera humillacion
del hombre delante de la mujer.

Por eso esta ligada a la idea del Hijo de Dios también la idea de la madre
de Dios -el mismo corazén que necesita de un Dios Hijo necesita también
de una madre de Dios. Donde esta el Hijo, alli no puede faltar tampoco la
madre; al padre le es innato el hijo, pero al hijo lo es la madre. Para el
padre substituye el hijo la necesidad de la madre, pero esta necesidad no
la substituye el padre para el hijo. Para el hijo la madre es indispensable:
el corazén del hijo es el corazén de la madre. ;Por qué entonces Dios el



Hijo se ha hecho hombre sélo en la mujer? ;Acaso el Todopoderoso no
habria podido aparecer como hombre entre los hombres de una manera
distinta e inmediata? ¢Por qué descendié entonces el Hijo al seno de la
mujer? (7) ¢Por qué otra razén, sino porque el Hijo representa el anhelo
hacia la madre. porque su corazén femenino y amante encuentra la
expresion correspondiente sélo en un cuerpo femenino? Por cierto ha
quedado el Hijo, como hombre natural, sélo durante nueve meses en el
seno de la madre y bajo el techo del corazén femenino, pero
inextinguibles son las expresiones que aqui recibe: la madre ya no saldra
jamas del sentimiento y del corazén del hijo. Por eso la adoracion del Hijo
de Dios no es ninguna idolatria, no lo es tampoco la adoraciéon de la
madre de Dios. Asi como nosotros debemos conocer el amor de Dios
hacia nosotros por el hecho de que él entregé su propio Hijo Unigénito,
es decir, lo mas querido que tenia, para salvarnos a nosotros, asi
conoceremos nosotros este amor mucho mejor todavia si en Dios se
encuentra un corazén materno. El amor mas profundo y mas sublime es
el amor de la madre. El padre se consuela de la pérdida del hijo; él tiene
en si un principio estoico. En cambio, la madre es inconsolable -la madre
es la Dolorosa, pero como tal representa la verdad del amor.

Donde decae la creencia en la madre de Dios decae también la fe en el
Hijo de Dios y en Dios Padre. El padre sélo es una verdad donde lo es la
madre. El amor es de por si una caracteristica del sexo femenino. La fe en
el amor de Dios es la fe en el principio femenino como en un ser divino
(8). El amor sin la naturaleza es una insensatez, es un fantoche. En el
amor se conoce la santa necesidad y profundidad de la naturaleza.

El protestantismo ha dejado de lado a la Madre de Dios (9); pero la mujer
rechazada se ha vengado terriblemente. Las armas que emplea el
protestantismo contra la Madre de Dios las ha dirigido contra él mismo,
contra el Hijo de Dios, contra toda la trinidad. Quien sacrifica la Madre de
Dios a la inteligencia, no le falta mucho para sacrificar también el misterio
del Hijo de Dios por ser antropomorfismo. Por cierto se esconde el
antropomorfismo cuando se excluye el ser femenino; pero sélo es
escondido, no anulado. El protestantismo no tenia ninguna necesidad,
ningun anhelo de una mujer celestial, porque él recibié con brazos
abiertos a la mujer terrestre en su corazén. Pero por eso mismo deberia
haber sido también consecuente y sacrificar también con la madre al hijo
y al padre. Sélo quien no tiene padres terrestres necesita padres
celestiales. El Dios trinitario es el Dios del catolicismo; pues soélo tiene un
significado verdaderamente religioso, necesario y sentimental en
oposicidon a la negacién de los vinculos esenciales, en oposiciéon a los
anacoretas, los monjes y las monjas (10). El Dios trinitario es un Dios
exuberante; por eso se necesita alli donde se prescinde del contenido de
la vida real. Cuanto mas vacia es esta vida, tanto mas completo y mas
exuberante es Dios. El despojo del mundo real y el enriquecimiento de la
divinidad, constituyen un solo acto. Sélo el hombre pobre tiene un Dios
rico. Dios surge de la sensacion de una deficiencia; lo que el hombre echa
de menos -ya sea en forma determinada y consciente, ya sea en forma
inconsciente- eso es Dios. Por eso la sensacién inconcebible del vacio y



de la soledad necesita de un Dios en que haya una comunidad, una unién
de seres que se quieran de un modo extraordinario.

Asi tenemos la verdadera explicacion de por qué la Trinidad ha perdido,
en los tiempos modernos, primero su significado practico y luego
también el tedrico.

Notas

(1) Mens, intellectus, memoria; voluntas, amor oder caritas.

(2) La esencia de Dios existe fuera de todas las criaturas. Asi como Dios, desde toda la
eternidad existia en si mismo; por eso retira tu amor a todas las criaturas, Joh. Gerhard.
(Medit. sacrae. Med. 31). Si quieres tener el creador de las criaturas, debes deshacerte de
las criaturas ... Porque las criaturas son mucho menos, Dios es mucho mas. Por eso
quitate de todas las criaturas y de todo su solaz, J. Tauler, (Postilla, Hamburgo 1621,
pag. 312). Cuando el hombre no puede decir en su corazén con verdad: Dios y yo somos
los unicos en el mundo, no hay otro ser para nosotros, no habra encontrado la
tranquilidad en si. G. Arnold, (Del desprecio de este mundo. Vera efigie de los primeros
cristianos, L. 4, c. 2, parrafo 7).

(3). Asi como el alma femenina del catolicismo, en oposicién al protestantismo, cuyo
principio es el Dios masculino, el alma masculina es la madre de Dios.

(4) Encantadoras son para la contemplacién, las propiedades y la comunidad del Padre
y del Hijo; pero lo mas encantador es su amor reciproco, Anselmi. (En la Historia de la
filosofia de Rixner, Il Tomo, apéndice, pagina 18).

(5) Del padre ha nacido siempre, de la madre una vez, del padre sin sexo, de la madre
sin el uso sexual. Al padre le falté el 6rgano femenino y a la madre le falté el acto de
procreacion, Agustin. (Serm. ad. pop., pagina 372, c. |, ed. Bened. Antv. 1701).

(6) En la mistica judia es Dios en una parte un ser masculino y el Espiritu Santo un ser
femenino, de cuya mezcla sexual ha salido el Hijo y con él el mundo (Gfrorer,Jahrh. d. H.,
I. Abt., paginas 332-334. También la secta de los Herrnhuter llamaban al Espiritu Santo:
madre del Salvador.

(7) Pues para Dios no hubiera sido dificil o imposible poner al Hijo en el mundo sin
ninguna madre: pero él ha querido utilizar para ello al sexo femenino, Lutero. (T. Il,
pagina 348).

(8) En efecto, es también el amor hacia la mujer la base del amor general. Quien no ama
a la mujer no ama al hombre.

(9) En el libro de las Concordias (Erkl., art. 8) Y en la apologia de la confesién de
Ausburgo se llama sin embargo todavia a Maria. Virgen apreciada, que verdaderamente
es madre de Dios y que sin embargo ha quedado virgen, es ella digna de nuestra
alabanza mas sublime.

(10) EI monje sea como Melquisedec, sin padre, sin madre, sin genealogia, y no llame a
nadie en esta tierra: padre. Mdas bien piense él de si mismo asi como si sélo él y Dios



existieran. Specul. Monach. (Pseudo-Bernhard). Segin el ejemplo de Melquisedec el
sacerdote sea, por decir asi, sin padre y sin madre, Ambrosio.

CAPITULO OCTAVO

El secreto del logos y de la semeganza
divina

Pero la importancia esencial de la Trinidad para la religion, concéntrase
siempre en la esencia de la segunda persona. El marcado interés que
tenia la humanidad cristiana en la Trinidad, era principal y casi
exclusivamente el interés que tenia en Dios Hijo (1). La lucha encarnizada
sobre Homousios y Homoiusios, no era una lucha vana aunque la
diferencia consiste en una sola letra. Tratabase aqui mas bien de la
igualdad con Dios o sea de la dignidad divina de la segunda persona, y
con ello del honor de la religiéon cristiana misma; pues su objeto esencial
y caracteristico es justamente la segunda persona; pero lo que es el
objeto esencial de una religion es también su Dios verdadero y esencial.
En general el verdadero y real Dios de una religion es recién el
intermediario, porque sélo éste es el objeto inmediato de la religion.
Quien se dirige a los santos en vez de dirigirse a Dios, se dirige a ellos
soblo en la suposicidon de que tienen ascendencia sobre Dios, y de que lo
que ellos desean, o quieren pedir, les sera dado por Dios y que por lo
tanto Dios se encuentra enteramente en manos de los santos. La oraciéon
es el medio de ejercer, bajo la apariencia de la humildad y sujeccion, su
dominio y su imposicidon sobre otro ser. Adonde yo me dirijo primero en
mi espiritu, es también para mi en realidad el Ser Supremo. Me dirijo a un
santo, no porque el santo dependa de Dios, sino porque Dios depende de
los santos, es decir, que Dios es dominado por ruegos o sea por la
voluntad o el corazén de los santos. Las diferencias que hacen los
tedlogos catdlicos entre la Latria, Dulia y Perdulia, son sofismas
infundados y anticuados. En una palabra, el Dios que se encuentra detras
del intermediario sélo es una representacion abstracta y superflua, es la
representacion o la idea de la Divinidad en general; y el intermediario no
tiene por encargo el reconciliarse con esta idea sino el de destruirla y
negarla, porque no es objeto para la religion (2). El Dios que esta por
encima del intermediario no es otra cosa sino la fria inteligencia que esta



por encima del corazén -al igual que el Fatum esta por encima de los
Dioses Olimpicos.

Al hombre, por ser un ser sensible, lo domina y beatifica sélo la imagen.
La razén figurada sensible y sencilla es la fantasia. Y el segundo ser en
Dios, que es en verdad el primer ser de la religidn, es el ser objetivado de
la fantasia. Las determinaciones de la segunda persona son
principalmente imagenes. Y estas imagenes no provienen de la
impotencia del hombre para concebir el objeto en otra forma que no sea
figurada -lo que seria una interpretacion absolutamente equivoca- sino
que la segunda persona, por eso, no puede ser concebida de otra manera
que figurada, porque ella misma es una imagen. Por eso, el Hijo se llama
también expresamente la imagen de Dios, la gloria visible del Dios
invisible. El Hijo es la necesidad satisfecha de la contemplacién de
imagenes; es el ser objetivado de la actividad imaginativa como de una
actividad absoluta y divina. El hombre se forma una imagen de Dios, es
decir, transforma el ser abstracto intelectual, el ser de la fuerza del
pensamiento es un objeto de los sentidos o sea un ser de la fantasia (3).
Pero se coloca esta imagen en Dios mismo, porque seria naturalmente
contrario a su necesidad, si el hombre no considerase esta imagen como
una verdad subjetiva, si hubiese hecho de esta imagen soélo un ser
subjetivo y diferente de Dios, creada por el hombre. Y en efecto, no es
tampoco ninguna imagen hecha por el hombre o sea arbitraria; pues
expresa la necesidad de la fantasia, la necesidad de afirmar la fantasia
como una potencia divina. El Hijo es el resplandor de la fantasia, es la
imagen favorita del corazén; pero precisamente por eso, porque, en
oposicion a Dios, el ser, personificacion de la expresion, es solamente
objeto de la fantasia o sea su propio ser objetivado (4).

De ello se desprende lo desacertada que es la explicacién dogmatica,
cuando, olvidando la génesis intrinseca del Hijo de Dios como la de una
imagen de Dios, quiere demostrar que el Hijo es un ser metafisico, un ser
intelectual; porque el Hijo es en realidad una seleccién, una apostasia de
la idea metafisica de la divinidad -una apostasia creada naturalmente por
la religion en Dios mismo, para justificarla y para no sentirla como tal. El
Hijo es el principio supremo y ultimo del servicio imaginativo; pues es la
imagen de Dios; pero la imagen es la esencia de la religion donde aquella
constituye veneracion de los santos por medio de imagenes, es la
veneracion de las imagenes mismas en lugar de los santos. Pues la
imagen es la esencia de la religion donde aquella constituye su expresion
esencial o sea donde es su érgano. El concilio de Nicea cita entre otras
razones para justificar el uso religioso de las imagenes, como autoridad a
Gregario de Nisa, quien dice que él jamas ha podido contemplar una
imagen que representara el sacrificio de Isaac, sin haberse conmovido
hasta derramar lagrimas, porque tan vivamente le representaba la Historia
Sagrada. Pero el efecto del objeto figurado no es el efecto del objeto
mismo como tal, sino el efecto de la imagen. El objeto sagrado sélo es
como una aureola de los santos tras la cual se esconde la imagen de su
poder misterioso. El objeto religioso sélo es un pretexto para el arte o la
fantasia, con el objeto de poder ejercitar en forma ilimitada su dominio



sobre el hombre. Para la conciencia religiosa la santidad de una imagen
sb6lo y necesariamente esta ligada a la santidad del objeto; pero la
conciencia religiosa no es el criterio de la verdad. Por mas que la Iglesia
haga diferencias entre la imagen y su objeto, y por mas que hayan negado
que la veneracion se atribuye a la imagen. indirectamente por lo menos ha
confesado con ello, sin quererlo, la verdad, confirmando asi la santidad
de la imagen misma (5).

Pero la razén ultima y suprema de la veneracion de las imagenes, es la
veneracion de la imagen divina en Dios. El resplandor de Dios es el
resplandor encantador de la fantasia, que en las imagenes visibles sélo
ha encontrado su representacién extrinseca. Asi como intrinsicamente, es
también extrinsecamente la imagen de la imagen de Dios, es la imagen de
las imagenes. Las imagenes de los Santos sé6lo son representaciones
opticas de una misma imagen. Por eso la deduccién especulativa de la
imagen de Dios no es otra cosa que una deduccién y una fundamentacién
inconscientes del servicio imaginativo; pues la sanciéon del principio es
necesaria para la sancion de sus consecuencias necesarias; pero la
sancion de la imagen original es la sancion de su reproduccion, si Dios
tiene una imagen de si mismo, ¢por qué, entonces, no podria tener yo la
imagen de Dios? Si Dios ama a su imagen como a si mismo, ¢por qué,
entonces, no amaria yo la imagen de Dios como a Dios mismo? ;Por qué
no seria la imagen de un santo el santo mismo? Si no es ninguna
supersticion creer que la imagen que Dios hace de si mismo, no es
puramente una imagen o una representacion, sino un ser y una persona,
épor qué, entonces, seria una supersticion creer que la imagen del santo
sea el ser sensible del santo mismo? La imagen de Dios llora y derrama
sangre; ¢por qué entonces no lloraria y hasta derramaria sangre la
imagen de un santo? ;Acaso proviene la diferencia del hecho de que la
imagen de un santo sea un producto de las manos? No, no son las manos
las que han hecho esta imagen, sino que es es el espiritu que animaba a
estas manos, es la fantasia; y si Dios hace de si mismo una imagen,
entonces también esta imagen solo es el producto de la fuerza
imaginativa. ;O proviene acaso, la diferencia, del hecho de que la imagen
que Dios hace de si mismo, no es puramente una imagen mientras que la
imagen de los santos sea una imagen hecha por otro ser? No, pues la
imagen de los santos es también una actividad propia del santo, es el
santo que aparece al artista, y el artista sélo lo representa de tal modo
como el santo se representa a él. Otra determinacion de la segunda
persona coherente con la esencia de la imagen es que representa la
palabra de Dios (6).

La palabra es una imagen abstracta, es una cosa imaginaria o, si es algo,
también constituye un objeto de la fuerza intelectual, es una idea
imaginada, por cuya razén los hombres, al conocer el nombre de una
cosa, se imaginan que conocen también la cosa misma. La palabra es un
producto de la fuerza imaginativa; al sonar vivamente o al delirar, los
hombres hablan. Lo que excita la fantasia hace hablar; lo que entusiasma
hace elocuente. La facultad de hablar es un talento poético; los animales
no hablan porque les falta la poesia. El pensamiento sélo se manifiesta en



forma figurada; y la fuerza de la idea, para exteriorizarse, es la fuerza
imaginativa; pero la fuerza imaginativa al exteriorizarse es lo que
llamamos idioma. Quien habla encanta al hombre a quien habla; pero la
fuerza de la palabra es el poder de la fuerza imaginativa. Por eso las
palabras eran para los antiguos pueblos, por ser ellas hijas de la fuerza
imaginativa, seres misteriosos, magicos y poderosos. Hasta los mismos
cristianos, y no soélo los fieles, sino también los doctos, los padres
eclesiasticos, atribuian al sé6lo nombre de Cristo fuerzas curativas
misteriosas (7). Y hoy todavia el vulgo cree que es posible encantar a los
hombres mediante palabras. ;De dénde viene esta creencia en fuerzas
supuestas de la palabra? Sélo porque la palabra misma es un ser de la
fuerza imaginativa, teniendo, por eso mismo, efectos narcéticos sobre el
hombre, aprisionandole bajo el dominio de la fantasia. Las palabras
poseen fuerzas revolucionarias, las palabras dominan a la humanidad.
Santa es la leyenda; pero despreciada es la causa de la razén y de la
verdad.

La afirmacion u objetivacion del ser de la fantasia esta por ello a la vez
ligada a la afirmacion y objetivacion de la esencia del idioma, de la
palabra. El hombre no sélo tiene un instinto, una necesidad de pensar, de
simular y de fantasear; sino que tiene también el instinto de hablar, de
manifestar sus ideas, de comunicarlas. Divino es ese instinto, divina la
potencia de la palabra. La palabra es la idea figurada, patente, radiante,
brillante e iluminativa. La palabra es la luz del mundo. La palabra nos
introduce en toda al verdad, revela todos los secretos, ilustra lo invisible,
presencia lo pasado y lo remoto, hace finito lo infinito y hace eterno lo
que es temporario. Los hombres perecen, la palabra permanece; la
palabra es vida y verdad. A la palabra se ha dado todo el poder; la palabra
hace ver a los ciegos, hace caminar a los cojos, sana a los enfermos,
resucita a los muertos -la palabra hace milagros, los milagros razonables.
La palabra es el evangelio, es el paraclito, el consuelo de la humanidad.
Para convencerte de la esencia divina del habla, imaginate solo y
abandonado, pero capaz de hablar y que entonces oyeras por primera vez
la palabra de un hombre: acaso no te pareceria esta palabra como dicha
por un angel, como la voz de Dios mismo, como musica celestial? En
efecto, la palabra no es menos rica ni menos animada que el sonido
musical, aunque en apariencia el sonido dice infinitamente mas que la
palabra, debido a que le rodea la ilusién de ser mas profundo y mas rico
que la palabra.

La palabra tiene una fuerza radiante, conciliadora, beatificadora y
libertadora. Los pecados que confesamos no son perdonados en fuerza
del poder divino de la palabra. El moribundo se separa reconciliado de
este mundo si ha confesado sus pecados tanto tiempo ocultos. El perdon
de los pecados esta en la confesion de los mismos. Los dolores que
confesamos a un amigo, ya por esa misma accion son casi curados.

Al hablar se mitigan nuestras pasiones, se aclaran en nosotros; y el
objeto de la ira, del enojo, de la preocupacion, nos aparece bajo un
aspecto distinto que nos hace ver la indignidad de la pasion. Cuando



tenemos alguna duda, sélo necesitamos hablar -y ya en el mismo instante
en que abrimos la boca para preguntar al amigo, desaparecen la duda y
las oscuridades. La palabra hace libre al hombre. Quien no puede
exteriorizarse es un esclavo. Por eso no pueden hablar ni la pasion
excesiva, ni la alegria excesiva, ni el dolor excesivo. Hablar es un acto de
libertad; la palabra misma es libertad. Por eso se considera a la formacion
de la lengua con razén como la raiz de la cultura; donde se cultiva la
palabra, se cultiva la humanidad. La barbarie de la Edad Media
desaparecio con la evolucién del lenguaje.

Si no podemos imaginar ni concebir otra cosa que cosas divinas, si asi es
lo razonable que pensamos, lo bueno que amamos, y lo bello que
sentimos, entonces no conocemos tampoco ningun poder ni ninguna
fuerza mas sublime y mas espiritual que la fuerza de la palabra (8). Dios es
el concepto de toda la realidad, es decir, de toda la esencia y perfeccion.
Todo lo que el hombre siente o reconoce como realidad, lo debe poner en
Dios o considerarlo como Dios. Por eso la religion debe darse cuenta
también de la fuerza de la palabra como de un poder divino. La palabra de
Dios es la divinidad de la palabra. Asi como ella se convierte, dentro de la
religién, es un objeto del hombre -ella es la esencia verdadera de la
palabra humana. Por eso la palabra de Dios debe diferenciarse de la
palabra humana por el hecho de que no es un simple ser transitorio, sino
un ser que nos ha sido comunicado. ;Pero acaso no contiene también la
palabra del hombre a la esencia del mismo, no contiene a su propio yo,
por lo menos cuando es una palabra verdadera? Por eso la religion
declara la apariencia de la palabra humana por su esencia:
necesariamente representa por lo tanto la esencia verdadera de la palabra
como una esencia especial y distinta de la palabra humana.

Notas

(1) EI cristiano tiene su nombre de Cristo. Por eso, quien no reconoce a Cristo a su
sefior y Dios, no puedé ser de ninguna manora cristiano. Fulgentius (ad. Donatum lib.
unus). Por la misma razén la Iglesia latina necesité de una familia en el dogma que el
Espiritu Santo no procederia solamente del Padre, como lo sostiene la Iglesia griega,
sino que procederia también a la vez del Hijo. Ver J. G. Walchii, Hist. Contr. Gr. et Lat. de
proc. Spir. S. Jenae 1751.

(2) Esto esta con especial claridad expresado en la encarnacién. Dios renuncia a su
majestad, su poder e infinidad para hacerse hombre, es decir, el hombre niega a Dios, a
aquel Dios que no es hombre, afirma solamente aquel Dios que afirma al hombre. Se
despojo -dice San Bernardo- de su gloria y de su poder, pero no de la bondad y de la
misericordia. Luego, lo que no puede despojarse ni negarse es la bondad y la
misericordia divinas, es decir, la auto afirmacién del corazén humano.

(3) Se comprende por si solo que la imagen de Dios tiene todavia otro significado, el
significado de que el hombre personal y visible es Dios mismo. Pero aqui la imagen solo
se contempla como imagen.



(4) EI Eterno Padre -dice Melanchthon en su libro de De Anima-, genera su imagen
contemplandose a si mismo. Porque el hecho de que el pensamiento produce imagenes,
lo experimentamos en nosotros mismos. Y dado que Dios se sirve de nuestras palabras,
queria sefialar con ello, que el Hijo es generado por medio del pensamiento. Dios queria
-dijo ademas- que nuestros pensamientos sean imagenes de los objetos, porque él
queria que en nosotros existieran imagenes de él mismo. Porque el Padre genero,
contemplandose a si mismo mediante el pensamiento, al Hijo, que es la imagen del
Eterno Padre. Luego ¢ qué otra cosa tenemos objetivada en el Hijo de Dios sino la fuerza
imaginativa, la fantasia?

(5) Nosotros disponemos que a la sagrada imagen de Nuestro Sefior Jesucristo, lo
mismo que al Santo Evangelio, se dé el honor de la adoracién, etc. Gener. Const. Concil.
VIII, Act. 10, can. 3.

(6) Sobre el significado de la palabra Logos en el Nuevo Testamento se ha escrito
mucho. Aqui nos ajustaremos a la palabra de Dios por tener ella un significado sagrado
en el cristianismo. Sobre el Logos en los escritos de Philo véase Gfrorer, Philo pone en
lugar de Logos también sermdén de Dios. Ver también Tertuliano Adv. Praxeam, c. 5,
donde demuestra que viene a ser lo mismo si se traduce Logos con sermdén o con razon.
Que ademas Ja palabra es el sentido verdadero del Logos, se desprende del hecho de
que la creacidn, en el Antiguo Testamento, se ha hecho depender de un mandamiento
expreso y que desde un principio se ha identificado esta palabra creadora con el Logos.
Por cierto tiene la palabra Logos también el sentido de virtud, espiritu, fuerza,
inteligencia, etc., porque, ;qué es la palabra sin sentido, sin inteligencia, es decir, sin
fuerza?

(7) Tan grande poder tiene el nombre de Jesus sobre los demonios, que este nombre a
veces es eficaz hasta cuando ha sido pronunciado por hombres malos. Origenes adv.
Celsum, lib. 1, ver también lib. Ill.

(8) De esta manera, Dios se nos revela como que él es el locutor, porque tiene consigo
una palabra eterna no creada, por la cual ha creado el mundo y todo, siendo esto para él
una obra facil, pues sélo lo ha hecho con hablar, de manera que para Dios el crear no es
mas dificil que para nosotros el hablar, Lutero. (T. |, pag. 302).



CAPITULO NOVENO
El misterio del principio creador en Dios

La segunda persona, por ser el Dios que se revela, se manifiesta y se
exterioriza, es el principio creador en Dios, o sea el principio que ha
creado el mundo.

El mundo no es Dios, es lo contrario, es la oposicion de Dios, o, por lo
menos -si esta expresion fuera demasiado fuerte porque dice la verdad-,
es aquello que se distingue de Dios. Pero lo que es distante de Dios no
puede venir directamente de él, sino sélo de una diferencia de Dios en
Dios. La otra persona es el Dios que se distingue por si solo de si mismo
y que por lo tanto es objeto de si mismo y consciente de si mismo. La
autodistinciéon de Dios de si mismo es la causa de lo que es diferente en
él -luego, es la conciencia de si mismo el origen del mundo. Dios recién
se forja la idea del mundo pensando en si mismo -pensarse es generarse,
pensar del mundo es crear el mundo. La generacion precede a la
creacion. La idea productiva del mundo como de otro ser que no sea
Dios, es originada por la idea de otro ser que es igual al Dios.

Ahora bien; este proceso creador no es otra cosa que la perifrasis mistica
de un proceso psicoldgico, no es otra cosa que la objetivacion de la
unidad de la conciencia con la conciencia de si mismo. Dios piensa en si
mismo, luego es consciente de si mismo, pues Dios es la autoconciencia
dada como objeto, como ser; porque, puesto que se conoce a si mismo y
piensa en si mismo, piensa con ello también a la vez en un ser diferente
de lo que es él; pues saberse es distinguirse de otro ser, ya sea posible,
ya sea imaginado, ya sea real. Por tanto, es el mundo -por lo menos la
posibilidad y la idea del mundo- el fruto inmediato de la conciencia y su
producto. El hijo, como aquel otro Dios, es la idea, el objeto y la imagen
del mismo, es el principio de la creacién del mundo. La verdad que sirve
de base, es la esencia del hombre: la unidad es su auto-conciencia con la
conciencia de otro ser que forma la unidad con él y de un tercer ser que



no forme una unidad con él. Y el segundo ser distinto y sin embargo
esencial con el primero, es necesario como eslabén entre el primero y el
tercero. La idea de otro ser en general o sea de un ser esencial distinto,
nace por la idea de un ser distinto pero igual conmigo en su esencia.

La conciencia del mundo es la conciencia de mi limitacién -si yo no
supiera nada de un mundo, no habria nada de limites- porque la
conciencia de mi limitacion esta en oposicion al instinto de mi autonomia,
de mi independencia. Por eso no puedo pasar de mi autonomia -Dios es el
ser auténomo absoluto- directamente a su contrario: yo debo preparar y
suavizar esta contradiccion por la conciencia de un ser, que por cierto
también es otro ser y por eso me da una idea de mi limitacion, pero de tal
manera que afirma a la vez mi ser y me lo objetiva. La conciencia del
mundo es una conciencia humillante -la creacién era un acto de
humillacién-, pero la primera piedra de toque en que se rompe el orgullo
del propio yo es el tu, es el otro yo. Primero el yo debe fortificar su mirada
en el ojo de un ta, antes de soportar el aspecto de un ser que no refleja su
propia imagen. El otro hombre es el vinculo entre yo y el mundo. Yo
existo y me siento dependiente del mundo porque primero me siento
dependiente de otros hombres. Si no necesitara del hombre, no
necesitaria tampoco del mundo. Me reconcilio con el mundo recién
mediante el otro hombre. Sin este otro hombre, el mundo seria para mi no
solamente muerto y vacio, sino también un contrasentido. Sélo en el otro,
el hombre es consciente de si mismo: pero recién cuando sea consciente
de mi mismo, soy consciente del mundo. Un hombre que existiera sélo
para si mismo, se perderia en el océano de la naturaleza sin ser diferente
de ella: ni se comprenderia como hombre, ni comprenderia la naturaleza
como tal. El primer objeto del hombre es el hombre. El sentido para la
naturaleza que nos da la conciencia del mundo como mundo, es un
producto posterior; pues nace por el acto de la separacién del hombre de
si mismo. A los filésofos naturales de Grecia preceden los llamados siete
sabios, cuya sabiduria sélo se referia directamente a la vida humana.

Luego, la conciencia del mundo es para el yo originado por la conciencia
del tu. De tal manera el hombre es el Dios del hombre. El hecho de que lo
es, lo debe a la naturaleza ... lo debe al hecho de que es hombre, lo debe
al hombre. Asi como él, fisicamente, no puede hacer nada sin el otro
hombre, asi tampoco puede hacer nada espiritualmente. Cuatro manos
pueden hacer mas que dos: pero también cuatro ojos ven mas que dos. Y
esta fuerza unida difiere no soélo cuantitativamente, sino también
cualitativamente de la fuerza aislada. Si la fuerza humana es aislada, es
limitada; pero ilimitada es la razon, ilimitada es la conciencia: pues es un
acto comun de la humanidad y esto no solamente porque colaboran
innumerables seres en el edificio de la ciencia, sino también en su sentido
interior de que el genio cientifico de un tiempo determinado, retune en si
las fuerzas de las ideas de los genios precedentes, aunque sea en un
modo determinado individual, de manera que su fuerza no es una fuerza
aislada. El chiste, la sutileza, la fantasia, la sensacidon, como fuerzas
distintas del sentimiento y de la razén- son fuerzas de la humanidad, no
del hombre, como ser aislado, sino productos de la cultura, productos de



la sociedad humana. Sélo donde el hombre choca y se roza con otro
hombre se enciende el chiste y la sutileza -por cuya razén hay mas chiste
en la ciudad que en el campo y mas en las grandes ciudades que en las
pequenas; s6lo donde el hombre disfruta de la presencia de otro hombre,
nace la sensacién y la fantasia-, el amor, un acto comun, por cuya razén
el dolor es mas grande cuando no es compartido, es la fuente original; y
sOlo donde el hombre habla con el hombre, sélo en el discurso sin
conversacion, en un acto comun, nace la razén. Las preguntas y las
contestaciones son los primeros actos del pensamiento. Para pensar se
precisan en un principio dos seres. Recién cuando se encuentra en una
cultura superior, el hombre se desdobla, de manera que puede hacer el
mismo papel que el otro. Por eso, hablar y pensar, en todos los pueblos
antiguos, es una misma cosa; so6lo piensan al hablar, su pensar es
solamente conversar. Gente ordinaria, es decir, personas que no tienen
una cultura de abstracciéon, no comprenden ni hoy siquiera lo que se ha
escrito, a no ser que lo lean en alta voz y que lo pronuncien cuando lo
lean. Con razén Hobbes deducia la inteligencia del hombre, de su oido.

Si se reduce a categorias abstractas y logicas, el principio en Dios que
cred el mundo no es mas que la sentencia tautolégica: lo que es diferente
solo puede nacer de un principio de diferencia, no de un ser sencillo. Por
mas que los filésofos y tedlogos cristianos hayan sostenido la creencia
de la nada, sin embargo sostienen también el antiguo principio
fundamental de que de la nada no se hace nada, porque expresa una ley
de pensamiento que no puede ser desconocida. Por supuesto no han
imaginado una materia real como principio de las diferentes materias
reales, pero han convertido en la base de la materia real a la inteligencia
divina -el hijo es la sabiduria, la conciencia y la inteligencia del padre-
como el concepto universal de todas las cosas y como su materia
espiritual. La diferencia entre la eternidad pagana de la materia y la
creacion cristiana consiste, a ese respecto, sélo en que los paganos
atribuyeron al mundo una eternidad real y objetivada, mientras que los
cristianos le atribuyeron una eternidad no objetivada. Las cosas eran,
antes de que existieran, sélo un objeto del espiritu, no de los sentidos.
Los cristianos, cuyo principio es el principio de la absoluta subjetividad,
creen que todo es solamente originado debido a este principio. Por eso la
materia subjetiva, imaginada por su pensamiento subjetivo, es para los
cristianos también la primera materia, y como tal, mucho mas excelente
que la materia real y sensitiva. Sin embargo es esta diferencia sélo una
diferencia en el modo de existencia. Para los cristianos el mundo es
eterno en Dios. O ha nacido este mundo al acaso, como una ocurrencia
repentina, como un capricho. Por cierto, el hombre puede imaginarse
también esto; pero entonces deifica el hombre sélo su propia insensatez.
En cambio si considero las cosas con la inteligencia puedo deducir la
existencia del mundo de su propio ser, de su propia idea, es decir, un
modo de su existencia debe explicarse del otro modo: con otras palabras,
el mundo sélo puede deducirse siempre de si mismo. El mundo tiene la
razon de ser en si mismo, asi como todo lo que existe en el mundo y que
tiene derecho al nombre de una esencia verdadera. De la differentia
specifica, quedara siempre algo, que en el sentido comun es inexplicable,



que no puede deducirse que es por si mismo, que tiene su razén de ser
en si mismo.

La diferencia entre el mundo y Dios como creador del mundo es por lo
tanto sélo una diferencia formal, no esencial. La esencia de las cosas, es
la misma esencia divina, y por ello Dios, al pensar en si mismo, al
conocerse, es a la vez el mundo, piensa y sabe todo -la esencia de Dios
no es otra cosa que la esencia abstracta e ideada del mundo; y la esencia
del mundo no es otra cosa que la esencia del Dios real, concreta y
concebida por los sentidos-; la creacion no es por lo tanto otra cosa que
un acto formal. Pues lo que antes de la creacion era objeto de la idea y de
la inteligencia, es, por la creacidon, s6lo convertido en un objeto de los
sentidos; pero segun su contenido es idéntico, aunque quede
absolutamente inexplicable el hecho coémo puede convertirse un objeto
ideal en un objeto real y material (1).

Lo mismo pasa con la diversidad y diferencia, cuando reducimos el
mundo a esa forma abstracta de pensamiento en oposicion a la sencillez
y unidad de la esencia divina. La diferencia real sélo puede deducirse de
un ser diferente en si mismo. Pero yo transfiero la diferencia sélo en la
esencia original, porque ya en un principio la diferencia es para mi una
verdad y una esencia. Donde y cuando la diferencia no es nada en si
misma, no hay tampoco diferencia en el principio. Supongo la diferencia
como una esencia, como una verdad, la deduzco de una esencia original,
y viceversa: ambas cosas son lo mismo. La expresion razonable es: la
diferencia es tan necesaria para la inteligencia, como la unidad.

Ahora bien; dado que la diferencia es una determinacién esencial de la
inteligencia, no se puede deducir la diferencia sin presuponerla; no puedo
explicarla sino por si misma, porque es una cosa original, que se
comprende por si sola, que se afirma por si sola. {De qué modo se
origina el mundo o sea lo que es diferente de Dios? Por la diferencia de
Dios que hay en Dios de si mismo. Dios se concibe, es el objeto de si
mismo, se diferencia de si mismo -luego nace esta diferencia, o sea el
mundo solo de una diferencia de otra clase; asi la diferencia exterior de
una diferencia interior, la diferencia existente de una diferencia activa o
sea de un acto de diferencia: por lo tanto fundamento yo la diferencia sélo
por si misma, quiere decir que es un concepto original, un limite de mi
pensamiento, una ley, una necesidad, una verdad. La ultima diferencia
que yo puedo pensar es la diferencia de un ser de si mismo y en si
mismo. La diferencia de un ser con respecto a otro ser se comprende y ya
existe por su existencia, es una verdad sensitiva: pues son dos seres.
Pero para el pensamiento yo fundamento la diferencia, al colocarla en un
soblo ser, o sea cuando lo ligo a la ley de la identidad. Aqui se encuentra la
ultima verdad de la diferencia. El principio de Dios que crea este mundo,
si se lo reduce a sus ultimas causas, no es otra cosa sino el acto de
pensamiento objetivado de acuerdo a sus elementos mas sencillos. Si yo
alejo la diferencia de Dios, entonces la idea de Dios no me da ninguna
materia para pensar; deja de ser objeto de ideas; pues la diferencia es un
principio esencial del pensamiento. Por eso. si hago una diferencia en



Dios, ¢qué otra cosa fundamento y objetivo yo que la verdad y la
necesidad de este principio del pensamiento?

Notas

(1) Es, por lo tanto, un gran error si se cree poder explicarse la existencia del mundo
mediante la suposicion de la existencia de un Creador.

CAPITULO DECIMO

El misterio del misticismo o de la
naturaleza en Dios

Una materia interesante para criticar las fantasias cosmogoénicas y
teogodnicas la da la doctrina de la naturaleza eterna en Dios, que ha sido
renovada por Schelling, quien la sacé de los libros de Jakob Bohme.

Dios es un espiritu eterno, una autoconciencia llena de luz, una
personalidad moral; en cambio, la naturaleza es, por lo menos en parte,
confusa, oscura, desierta, inmoral, o por lo menos amoral. Pero es una
contradiccién que la impureza provenga de la pureza y la oscuridad de la
luz.

¢ Como podemos, entonces, derivar de Dios esos factores que hablan en
contra de un origen divino? Sélo colocando esa impureza, esa oscuridad
en Dios mismo, diferenciando en Dios un principio de la luz y de la
oscuridad. En otras paiabras: s6lo podemos explicar el origen de la
oscuridad renunciando a la idea de un origen y suponiendo que la
oscuridad haya existido desde un principio (1).

Pero lo oscuro es la naturaleza, es lo irracional, lo material, es la
naturaleza propiamente dicha en oposicion a la inteligencia. Por tanto, el
sentido sencillo de esta doctrina es: la naturaleza, la materia, no puede
ser explicada ni derivada de la inteligencia; es, mas bien la causa de la
inteligencia, la causa de la personalidad, sin tener ella misma una causa.
El espiritu de naturaleza es sélo un ser ideal; la conciencia sélo se
desarrolla de la naturaleza. Pero esta doctrina materialistica es envuelta
en una oscuridad mistica y, sin embargo, comoda, por el hecho de que no
se expresa en palabras generales, claras y sencillas, de la inteligencia,
sino mediante la palabra Dios que es sagrada para los sentimientos. Si la
luz en Dios surge de la oscuridad de Dios, entonces sélo surge porque en
el concepto de la luz esta expresado que ésta debe eliminar lo oscuro y



por lo tanto supone lo oscuro sin hacerlo. De manera que si tu sometes a
Dios a una ley general, lo que es nada mas que necesario, a no ser que
quieras convertir a Dios en un objeto de las mas obtusas incoherencias-y
si la autoconciencia tanto en Dios, como en general tiene como condicion
previa un principio natural, ;por qué, entonces, no prescindes de Dios?
Lo que es de por si una ley de la conciencia para cualquier ser personal,
ya sea hombre, ya sea angel, ya sea demonio, Dios o cualquier otro ser
que te imagines. ;A qué se reducen entonces los dos principios en Dios
si los consideramos a la luz de la inteligencia? Uno de ellos se refiere a la
naturaleza, por lo menos a la naturaleza tal como existe en tu
imaginacion, sin tomar en cuenta su realidad; y el otro se refiere al
espiritu, a la conciencia, a la personalidad. Con respecto a una de sus
partes, con respecto a su reverso, llamas a tu Dios no Dios; y sélo lo
llamas Dios con respecto a su cara, con respecto a su anverso, donde él
se presenta como espiritu y como conciencia: luego, es su ser
caracteristico aquello por lo cual es Dios, espiritu, inteligencia,
conciencia. Pero, ;por qué conviertes, entonces, lo que es el sujeto
propiamente dicho en Dios como Dios, vale decir, como espiritu, en un
simple predicado, como si Dios fuera Dios también sin espiritu y sin
conciencia? ¢, Por qué otra razén sino porque tu piensas como un esclavo
de la fuerza imaginativa religiosa mistica y porque sélo te sientes bien y
céomodo a la luz crepuscular y falaz del misticismo? El misticismo es una
deuteroscopia. El misticismo especula sobre la esensia de la naturaleza o
del hombre; pero en y con la imaginacion de que él reflexiona sobre otro
ser personal distinto de ambos (es decir, de la naturaleza y del hombre).
El mistico tiene los mismos objetos que el pensador sencillo y
consciente; pero el objeto verdadero es para el mistico no el objeto como
tal, sino como una cosa imaginada, y por eso es la cosa imaginada para
él, el objeto verdadero. De este modo, es aqui, en la doctrina mistica de
los dos principios en Dios, el objeto verdadero la patologia, y el objeto
imaginado la teologia; es decir, la patologia se convierte en teologia.
Ahora bien; no se podria objetar nada en contra de eso si la verdadera
patologia fuera reconocida y llamada, a conciencia, teologia; pues nuestra
tarea consiste en demostrar que la teologia no es otra cosa que patologia,
antropologia y psicologia esotérica y que en consecuencia la verdadera
antropologia, la verdadera psicologia, tienen mucho mas derecho al
nombre de teologia que la misma teologia, porque ésta no es otra cosa
que una psicologia y antropologia imaginadas. Pero el contenido de esta
doctrina sin percepciéon -y por eso mismo es precisamente mistica y
fantastica- pretende ser no patologia sino teologia, es decir, teologia en el
sentido antiguo, no comun de la palabra; pues se pretende que aqui se
nos revele la vida de otro ser distante de nosotros, mientras que en
realidad sélo se nos revela nuestro propio ser; pero que al mismo tiempo
se nos oculta nuevamente porque es presentado como la esencia de otro
ser.

Se dice que la inteligencia se presenta en Dios, no en nosotros, los
individuos humanos -pues esto seria una verdad demasiado trivial- recién
después de la pasion de la naturaleza, y se dice que no nosotros, sino
Dios, evoluciona de la oscuridad de sentimientos e instintos confusos



hacia la claridad de la inteligencia, y finalmente se asegura que no en
nuestro modo de comprender. sino en Dios mismo la oscuridad de la
noche precede a la conciencia halagadora de la luz: en una palabra, se
pretende que aqui no se represente la historia de la enfermedad humana
sino la historia de la evolucién es decir, de la enfermedad de Dios -pues
las evoluciones son enfermedades. Por eso, si el proceso de distinciéon en
Dios que crea este mundo, nos hace ver la luz de la fuerza distintiva como
una esencia divina, entonces nos presenta, en cambio, la noche, o sea la
naturaleza en Dios como fuerzas divinas o potencias. Asi sucede en los
Pensées confuses, de Leibniz. Pero los Pensées confuses de Leibniz, las
imaginaciones e ideas confusas y oscuras de imagenes exactas,
representan la carne, la materia; una inteligencia pura segregada de la
materia sélo tiene ideas luminosas y libres, claras, es decir, sin imagenes
carnales, sin imagenes materiales que excitan la fantasia y sublevan la
sangre. Por eso, la noche en Dios no dice otra cosa sino que Dios no es
solamente un ser espiritual, sino también material, carnal, corporal; pero
como el hombre es hombre y no se le llama segun su carne, segun su
espiritu, asi también Dios.

La doctrina mistica enuncia esto sélo en imagenes oscuras, misticas,
indeterminadas y ambiguas. En lugar de la expresion fuerte, pero
precisamente por eso precisa y picante, carne, pone alli las palabras
abstractas y ambiguas naturaleza y causa. Dado que nada existe de Dios
o fuera de Dios, debe tener él también la causa de su existencia en si
mismo. Esto lo dicen todos los filésofos; pero ellos hablan de esta causa
como de un mero concepto, sin atribuirle realidad alguna. Esta causa de
su existencia que tiene Dios en si, no es Dios considerado absolutamente,
en cuanto existe; pues es solamente la causa de su existencia.

Esta causa es la naturaleza en Dios, un ser por cierto inseparable de él,
pero sin embargo distante del mismo. Analogamente esa relacién puede
ser explicada por la relacion entre la gravedad y la luz de la naturaleza.

Esta causa es la no inteligencia en Dios. Lo que es el principio de una
inteligencia (en esta misma), no puede ser a su vez inteligente. Porque de
esta no inteligencia ha nacido, en el sentido propio de la palabra, la
inteligencia. Sin esta oscuridad precedente no hay ninguna realidad de la
criatura. Con semejantes conceptos deductivos de Dios como acto
purisimo, cuyos conceptos han sido formados por la filosofia antigua o
por la nueva que procuraba alejar a Dios en lo mas posible de la
naturaleza, no se puede hacer absolutamente nada. Dios es algo mas real
que un mero orden moral del mundo y tiene en si fuerzas motrices mucho
mas diferentes y mas activas de las que le atribuye la escasa sutileza de
idealistas abstractos. Si el idealismo no tiene por base un realismo activo,
se convierte en un sistema tan vacio y deductivo como el de Leibniz,
Espinoza u otro dogmatico cualquiera. Mientras que el dios del teismo
moderno y de todos los demas sistemas modernos quede aquel ser
sencillo que segun esa doctrina es un ser esencial cuando en realidad
carece de la esencia, mientras que no se reconoce en Dios un dualismo
real, oponiéndose a la fuerza afirmativa y extensiva otra limitativa y



negativa, la negacion de un dios personal sera una sinceridad cientifica.
Todo lo que es conciencia, es concentraciéon, es recogimiento, es
recoleccion de si mismo. Esa fuerza negativa y restrictiva de un ser, es la
verdadera fuerza de la personalidad en él, es la fuerza de su
individualismo y su egoismo. ;Coémo existiria el temor a Dios si no
hubiera fuerza en él? Pero que haya algo en Dios, que solamente sea
fuerza y poder, no puede extranar, siempre que no se asevere que Dios
sea solamente fuerza, nada mas que fuerza. (2)

¢Pero qué es entonces aquella fuerza y aquel poder que solamente son
fuerza y poder, a no ser la fuerza y el poder corporal? ;Conoces y tienes
tu fuera del poder de la bondad de la inteligencia, otra fuerza que la de los
musculos? Si no puedes lograr nada a fuerza de la bondad y del
razonamiento debes recurrir a la fuerza de tus musculos. Pero ¢ puedes tu
hacer algo sin tener precision y puinos? ¢Conoces tu fuera de la fuerza
del orden moral del mundo, otras fuerzas matrices mas eficaces que las
palancas de la guillotina? ¢No es la naturaleza sin el cuerpo un concepto
vacio deductivo, una sutilidad mediocre? ;No es el secreto de la
naturaleza el secreto del cuerpo? ¢(No es el sistema de un realismo
viviente el sistema del cuerpo organico? ;Existe acaso otra fuerza
contraria a la inteligencia que la fuerza de la carne y de la sangre? ¢Hay
otra fuerza de la naturaleza que la fuerza contraria a la inteligencia, que la
fuerza de los instintos sensuales? ;No es acaso el instinto mismo el
instinto sexual. fruto de la naturaleza? ¢ Quién no recuerda el viejo refran
Amare et sapere vix Deo competit? (3) Luego, si queremos poner en Dios
una naturaleza, un ser contrario a la luz de la inteligencia, ¢podremos
imaginarnos un contraste mas viviente y mas real que el del pensar y
amar, del espiritu y de la carne, de la libertad y del instinto sexual? Te
asustas sobre estas deducciones y consecuencias, pero son los legitimos
vinculos de unién matrimonial entre Dios y la naturaleza. TG mismo has
creado estos vinculos bajo los auspicios favorables de la noche. Yo
solamente te los hago ver a la luz del dia.

La personalidad, el egoismo, la conciencia sin naturaléza, es una nada, o,
lo que es lo mismo, una cosa abstracta, vacia, sin esencia. Pero la
naturaleza, como ya se ha demostrado y como se comprende por si sola,
es una nada sin el cuerpo, Sélo el cuerpo es aquella fuerza negativa,
limitativa, restrictiva y colectiva, sin la cual no se puede concebir ninguna
personalidad. Toma a tu personalidad su cuerpo y le quitaras todo. El
cuerpo es la causa y el sujeto de la personalidad. Sélo por el cuerpo se
diferencia la verdadera personalidad de la imaginada de un fantasma.
jQué personalidades abstractas vagas y vacias seriamos si no tuviéramos
el predicado de la impenetrabilidad, y si en el mismo lugar y en la misma
forma en que nos encontramos nosotros pudieran estar a la vez otras
personas! Sélo por la exclusividad local la personalidad demuestra ser
verdadera. Pero el cuerpo es una nada sin carne y sangre. Carne y sangre
son la vida, y la vida es la realidad del cuerpo. Pero el cuerpo y la sangre
son una nada sin el oxigeno de la diferencia sexual. La diferencia sexual
no es superficial y no se limita a ciertas partes del cuerpo; es mas bien
esencial, penetra por todo el cuerpo. La esencia del hombre es la virilidad,



la de la mujer la feminidad. Por mas que sea el hombre espiritual e
hiperfisico, siempre queda siendo hombre, lo mismo que la mujer. Por
eso la personalidad es una nada sin la diferencia sexual. La personalidad
se distingue esencialmente en una personalidad viril y femenina. Donde
no hay el tu no existe el yo. Pero la diferencia del yo y del ta, la condicién
fundamental de toda la personalidad, de toda la conciencia, s6lo es una
diferencia verdadera, viviente, y ardiente en la diferencia del hombre y de
la mujer. El ta entre el hombre y la mujer tiene un sonido completamente
diferente que el ti monétono de los amigos.

La naturaleza que hay en la diferencia de la personalidad no puede
significar otra cosa que la diferencia sexual. Un ser personal sin
naturaleza no es otra cosa que un ser sin sexo. Y viceversa, si debe
atribuirse a Dios una naturaleza; sera en el sentido como cuando se
afirma del hombre, que tiene una naturaleza fuerte, vigorosa y sana. Pero,
squé es mas enfermizo, mas insoportable, mas contrario a la naturaleza
que una persona sin sexo O una persona que en su caracter, sus
costumbre y sentimientos niega su sexo? ;Qué es la virtud, la aptitud del
hombre como hombre? Es la virilidad. ;Y del hombre como mujer? Es la
feminidad. Pero el hombre sélo existe como hombre y como mujer. La
virtud y la salud del hombre consisten, por lo tanto, sélo en que sea como
mujer asi como debe ser la mujer y como hombre asi como debe ser el
hombre. Tu rechazas la repugnancia contra todo lo que es real del que
opina ensuciar lo espiritual por el contacto con lo que es real, luego
rechazas ante todo la propia repugnancia que tienes con respecto a la
diferencia sexual. Si Dios no es ensuciado por la naturaleza, tampoco lo
sera por el sexo. El horror que tu tienes de un Dios sexual, es una
verguenza falsa -falsa por dos razones: primero, porque la noche que tu
colocas en Dios te libra de la verglienza; la vergiienza sélo es propia de la
luz. Segundo, porque con esta verglienza renuncias a tu propio principio
entero. Un Dios moral sin naturaleza no tiene base; pero la base de la
moralidad es la diferencia sexual. Hasta el animal es capaz de un amor
lleno de sacrificios debido a la diferencia sexual. Todo el esplendor de la
naturaleza, todo su poder, toda su sabiduria y su profundidad, se
concentran y se individualizan en la diferencia sexual. ¢Por qué tienes
entonces verguenza de llamar a la naturaleza por su nombre verdadero?
Légicamente sélo porque tienes en general vergiienza de las cosas en su
verdad y realidad, porque todo lo contemplas a través de la niebla falaz
del misticismo. Pero, justamente porque la naturaleza en Dios sélo es una
apariencia falaz y sin esencia, un espectro fantastico de la naturaleza
-pues se funda, como ya hemos dicho, no en carne y sangre. no en una
base real-, siendo por lo tanto también esta fundamentaciéon de un Dios
personal equivocada, termino también yo con las palabras: /la negacion
de un Dios personal sera una verdad cientifica, y yo agrego: una verdad
cientifica, mientras que no se diga y se demuestre con palabras claras y
no ambiguas: 1° a priori que por razones especulativas, la forma, el lugar,
la carne y el sexo no contradicen al concepto de Dios sin que le
correspondan; 2° a posteriori -pues la realidad de un ser personal sélo se
funda en razones empiricas-, que se diga cual es la figura de Dios. donde
existe -por ejemplo en el cielo- y finalmente qué sexo tiene, si es hombre



o mujer o hermafrodita. Por lo demas ya en el afio 1682 pregunté un cura
si Dios seria sexual, si tendria mujer y de cuantos modos se valdria para
crear hombres. Por eso los filésofos religiosos de Alemania con sus
especulaciones profundas, toman por modelo a ese sencillo y sincero
cura. Ojala rechacen definitivamente el resto de racionalismo que esta en
oposicién flagrante con su verdadero modo de pensar y que realicen de
una vez la potencia mistica de la naturaleza de Dios transformandola en
un Dios verdaderamente potente y creador. Amén.

La doctrina de la naturaleza de Dios ha sido copiada a Jacob Bohme. Pero
en el original tiene un significado mucho mas profundo y mucho mas
interesante que en la segunda ediciéon castrada y modernizada. Jacob
Bohme tiene un sentimiento profundamente religioso y sumamente fino:
la religion es el centro de su vida y de su pensamiento. Pero al mismo
tiempo el significado que alcanzoé la naturaleza en los tiempos modernos
-debido al estudio de las ciencias naturales y debido al espinosismo,
materialismo y empirismo- se ha apoderado de sus sentimientos
religiosos. El ha abierto sus sentidos a la naturaleza, y ha echado una
mirada en su esencia llena de misterios; pero le asusta; no puede
combinar este temor de la naturaleza con sus ideas religiosas. Cuando yo
contemplaba el gran abismo de este mundo, y encima el sol y las
estrellas, las nubes, la lluvia y la nieve; y cuando en mi espiritu veia toda
la creacion de este mundo, encontraba en todas las cosas el bien y el
mal, el amor y la ira, tanto en las criaturas irrazonables como en la
madera, la piedra, los elementos; tanto en los hombres como en los
animales ... Pero como encontré que en todas las cosas habia lo bueno y
lo malo, tanto en los elementos como en las criaturas y que en el mundo
los ateos vivian tan bien como los piadosos y que los pueblos barbaros
poseian los mejores paises y que tenian seguramente mas suerte todavia
que los piadosos, me volvi melancélico y muy afligido y ningun libro
podia consolarme. Y el diablo, seguramente, no dejaba de inclinarme
hacia las ideas paganas que no quiero contar aqui. (4) Pero tanto como la
esencia oscura de la naturaleza que no coincide con las ideas religiosas
de un creador celestial, excita su animo, tanto lo encanta por otro lado el
esplendor de la naturaleza. Jacob Bohme tiene sentido para la naturaleza.
El se imagina y hasta siente las alegrias de los mineralogos, las alegrias
del botanico, del quimico, en una palabra, las alegrias de las ciencias
naturales ateas. Le encanta el brillo de las piedras preciosas, el sonido de
los metales, el perfume y colorido de las plantas, la gracia y la suavidad
de muchos animales. En otro lugar escribe: Yo no puedo comparar
aquéllo, es decir, la manifestacion de Dios en el mundo luminoso, el
proceso donde se manifiesta en la divinidad la tan maravillosa y hermosa
formacion del cielo en sus muchos colores y muchas maneras y donde
cada espiritu manifiesta su forma particular separadamente con ninguna
otra cosa sino con las piedras mas preciosas como son el rubi, la
esmeralda, el delfin, el énix, el zafiro, el diamante, el jaspe, el jacinto, la
amatista, el berilo, la agata, el cabunclo, etc. Y en otro lugar dice: pero en
lo que se refiere a las piedras preciosas, como son el carbunclo, el rubi,
la esmeralda, el delfin, el 6nix y otras, que son las mejores de todas ellas,
tienen su origen donde el rayo de luz surgié del amor. Pues el mismo



rayo ha nacido en la suavidad y es el corazén en el centro del espiritu de
la fantasia. Por eso también estas piedras son suaves, vigorosas y
amenas. Vemos que Jacob Bohme no tenia mal gusto con respecto a la
mineralogia. Pero el hecho de que también le gustaban las flores y que
tenia sentido para la botanica lo demuestran las siguientes palabras: Las
fuerzas celestiales crean frutos celestiales llenos de alegrias y colores y
toda clase de arboles y arbustos en los que crece la verdad bella y
humana de la vida. También se transmiten estas fuerzas a toda clase de
flores con colores y perfumes celestiales y hermosos. Su gusto es muy
variado y cada uno segun su calidad y clase, muy santo, divino y lleno de
alegrias. Ahora bien: si tu quieres contemplar la divinidad celestial y su
pompa y gloria, entonces contempla asiduamente este mundo mirando
las frutas y los productos que crecen en los arboles y arbustos, mira los
tallos y las raices de las flores, los aceites, vinos, trigo y todo lo que hay
alli y lo que pueda investigar tu corazén. Todo aquello es una imagen de
la pompa celestial.

A Jacob Bohme no le satisfizo ningun dictamen despético como férmula
explicativa de la naturaleza; la naturaleza llenaba demasiado sus sentidos
y su corazoén; por eso él trataba de explicarla de un modo natural. Pero
natural y necesariamente, no encontré otras explicaciones naturales que
las mismas cualidades de la naturaleza que habian hecho una impresién
tan profunda en su alma. Jacob Bohme -y en esto consiste su significado
esencial- es un filésofo naturalista mistico, vulcanista y neptunista
teosofico, pues en el fuego y en el agua nacieron todas las cosas. La
naturaleza habia encontrado el sentimiento religioso de Jacob Bohme -no
en vano recibio él su luz mistica del brillo de una vasija de zinc- pero el
sentimiento religioso sélo trabaja y teje en si mismo; no tiene la fuerza ni
el coraje de penetrar hasta la contemplacion de las cosas en su realidad;
todo lo mira a través de la religion, todo en Dios, es decir, todo en un
brillo encantador de la imaginacién, que conmueve los sentimientos, todo
en figura y como figura. Por ello, él debié trasladar esta oposicion en Dios
mismo -pues la aceptacion de dos principios originarios que serian
independientes y contrarios, habria destruido su alma religiosa-, él debié
distinguir en Dios mismo un ser suave, benefactor y no un ser furioso,
destructor. Todo lo amargo, duro, oscuro, frio de una amargura,
oscuridad y frio divinos: todo lo suave, brillante, calido, debe provenir de
una cualidad suave iluminativa en Dios. En una palabra, sélo el cielo es
tan rico como la tierra. Todo lo que esta en la tierra esta en el cielo
solamente (5). Todo lo que hay en la naturaleza, existe también en Dios.
Pero aqui es divino, celestial; alli, en cambio, es terrenal, visible, material,
pero sin embargo es lo mismo. Cuando yo escriba sobre los arboles,
arbustos y frutos, no debes comprenderlo en forma terrenal, a la manera
de este mundo, pues no es mi opinion de que en el suelo crece un arbol
muerto, duro y de madera o una piedra que tenga cualidades terrenales.
No: mi opinién es celestial y espiritual, pero sin embargo sincera y
verdadera, de manera que no me refiero a ninguna otra cosa que lo que
escribo con letras; vale decir, en el cielo se encuentran los mismos
arboles y las mismas flores; pero los arboles en el cielo son arboles tal
como dan su perfume y florecen en mi fuerza imaginativa sin hacer



presiones materiales sobre mi; los arboles en la tierra son arboles de mi
percepcion sensitiva y real. La diferencia es la diferencia entre la
imaginacion y la percepcion. No es éste mi propésito, dice él mismo, de
describir el curso, el lugar o el nombre de todas las estrellas o como
tienen anualmente su conjunciéon u oposicién o su cuadratura, etc., y lo
que hacen anualmente y en cada hora. Ni tampoco lo he comprendido o
estudiado, y dejo que traten los sabios sobre este asunto: mi propdésito,
en cambio, es escribir segun el espiritu y el sentido, pero no segun la
percepcion (6).

La doctrina de la naturaleza en Dios, quiere fundamentar por medio del
naturalismo el teismo, especialmente aquel teismo que contempla el ser
supremo como un ser personal. Pero el teismo personal concibe a Dios
como un ser personal y separado de toda la materia: lo excluye de toda
evolucion, porque ésta no es otra cosa sino la separaciéon mediante la
cual un ser se separa a si mismo de cualidades que no corresponden a su
concepto verdadero. Pero en Dios no tiene lugar tal cosa, porque en él no
se pueden distinguir ni el comienzo, ni el medio ni el fin, porque él es a la
vez todo lo que es y lo que es desde un principio, asi como debe ser y
puede ser, es la pura unidad del ser y de la esencia, la realidad y la idea,
el hecho y la voluntad. Deus suum Esse est, Dios es su propia esencia. El
teismo coincide aqui con la esencia de la religion. Todas las religiones,
por mas positivas que sean, se basan en la abstraccion; se diferencian
sblo por el objeto de la abstraccién. También los dioses de Homero, en
las figuras abstractas, por mas vida que tengan y por mas semejantes que
sean al hombre, tienen cuerpo como los hombres, y cuerpos a quienes
faltan las limitaciones y las dificultades del cuerpo humano. La primera
determinacion del ser divino es: un ser separado y destilado. Se
comprende que esta abstraccion no es verdadera, sino determinada por el
punto de vista del hombre asi como es él, asi como el piensa en general,
asi abstrae.

La abstraccion expresa un juicio -un juicio afirmativo y negativo a la vez,
alabanza y reproche. Lo que el hombre alaba y ensalza es para él Dios (7);
lo que reprocha y rechaza es lo no divino. La religion es un juicio. La
determinacién esencial en la religion, en la idea de la esencia divina es,
por lo tanto, la separacion que se hace entre lo que es digno de elogio y
lo que merece reproche, entre lo perfecto y lo imperfecto, entre lo
esencial y la nada. El culto mismo no consiste en otra cosa sino en una
constante renovacién del origen de la religion -en la separacién critica y
solemne que se hace entre lo divino y lo que no es divino.

La esencia divina es la esencia humana transfigurada por la muerte de la
abstraccion -es el espiritu fenecido del hombre. En la religion el hombre
se libra de los limites de la vida, aqui deja lo que le oprime, le impide, le
afecta en forma repugnante. Dios es el sentimiento del hombre de si
mismo librado de toda la repugnancia; el hombre sélo en su religion se
siente libre, feliz, beato, porque sélo aqui puede vivir a su modo y
celebrar su domingo. La mediacion, la fundamentacién de la idea divina,
esta para él fuera de esta idea -la verdad de la misma ya en el juicio, ya en



que todo lo que él excluye de Dios, tiene para él el significado de lo no
divino, y lo no divino tiene el significado de la nada. Si él pusiera la
mediacién de esta idea en esta misma, perderia su significado esencial,
su valor verdadero, el encanto que tiene para él. El proceso de la
secrecion, de la separacion entre lo inteligente y lo no inteligente, entre la
personalidad y la naturaleza, entre lo perfecto y lo imperfecto, se realiza,
por tanto, necesariamente, en el hombre y no en Dios y la idea de la
divinidad no esta al comienzo, sino al fin de la sensibilidad, del mundo, de
la naturaleza -donde termina la naturaleza empieza Dios-, porque Dios es
el ultimo limite de la abstracciéon. Aquello de que ya no se puede abstraer
mas, es Dios -el ultimo pensamiento que yo puedo concebir- el ultimo
quiere decir el supremo: Id quo majus nihil cogitare potest, Deus est. El
hecho de que este Omega de la sensibilidad se convierta en el Alfa es
facil de comprender, pero lo esencial es que es el Omega. El Alfa es
recién la consecuencia; porque es lo ultimo, es también lo primero. Y el
predicado del primer ser no tiene, en ninguna manera, en seguida, un
significado creador, sino solamente el significado del rango supremo. La
creacion en la religion mosaica tiene el objeto de asegurar a Jehova el
predicado del ser supremo y ser primero del Dios verdadero y exclusivo,
en oposicion a los dioses (8).

La intencion de querer fundamentar la personalidad de Dios por la
naturaleza, emana, por lo tanto, de una mezcla impura y mala, aconsejada
por la filosofia y la religién, de una falta de critica y de conciencia con
respecto al origen del Dios personal. Donde la personalidad es una
determinacion esencial de Dios, donde se dice un Dios impersonal no es
ningun Dios, alli la personalidad ya de por si es lo supremo y lo mas real,
alli vale el criterio de que lo que no es persona, es muerto, es nada; sélo
un ser personal es vida y verdad; pero la naturaleza es impersonal, luego
es una nada. La verdad de la personalidad se apoya solamente en la
irrealidad de la naturaleza. Atribuir a Dios una personalidad, no significa
otra cosa que declarar la personalidad por el ser supremo; pero la
personalidad sélo se concibe como una diferencia y como una
abstraccion de la naturaleza. Por cierto, es solamente un Dios personal,
un Dios obstracto, pero lo debe ser, es su concepto; pues no es otra cosa
sino el ser personal del hombre que se coloca fuera de todo contacto con
el mundo y que se libra de toda dependencia de él. En la personalidad de
Dios, el hombre celebra la sobrenaturalidad, la inmortalidad, Ila
independencia y la limitacion de su propia personalidad.

La necesidad de un Dios personal tiene su causa en que el hombre
personal recién en la personalidad se manifiesta y se encuentra. La
substancia, el espiritu puro, la sola razén, no le basta, le es demasiado
abstracta, no lo expresa a él mismo, no lo devolvera a si mismo. Pero feliz
y satisfecho es el hombre sélo cuando esta consigo y con su ser. Por eso
cuanto mas personal es el hombre, tanto mas fuerte es para él la
necesidad de un Dios personal. El espiritu abstracto y libre, no conoce
algo mas alto que la libertad; no necesita lograrla con un ser personal: la
libertad es para él por si misma, como tal, un ser verdadero y real. Un
sabio matematico o astronomo, un hombre de pura inteligencia, un



hombre objetivo, que no tiene prejuicios, se siente libre y feliz solamente
en la contemplacion de relaciones objetivamente razonables, en la razén
que se encuentra en la causa misma; semejante hombre querra celebrar
como ser supremo una substancia como la de Espinosa u otra semejante
idea; pero tendra antipatia contra un Dios personal, contra un Dios
subjetivo. Por eso era Jacobi un filésofo clasico, porque (por lo menos a
este respecto) era consecuente y concordaba consigo mismo. Asi como
su Dios, era su filosofia -personal y subjetiva. La existencia del Dios
personal no puede ser fundamentada cientificamente de otra manera que
la que empleaban Jacobi y sus discipulos. La personalidad sélo
demuéstrase en un modo personal.

Yo puedo y debo fundamentar la existencia de la personalidad en un
modo natural; pero sélo si yo desisto de operar en la oscuridad del
misticismo, si yo salgo a la luz clara de la naturaleza verdadera y si
cambio el concepto del Dios personal con el concepto de la personalidad
en general. Pero, introducir en el concepto del Dios personal, cuya
esencia es la personalidad librada, separada y redimida de la fuerza
limitad ora de la naturaleza, digo introducir en este concepto nuevamente
esa naturaleza, es tan erréoneo como si quisiera mezclar la cerveza con el
néctar de los dioses para dar una base sélida a una bebiba etérica. Por
cierto, no se pueden deducir del jugo celestial que alimenta a los dioses,
las partes constructivas de la sangre animal. Pero la flor de la
sublimacién sélo se forma mediante la evaporacion de la materia. Luego
écomo puedes echar de menos en una substancia sublime las materias
de las cuales ti mismo las has separado? Por cierto la esencia
impersonal de la naturaleza no se puede deducir del concepto de la
personalidad, pues deducir significa fundamentar; pero donde Ila
personalidad es una verdad, o mas bien es la verdad suprema y unica, alli
la naturaleza no tiene significado esencial y por consiguiente tampoco
ningun fundamento esencial. La creacion propiamente dicha de la nada es
aqui la unica base explicativa que satisface, pues ella no dice otra cosa
sino que la naturaleza es una nada, expresa por lo tanto precisamente el
significado que tiene la naturaleza por la personalidad absoluta.

Notas

(1) No es el objeto de este libro criticar semejante opiniéon puramente mistica. Sélo
quiero observar que la obscuridad, s6lo se explica si es derivada de la luz; pero que sélo
entonces parece imposible derivar la existencia de la obscuridad en la naturaleza de la
luz. Es preciso ser muy ciego para no darse cuenta de que hasta la obscuridad de la
naturaleza contiene luz, que no hay una obscuridad absoluta en la naturaleza, sino
solamente una obscuridad moderada, atenuada por la luz.

(2) Schelling: Sobre la esencia de la libertad humana, paginas 427, 429-432. Monumento
de Jacobi, pags. 82, 97-99.

(3) El amar y el gustar apenas se pueden atribuir a la Divinidad.



(4) Resumen corto, etc., de J. Béhme, Amsterdam 1718, pag. 58. Las siguientes citas
encuéntranse en paginas 480, 338, 340, 323.

(5) SegUn Swedenborg, los angeles en el cielo tienen hasta vestidos y habitaciones. Sus
habitaciones son enteramente iguales a las habitaciones de la tierra que se llaman
casas, pero mucho mas lindas, son camaras, piezas y dormitorios en gran cantidad y
patios rodeados de jardines, de praderas, de campos. (E. v. S. Escritos Seleccionados,
Primera parte. Frankfurt sobre el Main 1776, pags. 190 y 96). De este modo, para el
mistico es este mundo el mas alla, pero por eso mismo el mas alla es este mundo.

(6) En el libro citado, paginas 339 y 69.

(7) Todo Io que uno coloca sobre todo lo demds, es su Dios, Origenes (Explan. in Epist.
Pauli ad. Rom, c. L.).

(8) Yo soy el Serior que lo hace todo. Yo soy el Sefor y no hay otro. Yo soy Dios y
ningun otro. Yo lo soy, el Sefior, soy ambas cosas, el primero y el dltimo, Isaias cs. 41-
47. De estas palabras resulta la importancia de la creaciéon que recién mas tarde sera
desarrollada detenidamente.



CAPITULO DECIMO
PRIMERO

El secreto de la Providencia y de la
creacion proveniente de la nada

La creacion es la palabra pronunciada de Dios, la palabra creadora,
idéntica con la idea. Pronunciar es un acto de voluntad, luego es la
creacion un producto de la voluntad. Asi como el hombre en la palabra de
Dios, afirma la divinidad de la palabra, asi afirma en la creaciéon la
divinidad de la voluntad, pero no de la voluntad de la inteligencia, sino de
la voluntad de la fuerza imaginativa, de la voluntad absolutamente
subjetiva e ilimitada. La cumbre mas alta del principio de la subjetividad,
es la creacion proveniente de la nada. Asi como la eternidad del mundo o
de la materia no significa otra cosa sino la esencia de la materia, asi la
realidad de la materia, asi la creacion del mundo proveniente de la nada,
no significa otra cosa que la nada del mundo. Con el principio de una
cosa se ha puesto también el fin de la misma, aunque sea tan sélo segun
el concepto y no segun el tiempo. El principio del mundo es el principio
de su fin -como es ganado, asi es derrochado. La voluntad ha creado la
existencia del mundo y la voluntad lo devuelve a la nada. {Cuando? El
tiempo es indiferente. Su existencia o no existencia, depende tan sélo de
la voluntad. La voluntad de que el mundo exista, incluye, a la vez, la
voluntad posible de que aquél no exista. La existencia del mundo es, por
lo tanto, una existencia momentanea, arbitraria, insegura, es decir, nula.

La creacion proveniente de la nada es la expresion mas alta de la
omnipotencia. Pero la omnipotencia no es otra cosa que la subjetividad
que se desliga de todas las determinaciones y limitaciones subjetivas,
celebrando hasta su ilimitacion, como el poder y la esencia mas sublimes
-es la fuerza del poder. de transformar toda realidad en una irrealidad. y
todo lo imaginable es una posibilidad-, es el poder de la fuerza
imaginativa, o sea de la voluntad idéntica con la fuerza imaginativa. es el



poder de la arbitrariedad (1). La expresidon mas caracteristica y mas fuerte
de la arbitrariedad subjetiva, es el antojo, el beneplacito. Dios ha querido
crear un mundo espiritual y corporal, es un antojo, es la demostracion
mas indiscutible de que la propia subjetividad, el propio antojo, se ha
convertido en el ser supremo en el principio omnipotente del mundo. La
creacion proveniente de la nada como obra de una voluntad omnipotente,
es por lo tanto de la misma categoria que el milagro, o, mas bien, es el
primer milagro, no solamente segun el tiempo, sino también segun el
rango -es el principio del cual todos los demas milagros se comprenden
solos. Lo demuestra la misma historia. Todos los milagros han sido
justificados, explicados e ilustrados por la omnipotencia, que ha creado el
mundo de la nada. Quien ha hecho el mundo de la nada, {cémo no podria
convertir agua en vino, como no podria efectuar el milagro de que un
burro pronunciara palabras humanas, como no podria hacer salir agua de
una roca? Pero el milagro es, como veremos mas adelante, s6lo una obra
y un objeto de las fuerzas imaginativas; luego lo es también la creacion
de la nada por ser el milagro primordial. Por eso se ha dicho que la
doctrina de la creaciéon proveniente de la nada, es una doctrina
sobrenatural que por la sola razén no podria haber sido imaginada; y se
ha citado a los filé6sofos paganos que hicieron formar este mundo, por la
inteligencia divina, de una materia ya existente. Pero aquel principio
sobrenatural no es otra cosa que el principio de la subjetividad, que ha
sido elevado en el cristianismo a una dominaciéon universal e ilimitada,
mientras que los antiguos fildsofos no eran tan subjetivos para
comprender el ser absolutamente subjetivo como el ser sublime y
exclusivamente absoluto, porque ellos, debido a la idea que tenian del
mundo o de la realidad, limitaban la subjetividad -y porque el mundo era
para ellos una verdad.

La creacién proveniente de la nada es también lo mismo que la
providencia, por ser lo mismo que el milagro; pues la idea de la
providencia es -en un principio y en su verdadero significado religioso,
cuando todavia no habia sido limitado y combatido por la inteligencia
incrédula- idéntica con la idea del milagro.

La demostraciéon de la providencia es el milagro (2). La creencia en la
providencia es la creencia en un poder que tiene a su libre disposicion y
uso todas las cosas y frente a su poder toda la fuerza de la realidad, es
una nada. La providencia suspende las leyes de la naturaleza; e
interrumpe la marcha de la necesidad, el vinculo de hierro que
inevitablemente liga la consecuencia a la causa; en una palabra, es la
misma voluntad ilimitada y omnipotente que ha creado el mundo de la
nada. El milagro es una Creatio ex nihilo, una creacién de la nada. Quien
hace vino de agua, hace vino de la nada, pues la substancia que forma el
vino no se encuentra en el agua; de lo contrario, la produccién del vino no
seria milagrosa, sino un acto natural. Pero sélo en el milagro demuéstrase
la providencia comprobando su existencia. Lo mismo que nos dice la
creacion proveniente de la nada, nos dice por lo tanto también la
providencia. La creacion proveniente de la nada, sélo puede concebirse y
aclararse en unién con la providencia y el milagro; pero el milagro no



quiere decir de por si otra cosa sino que la persona milagrosa es la
misma que ha producido las cosas por su propia voluntad, de la nada
-Dios, el creador.

Pero la providencia se refiere esencialmente al hombre. Por el hombre, la
providencia hace de las cosas todo lo que quiere; por amor a él,
suspende la validez de la ley, por lo demas omnipotente. La admiraciéon
de la providencia en la naturaleza, especialmente de la fauna, no es otra
cosa sino una admiracion de la naturaleza, por cuya razén sélo pertenece
al naturalismo, aunque sea religioso (3); porque en la naturaleza
manifiéstase también solamente la providencia natural, no la divina, o sea
la providencia tal como es objeto de la religion. La providencia religiosa
manifiéstase so6lo en el milagro -ante todo en el milagro de la encarnacion,
que es el centro de la religion. Pero no leemos en ningun lugar que Dios
se haya convertido en un animal por amor a los animales- la sola idea de
esto es a los ojos de la religion una idea blasfema y atea -ni tampoco
leemos que Dios jamas haya hecho un milagro por los animales o las
plantas. Al contrario: leemos que una pobre higuera, porque no tenia
frutos en un tiempo en que no podia tenerlos fuera maldecida, sélo para
dar al hombre un ejemplo de lo que puede hacer la fe sobre la naturaleza:
ademas leemos que los demonios fueron expulsados por los hombres,
pero les fue permitido entrar en los animales. Por cierto, dice la Sagrada
Escritura: Ningun gorrion cae del techo sin la voluntad del Padre; pero
estos gorriones no tienen mas valor o significado que los cabellos en la
cabeza del hombre, en la que todos han sido contados. El animal no tiene
-si prescindimos de su instinto- ningun otro angel protector, ni tampoco
ninguna otra providencia que sus sentidos, o, en general, sus 6rganos. El
pajaro que pierde sus ojos ha perdido su angel protector; forzosamente
perece si no se produce un milagro. En cambio, leemos que, un cuervo ha
llevado comida al profeta Elias, pero no leemos (por lo menos en cuanto
yo sepa) que un animal haya sido preservado de un peligro sélo con el
objeto de servido. Ahora bien; cuando un hombre cree que él tampoco
tiene ninguna otra providencia. 5ino las fuerzas de su especie, sus
sentidos, su inteligencia. entonces, a los ojos de la religion y de todos
aquellos que son adictos a la religion, es un hombre irreligioso, porque
sblo cree en una providencia natural, cuyo providencia, a los ojos de la
religion, es tanto como nada. Por eso, la providencia se refiere
esencialmente sélo al hombre -y hasta entre los hombres sélo a los
religiosos. Dios es el salvador de todos los mundos, pero especialmente
del de los fieles (4). La providencia pertenece, asi como la religion, sélo al
hombre -ello debe expresar la diferencia esencial entre el hombre y el
animal, y debe arrebatar al hombre a las fuerzas de la naturaleza. Jonas
en el vientre de una ballena, Daniel en la jaula de los leones, son ejemplos
de cémo la providencia distingue entre el hombre religioso y el animal.
Por eso si la providencia, que se manifiesta en las garras y los colmillos
de los animales y es admirada tanto por los piadosos investigadores
cristianos de las ciencias naturales, es una verdad, entonces la
providencia de la Biblia, y la providencia de la religién, es una mentira y
viceversa. jQué hipocresia miserable y a la vez ridicula querer reconocer
a la vez la naturaleza y la Biblia! {Como contradice la naturaleza a la



Biblia! ;Y cémo contradice la Biblia a la naturaleza! El Dios de la
naturaleza se manifiesta en que da al leén la fuerza necesaria y los
organos que lo hacen apto para mantenerse a si mismo, y si fuera
necesario, para ahogar a un individuo humano y comerlo; pero el Dios de
la Biblia, se manifiesta en que arrebata al individuo humano a los
colmillos del leén (5).

La providencia es un bien particular del hombre; expresa el valor del
hombre en oposicion con los demas seres naturales; lo saca de la
conexion con el mundo total. La providencia es la conviccidon del hombre
del valor infinito de su existencia -una convicciéon en que renuncia a la fe
en la verdad de las cosas exteriores-; es el idealismo de la religiéon. Por
eso, la creencia en la providencia, es lo mismo que la creencia en la
inmortalidad personal, sélo con la diferencia de que aqui se expresa el
valor infinito, con respecto al tiempo, como una duracién infinita de la
existencia.

Quien no hace ninguna clase de exigencias especiales, quien es
indiferente con respecto a si mismo. quien no se separa de la naturaleza,
quien cree que desapareceria como una parte en el universo total, no cree
en ninguna providencia, es decir, en ninguna providencia especial; pero
séblo la providencia especial es la providencia en el sentido de la religion.
La creencia en la providencia es la creencia en el valor propio -de ahi las
consecuencias beneficiosas de esa fe, pero también la humildad falsa, la
vanagloria religiosa, que por cierto no confia en si misma, pero en cambio
deja a Dios la preocupacion por el hombre-, es la creencia del hombre en
si mismo. Dios se preocupa de mi; Dios quiere mi felicidad, mi salvacion;
él quiere que yo sea feliz; pero lo mismo quiero yo también, luego mi
propio interés es el interés de Dios, mi propia voluntad es la voluntad de
Dios, mi propio objeto es el objeto de Dios -el amor de Dios hacia mi no
es mas que mi amor a mi mismo divinizado.

Pero, donde se cree en la providencia, alli la fe en Dios se hace depender
de la fe en la providencia. Quien niega que exista la providencia, niega la
existencia de Dios, o -lo que es lo mismo- que Dios es Dios, pues un Dios
que no sea la providencia del hombre, es un Dios ridiculo, un Dios que le
falta la propiedad mas esencial, mas divina y mas adorable. Por tanto, la
fe en Dios no es otra cosa que la fe en la dignidad humana (6), la fe en el
significado divino del ser humano. Pero la fe en la providencia (religiosa)
es idéntica a la fe en la creaciéon de la nada y viceversa; luego ésta no
puede tener tampoco ningun otro significado que el significado recién
explicado de la providencia, y en realidad, no tiene tampoco otro
significado. La religion expresa esto suficientemente por el hecho de que
considera al hombre como objeto de la creaciéon. Todas las cosas han
sido creadas por el hombre y no por ellas mismas. Quien declare esta
doctrina, como lo hacen los piadosos investigadores cientificos
cristianos de la naturaleza, por altivez, declara al mismo cristianismo por
altivez; porque, asegurar que el mundo material haya sido creado por el
hombre, significa mucho menos que decir que Dios, o por lo menos,



segun San Pablo, un ser que es casi Dios y que apenas puede
distinguirse de Dios, se haya hecho hombre por el hombre.

Pero, si el hombre es el objeto de la creacion, es también su verdadera
causa, pues el Hijo es el principio de la acciéon. La diferencia entre el
hombre como objeto de la creacién y el hombre como causa de la misma,
consiste s6lo en que la causa es la esencia abstracta y deductiva del
hombre, el fin u objeto; en cambio, el hombre individual y real, o en otras
palabras, que el hombre sabe que es el objeto de la creacion; pero no
sabe que es la causa, porque distingue la causa como otro ser personal
diferente de él (7). Pero este otro ser personal y creador, no es en realidad
otra cosa que la personalidad humana fuera de todo contacto con el
hombre, esa personalidad humana que para la creaciéon, o sea la
realizacion del mundo, de la existencia objetivada de otro ser dependiente
finito y nulo da la seguridad de su exclusiva existencia real. En la
creacion no se trata de la verdad y de la realidad de la naturaleza o del
mundo sino de la verdad y de la realidad de la personalidad, de la
subjetividad en oposiciéon al mundo. Tratase de la personalidad de Dios,
pero alli es la personalidad del hombre, librada de todas Ilas
determinaciones y limitaciones de la naturaleza. De ahi la participacion
intima de la creacidén; la repugnancia de las cosmogonias panteisticas;
pues la creacion es, como el Dios personal mismo, no un objeto
cientifico, sino personal, no un objeto de la inteligencia libre, sino del
interés del sentimiento. Tratase de la creaciéon sélo de la garantia, de la
ultima prueba imaginable de la personalidad subjetiva como de una
esencia absolutamente separada, que no tiene nada que ver con la
esencia de la naturaleza, que esta por encima y fuera del mundo (8).

El hombre se distingue de la naturaleza. Esa diferencia en su Dios -la
distincion de Dios con respecto a la naturaleza no es otra cosa que la
distincion del hombre con respecto a la naturaleza. La oposicion entre
panteismo y personalismo se resuelve en la pregunta: ;Es la esencia del
hombre un ser extramundial o intermundial, sobrenatural o natural? Por
eso son infructuosas, vanas, insensatas y repugnantes las
especulaciones y dialécticas sobre la personalidad e impersonalidad de
Dios; pues los contrincantes, especialmente cuando especulan con la
personalidad, no llaman al objeto con su nombre verdadero; ponen el
candil encendido debajo del almud; especulan en verdad sélo sobre si
mismos, especulan sélo en el interés de su propio instinto de felicidad, y,
sin embargo, no quieren creedo y se rompen la cabeza a si mismos,
especulando en la creencia vana de averiguar los secretos de otro ser. El
panteismo identifica al hombre con la naturaleza -ya sea con respecto a
su apariencia sensible, ya sea con respecto a su ser deductivo-; el
personalismo aisla, separa al hombre de la naturaleza haciendo de él un
todo mientras que es una parte y lo convierte en un ser absolutamente
propio. Es ésta la diferencia. Por eso, si queréis arreglar estas cosas,
cambiar vuestra antropologia mistica y equivocada a la que llamais
teologia, con la antropologia verdadera y especular en la luz de la
conciencia y de la naturaleza, sobre la diversidad y unidad de la esencia
humana con la esencia de la naturaleza. Vosotros mismos confesais que



la eséncia del Dios panteistico no es otra cosa que la esencia de la
naturaleza. ;Por qué, entonces, sélo queréis ver la paja en el ojo ajeno;
mientras que no observais la viga en el vuestro? ;Por qué queréis, con
respecto a vosotros, hacer una excepcion de la ley universalmente
valida? Luego, confesad también que vuestro ser personal que vosotros,
al creer en un Dios sobrenatural y extranatural, no creéis en otra cosa que
en la esencia sobrenatural y extranatural de vuestro propio ser.

Como en todas las cosas, asi también en la creacion las determinaciones
agregadas, generales, metafisicas y hasta panteisticas, ocultan la esencia
propia de la creacion. Pero sélo necesita ser atento con respecto a esas
determinaciones para convencerse de que la esencia de la creaciéon no es
otra cosa que la autonomia del ser humano en oposiciéon a la naturaleza.
Dios produce al mundo fuera de si -primero sélo es una idea, un plan, una
resolucion, ahora se convierte en un hecho y con ello el mundo se
presenta como un ser que esta fuera de Dios, es diferente de él vy,
relativamente por lo menos, independiente. Pero, del mismo modo, el
hombre, al diferenciarse del mundo, y al concebirse como un ser diferente
de él mismo, concibe al mundo como un ser diferente y esa aptitud por la
cual se diferencia, es un acto. Luego, al considerar el mundo fuera de
Dios, se considera a Dios como un ser aislado diferente del mundo.
Luego si el mundo esta fuera de Dios, ¢qué otra cosa es ese Dios que
vuestro propio ser subjetivo? (9) Al intervenir la reflexion astuta, se niega,
por cierto, la diferencia entre lo que esta afuera y lo que esta adentro,
como una diferencia finita y humana. Pero la negacién de la inteligencia,
que es soblo una insensatez de la religion, no debe tomarse en cuenta. Si
es seria, destruye el fundamento de la conciencia religiosa; suprime la
posibilidad y hasta la esencia de la creaciéon, pues sélo se basa en la
verdad de esa diferencia. Ademas, el efecto de la creacion, la majestad de
ese acto para el sentimiento y la fantasia, se pierde por completo si no se
toma aquella distincion y diferencia en el sentido verdadero. Pues ¢ qué
otra cosa significa: hacer, crear, producir, a no ser, objetivar y hacer
sensible algo que por lo pronto sbélo es subjetivo y en consecuencia
invisible, no existente, de manera que ahora también otros seres
diferentes de mi pueden conocer y disfrutado? Luego, crear y producir
significa poner algo fuera de mi, hacer algo diferente de mi. Donde no hay
la realidad y la posibilidad de que exista algo fuera de mi, alli no se puede
hablar ni de hacer ni de crear. Dios es eterno, pero el mundo ha
principiado; Dios era cuando el mundo todavia no era, Dios es invisible e
insensible, pero el mundo es sensible materialmente, luego esta fuera de
Dios: pues, ¢como podria existir lo que es material, la masa, la materia
como tal en Dios? El mundo esta en el mismo sentido fuera de Dios, en
que el arhol, el animal y el mundo en general estan fuera de mi
imaginacion, fuera de mi mismo, por ser seres diferentes de mi
subjetividad. S6lo donde se admite que algo puede baber fuera de uno,
como ocurria con los filésofos y tedlogos antiguos, alli tenemos la
doctrina genuina no falsificada, no mezclada, de la conciencia religiosa.
En cambio, los tedlogos y filésofos de los tiempos modernos, mezclan
toda clase de doctrinas panteisticas aunque ellas recbacen el principio



del panteismo; pero por la misma razén producen también una criatura
absolutamente contradictoria e inaguantable.

Luego, el creador del mundo no es otra cosa que el hombre que, por la
demostracién o por la conciencia de que el mundo ha sido creado, de que
es una obra de la voluntad, es decir, de que tiene una existencia
dependiente, impotente y nula, se da la seguridad de su propia
importancia verdadera e infinita. La nada de la cual ha sido creado el
mundo, es su propia nada. Al decir: el mundo ha sido creado de la nada,
concibes tiu mismo el mundo creandolo de la nada, suprimes todos los
limites de tu fantasia, de tu sentimiento, de tu voluntad; pues el mundo es
el limite de tu voluntad, de tu pensamiento; el mundo sélo oprime y acosa
a tu alma; el mundo soélo es la pared divisoria entre ti y Dios que es tu
esencia feliz y perfecta. Luego, subjetivamente, destruyes al mundo;
concibes a Dios como un ser propio, es decir, como la subjetividad
sencilla limitada, como un algo que se disfruta a si solo, que no necesita
del mundo, que no sabe nada de los vinculos dolorosos de la materia. En
el fondo mas profundo de tu alma quieres que no haya ningin mundo;
pues donde esta el mundo alli esta la materia y donde hay materia alli hay
presion y empuje, espacio y tiempo, limite y necesidad. Sin embargo, el
mundo existe y hay materia. ;Como puedes salvarte de esta
contradiccién? ;Cémo quitas el mundo de tus sentidos a fin de que no te
moleste en la sensaciéon halagadora de algo ilimitado? Sélo haciendo del
mundo un producto de la voluntad, dandole una existencia arbitraria, que
siempre oscila entre el ser y no ser, que en cada momento puede ser
destruido. Por cierto, el mundo o la materia -ambas no admiten
separacion- no pueden explicarse de un acto de creacién; pero es una
insensatez absoluta pedir semejante cosa a la creacién; pues la idea de la
creacion es que no haya ningin mundo, que no haya ninguna materia;
por eso se espera diariamente con mucho anbelo su fin. El mundo, en su
realidad, no existe; sélo es objetivo en cuanto es una impresién y un
limite del alma y de la personalidad bumana. {Cémo podria, entonces,
fundarse y deducirse el mundo en su verdad y en su realidad de un
principio que niega al mundo?

Para darse cuenta del significado profundo de la creacién como creacién
verdadera, sélo piénsese que lo principal en la creaciéon no es de ninguna
manera la creacion de hierbas y de animales, de agua y de tierra, puesto
que para ellas no hay ningun Dios, sino la creacion de seres personales,
de espiritus, como se suele decir. Dios es el concepto o la idea de la
personalidad por ser él mismo una persona, y una subjetividad que existe
en si misma y separada del mundo, el ser absoluto y la esencia sin
necesidades, el yo sin el tu. Pero, dado que el concepto del ser absoluto,
que existe sélo para si, contradice al concepto de la vida verdadera, y al
concepto del amor; dado que ademas la conciencia de si mismo esta
esencialmente ligada a la conciencia de un tu, porque, a la larga por lo
menos, la soledad no se puede preservar del sentimiento del aburrimiento
y de la monotonia, se pasa en seguida del ser absoluto a otro ser
consciente; el concepto de la personalidad, que en un principio estaba
concretado en un solo ser, se dilata hasta formar una pluralidad de



personas (10). Si se considera a la persona fisicamente como un hombre
verdadero, en cuya calidad es un ser indigente, entonces, se presenta
recién al fin del mundo fisico como objeto final de la creacién, cuando ya
no faltan condiciones de su existencia. En cambio, si el hombre es
considerado en forma abstracta como persona, tal como se hace en la
especulacion religiosa, aquel rodeo esta cortado; tratase entonces en
linea directa de la auto-fundamentacién, de la ultima prueba del yo, de la
personalidad humana. Por cierto, la personalidad divina se diferencia en
todas las formas posibles de la personalidad humana para enmascarar la
no diferencia entre ambas; pero esas diferencias son puramente
fantasticas o sofisticas. Todas las causas esenciales de la creacidn, sélo
se reducen a determinaciones, a las causas que imponen al yo la
conciencia de la necesidad de otro ser personal. Especulad tanto como
querais; jamas alejaréis vuestra personalidad de Dios si no la habéis
puesto en él antes y si Dios mismo no es vuestro ser subjetivo o
personal.

Notas

(1) El origen mas profundo de la creacion de la nada, encuéntrase en los sentimientos, lo
que es expresado y demostrado tanto indirecta como directamente en este libro. Pero el
antojo es precisamente en este caso la voluntad de los sentimientos, la manifestacion de
la fuerza del sentimiento.

(2) Los testimonios mas seguros de una providencia son los milagros, H. Grotius. (De
verit. rel. christ. Lib. I, parrafo 13).

(3) El naturalismo religioso es por cierto también un momento de la religion cristiana
pero mas todavia de la religion mosaica, que era tan amante de los animales. Pero en
ninguna manera es ese naturalismo el momento caracteristico y cristiano de la religion
cristiana. La providencia cristiana y religiosa es muy diferente de la providencia que
viste a los lirios y da de comer a los cuervos. La providencia natural permite que el
hombre se ahogue en el agua si ho sabe nadar, pero la providencia cristiana y religiosa
lo conduce, por la mano de la omnipotencia, por encima del agua.

(4) 1. Timoteo, 4, 10.

(5) El autor tomaba en consideracién, al hacer esta oposicién entre la providencia
religiosa o biblica y la providencia natural, especialmente la telogia estipida de los
naturalistas ingleses.

(6) Los que niegan a los dioses, destruyen la nobleza del género humano.

(7) En el libro de Clemens Alex. (Coh. ad, gentes) encuéntrase un lugar interesante.
Segun la traduccién de la edicion mala de Wiirzburger de 1778, reza en dicho lugar:
Nosotros existiamos antes de la creacion del mundo, puesto que en cierto modo hemos
existido en el mismo Dios debido al pensamiento de nuestra futura existencia que tenia
él. Por eso somos criaturas razonables de la palabra divina o de la inteligencia divina y
podemos ser llamados originarios para en el principio ver la palabra. Pero en forma mas
determinada, la mistica cristiana ha expresado el ser humano como principio creador,
como cosa del mundo. El hombre que antes del tiempo es en la eternidad, obra con Dios



todas las obras que Dios ha realizado ya hace miles de afios y que realizara todavia
después de miles de afos. Por el hombre todas las criaturas han emanado de Dios,
Sermones antes de los tiempos de Tauler y en mis tiempos (Ed, cit., p. 5. p. 119),

(8) Asi se explica por qué todas las tentativas de la teologia especulativa y de la filosofia
que coincide con aquélla, en deducir de Dios la existencia del mundo o en derivar el
mundo de Dios, fracasan y debe fracasar. Pues, por eso mismo, porque fracasan son, en
el fondo, falsas y erréneas no sabiendo qué se trata en realidad en la creacién.

(9) Tampoco se puede aqui objetar la omnipresencia de Dios, la existencia de Dios en
todas las cosas, o la existencia de las cosas en Dios. Porque prescindiendo del hecho de
que por la futura destruccion real del mundo, la no divinidad del mismo y su existencia
fuera de Dios ha sido suficientemente anunciada, debe tomarse en cuenta que Dios sélo
existe en el hombre en el modo especial; pero yo sé6lo me encuentro en casa alli donde
me siento especialmente en casa. En ningun lugar Dios es propiamente dicho Dios como
en el alma. En todas las criaturas hay algo de Dios; pero en el alma, Dios es divino; alli
esta su lugar de descanso, Sermones de varios doctores, etc. pag. 19. Y la existencia de
las cosas en Dios constituye, especialmente donde no tiene ningun significado
panteistico (que aqui no tiene lugar), también solamente una imaginacién sin realidad,
pues no expresa las mentalidades especiales de la religion.

(10) Aqui es también el punto donde la creacién no solamente representa el poder
divino, sino también el amor divino. Nosotros existimos porque Dios es bueno, Agustin.
Antes de que el mundo existiera, era Dios solo. Antes de todas las cosas, Dios existia,
s6lo Dios era para si mismo el mundo, el espacio y todo. Mas era sélo porque no habia
nada fuera de él, Tertuliano. Pero no hay suerte mas grande que hacer feliz a los demas.
La beatitud se encuentra en el acto de la comunicacién. Pero comunicativa es solamente
la alegria, el amor. Por eso el hombre pone como principio de la existencia, el amor
comunicativo. El éxtasis de la bondad pone a Dios fuera de si, Dionisio. Todo lo esencial
sélo se funda en si mismo. El amor divino es la alegria de vida que se afirma y se funda
en si misma. Pero el sentimiento mas alto de la vida, la alegria mas alta, es el amor que
hace feliz. Dios, como ser bondadoso, es la felicidad objetivada y personificada de la
existencia.



CAPITULO DECIMO
SEGUNDO

El significado de la creacion en €
judaismo

La doctrina de la creacion tiene su origen en el judaismo; esta doctrina
misma es la doctrina caracteristica y fundamental de la religion judia.
Pero el principio que tiene por base, no es tanto el principio de la
subjetividad, sino mas bien el del egoismo. La doctrina de la creacion en
su significacidn caracteristica, sélo se forma en el punto de vista donde el
hombre, practicamente, subyuga la naturaleza a su voluntad y su
necesidad, y por eso la rebaja en su fuerza imaginativa, convirtiéndola en
una mala obra y en simple pérdida de la voluntad. Ahora, él se ha
explicado su existencia, explicandola en su propio sentido e interés. La
cuestion: ;de donde vino la naturaleza, o el mundo? supone de por si un
asombrarse del hecho que exista, o sea: supone la pregunta ;por qué
existe? Pero este asombro, esta pregunta, sélo se origina donde el
hombre ya se ha separado de la naturaleza, convirtiéndola en un simple
acto de voluntad. El autor del libro la Sabiduria (capitulo 13), dice con
razén que los paganos, debido a la admiracion que tienen por la belleza
del mundo, no se habian elevado al concepto del creador. Para quien la
naturaleza es un ser bello, le parece el objeto de si mismo, y para él tiene
la causa de su existencia en si misma y no llega a formular la pregunta:
ipor qué existe? El concepto de la naturaleza en la divinidad no se
diferencia en su conciencia, en su concepto del mundo. La naturaleza, tal
como se presenta a sus sentidos, es creada para él y ha principiado pero
no ha sido creada en el sentido propio, en el sentido de la religiéon, no ha
sido hecha como un producto arbitrario. Con aquel ha principiado, no
expresa nada sospechoso; el origen no tiene nada de impuro o de no



divino para él; él se forja hasta sus propios dioses como originados. La
fuerza creadora es para él la fuerza primaria: él pone, por lo tanto, como
causa de la naturaleza, una fuerza de la misma -una fuerza presente-,
actua en su percepcion sensitiva como causa de la cosa. Asi piensa el
hombre cuando piensa estética o tedricamente- pues la percepcion
tedrica es, originariamente, la estética, y la estética es la primera filosofia
sobre el mundo, cuando el concepto del mundo, para él es el concepto de
la gloria, de la divinidad misma. Sélo cuando semejante percepcién
animaba al hombre, podian concebirse y enunciarse ideas como las de
Anaxagoras: el hombre ha nacido para contemplar el mundo (1). El punto
de vista de la teoria, es el punto de vista de la armonia con el mundo. La
actividad subjetiva, aquella en que el hombre se satisface y se deja libre
expansion, es aqui solamente la fuerza imaginativa, sensitiva. Al
satisfacerse, deja aqui, a la vez, la naturaleza en paz, forjAndose sus
castillos en el aire y sus cosmogonias poéticas, sélo de elementos
naturales. En cambio, donde el hombre se coloca en el punto de vista
practico para contemplar desde alli al mundo, convirtiendo al mismo
punto de vista practico en tedrico, alli, éste vive en discordia con la
naturaleza, convirtiéndola en la mas humilde sierva de sus intereses
egoisticos, de su egoismo practico. La expresion tedérica de esta
percepcion egoistica practica para la cual la naturaleza de por si es una
nada, reza eso: la naturaleza, o sea el mundo, se ha hecho y se ha creado
como producto de un mandamiento. Es decir, Dios mandé que el mundo
fuera, y sin demora se habia formado de acuerdo a aquel mandato (2).

El utilitarismo, la utilidad, es el principio supremo del judaismo. La
creencia es una providencia especial divina, es la caracteristica del
judaismo; la creencia en la providencia es la creencia en el milagro; pero
la creencia en el milagro reina alli donde la naturaleza sé6lo se considera
como un objeto de la arbitrariedad y del egoismo, que precisamente
emplea la naturaleza sélo para fines arbitrarios. El agua se divide o se
separa como una masa firme, el polvo se convierte en piojos, el bastén en
una vibora, el rio en sangre, la roca en una fuente, y en el mismo lugar
hay a la vez luz y oscuridad, el sol tan pronto se para en su curso, tan
pronto retrocede. Y todos estos fendmenos contrarios a la naturaleza, se
producen en provecho de Israel, solamente por mandato de Jehova, el
cual no se preocupa de otra cosa sino de Israel y no es otra cosa sino el
egoismo personificado del pueblo de Israel con exclusién de todos los
demas pueblos, la intolerancia absoluta -el secreto del monoteismo.

Los griegos contemplaban la naturaleza con sentido tedrico: ellos
percibian la musica celestial en el curso hermoso de las estrellas; ellos
vieron surgir de la espuma del Océano, padre de todos los seres la
naturaleza en forma de la figura de Venus Anadiomena. En cambio, los
israelitas abrieron a la naturaleza so6lo sus sentidos gastricos; sélo por
medio del paladar apreciaron a la naturaleza; sélo comiendo mana,
percibian a Dios. El griego estudiaba las artes libres, la filosofia y los
estudios humanistas: en cambio, el israelita no se dedicé sino al estudio
provechoso de la teologia. Hacia la tarde tendréis carne para comer y por
la mahAana os saciaréis con pan a fin de que os deis cuenta, de que yo soy



el sefior vuestro Dios. (3) Y Jacob hizo un voto y dijo: Si Dios esta
conmigo me vigilara en el camino que yo haga y si me dan pan a comer y
vestidos para cubrir me y me lleva en paz nuevamente a mi padre,
entonces el ser sera mi Dios. (4) Comer es el acto mas solemne y en todo
caso es la iniciacion de la religion judia. Comiendo celebra y renueva el
israelita el acto de creacion; y comiendo declara el hombre la naturaleza
por una cosa de nada. Cuando los setenta ancianos habian subido con
Moisés a la montaha, vieron a Dios, y cuando hubieron visto a Dios,
comieron y bebieron (5). El aspecto del Ser Supremo estimulaba por lo
tanto en ellos el apetito.

Los judios han conservado su manera de ser hasta hoy dia. Su principio,
su Dios, es el principio mas practico del mundo: el egoismo, el egoismo
que toma la forma de una religiéon. El egoismo es el Dios que no deja que
sus servidores sucumban. El egoismo es esencialmente monoteistico;
pues tiene una sola cosa por fin y es él mismo; el egoismo recoge y
concentra al hombre en si mismo; le da un principio de vida firme y
solido; hace de él un hombre imbuido en su teoria porque le hace
indiferente contra todo lo que no se refiere directamente a la salud de si
mismo. Por eso, la ciencia, lo mismo que el arte, surge del politeismo;
pues este tiene el sentido abierto para todo lo bello y bueno sin
distincién, para el mundo y el universo. Los griegos iban por todo el
mundo para ampliar su horizonte espiritual, los judios hoy todavia rezan
con la cara hacia Jerusalén. En una palabra, el egoismo monoteista
quitaba a los israelitas el sentido y el instinto libre y teérico. Salomén, en
efecto, superaba a todos los hijos del Oriente en inteligencia y sabiduria y
hablaba hasta de los arboles, del cedro, del Libano, hasta del hisopo que
crecia en las paredes, también de animales, pajaros, reptiles y peces (6).
Pero Salomén no servia tampoco a Jehova de todo corazén; Salomén
servia a dioses ajenos y mujeres ajenas; luego, Salomén tenia un sentido
y gusto politeisticos. Repito: el sentido politeistico es el fundamento de la
ciencia y del arte.

Conforme a este significado que tenia la naturaleza en general para el
hebreo, es también el significado del origen del mismo. En el modo que
yo explico el origen de una cosa, expreso claramente mi opinién, mi
juicio, con respecto a la misma. Si pienso en forma despreciativa de
alguna cosa, considero también su origen despreciable. Las sabandijas,
los insectos, tienen su origen, segun la opinién de la mayoria de los
hombres, en los cadaveres y otras clases de inmundicias. No porque
derive del origen de estos seres de una tan inapetecible piensan
despreciativamente de ellos; sino porque ellos pensaban asi, porque ellos
creian que tenian un origen despreciable, correspondiente a su ser. Para
los judios, la naturaleza sélo es un medio para satisfacer el egoismo, un
simple objeto de la voluntad. Pero el ideal, el Dios de la voluntad
egoistica, es la voluntad que manda ilimitadamente y que para conseguir
su fin y realizar su objeto, no necesita de ningin medio: todo lo que él
quiere lo crea por si mismo, dandole la existencia por la simple voluntad.
Al egoista le duele que la satisfaccion de sus deseos necesite de
intermediarios, que haya un abismo entre el objeto y el deseo, entre el fin



tal como se presenta en la realidad y el fin tal como se presenta en la
imaginacion. Por eso, para curar ese dolor, y para librarse de los limites
de la realidad, crea como ser verdadero y supremo a un ser que produce
todo por el sélo yo quiero, por esta misma razén para el hebreo la
naturaleza, el mundo, eran el producto de una palabra dictatorial, de un
imperativo categérico, de un dictamen de prestidigitador.

Lo que para mi no tiene significado teérico, lo que para mi no es nada en
la teoria o sin inteligencia, no tiene tampoco ninguna razén de ser ni
tedrica ni esencial. Por la voluntad afirmo y realizo sélo su nulidad
tedrica. Lo que despreciamos, ni lo miramos. Lo que se mira, se aprecia:
contemplar es reconocer. Lo que se contempla nos atrae mediante
fuerzas de atraccion secretas y vence por el encanto que ejerce sobre el
0jo, el exceso pecaminoso de la voluntad, que todo quiere subyugar. Lo
que hace una impresion sobre el sentido tedérico, sobre la razén, se
substrae al dominio de la voluntad egoistica; reacciona, ofrece
resistencia. Lo que el egoismo destructor consagra a la muerte, lo
devuelve la teoria amorosa a la vida.

El desconocimiento de la eternidad de la materia o del mundo en las
filosofias paganas, no tenia, por lo tanto, otro sentido, a no ser que la
naturaleza era para ellas una verdad tedrica (7). Los paganos eran
iddlatras, es decir, contemplaban la naturaleza; no hicieron otra cosa sino
lo que hacen hoy todavia pueblos profundamente cristianos, cuando
hacen de la naturaleza un objeto de su admiracién, y de su investigacion
incansable. Pero los paganos adoraban los objetos de la naturaleza. Por
cierto; pero la adoracion soélo es la infantil forma religiosa de la
contemplacion. La contemplacion y la adoracion no se diferencian
esencialmente. Delante de lo que contemplo, me humillo; le consagro lo
mas hermoso que tengo, mi corazén, mi inteligencia. También el
investigador de la naturaleza se arrodilla delante de ella, cuando saca del
interior de la tierra, asi sea con peligro de su vida, un insecto, una piedra,
una planta y, para celebrar estos objetos a la luz de la contemplacién y
para eternizar su memoria en la humanidad cientifica. El estudio de la
naturaleza es un servicio de la naturaleza, es idolatria, en el sentido del
Dios israelita y cristiano, e idolatria no es otra cosa sino la primera forma
de contemplacion de la naturaleza y de si mismo por el hombre, una
contemplacion infantil, popular, cohibida y no libre. En cambio, los
hebreos se elevaron por encima de la idolatria, hacia el servicio de Dios,
pasando por la criatura hacia la contemplacion del creador, vale decir, se
elevaron por encima de la contemplaciéon tedrica de la naturaleza, que
tanto encantaba a los iddlatras hasta la contemplacion puramente
practica y que somete la naturaleza sélo a los fines del egoismo. Que no
levantes, pues, los ojos hacia el cielo y mires el sol y la luna y las
estrellas, y todo el ejército celeste, y reniegues adorando y sirviendo a los
astros que el ser tu Dios ha dado a todos los pueblos debajo todo el cielo.
(8). Sélo en el abismo inescrutable y en el poder del egoismo hebraico,
tiene su origen la creacion de la nada, es decir, la creacién por un sélo
acto imperativo.



Y por esta razén la creacion de la nada no es tampoco ningun objeto de la
filosofia -por lo menos de una filosofia distante de la que vemos aqui-,
pues corta de raiz toda verdadera especulacién, no ofrece al
pensamiento, a la teoria, ningin punto de apoyo; es una doctrina sin
fundamento para la teoria, construida en el aire, que sélo esta destinada a
afirmar el utilitarismo, el egoismo; no contiene otra cosa, sino el
mandamiento de no hacer de la naturaleza ningun objeto del
pensamiento, de la contemplacién, sino de la utilizaciéon y del provecho.
Pero cuando menos sirva esta doctrina para la filosofia natural, tanto mas
perfecto es su significado especulativo, pues precisamente porque no
tienen ningun punto de apoyo, deja a la especulacion un inmenso campo
de interpretaciones y cavilaciones arbitrarias y sin fundamento. Sucede
con la historia de los dogmas y especulaciones lo mismo que con la
historia de los Estados. Esos antiquisimos derechos e instituciones
siguen siendo iguales todavia a pesar de que han perdido ya hace mucho
su sentido. Lo que ha sido una vez, no quiere que se le quite el derecho
de ser para siempre: lo que una vez era bueno, lo quiere ser también para
todos los tiempos y atras marchan los especuladores y hablan de un
sentido profundo, pero ya no conocen el sentido verdadero (9). Asi
también contempla la especulacion religiosa los dogmas, separados de la
conexion que tienen y en la cual sélo tienen sentido; los reduce, no
criticamente, a su origen verdadero e intrinseco, sino que convierte mas
bien lo que ha deducido en lo primordial y viceversa, lo primordial en
cosa deducida. Dios es su ser primero; el hombre el ser segundo. De este
modo invierte el orden natural de las cosas. Lo primero es precisamente
el hombre, lo segundo es el objeto -ser objetivo del hombre: Dios-. Recién
en un tiempo posterior, cuando la religion ya habia tomado carne y
aunque hasta esta frase sélo expresa una tautologia. Pero en el principio
es distinto y sélo en el principio se puede conocer la esencia verdadera
de una cosa. Primero crea el hombre, sin saber y sin quererlo, a Dios
segun su imagen propia, y luego crea a su vez este Dios, sabiéndolo y
queriéndolo, al hombre segin su imagen. Esto lo confirma ante todo el
desarrollo de la religion israelita. De ahi la frase de la mediocridad
teoldgica, que la revelacion de Dios va al paso del desarrollo del género
humano. Naturalmente; pues la revelaciéon de Dios no es otra cosa que la
revelacion, el desarrollo de la esencia humana. ElI egoismo
sobrenaturalista de los judios no partia del Creador; sino, a la inversa,
éste partia de aquél: en la creacion el israelita sélo justificaba, por decir
asi, su egoismo ante el foro de su razon.

Claro esta que el israelita no podia tampoco, como hombre, como es facil
comprender, substraerse a la contemplaciéon y admiracion teérica de la
naturaleza, por razones practicas. Pero soélo celebra el poder y la
magnitud de Jehova, al celebrar el poder y la magnitud de la naturaleza.

Y este poder de Jehova, se ha mostrado en su gloria maxima, en las obras
maravillosas que hizo en bien de Israel. Luego, el israelita, al celebrar ese
poder, siempre se refiere a si mismo; celebra la magnitud de la naturaleza
so6lo por el mismo interés por el cual el vencedor aumenta la fuerza de su
adversario, para mostrar su propio coraje y celebrar su gloria. Grande e



inmensa es la naturaleza, creada por Jehova, pero mas inmenso todavia
es el sentimiento de su dignidad. Por Israel se para hasta el sol; por Israel
tiembla, segun Philo, la tierra al anunciarse la ley; en una palabra, por
Israel cambia toda la naturaleza su esencia. Toda la creacion, en cuanto
tiene su propia naturaleza, es cambiada nuevamente siguiendo tu
mandato, al cual ella sirve a fin de que tus ojos queden incélumes (10).
Dios ejecuta, segun Philo, el poder sobre la naturaleza; cada uno de los
elementos le obedece como si fuera el ser de la naturaleza. La necesidad
de Israel es la ley mas omnipotente del mundo, es el destino del mundo.
Jehova es la conciencia de Israel, del sentido y de la necesidad de su
existencia -una necesidad ante la cual la existencia de la naturaleza y de
los pueblos desaparece en la nada- Jehova es el Salus populi, la salud de
Israel, a la cual debe sacrificarse todo lo que le intercepta el camino;
Jehova es el egoismo exdusivo monarquico, la llama aniquiladora de la
ira, es el ojo iracundo del Israel destructor; en una palabra. Jehova es el
yo de Israel, que se objetiva como el fin y el ser de la naturaleza. Asi
celebra, pues, el israelita, en el poder de la naturaleza el poder de Jehova
y en el poder del Jehova el poder de su propia conciencia.

Alabado sea Dios, que es un Dios de ayuda, un Dios de nuestra soledad.
Jehova es el Dios de mi fuerza. Dios: hasta obedece a la palabra del héroe
(Josué) pues él, Jehova mismo, defendio a Israel. Jehova es un dios de
guerra (11).

Aunque en el transcurso del tiempo, el concepto de Jehova se haya
ampliado en algunas mentes y aunque su amor, como lo dice el autor del
libro de Jonas, ha sido extendido al amor de los hombres en general, sin
embargo esto no pertenece al caracter esencial de la religion de los
israelitas. El Dios de los padres al cual se ligan los mas queridos
recuerdos, el antiguo Dios histérico, queda, sin embargo y siempre como
el fundamento de una religion (12).

Notas

(1) En Di6égenes L., lib. Il, parrafo 6, se dice verbalmente: Para contemplar el sol, la luna
y el cielo. Pensamientos semejantes encuéntranse en otros filésofos. Asi dicen también
los estoicos: El hombre ha nacido para contemplar e imitar el mundo, Cicerén (De Nat.).

(2) Los hebreos dicen que la deidad lo ha becho todo por la palabra, de manera que todo
ha sido creado por un mandamiento, por decir asi, para indicar cuan facil es para la
divinidad realizar su voluntad, y cuan grande es su poder. El Salmo 33, 6: El sélo ha sido
creado por la palabra de Dios. El Salmo 148, 5: El manda y entonces son creados, Le
Cler. (Comment. in Mosem. Genes. |, 3).

(3) 2. Mose, c. 16, 12.

(4) 1. Mose, c. 28, 20.



(5) 2. Mose, c. 24, 10. 11. Vgl.: Lejos de ser matados por el aspecto de la divinidad, han
celebrado una comida alegre, Le Clerc.

(6) 1. Kénige, c. 4, 30-34.

(7) Por lo demas, pensaban de un modo distinto sobre ello (ver, por ejemplo, Aristételes;
De coelo Lib. 1, c. 10). Pero su diferencia es una diferencia subordinada, dado que el ser
creador es para ellos mas o menos un ser césmico.

(8) 5. Mose 4, 19. Aunque los cuerpos celestiales no sean obras de los hombres, sin
embargo han sido creados por los hombres. Luego nadie debe adorar el sol sino
elevarse al creador del sol, Clemens Alex. (Coh. ad. gentes).

(9) Pero naturalmente sélo vale esto en la religién absoluta; porque en las demas
religiones nos parecen ser sin sentido y ridiculas las extrafias imaginaciones y
costumbres cuyo sentido y fin originarios no son desconocidos. Y sin embargo, la
veneracion de la vaca que el parsi y el indio bebian en la orina para recibir el perdén de
los pecados, no es mas ridicula que la veneracion del peine o de un trocito del vestido
de la Madre de Dios.

(10) Weisheit 19, 6.
(11) Segun Herder.

(12) Es necesario observar que la adoracion del poder y de la gloria de Dios en general,
asi como también la de Jehova en la naturaleza (aunque no en la conciencia del israelita
pero si en la verdad) sélo representa la admiracién y el poder de la gloria de la
naturaleza. (Ver sobre esto P. Bayle, Una contribucién, etc.). Pero demostrar eso
formalmente, no esta dentro de nuestro plan, dado que nos debemos limitar al
cristianismo, es decir, a la veneracion de Dios en el hombre. Sin embargo, es el principio
de esta demostracion expresada también en este libro.



CAPITULO DECIMO
TERCERO

La ominpotencia del sentimiento o €
secreto de la plegaria

Israel es la difinicion histérica de la naturaleza de la conciencia religiosa,
solo que esta conciencia se ve aqui afectada por la barrera de un interés
especial, el interés nacional. Falta dejar caer esa barrera para tener la
religion cristiana. El judaismo es el cristianismo mundanizador; el
cristianismo es el judaismo espiritual. La religion cristiana es la religion
judia librada del egoismo nacional, pero por cierto es a la vez una religién
distante, nueva; pues cualquier reforma o cualquier renovacion produce,
especialmente en asuntos religiosos, donde hasta lo insignificante tiene
importancia, un cambio esencial. Para el judio, era el israelita el mediador,
el vinculo entre Dios y el hombre; y en su relaciéon con Jehova, se
consideraba como israelita; Jehova no era otra cosa para él sino la
unidad, la conciencia de Israel, objetivada como ser absoluto, la
conciencia nacional, la ley universal, el punto central de la politica (1). Si
dejamos caer el limite de la conciencia nacional, tenemos, en vez del
israelita, al hombre. Asi como el israelita objetivaba en Jehova su esencia
nacional, asi objetiva el cristiano en Dios su esencia humana, y esto
subjetivamente humano, librado del limite de la nacionalidad (2). Asi como
Israel, de la necesidad de su existencia hiciera una ley para el mundo, y
asi como debido a esa necesidad, hasta divinizara su venganza politica,
asi el cristiano convierte las necesidades del sentimiento humano en
potencias y leyes universales del mundo. Los milagros del cristianismo
que pertenecen a la caracteristica del judaismo, no tienen por objeto el



bienestar de una nacion, sino el bienestar del hombre -solamente del
hombre cristiano-, pues el cristianismo reconoce al hombre sélo bajo la
condicién, o sea bajo la limitacién, del cristianismo, poniéndose asi en
contradiccién con el corazén verdadero y universalmente humano: pero
esta limitacion fatal sera tratada recién mas adelante. El cristianismo ha
espiritualizado el egoismo del judaismo convirtiéndolo en subjetividad
-aunque también dentro del cristianismo esa subjetividad se ha
manifestado como puro egoismo, que ha transformado el deseo de
felicidad terrestre, que era el objeto de la religion israelita, en un anhelo
hacia la felicidad eterna, que es el fin del cristianismo.

El concepto supremo, el Dios de una comunidad politica, de un pueblo,
cuya politica, sin embargo, se pronuncia en forma de una religion, es la
ley, la conciencia de la ley como de un poder absoluto y divino. El
concepto supremo, el Dios del sentimiento apolitico, humano y no
mundano, es el amor -el amor que sacrifica, por el amado, todos los
tesoros, todas las glorias en el cielo y en la tierra-, el amor, cuya leyes el
deseo del amado y cuyo poder es la fuerza ilimitada de la fantasia y de la
actividad intelectualmente milagrosa.

Dios es el amor que satisface nuestros deseos, nuestros anhelos de
sentimiento -él mismo es el deseo del corazén transformado en realidad,
el deseo que lleva en si la seguridad de que sera cumplido, de que es
valido, y de que es tan seguro, que no puede suceder ninguna
contradiccidén intelectual, ninguna objeciéon por parte de la experiencia y
del mundo externo. La seguridad es para el hombre el poder maximo: lo
que es cierto para él es lo que existe, es lo divino. Dios es el amor: este
su poder divino como uUnico poder autorizado-; es la expresion del
hombre que tiene validez y verdad incondicionales, de que no hay ningin
limite, ninguna contradicciéon del sentimiento humano, de que todo el
mundo, con toda su gloria y esplendor, es insignificante en comparacién
con el sentimienro humano (3). Dios es el amor, es decir, el sentimiento es
el Dios del hombre, y éste es simplemente Dios mismo, el ser absoluto.
Dios es la esencia objetivada del sentimiento, el sentimiento puro, libre de
limites -Dios es el optativo del corazén humano, transformado en un
tiempo finito, es el optativo transformado en el seguro y beato existe, es
la omnipotencia del sentimiento sin consideracion, es el ruego escuchado
por si mismo, es el sentimiento que se percibe a si mismo, el eco de
nuestros dolores. El dolor debe manifestarse; sin quererlo el artista toma
la guitarra para expresar en sus sonidos el propio dolor. Satisface a su
dolor al escucharla y al ejecutarla; alivia el peso que oprime a su corazén
comunicandole al aire y haciendo de su dolor un ser general. Pero la
naturaleza no accede a las quejas del hombre -es insensible para con sus
sufrimientos. Por eso el hombre se aleja de la naturaleza y de los objetos
visibles en general- se dirige hacia el propio interior, para encontrar aqui,
escondido y protegido contra las fuerzas inexorables, alivio para sus
sufrimientos. Aqui expresa los secretos que le oprimen, aqui enuncia lo
que pesa sobre su corazén. Este recinto libre del corazén, este secreto
manifiesto expresado, dolor del alma, es Dios. Dios es una lagrima del
amor derramada en el escondite mas profundo sobre la miseria humana.



Dios es un gemido inexpresable en el fondo de las almas. Esta frase (4) es
el lema mas verdadero, mas profundo y mas extrafio del misticismo
cristiano.

La esencia profunda de la religiéon la manifiesta el acto mas senci1lo de la
religion -la plegaria-, un acto que dice infinitamente mas, o, por lo menos,
tanto como el dogma de la encarnacién, aunque la especulacion religiosa
considere a éste como el misterio mas grande. Pero, por cierto, no es la
oracion antes y después de la comida o sea la oracion cebadora del
egoismo, sino la oracion llena de dolor, la oracién del amor sin consuelo,
la oracion que expresa el poder del corazén, que hace sucumbir al
hombre.

En la oracién, el hombre dice a Dios Tu; luego clara y perceptiblemente
declara a Dios por el otro yo; él confiesa a Dios como si fuera el ser mas
intimo y mas cercano. sus mas secretos pensamientos, sus mas intimos
anhelos, los mismos que se averglienza de confesar publicamente. Pero
él manifiesta estos deseos en la confianza, en la certeza de que seran
cumplidos. { Como podria dirigirse a un ser que fuera sordo a sus quejas?
¢ Qué otra cosa es, por lo tanto, la oracién que el deseo del corazén
manifestado con la seguridad de su cumplimiento? (5) ; Qué otra cosa es
aquel ser que cumple estos deseos, que el sentimiento humano,
escuchado y aprobado por si mismo, y que se afirma sin contradiccion y
sin objecién? El hombre que no se quita de la cabeza la idea del mundo,
la idea de que todo aqui sélo es un medio, que cada afecto tiene su causa
natural, que cada deseo sélo se logra si es convertido en objeto y si se
toman los medios correspondientes, semejante hombre no reza; soélo
trabaja, convierte los deseos que puedan realizarse en objeto de una
actividad mundana, y los deseos que reconoce como subjetivos, los
suprime o los considera precisamente sé6lo como deseos subjetivos y
piadosos. En una palabra, limita y hace depender su ser del mundo
porque se considera uno de sus miembros y limita a sus deseos por la
idea de la necesidad. Por el contrario, en la oraciéon excluye el hombre el
mundo y con él todas las ideas de medicién, de dependencia, de triste
necesidad, convirtiendo sus deseos en una cuestion de su corazén, en
objetos del ser independiente, todopoderoso, es decir, que los afirma
ilimitadamente. Dios es el si del sentimiento humano -y la oracion, la
confianza incondicional del sentimiento humano, en la identidad absoluta
de lo subjetivo y objetivo, de la certeza de que el poder del corazén es
mas grande que el poder de la naturaleza, que la necesidad del corazén
es la necesidad todopoderosa, el destino del mundo. La oraciéon cambia el
curso de la naturaleza -determina a Dios para provocar un efecto que esta
en contradiccion con las leyes de la naturaleza. La oracion es el
comportamiento del corazéon humano frente a si mismo, frente a su propio
ser- en la oracion el hombre olvida que existe una barrera de sus deseos,
y se siente feliz en este olvido.

La oracioén es la auto-division del hombre en dos seres -una conversacion
del hombre consigo mismo, con su corazén. Es importante para la
eficacia de la oracidon que sea pronunciada claramente en voz alta y con



insistencia. La oracion sale del corazén como el agua de la fuente- la
presion del corazén destruye la cerradura de la boca. Pero la oracion en
voz alta sélo es una oracién que manifiesta su esencia: la oracion es
esencialmente aunque no sea pronunciada exteriormente, una oracion; la
palabra latina horario significa ambas cosas. En la oracién el hombre
expresa sin reserva lo que le oprime, lo que le afecta, él objetiva su
corazon -de ahi la fuerza moral de la oracién. Se dice que el recogimiento
es la condicion de la oraciéon. Pero es mas que condicién; la oracion
misma es recogimiento- supresion de todas las imaginaciones que
distraen, de todas las influencias exteriores que perturban, es
reconcentracion en si mismo para enfrentarse solamente con su propio
ser. Se dice que sélo una oracién llena de confianza, sincera, cordial,
insistente, puede ayudar; pero esta ayuda reside en la misma oracién.
Como en toda la religiéon, lo subjetivo, lo humano, lo subordinado, es en
verdad lo primero, la primera causa, la cosa misma -asi también aqui,
estas propiedades subjetivas son la esencia objetiva de la misma oracion

(6).

La opinion mas superficial de la oracién es si se la considera s6lo como
una expresion de la sensacion de la dependencia. En efecto, expresa
semejante sentimiento; pero de la dependencia del hombre de su
corazoén, de sus sentimientos que lo inspiran. El que se siente solamente
dependiente, no abra su boca para rezar; la sensacion de la dependencia
le quita las ganas y el coraje; pues la sensacion de la dependencia es la
sensacion de la necesidad. La oracion radica mas bien en la confianza
incondiciond del corazén que no se preocupa de ninguna necesidad y
que confia que sus intereses sean el objeto del ser absoluto, que el ser
todopoderoso e ilimitado, el padre de los hombres, es un ser amante,
sensitivo, y compasivo, que por tanto los sentimientos y los deseos mas
sagrados y mas caros para el hombre, sean verdades divinas. Pero el
pequeio no se siente dependiente del padre como padre; mas bien tiene
en el padre la sensacién de su fuerza, la conciencia de su valor, la
garantia de su existencia, la seguridad del cumplimiento de sus deseos:
sobre el padre recae toda la carga de la preécupacion: en cambio, el hijo
vive sin cuidado y feliz, confiando en el padre, su protector viviente, que
no es otra cosa sino el bien y la felicidad del hijo. El padre convierte al
hijo en un objeto, y se convierte a si mismo en un medio de su existencia.
El hijo que pide alguna cosa a su padre, no se dirige a él como si fuera un
ser distante e independiente, en general, como si fuera un ser o una
persona sino que se dirije a él como y en cuanto es dependiente de sus
sentimientos paternos y dependiente también del amor hacia su hijo. La
oracion soélo es una expresion de la fuerza que el hijo ejerce sobre el
padre -si es que se puede aplicar aqui la expresion de fuerza: puesto que
la fuerza del hijo no es otra cosa sino la fuerza del mismo corazén
paterno. El lenguaje tiene para rogar y mandar la misma forma el
imperativo. La oracion es el imperativo del amor. Y este imperativo tiene
infinitamente mas poder que el imperativo despético. El amor no manda:
el amor sélo necesita insinuar sus deseos, para estar seguro del
cumplimiento de los mismos: el déspota ya tiene que expresar la fuerza
en el tono de su expresion, para convertir otros seres de por si



indiferentes frente a él, en ejecutores de sus deseos. El imperativo del
amor obra con una fuerza electromagnética: el imperativo despético, en
cambio, con la fuerza mecanica de un telégrafo de madera. La expresion
intima de Dios en la oracion, es la palabra padre -es la intima porque aqui
el hombre considera el ser absoluto como si fuera él mismo; puesto que
la palabra padre es la expresion de lo mas intimo, la expresion en que se
encuentra directamente la seguridad del cumplimiento de mis deseos, y la
garantia de mi salvacion. La omnipotencia, a la cual se dirige el hombre
en la oraciéon, no es otra cosa sino la omnipotencia de la bondad, que
para salvar al hombre, hace posible lo imposible- en verdad no es otra
cosa que la omnipotencia del corazén, del sentimiento, que rompe todas
las barreras de la inteligencia, sobrepasando todos los limites de la
naturaleza, que quiere que no haya otra cosa sino la sensacién, que no
exista nada que contradiga al corazén. La creencia en la omnipotencia es
la creencia en la nulidad del mundo externo, de la objetividad- es la
creencia en la absoluta verdad y validez del sentimiento. La esencia de la
omnipotencia no expresa otra cosa sino la esencia del sentimiento. La
omnipotencia es la potencia frente a la cual no hay ninguna ley, ninguna
disposiciéon de la naturaleza, ningun limite: pero precisamente esta
potencia es el sentimiento que siente toda necesidad y toda ley como una
barrera y por eso las suprime. La omnipotencia no es otra cosa sino
ejecutar y realizar la voluntad intima del sentimiento. En la oracién, el
hombre se dirige a la omnipotencia de la bondad -luego esto no quiere
decir otra cosa que: en la oracién, el hombre adora su propio corazén y
contempla la esencia de su sentimiento como si fuera el ser supremo y
divino.

Notas

(1) La mayor parte de la poesia hebraica, que a menudo se considera espiritual, es
politica, Herder.

(2) Es la esencia subjetiva humana, porque es una escencia humana, asi como la
esencia del cristianismo es una esencia que excluye, de por si, la naturaleza, el cuerpo,
la sensibilidad, por la cual exclusivamente nos ha sido dado un mundo objetivado.

(3) No hay nada que no podria esperar el hombre bueno y recto de la bondad divina;
todos los bienes aptos para el ser humano, cosas que ningun ojo vio, ningun oido
percibié y ninguna inteligencia concibié, puede permitirse el que cree en un Dios;
porque aquellos que creen que un ser de inmensa bondad y potencia arregla las
cuestiones de los hombres y que creen que nuestras almas son inmortales, necesitan
experiencias infinitas. Y no hay nada que puede destruir o hacer titubear estas
experiencias con tal que no se dedique el cristiano al vicio y lleve una vida atea,
Cudworth. (Syst. Intellect. cap. 5 sect. 5, parrafo 27).

(4) Sebastian Frank von Word, en Zinkgrels Apohthegmata deutscher Nation.

(5) Seria una objecién tonta decir que Dios s6lo cumple los deseos, los ruegos, que en
su nombre o en interés de la iglesia de Cristo suceden; en una palabra, sélo los deseos
que coinciden con su voluntad, porque la voluntad de Dios es precisamente la voluntad



de los hombres o mas bien Dios tiene el poder; el hombre la voluntad: Dios beatifica el
hombre, pero el hombre quiere ser beato. Un deseo particular, por cierto, no puede ser
escuchado; pero esto no importa con tal que la especie o sea la tendencia esencial sea
aceptada. El hombre piadoso que no ha sido escuchado por Dios, se consuela con la
idea de que el cumplimiento de su deseo no habria sido ventajoso para él. Asi por
ejemplo Oratio de precatione, en Declamat. Melanchthonis, T. lll.

(6) Por razones subjetivas, también la oracién comin puede mas que la oracién aislada.
La comunidad aumenta la fuerza del alma, y aumenta la sensacién de la independencia.
Lo que uno solo no puede, se puede hacer en uniéon de otros. La sensacion de estar
solo, es ua sensacion de la limitacidon; la sensacidon de estar con otros, significa la
sensacion de la libertad. Por eso, cuando los hombres estan amenazados por la fuerza
de la naturaleza, se unen. Es imposible -dice Ambrosio- que las oraciones de muchos
hombres no consigan nada ... Al individuo se niega lo que a la comunidad se concede, P.
Paul Mezler. (Sacra Hist. de gentis Hebr. ortu. Aug. V. 1700, ps. 668-669).

CAPITULO DECIMO
CUARTO

El secreto de lafe - El secreto del milagro

La fe en el poder de la oracion -y sélo donde se atribuye a la oraciéon un
poder, y un poder sobre los objetos fuera del hombre, la oraciéon es una
verdad religiosa- es idéntica con la fe en la fuerza milagrosa, y la fe en los
milagros es idéntica con la esencia de la fe en general. Sélo la fe reza;
sblo la oracién de la fe tiene fuerza. Pero la fe no es otra cosa sino la
certidumbre absoluta de la realidad; es decir, de la validez y verdad
incondicional de lo subjetivo en oposicién a las barreras, o sea a las leyes
de la naturaleza y de la razén. El objeto caracteristico de la fe es, por lo
tanto, el milagro -la fe es la creencia en los milagros, la fe y el milagro son
absolutamente inseparables. Lo que es objetivamente el milagro o la
fuerza milagrosa, es subjetivamente la fe- el milagro es la cara exterior de
la fe -la fe es el alma interior del milagro- la fe es el milagro del espiritu, el
milagro del sentimiento, que sdlo se objetiva en el milagro exterior. Para
la fe, nada es imposible -y esa omnipotencia de la fe es la que soélo realiza
el milagro. El milagro es solamente un ejemplo palpable de lo que puede
la fe. Por eso la esencia de la fe es el sentimiento sin limite, la abundancia
de la sensacion, en una palabra: lo que excede lo natural, lo que es
sobrenatural. La fe sélo se refiere a cosas que objetivan, en oposicion
con los limites, es decir, las leyes de la naturaleza y de la razén, la
omnipotencia del sentimiento humano y de los deseos humanos. La fe
desencadena los deseos del hombre de las restricciones de la inteligencia
natural; concede lo que deniegan la inteligencia y la razén; por eso hace
feliz al hombre, porque satisface sus deseos mas subjetivos. Y ninguna



duda intranquiliza a la fe verdadera. La duda sélo se origina cuando salgo
fuera de mi mismo, pasando los limites de mi subjetividad y cuando
concedo voto, derecho y verdad a otras cosas fuera de mi y diferentes de
mi, cuando reconozco que soy un ser subjetivo, vale decir, limitado, y que
debo tratar de ensanchar mis limites, por lo que existo fuera de mi. Pero
en la fe el principio de la duda ha desaparecido; pues para la fe lo
subjetivo en si mismo es lo objetivo, lo absoluto. La fe no es otra cosa
sino la creencia en la divinidad del hombre.

La fe es el coraje del corazén que se procura todo lo bueno tn Dios.
Semejante fe, que Unicamente confia en Dios, la exige Dios en el primer
mandamiento donde dice: Yo soy el senor tu Dios ... Esto quiere decir: Yo
sélo quiero ser tu Dios, tu no debes buscar otro Dios; yo quiero salvarte
de toda la necesidad ... no debes pensar que yo sea tu enemigo o que no
quisiera ayudarte. Cuando pienses asi, haces de mi en tu corazén otro
Dios del que soy. Por eso tienes que estar seguro de que yo quiero
ampararte. Asi como tu te encaminas, asi se encamina tu Dios. Asi como
tu eres, asi es tu Dios. Si piensas que esta enojado contigo, entonces él
estara enojado. Si piensas que es desconsiderado y quiere condenarte al
infierno, entonces sera asi. Asi como tu crees de Dios, asi lo tienes. Si lo
crees, lo tendras; si no lo crees, no lo tendras. Por eso, asi como
nosotros creemos, asi nos sucedera. Si lo consideramos nuestro Dios, no
sera por cierto nuestro Dios, sino que debera ser un fuego destructor. Por
la falta de fe convertimos a Dios en un diablo. (1) Por eso, si yo creo en un
Dios, tengo un Dios, es decir, la creencia en Dios es el Dios de los
hombres. Si Dios es aquello que yo creo y si es asi como lo creo, ¢qué
otra cosa es la esencia de Dios, que la esencia de la fe? Pero, ¢ puedes tu
creer en un Dios bueno para ti, si ti no eres bueno para ti mismo, si tu
desesperas de los hombres, si el hombre no es nada para ti? Si tu crees
que Dios esta a tu favor, entonces crees que nada esta contra ti, que nada
puede estar contra ti, que nada te contradice. Pero si tu crees que nada
esta ni puede estar en contra tuya, entonces no crees en otra cosa sino
que tu eres Dios (2). Que Dios sea un ser diferente s6lo es una apariencia,
una imaginacion. Que Dios es tu propio ser, lo dices al confesar que Dios
es un ser para ti. ;Qué otra cosa es, entonces, la fe que la seguridad del
hombre, la certidumbre libre de duda de que su ser propio y subjetivo sea
el ser objetivo y absoluto, el ser de los seres?

La fe no se limita por la idea de un mundo, de un universo, de una
necesidad; para la fe s6lo existe Dios, es decir, la subjetividad libre de
barreras. Donde la fe surge en el hombre, alli sucumbe el mundo, o mejor
dicho, ya ha sucumbido. La fe en la destruccion de este mundo, que es
inminente y que para el sentimiento es ya presente, porque este mundo
contradice a los deseos humanos, esa destrucciéon del mundo es, por lo
tanto, un fenédmeno proveniente de la esencia intrinseca de la fe cristiana,
una fe que de ninguna manera puede separarse del contenido restante de
la fe cristiana, porque renunciar a ese contenido, seria renunciar al
cristianismo verdadero y positivo (3). La esencia de la fe que se deja
comprobar hasta en la mas especial de todos los objetos, consiste en que
se realiza lo que dice el hombre -él desea ser inmortal; él desea que haya



otro ser que pueda todo lo que es imposible a la naturaleza y a la
inteligencia; luego, existe tal ser; él desea que haya un mundo que
corresponda a los deseos del alma, un mundo de ilimitada subjetividad,
es decir, de la comodidad no perturbada, de la felicidad ininterrumpida;
pero como hay un mundo opuesto a aquel mundo cémodo, este mundo
debe parecer tan absolutamente purisimo, como existe un Dios y como
existe el ser absoluto del sentimiento humano. La fe, la caridad y la
esperanza, forman la trinidad cristiana. La esperanza se refiere al
cumplimiento de las promesas -de los deseos que todavia no son
cumplidos, pero que seran cumplidos; el amor se refiere al ser que da
esas promesas y las cumple; y la fe se refiere a las promesas, y los
deseos que ya han sido cumplidos, que son hechos histéricos.

El milagro es un objeto esencial del cristianismo, es un contenido
esencial de la fe. Pero ;qué es el milagro? Es un deseo sobrenatural
realizado -nada mas. El apéstol Pablo explica la esencia de la fe cristiana
en el ejemplo de Abraham. Abraham no podia esperar ninguna posteridad
por via natural. Sin embargo, Jehova se la prometié6 por una gracia
especial. Y Abraham creia, pese a la naturaleza. Por eso también esa fe le
ha sido acreditada como un mérito, como un acto de justicia; pues se
precisa mucha imaginacion, creer algo que esta, por cierto, en oposicion
a nuestra experiencia, por lo menos a una experiencia razonable y legal.
Pero ¢cual era el objeto de esa promesa divina? Posteridad, el objeto del
deseo humano. ;Y en qué creia Abraham cuando creia en Jehova? En un
ser que lo puede todo, que puede cumplir todos los deseos humanos.
¢Acaso es algo imposible a Dios? (4)

¢Pero para qué retrocedemos hasta Abraham? Los argumentos mas
decisivos los tenemos mucho mas cerca de nosotros. El milagro da de
comer a los hambrientos, cura a los ciegos de nacimiento, a los sordos,
cojos, etc., salva de peligros de vida, revive hasta a los muertos a pedido
de sus parientes. Luego el milagro satisface deseos humanos; pero
deseos que, a la vez, son deseos que exceden lo natural, que son
sobrenaturales aunque no siempre se refieren a la misma persona, como
el deseo de revivir a los muertos., pero piden una ayuda milagrosa en
cuanto recurren a la fuerza milagrosa. Pero lo milagroso se diferencia del
modo de satisfacer por via natural y racional a los deseos y a las
necesidades humanas, por cuanto satisface los deseos del hombre de un
modo que seria el ideal para todo el mundo. El deseo no se limita a
ninguna barrera, a ninguna ley, a ningun tiempo; quiere ser cumplido sin
demora a instantaneamente. Y tan rapido como el deseo es también el
milagro. La fuerza milagrosa obra instantaneamente, de un golpe, sin
ninguna clase de impedimentos, realizando asi los deseos humanos. No
hay ningin milagro en que personas enfermas se curen; pero que sean
curadas inmediatamente por un solo dictamen, éste es precisamente el
secreto del milagro. Luego, no es el producto o el objeto -si la fuerza
milagrosa, algo absolutamente nuevo, jamas visto, jamas imaginado,
capaz de realizar cosas que ni siquiera pueden concebirse, constituyera
una actividad efectiva y esencialmente distinta y a la vez objetiva -sino
sblo es el modo y la manera por la cual la accién milagrosa se diferencia



de la acciéon de la naturaleza y de la inteligencia. Pero una acciéon que
segun su esencia y segun su contenido, es natural y sensitiva, siendo
solamente segun su modo o su forma sobrenatural o sobresensitiva, esa
accion es soélo fantasia o imaginacion. Por eso la fuerza del milagro no es
otra cosa que la fuerza de la imaginacion.

La fuerza milagrosa es una fuerza teoldégica. El anhelo de recuperar al
Lazaro perdido, el deseo de sus parientes de tenerlo nuevamente, era el
motivo de la resurreccion milagrosa-; el hecho mismo, la satisfaccion de
ese deseo, era el objeto. Por cierto, aquel milagro se hizo en honor de
Dios, a fin de que el Hijo sea honrado por él, pero las hermanas de Lazaro,
que mandaron a Jesus a fin de que viniera diciéndole: Mira a quien tu
amas, esta enfermo y las lagrimas que Jesus derramé, demuestran que el
milagro tenia un origen y un fin humano. Su sentido es: un poder que
hasta logra resucitar a un muerto, puede cumplir cualquier deseo humano
(5). Y el honor del Hijo consiste precisamente en que sea reconocido y
adorado como aquel ser que puede lo que el hombre no puede, pero que
desea poder. La accién teolégica describe, como se sabe; un circulo
vicioso: en su extremo vuelve al principio. Pero la acciéon milagrosa
difiere de la realizacion general de un objeto por el hecho de que lo realiza
sin medios, estableciendo una unidad inmediata entre el deseo y su
complemento, describiendo en consecuencia un circulo, pero no en linea
curva, sino en linea recta, luego, en la linea mas corta. Un circulo en linea
recta es el simbolo matematico del milagro y es su imagen. Tan ridiculo
como seria querer construir un circulo en linea recta, tan ridiculo es
querer fundamentar filos6ficamente el milagro. El milagro es, para la
inteligencia, sin sentido e inconcebible, tan inconcebible como un hierro
de madera, como un circulo sin periferia. Antes de hablar sobre la
posibilidad de si puede praducirse un milagro hay que demostrar la
posibilidad de si el milagro quiere decir que lo inconcebible sea
concebible. Lo que proporciona al hombre la imaginacion de Ila
posibilidad del milagro, es que el milagro es presentado como un hecho
perceptible, y que el hombre por eso engaina a su razén mediante
imaginaciones perceptibles que se intercalan en la contradiccién. El
milagro de la transformaciéon de agua en vino, por ejemplo, no dice otra
cosa que el agua es vino, no expresa otra cosa sino la unidad de dos
predicados o sujetos absolutamente contradictorios entre si; pues para el
que hace milagros no hay ninguna diferencia entre ambas substancias; la
transformacioén sélo es la operacion perceptible de esa unidad de cosas
que se contradicen. Pero la transformacion encubre la contradiccion,
porque se intercala la representacion natural de la transformacién. Sin
embargo no se ha hecho una transformacion paulatina, natural, o por
decir asi, organica, sino la transformacion absoluta, careciente de
substancias -una verdadera creaciéon de la nada. Por el acto milagroso,
tan secreto y tan fatal, por el acto que convierte el milagro en milagro, de
repente, ya no se diferencian agua y vino- lo que quiere decir lo mismo
que hierro es madera o es hierro de madera.

El acto del milagro -y el milagro sélo es un acto fugaz- es, por lo tanto,
inconcebible, pues destruye el principio del pensamiento- pero tampoco



es un objeto de los sentidos, un objeto de una experiencia real o tan sélo
posible. El agua es objeto del sentido y también lo es el vino; yo veo
ahora el agua, y luego el vino; pero el milagro mismo, aquello que ha
convertido esta agua tan repentinamente en vino, no es objeto de una
experiencia real o posible, porque no es ningun proceso natural. El
milagro es un objeto de la imaginaciéon- y precisamente por eso es
también tan sentimental, pues la fantasia es la actividad correspondiente
al sentimiento., porque destruye todas las barreras, todas las leyes, que
hacen mal al sentimiento, objetivando asi para el hombre la satisfaccién
inmediata, lisa y llanamente limitada de sus deseos mas subjetivos (6). La
sentimentalidad es la propiedad esencial del milagro. Por cierto hace el
milagro una impresién solemne y conmovedora en cuanto expresa una
fuerza que no tiene limites -la fuerza de la fantasia. Pero esta impresion
so6lo existe en el acto transitorio de la realizacion del milagro- la impresion
esencial que queda, es la de la sentimentalidad. En el momento en que se
resucita al ser querido muerto, los parientes y amigos que lo rodean se
asustan del poder extraordinario y omnipotente que devuelve los muertos
a la vida; pero en el mismo instante -pues los efectos del poder milagroso
son sumamente rapidos- en que resucita, en que se ha consumado el
milagro, los parientes abrazan al resucitado y lo llevan, derramando
lagrimas de alegria, para celebrar en casa una fiesta sentimental. El
milagro proviene del sentimiento y vuelve al mismo. Hasta en la
representacion no niega su origen. La representacion adecuada es
solamente la que expresa el momento sentimental. ; Quién desconoceria,
en la negacion de Lazaro resucitado, ese milagro mas grande de Jesus, el
tono legendario sentimental? (7) Pero el milagro es precisamente
sentimental porque, como hemos dicho, satisface los deseos de los
hombres, sin trabajo y sin esfuerzo. El trabajo es asentimental, es
incrédulo, es racional; puesto que el hombre hace en el trabajo depender
su existencia de la accion teoldgica, que proviene exclusivamente del
concepto de un mundo objetivado. Pero el sentimiento no se preocupa
del mundo objetivado; sale de si mismo; es feliz en si mismo. El elemento
de la cultura, el principio nérdico de la abnegacién le falta al sentimiento.
El espiritu clasico, el espiritu de la cultura, es el espiritu objetivado que se
limita por leyes, y determina la fantasia y el sentimiento, por la
contemplacion del mundo, por la necesidad, y la verdad de la naturaleza
de las cosas. En lugar del espiritu, se puso, debido al cristianismo, la
subjetividad ilimitada, desmesurada, excesiva y sobrenatural -un
principio, que en su esencia intima se opone al principio de la ciencia, de
la cultura (8). Con el cristianismo, el el hombre perdié el sentido, la
facultad de escrutar e investigar la naturaleza, el universo. Mientras que
existia el cristianismo verdadero, sincero, no falsificado, desconsiderado,
y mientras que el cristianismo era una verdad viviente y practica, se
realizaban milagros verdaderos y esto necesariamente, porque la fe en
milagros muertos, histéricos y pretéritos, es una fe muerta, es el primer
principio de la incredulidad, o mas bien, es la primera y por eso mismo
timida manera en que se manifiesta la no creencia en el milagro. Pero
donde suceden milagros, alli se mezclan ciertas figuras con la niebla de la
fantasia y del sentimiento, alli el mundo, la realidad, no es verdad, alli se



considera como ser verdadero y real unicamente al ser milagroso
sentimental, es decir, subjetivo.

Para el hombre sentimental, la actividad suprema es, directamente, sin
que lo quiera o sepa, la fuerza imaginativa que lo domina enteramente
como actividad suprema de Dios y actividad creadora. Su sentimiento le
es la autoridad y verdad inmediata; y asi como para él el sentimiento es la
verdad -y es la verdad y la esencia suprema; no puede prescindir de su
sentimiento, no puede subordinarlo-, asi es también la imaginaciéon una
verdad. La fantasia, o sea la fuerza imaginativa (que aqui no deben
distinguirse aunque sean diferentes) no es para él en la misma manera un
objeto como lo es para nosotros, los hombres de inteligencia, que
sabemos distinguirla como subjetiva en oposicion a la percepciéon
objetiva; ella le es mas bien inmediatamente unida con el mismo, forma
una unidad con su sentimiento y por ser idéntica con él y su esencia, es
su percepcion esencial, objetivada y necesaria. Para nosotros la fantasia
es una actividad arbitraria; pero donde el hombre no ha asimilado el
principio de la cultura y de la necesidad de formarse una idea del
universo en general, donde sélo vive para sus sentimientos, alli la
fantasia es una actividad inmediata y reflexiva.

La explicacién del milagro como producto del sentimiento y de la fantasia,
se considera hoy dia como superficial. Pero hay que imaginarse aquellos
tiempos en que se creia en milzgros actuales y presentes, cuando la
verdad y la existencia de las cosas fuera de nosotros todavia no era un
articulo sagrado de fe, cuando los hombres vivian tan separados de un
concepto general del universo, que dia por dia esperaban el fin del
mundo, cuando sélo vivian con la perspectiva embriagadora de un cielo,
viviendo luego en las imaginaciones -pues sea el cielo como sea para
ellos, por lo menos existia, mientras que estaban en la tierra sélo en la
fuerza imaginativa-, cuando esa imaginacion no era imaginacion, sino la
verdad, y hasta la verdad eterna y exclusiva y que era no solamente un
mero medio de consolacién, sino también principio moral practico que
determinaba las acciones, y al cual los hombres gustosamente
sacrificaban la vida real, el mundo real con todo su esplendor y gloria.
Hay que compenetrarse de esto, y entonces, uno seria muy superficial si
declarara la explicaciéon psicolégica del milagro como superficial. No hay
ninguna objecion valida que pueda alegar que esos milagros se hayan
realizado a la vista de asambleas enteras: ni uno de los participantes era
consciente de si mismo, todos estaban embriagados de imaginaciones y
sensaciones excesivas y sobrenaturales; todos estaban animados por la
misma fe, por la misma esperanza y la misma fantasia. ¢Y quién
desconoce que existen también suenos colectivos de la misma indole, y
visiones colectivas iguales, especialmente en individuos sentimentales,
limitados en si mismos y a si mismos y que estan estrechamente
vinculados entre ellos? Pero, sea como sea: si la explicacién del milagro
por medio del sentimiento y de la fantasia superficial, la culpa no la tiene
el que los explica asi, sino el mismo objeto -el milagro; pues el milagro,
visto a la luz, no expresa otra cosa sino la fuerza prestidigitadora de la
fantasia, que cumple, sin contradiccion, todos los deseos del corazén (9).



Notas
(1) Lutero. (T. XV, pag. 282; T. XVI, pag. 491-493).

(2) Dios es omnipotente; pero el que cree es un Dios, Lutero. (T. XIV, pag. 320). En otro
lugar llama Lutero a la fe: creadora de la divinidad. Por cierto agrega lo que desde su
punto de vista es necesario, la restriccion: esto no significa que tal hombre cree un ser
divino y eterno sino que lo crea en nosotros (T. XI, pag. 161).

(3) Esta fe es tan esencial a la Biblia que no puede ser concebida sin ella. La cita 2. Petri
3,8 no habla, como esto se ve en todo el capitulo, en contra de un proximo fin del
mundo; porque por cierto 1000 afios son como un dia ante el Seinor, pero también un dia
es como 1000 afos, y el mundo por eso ya mafiana puede no existir mas. Pero que la
Biblia esperaba un fin del mundo muy préximo y que lo profetiza, aunque el dia y la hora
de este fin no se determine, sélo puede negarlo un mentiroso o un ciego. Ver también los
escritos de Litzelberger. Por eso los cristianos verdaderamente religiosos, creian
también en casi todos los tiempos en la proximidad del fin del mundo -Lutero, por
ejemplo, dice a menudo que el dltimo dia no queda lejos (T. XVI, pag. 26)-, o por lo
menos ellos anhelaban el fin del mundo aunque por prudencia no especificaban si era
lejano o cercano. Asi, por ejemplo, Agustin. (De Fino Saeculi ad Hesychium, c. 13).

(4) 1. Mose 18, 14.

(5) Nadie en el mundo puede resucitar a un muerto, pero el Sefor Jesucristo, no
solamente puede hacerlo, sino que ni le causa siquiera trabajo ... Cosas semejantes
Cristo ha hecho para demostrar que él puede resucitar de la muerte a quien quiere; no lo
hace en todos los tiempos ni resucita tampoco a todo el mundo ... Basta que lo haya
hecho varias veces, porque la resurreccion de todos los muertos lo hara en el dia del
juicio final. Lutero. (T. XVI, pagina 518). El significado positivo y esencial del milagro
consiste, por lo tanto, en que demuestra que el ser divino no es ningin otro mas que el
ser humano. Los milagros confirman y acreditan la doctrina. ;Qué doctrina?
Precisamente aquella doctrina de que Dios es un salvador de los hombres, que redime a
los hombres de toda la necesidad, es decir, un ser humano que responde a las
necesidades y los deseos de los hombres. Lo que el Dios hombre expresa con palabras,
lo demuestra con hechos en un milagro, como acontecimiento visible.

(6) Por cierto es esta satisfaccion -una observacion que por lo demas se comprende-,
so6lo en tiempo limitado en cuanto queda ligado a la religidon y a la creencia en Dios. Pero
esta limitacidon, en realidad no es ninguna limitacion; porque Dios mismo es el ser
ilimitado, absolutamente satisfecho y separado del alma humana.

(7) Las leyendas del catolicismo -naturalmente sélo las mejores que proceden del alma-
son, por decir asi, sélo el eco del tono fundamental que predomina en este cuento del
Nuevo Testamento. -En consecuencia, podria definirse también el milagro como el
humor religioso-. Especialmente el catolicismo ha cultivado este lado humoristico del
milagro.

(8) Sumamente caracteristico para el cristianismo -una demostracién popular de lo
dicho- es el hecho de que sdlo el lenguaje de la Biblia valia y vale para la causa y la
revelacion del Espiritu Divino en el cristianismo, y no acaso el lenguaje de un Séfoc1es o
un Platén; es decir, que sélo tenia valor el lenguaje indeterminado del alma, no el
lenguaje del arte y de la filosofia.



(9) Muchos milagros habran tenido en un principio una base fisica o fisiolégica. Pero
aqui se trata del significado religioso y de la génesis del milagro.

CAPITULO DECIMO
QUINTO

El secreto de la resurreccion y de
nacimiento sobrenatural

La cualidad de la sentimentalidad no solamente vale por los milagros
practicos, donde salta de por si a la vista, porque se refieren directamente
al bienestar y al deseo del individuo humano, sino que vale también por
los milagros tedéricos o dogmaticos propiamente dichos. Asi vale el
milagro de la resurreccion y del nacimiento sobrenatural.

El hombre, por lo menos en estado de bienestar, tiene el deseo de no
morir. Este deseo es en un principo idéntico con el deseo de
conservacion. Todo lo que vive quiere conservarse, quiere vivir y no
morir. Este deseo negativo se transforma, en reflexiones posteriores y en
el sentimiento, debido al impulso de la vida, especialmente de la vida
social y politica, en el deseo positivo, en el deseo hacia una vida, una vida
mejor después de la muerte. Pero, unido con este deseo, va también el
anhelo hacia la seguridad de esta esperanza. La inteligencia no puede
cumplir esta esperanza. Por eso se ha dicho: Todas las pruebas en favor
de la inmortalidad son insuficientes y hasta se ha dicho que Ila
inteligencia por si sola no las puede conocer y mucho menos todavia
demostrar. Y con razén: la inteligencia sélo da pruebas generalmente
abstractas y generales; no puede dar la seguridad de mi inmortalidad
personal, de la seguridad que es precisamente la que se pide. Peor, para
tener semejante seguridad, se precisa una garantia inmediata y sensitiva,



una prueba efectiva. Pero esta s6lo puede darse por el hecho de que un
muerto, de cuya muerte hemos estado convencidos, resurge de la tumba,
y ademas debe ser un muerto que no es indiferente para nosotros, sino
que sirva de materia para los demas; de manera que su resurreccion sea
también el modelo y la garantia de la resurreccién de los demas. Por eso.
la resurreccion de Jesucristo, es el deseo satisfecho del hombre hacia
una seguridad inmediata de su inmortalidad personal después de la
muerte -la inmortalidad personal como un hecho palpable y no dudoso.

La cuestion de la inmortalidad era para los filésofos paganos una
cuestion en que el interés personal sélo era una cuestion secundaria.
Tratabase aqui principalmente sélo de la naturaleza del alma, del espiritu,
de la vida misma. En la idea de la inmortalidad de la vida no se hallaba de
ninguna manera la idea y menos todavia la seguridad de la inmortalidad
personal. Por eso los antiguos se expresan sobre este asunto en forma
tan indeterminada, contradictoria y dudosa. En cambio los cristianos,
animados de la seguridad absoluta, de que sus deseos personales y
sentimentales serian cumplidos, es decir, animados de la seguridad de
que sus sentimientos serian algo divino y serian verdad y santidad a la
vez convirtieron en un hecho inmediato lo que para los antiguos tenia
solamente el significado de un problema teérico: y hasta convierten esta
cuestion tedrica, de por si libre, en una cosa obligatoria de la conciencia,
cuya negacion la consideraban idéntica al crimen de lesa majestad que es
para ellos el ateismo. Quien niega la resurrecciéon niega a Cristo; pero
quien niega a Cristo niega a Dios. De esta manera el cristianismo
espiritual convertia una cuestion espiritual en una cosa sin espiritu. Para
los cristianos, la inmortalidad de la inteligencia y del espiritu era
demasiado abstracta y negativa; a ellos sélo les interesaba Ila
inmortalidad personal y sentimental: pero la garantia de esto sélo se
encuentra en la resurreccioén carnal. La resurreccioén carnal es el asombro
supremo del cristianismo sobre la objetividad y espiritualidad sublime
pero, por cierto, abstracta de los antiguos. Por eso también Ila
resurreccion no fue comprendida por los paganos.

Pero asi como la resurreccion es el fin de la sagrada historia -pero una
historia que no tiene el significado de una historia sino de la verdad
misma-, es un deseo cumplido. asi lo es también el principio de la misma,
el nacimiento sobrenatural. aunque ésta no se refiera a un interés
directamente personal, sino mas bien a un sentimiento subjetivo y
bastante absurdo.

Cuanto mas se aleja el hombre de la naturaleza, cuanto mas la subjetibiza,
cuanto mas sobrenatural o contranatural se hace su modo de pensar,
tanto mas miedo tiene de la naturaleza, o por lo menos de la causa y de
los procesos naturales, que desagradan a su fantasia, que lo afectan
como cosas repugnantes (1). EIl hombre libre y objetivo encuentra también
cosas repugnantes en la naturaleza; pero las concibe como una
consecuencia natural e inevitable, y vence a ese respecto sus
sentimientos como sentimientos puramente subjetivos y no verdaderos.
El hombre subjetivo, en cambio, que vive unicamente en sus sentimientos



y en la fantasia, se opone a esas cosas con una repughancia muy
pronunciada. Tiene el ojo de aquel infeliz, que también en la flor mas
hermosa soélo se fijaba en los pequenos bichos negros que se
encontraban alli, y amargaba, por esta percepcion, el deleite que causa el
aspecto de una flor. El hombre subjetivo hace de sus sentimientos el
criterio de lo que debe ser. Lo que a él no le gusta, lo que ofende sus
sentimientos sobre o contranaturales, no debe existir, y aunque aquello
que le place a él, no puede existir sin aquello que le disgusta al hombre
subjetivo no pregunta por las leyes fastidiosas de la légica y la fisica;
sino por su fantasia arbitraria- él rechaza lo que le disgusta y retiene lo
que le place. Asi, por ejemplo, le gusta la Virgen pura e inmaculada; y
también le gusta la Madre, pero sélo le gusta la madre que se ha hecho
madre de manera sobrenatural que ya tiene el nifio en sus brazos.

De por si la virginidad es en la esencia intima de su espiritu y de su fe, el
concepto mas alto de moralidad, el exponente de sentimientos e
imaginaciones sobrenaturales, el sentimiento de honor y de honra
personificado frente a la naturaleza comun (2). Pero al mismo tiempo,
sienta en su alma también el sentimiento natural y comparativo del amor
materno. ;jAhora qué hay que hacer en su angustia, en esta lucha entre el
sentimiento natural y el sentimiento sobre o contranatural? Semejante
hombre debe unir ambas cosas, comprender la una o la otra. jQué
cantidad de estados sentimentales beatos y sobre sensuales se
encuentran en esta union!

Aqui tenemos la llave para resolver la contradiccion que se encuentra en
el catolicismo, que afirma que tanto el matrimonio como el celibato, son
santos. La contradiccion dogmatica de la madre virgen o de la virgen
madre, se ha realizado aqui como una contradicciéon practica. Pero, sin
embargo, es esta union milagrosa que por cierto contradice a la
naturaleza y a la inteligencia y en cambio agrada en forma inseparable al
sentimiento de la fantasia: en esta uniéon de la virginidad y maternidad
ningun producto del catolicismo se encuentra ya en el papel dudoso que
juega el matrimonio en la Biblia, especialmente en la doctrina de San
Pablo. La doctrina de la concepcion y del nacimiento sobrenatural de
Cristo, es una doctrina esencial del cristianismo y una doctrina que
expresa su esencia intima y dogmatica, que descansa en el mismo
fundamento como todos los demas milagros y articulos de fe. Asi como
los cristianos se escandalizaban por el hecho de morir -cosa que el
fil6sofo e investigador, como en general el hombre libre de prejuicios,
consideran un desenlace natural- y asi como los cristianos, ademas, se
escandalizaban por los limites de la naturaleza que para el sentimiento
significan barreras, mientras que la inteligencia los considera leyes
razonables, y finalmente como los cristianos trataban en consecuencia de
suprimir esas restricciones por la fuerza de la accion milagrosa, asi tienen
que oponerse también al acto de la reproduccién, por cuya razén trataban
de suprimirlo mediante el poder milagroso. Y del mismo modo que la
resurreccion, aprovecha también el nacimiento sobrenatural a todos los
hombres, es decir, a todos los fieles: pues la concepcion de Maria que no
ha sido manchada por el esperma masculino, que es el contagio



propiamente dicho del pecado original, puede, en su pureza, purificar la
humanidad a los ojos de Dios, a los cuales el proceso natural de
reproduccién es una abominacion, porque el mismo no es otra cosa sino
el sentimiento sobrenatural. Hasta los ortodoxos protestantes, tan frios y
tan arbitrarios criticos, consideran la concepcioén de la Virgen Madre de
Dios como un gran misterio de la fe, que tiene un caracter super
inteligente, santo, admirable y venerable (3). Pero para los protestantes
que reducian al cristiano sé6lo a la fe mientras que en la vida lo dejaban
ser hombre, tiene este misterio sélo un significado dogmatico, no
practico.

No se dejaron quitar por ese misterio sus ganas de casarse. En cambio,
los catdélicos en general, los cristianos antiguos, acondicionales,
acriticos, consideraban ese misterio de la fe también como un misterio de
la vida, de la moral. La moral catélica es cristiana, mistica; la moral
protestante ya era en un principio racionalista. La moral protestante es y
era una mezcla carnal del cristiano con el hombre y naturalmente con el
hombre natural, politico, social o como se quiera llamarlo en oposicion al
hombre cristiano -mientras que la moral catdélica conservaba en su
corazén el secreto de la virginidad inmaculada. La moral catolica era la
madre dolorosa, la moral protestante, en cambio, la madre casera bien
alimentada y madre de muchos hijos. El protestantismo es, en su fuente,
una contradiccion entre la fe y la verdad- pero por eso mismo se ha
convertido en la fuente o por lo menos en la condicidon de la libertad.
Precisamente porque el misterio de la Virgen Madre de Dios sélo tenia
valor en la teoria dogmatica de los protestantes, no en su vida, decian
ellos que uno deberia expresarse con mucha cautela y con mucha reserva
sobre ese milagro, que no deberia hacerse de él ningun objeto de la
especulacion. Lo que practicamente se niega, ya no tiene una verdadera
importancia para el hombre, es sélo un espectro de la imaginaciéon. Por
eso se esconde y se oculta a la inteligencia. Los fantasmas no toleran la
luz del dia. Igualmente, la creencia religiosa de que también Maria sea
concebida sin pecado original, una creencia que recién se ha formado en
los tiempos modernos, pero que ya se encuentra en una carta de San
Bernardo, que la rechaza, no es de ninguna manera una doctrina
escolastica bastante rara, como dice un historiador moderno. Mas bien es
una consecuencia natural de un animo piadoso y agradecido hacia la
Madre de Dios. Lo que es un milagro, lo que hace nacer un Dios, debe ser
a su vez también un ser de origen milagroso y hasta divino. { Co6mo podria
haber tenido Maria el honor de ser iluminada por el Espiritu Santo, si no
hubiera sido ya purificada de antemano, desde un principio? ¢Acaso
podia el Espiritu Santo tomar posesion de un cuerpo mancnado por el
pecado original? Si vosotros no encontrais nada de raro en el principio
del cristianismo, o sea en el nacimiento milagroso del salvador, entonces
no deberéis tampoco encontrar raras las consecuencias sentimentales,
ingenuas e infantiles del catolicismo.

Notas



(1) Si Addn no hubiera pecado, no sabriamos nada de la crueldad de los leones, lobos,
0so0s, efc., y nada en toda la creacién habria sido perjudicial al hombre ...; no existirian ni
enfermedades, ni ortigas, etc. La frente no tendria arrugas, ni los pies ni ningin otro
miembro del cuerpo se sentirian jamds débiles o enfermos. Ahora, después de la caida,
sabemos y sentimos todo que la ira de Dios se encuentra en nuestra carne, ya que ella
no solamente tiene deseos intensisimos, sino que una vez que se ha satisfecho esos
deseos, entonces hasta tenemos repugnancia de lo que hemos anhelado antes. Pero la
culpa de todo eso la tiene el pecado original, el cual ha manchado a toda la creacién, de
manera que yo creo que el sol seria mucho mas claro, el agua mucho mas limpia y la
tierra mucho mas rica en plantaciones sin aquel pecado. Lutero. (T. 1, pags. 322 - 323 -
329 - 337).

(2) Estan tan lejos de cualquier deseo hacia el incesto, que muchos hasta se ruborizan
de la unién mas casta. (Minucius Félix: Octavian, cap. 31). El padre Gil era tan
extraordinariamente casto, que no conocia a ninguna mujer ni de vista. Hasta tenia
miedo de palparse a si mismo. El padre Coton tenia un olfato tan fino en este sentido,
que al acercarse a una persona que no era casta él sentia un olor insoportable. Bayle.
(Dict. Art. Mariana Rem. C.). Pero el principio mas supremo y divino de esta delicadeza
hiperfisica, es la virgen Maria, por cuya razén se la llama entre los catélicos: Virginum
gloria, Virginitatis corona, Virginitatis typus et forma puritatis, Virginum vexillifera,
Virginitatis magistra, Virginum prima, Virginitatis primiceria.

(3) Ver por ejemplo J. D. Winckler, Philolog. Laetant. e., Brunsvigae 1754, p. 247-254.



CAPITULO DECIMO
SEXTO

El misterio del Cristo cristiano o sea ddl
Dios personal

Los dogmas fundamentales del cristianismo son deseos del corazén
cumplidos -la esencia del cristianismo es la esencia del sentimiento. Es
mas comodo sufrir que actuar; es mas comodo dejarse redimir y librar
por otro, que librase a si mismo; es mas comodo hacer depender su
salvacion de otra persona. que de la propia fuerza; es mas comodo amar
que anhelar, es mas comodo saberse amado de Dios. que amarse a si
mismo con un amor sencillo o natural, innato en todos los seres; es mas
comodo reflejarse en los ojos amorosos de otro ser personal, que en el
espejo céncavo del propio yo o en el abismo frio del océano de la
naturaleza; es mas comodo, en general, dejarse llevar por sus propios
sentimientos, que determinarse por la inteligencia misma cuando esos
sentimientos tienen la apariencia como si fueran de otro, aunque en el
fondo sean los sentimientos del propio yo. El sentimiento en general es el
caso oblicuo del yo en el acusativo. El yo de Fichte es asentimental,
porque el acusativo es idéntico al nominativo, porque es un caso
indeclinable. Pero el sentimiento es yo determinado por si mismo; esto
como si fuera por otro ser -es el yo que sufre. El sentimiento convierte el
activo del hombre en un pasivo, y el pasivo en un activo; lo que piensa es
para el sentimiento lo pensado, y lo pensado es aquello que piensa. El
sentimiento es de una naturaleza soinadora; por eso no sabe otra cosa
mas beata, mas profunda que el sueino. Pero ¢qué es el sueio? Es la
invencion de la conciencia despierta. En el sueiio, el activo se convierte



en el pasivo y el pasivo en el activo. En el sueiio, considero mis
autodeterminaciones como si fueran determinaciones de afuera, las
emociones del sentimiento como si fueran acontecimientos, mis
imaginaciones y sensaciones como si fueran seres fuera de mi, y sufro lo
que hago. El suefio dobla los rayos de luz débilmente- de ahi su encanto
indescriptible. Es el mismo yo, el mismo ser que suena y que vigila; la
diferencia so6lo es que cuando estoy despierto, el yo se determina por si
solo, mientras que en el suefo es determinado como si lo fuera por otro
ser. Yo me concibo a mi mismo -es una frase asentimental y racional: yo
he sido concebido por Dios y sélo me considero como concebido por
Dios- es sentimental, es religioso. El sentimiento es el suefio a ojos
abiertos; la religion es el suefio de la conciencia despierta; el sueio es la
llave de los secretos de la religion. La ley suprema del sentimiento es la
unidad inmediata entre la voluntad y el hecho, el deseo y la realidad. Esta
ley la cumple el Redentor. Asi como el milagro exterior, en oposicién a la
actividad moral, completa directamente, en realidad, las necesidades y los
deseos fisicos del hombre, asi satisface el Redentor, el reconciliador, el
hombre Dios, en oposicion a la actividad moral del hombre natural o
racional directamente las necesidades y los deseos intrinsecos morales
librando al hombre de la actividad intermediaria. Lo que deseas ya esta
cumplido. ;Quieres adquirir la beatitud? La moral es la condicion, el
medio para llegar a la beatitud. Pero no puedes en verdad: no lo
necesitas. Ya esta hecho lo que recién querias hacer. Sélo necesitas ser
pasivo, solo necesitas creer, sélo gozar. ; Quieres hacerte propicio a Dios,
calmar su ira y tener paz en tu conciencia? Pero esta paz ya existe; esta
paz es el mediador, el hombre Dios -él es tu conciencia calmada, es el
cumplimiento de la ley y con ello el cumplimiento de tu propio deseo y
anhelo.

Y por eso mismo ya no es la ley, sino el cumplidor de la ley el modelo, la
norma y la ley de tu vida. Quien cumple la ley, la destruye. La ley soélo
tiene autoridad y validez frente a la ilegalidad. Pero quien cumple la ley
perfectamente, le dice a ella: lo que tu quieres, lo quiero yo por mi mismo:
y lo que tu mandas, lo confirmo yo por el hecho; mi vida es la ley
verdadera y viviente. El cumplidor de la ley se coloca por tanto
necesariamente en el lugar de la ley, y en calidad de una nueva ley, de
una ley cuyo yugo es suave y dulce. Pues en lugar de la ley que sélo sabe
mandar me coloco a mi mismo como ejemplo, como objeto del amor, de la
admiracion y de la imitacion, y de este modo se convierte en el redentor
del pecado. La ley no me da la fuerza de cumplir la ley; no es barbara;
solo manda, sin preocuparse de si yo puedo cumplirla y como debo
cumplirla. Me abandona a mi mismo sin darme consejo ni ayuda. Pero
quien me precede con su ejemplo, me ayuda y me da su propia fuerza. La
ley no ofrece ninguna resistencia al pecado; pero el ejemplo hace
milagros. La ley ha muerto; pero el ejemplo vive, anima y arrastra al
hombre sin quererlo. La ley sélo habla a la inteligencia y se opone
directamente a los instintos; pero el ejemplo se aprovecha de un instante
poderoso y sensitivo el instante de la imitacion. El ejemplo afecta el
sentimiento y la fantasia. En una palabra, el ejemplo tiene fuerzas
magicas, es decir, sensitivas; pues la fuerza atractiva magica, es decir,



reflexiva, es una propiedad esencial como de toda la materia es en
especial de la sensualidad.

Los antiguos decian que si la verdad pudiera hacerse ver, entusiasmaria y
atraeria a todo el mundo por su belleza. Los cristianos se sentian felices
de ver cumplido también este deseo. Los paganos tenian una ley no
escrita, los judios una ley escrita, los cristianos un ejemplo, un modelo,
una ley visible, personalmente viviente, una ley hecha carne, una ley
humana. De ahi la alegria, especialmente de los primeros cristianos -de
ahi la gloria del cristianismo de que sélo en él se encuentra la fuerza y
que solo él puede dar la fuerza de resistir al pecado. Y esta gloria no la
vamos a discutir, por lo menos aqui. Sélo debo observar que las fuerzas
del ejemplo de virtud no es tanto la fuerza de la virtud, sino mas bien la
fuerza del ejemplo en general; es como el poder de la musica religiosa, no
es el poder de la religiéon, sino el poder de la musica (1); por lo tanto el
modelo de la virtud puede producir actos virtuosos, pero no puede por
ello producir también animos emotivos virtuosos. Pero este sentido
sencillo y verdadero del poder redentor y reconciliador del ejemplo, en
oposicion a la fuerza de la ley, a cuyo ejemplo atribuimos la diferencia
entre la ley y Cristo, no expresa de ninguna manera el significado de la
religion, de la redencion y reconciliacion cristianas. En ésta mas bien
todo gira alrededor de la fuerza personal de aquel maravilloso ser
intermediario, que no era solamente Dios u hombre, sino que a la vez era
un hombre que era Dios y un Dios que a la vez era hombre y que por tanto
solo puede concebirse en relacion con el significado del milagro. En este
significado el Redentor maravilloso no es otra cosa sino el deseo
completo del sentimiento, ser libre de las leyes de la moral, es decir, de
las condiciones a que la virtud esta ligada en su camino natural; el deseo
cumplido de ser redimido de los males morales y esto instantaneamente,
inmediatamente, como por un encanto, es decir de una manera
absolutamente subjetiva y sensitiva. La palabra de Dios, dice por ejemplo
Lutero, ejecuta todas las cosas rapidisimamente, trae el perdén de los
pecados y te da la vida eterna, y no te cuesta mas trabajo sino que tu
escuches la palabra y que creas en él cuando lo has escuchado. Si la
crees, la tendras sin ningun esfuerzo. ni gasto. ni demora. ni dificultad (2).
Pero el escuchar la palabra de Dios, cuya consecuencia es la fe, es un
don de Dios. Luego, la fe no es otra cosa sino un milagro psicolégico, un
milagro de Dios y del hombre, asi como Lutero mismo lo confiesa. Pero
libre del pecado, o mas bien de la conciencia de si mismo, se hace el
hombre recién por la fe -la moral depende de la fe, las virtudes de los
paganos sélo son vicios brillantes- vale decir, que el hombre se hace
moralmente libre y bueno sélo por el milagro. Que el poder de hacer
milagros es idéntico con el concepto del ser intermediario, se ha
demostrado histéricamente por el hecho de que los milagros del Antiguo
Testamento, la legislaciéon, la providencia, en una palabra todas las
determinaciones que constituyen la esencia de la religién, ya por los
mismos judios posteriores, fueron atribuidos a la sabiduria divina, al
Logos. Pero este Logos, segun Philo, se encuentra todavia en el aire,
entre el cielo y la tierra, tan pronto como un ser solamente imaginado, tan
pronto como una realidad, es decir, Philo oscila entre la filosofia y la



religion, entre el Dios metafisico y abstracto y el Dios real y religioso
propiamente dicho. Recién en el cristianismo se afirmé y se encarné este
Logos, haciéndose del ser imaginado un ser real, es decir, la religiéon se
concentré ahora exclusivamente al ser, al objeto, que es el fundamento de
su naturaleza esencial. El Logos es el ser personificado de la religién. Por
eSo, si Dios fue determinado como la esencia del sentimiento, cobra esto
recién en el Logos su verdad perfecta.

Dios, como Dios, es el sentimiento todavia cerrado y oculto; recién Cristo
es el sentimiento o el corazén abierto y objetivado. Recién en Cristo el
sentimiento es completamente seguro de si mismo, fuera de cualquier
duda con respecto a la veracidad y divinidad de su propia esencia; pues
Cristo no deniega nada al sentimiento, cumple todos sus anhelos. En
Dios, el sentimiento todavia silencia lo que pasa a su corazén, sélo gime;
pero en Cristo se exterioriza completamente; no retiene nada para mi. El
suspiro es el anhelo todavia temido; se expresa mas bien por medio de la
queja de que no existe aquello que él desea, pero no dice abierta y
claramente lo que quiere; en el suspiro, el sentimiento duda todavia de la
validez justiciera de sus deseos. Pero en Cristo ha desaparecido toda
angustia del alma; es el suspiro que, debido al cumplimiento, se ha
transformado en la canciéon de victoria, es la certeza jubilosa del
sentimiento de la verdad y realidad de sus deseos ocultos en Dios, es la
victoria real sobre la muerte, sobre toda la fuerza del mundo y de la
naturaleza, es la resurreccion ya no esperada sino realizada; es el
corazén que esta libre de todas las barreras apremiantes, de todos los
sufrimientos, es el sentimiento beato, la divinidad visible (3).

Ver a Dios. Este es el deseo mas alto, el triunfo supremo del corazén.
Cristo es este deseo completo, este triunfo. Dios solamente imaginado,
solamente como ser creado para la mente, vale decir, Dios como Dios, es
solamente un ser alejado, y la relacién con él es una relacion abstracta
igual que la relacién amistosa que podemos tener con un hombre que
personalmente no conocemos y que se encuentra a una distancia muy
grande. Por mas grandes que sean sus obras, y las pruebas de amor que
nos da para objetivarnos su ser, siempre queda sin embargo un claro no
llenado, y el corazén no esta satisfecho; deseamos verlo. Mientras que no
conocemos un ser cara a cara, siempre quedamos en duda sobre si existe
y si es asi como nosotros lo imaginamos. Recién viéndolo tendremos la
seguridad y la tranquilidad completa. Cristo es el Dios personalmente
conocido; por eso tenemos en Cristo la seguridad de que existe Dios y de
que es asi como el sentimiento lo quiere y como desea que sea, Dios,
como objeto de la oracién es, por cierto, un ser humano, porque participa
en la miseria humana, porque escucha nuestros deseos humanos; pero
no es todavia como hombre real, un objeto de la conciencia religiosa.
Recién en Cristo se cumple por eso el ultimo deseo de la religion, se
disuelve el secreto del sentimiento religioso, pero se disuelve en el
lenguaje figurado propio de la religion, pues lo que Dios es en esencia, ha
llegado a nosotros representado en Cristo. A este respecto puede
llamarse a la religion cristiana, con razén, la religion absoluta y perfecta.
Pues el objeto de la religion es que Dios, que de por si no es otra cosa



sino la esencia del hombre, sea también realizado como tal, sea como
hombre un objeto para la conciencia. Y esto lo ha conseguido la religiéon
cristiana en la encarnacién de Dios, que no es de ninguna manera un acto
transitorio; pues Cristo, aun después de su ascencion al cielo queda
hombre, hombre de corazén y hombre de figura, sélo que su cuerpo ya no
es un cuerpo terrenal, un cuerpo sujeto al sufrimiento.

Las encarnaciones de Dios, entre los orientales como especialmente
entre los hindldes, no tienen un significado tan intenso como la
encarnacion cristiana de Dios. Y precisamente porque se han producido a
menudo, se hacen indiferentes y pierden su valor. La naturaleza humana
de Dios es su personalidad; Dios es un ser personal, es decir: Dios es un
ser humano, Dios es hombre. La personalidad es una idea que soélo tiene
realidad como hombre real (4). El objeto, que sirve de base para todas las
encarnaciones de Dios, se logra por eso infinitamente mejor por una sola
encarnacion, por una personalidad. Donde Dios aparece sucesivamente
en varias personas, desaparece esta personalidad. Pero se trata
precisamente de tener una personalidad permanente, una personalidad
exclusiva. Donde hay muchas encarnaciones, alli hay lugar para
innumerab1es otras: la fantasia no esta limitada; y ademas, las
encarnaciones ya realizadas pasan a la categoria de las solamente
posibles o imaginables, a la categoria de fantasia o de simples
apariciones. Y donde se cree exclusivamente en una sola personalidad
como encarnacion de la divinidad, se impone ésta en seguida con la
fuerza de una personalidad histérica, la fantasia se destruye, la libertad de
imaginarse todavia otras encarnaciones se rechaza. Esta Uunica
personalidad me impone la fe en su realidad. Pues el caracter de la
personalidad real es la exclusividad -el principio de la diferencia de que,
como dice Leibniz, ninguna cosa que existe se parece perfectamente a
otra. El tono, la manera con que se habla de aquella personalidad uUnica,
hace una impresion tal sobre el sentimiento que éste se lo imagina
directamente como una personalidad real, haciendo de un objeto de
fantasia un objeto de la opinion general histérica. El anhelo es la
necesidad del sentimiento, y el sentimiento anhela un Dios personal. Pero
este anhelo hacia la personalidad de Dios, s6lo es un anhelo verdadero,
serio y profundo si es el anhelo hacia una sola personalidad, si se
contenta con ésta unica. Con la pluralidad de personas, desaparece la
verdad de la necesidad, se convierte la personalidad en un articulo de lujo
de la fantasia. Pero lo que tiene en su favor la fuerza de la necesidad,
influye también sobre el hombre con la fuerza de la realidad. Lo que
especialmente para el sentimiento, es algo necesario, le es
inmediatamente también algo real. El anhelo dice: debe haber un Dios
personal, es decir, no pide un ser: el sentimiento satisfecho dice: existe.
La garantia de su existencia esta, para el sentimiento, en la necesidad de
su existencia -en la necesidad de ser satisfecho-, en el poder de la
necesidad. La necesidad no conoce ley fuera de ella misma; la necesidad
vence todo. Pero el sentimiento no conoce otra necesidad sino la propia,
su propio anhelo: le repugna la necesidad de la naturaleza, la necesidad
de la inteligencia. Por tanto, es necesario para el sentimiento un Dios
subjetivo, sensitivo y personal; pero necesaria es una sola personalidad y



ésta debe ser necesariamente una personalidad real e histérica. Sélo en la
unidad de la personalidad el sentimiento se satisface y se recoge: la
pluralidad dispersa.

Pero asi como la verdad de la personalidad es la unidad y la verdad de la
unidad la realidad; asi es la verdad de la personalidad real la sangre. La
ultima prueba, especialmente recalcada por el autor del cuarto Evangelio,
de que la persona visible de Dios no ha sido ningun fantasma, ninguna
ilusion, sino un hombre real, consiste en que ha salido sangre de su
costado en la cruz. Donde el Dios personal es una verdadera necesidad
del corazén, alli debe sufrir él mismo necesidad. Soélo en el sufrimiento
esta la seguridad de su realidad, sélo en la impresion y fuerza esencial de
la encarnacion. Ver a Dios no le basta al corazén: los ojos no dan todavia
una garantia suficiente. La verdad de la representacion, visual, afirma
solamente el sentimiento. Pero como el sentimiento es subjetivo, asi es
también la posibilidad de ser palpado, de ser tocado y de ser afectado por
el sufrimiento, el ultimo argumento de la realidad; por eso la pasién de
Cristo es suprema seguridad, el mas alto placer, el mas sublime consuelo
del sentimiento; pues sélo en la sangre de Cristo se ha saciado la sed de
un Dios personal, humano, compasivo y sensitivo.

Por eso creemos un error muy perjudicial que, por el hecho de que Cristo,
segun su humanidad haya perdido la majestad divina, se haya quitado a
los cristianos el consuelo extremo que tienen en la promesa de que el rey
y sacerdote supremo irian a estar presentes y vivir entre ellos, porque no
es solamente un Dios que envia contra nosotros, los pobres pecadores,
un fuego destructor, sino que es también el hombre que ha hablado con
los hombres, que ha probado toda clase de aflicciones en su figura
humana adoptada, que por eso también con nosotros, como con hombres
y hermanos, puede tener compasion, y quien quiere estar con nosotros
en nuestras necesidades, también segun aquella naturaleza segun la cual
es nuestro hermano y nosotros carne de su carne (5).

Es superficial decir que el cristianismo no es la religion de un solo Dios
personal, sino de tres personalidades. Por cierto, estas tres
personalidades tienen existencia en la dogmatica; pero también aqui la
existencia del Espiritu Santo sélo es un dictamen arbitrario que ya es
refutado por las determinaciones impersonales que, por ejemplo, como
aquella que el Espiritu Santo sea el don, el don del Padre y del Hijo es
ampliamente refutado (6). Ya la manera como el Espiritu Santo procede es
un pronodstico desfavorable para su personalidad, porque se produce un
ser personal sélo por la generacién, pero no por una emanacion
indeterminada o por una inspiracion. Y el mismo Padre que representa el
concepto riguroso de la divinidad, sélo es un ser personal segun la
imaginacion y la aseveracién, pero no segun sus determinaciones: es un
concepto abstracto, un ser solamente imaginado. La personalidad
plastica sélo es Cristo, pero a la personalidad sélo pertenece la figura, la
figura es la realidad de la personalidad. Sélo Cristo es el Dios personal -él
es el Dios verdadero y real de los cristianos, cosa que no puede repetirse
lo suficiente- (7). En él s6lo se concentra la religion cristiana y la esencia



de la religion en general. Sélo él satisface el anhelo hacia el Dios
personal; sélo él es una existencia que corresponde a la esencia del
sentimiento; sélo en él se colman todas las alegrias de la fantasia y todos
los sufrimientos del sentimiento; sélo en él se agota el sentimiento y se
agota la fantasia. Cristo es la unidad del sentimiento y de la fantasia.

Por eso se distingue el cristianismo de todas las demas religiones;
porque en éstas se separan el corazén y la fantasia, mientras que en el
cristianismo coinciden. La fantasia ya no vaga, por todos lados,
abandonada a si misma; ella sigue ahora las indicaciones de su corazén;
describe ahora un circulo, cuyo centro es el sentimiento. La fantasia es
limitada aqui por las necesidades del corazén, cumple solamente los
deseos del sentimiento, se refiere solamente a lo unico que hace falta; en
una palabra: ella tiene, por lo menos en general, una tendencia practica y
concreta, pero no una tendencia vaga y solamente poética. Los milagros
del cristianismo, concebidos en el seno del sentimiento doliente y
necesitado, y no productos de una actividad libre, nos trasladan
inmediatamente al suelo del fondo comun y real; influyen sobre el hombre
sensitivo con una fuerza irresistible, porque tienen a su favor la
necesidad del sentimiento. En una palabra, el poder de la fantasia es aqui
a la vez el poder del corazén, la fantasia s6lo es el corazén victorioso y
triunfante. En los orientales, en los griegos, la fantasia gozaba, sin
preocuparse de la necesidad del corazén, en la abundancia de lujo y de la
gloria terrenal; en el cristianismo, la fantasia bajé del palacio de los
dioses hacia la humilde morada de los pobres, donde sélo reina la
necesidad; se humillaba bajo la dominacién del corazén. Pero cuanto mas
se limitaba exteriormente, tanto mas aumentaba en fuerza. Debido a la
necesidad del corazén, fracasé la gloria de los dioses olimpicos; pero en
forma omnipotente obra la fantasia en unién con el corazén, y esta union
de la libertad de la fantasia con la necesidad del corazén, es Cristo. Todas
las cosas estan sujetas a Cristo. El es el rey del mundo que hace de él lo
que quiere; pero este dominio ilimitado sobre la naturaleza, es a su vez
sujetado al poder del corazén: Cristo impone silencio a la naturaleza
bulliciosa, pero sélo para escuchar los gemidos y los suspiros de los que
sufren.

Notas
(1) Interesante en este sentido es la confesion de Agustin. (Confes. Lib. X, c. 33).
(2) T. XV1, pag. 490.

(3) Dado que Dios nos ha dado su hijo, nos ha dado todo con él: diablo, pecado, muerte,
infierno, cielo, vida; todo, todo debe ser nuestro, porque el hijo, como un regalo, es
nuestro y él se encuentra todo lo demas. Lutero. (T. XV, pag. 311), La mejor parte de la
resurreccion ya se ha realizado; Cristo, la cabeza de toda la cristiandad, ha pasado por
la muerte y ha sido resucitado de entre los muertos. Ademas, la parte mas noble mia, o
sea mi alma, ha pasado también por la muerte y se encuentra en Cristo en un ser
celestial. Luego, ¢;qué puede perjudicarme la tumba o la muerte? (T. XVI, pag. 235). Un



hombre cristiano tiene el mismo poder que Cristo, esta en union con él y en poder de
todas sus riquezas. (T. Xlll, pag. 648). Quien sigue a Cristo tiene tanto como él. (T. XVI,
pag. 574).

(4) De ahi resulta la falta de verdad y la vanidad de la especulacién moderna sobre la
personalidad de Dios. Si vosotros no os avergonzais de un Dios personal, tampoco
debéis avergonzaros de un Dios carnal. Una personalidad abstracta, una personalidad
sin carne y sangre, es un mero espectro.

(5) Libro de Concordias. Explicacion. Articulo 8.

(6) Ya Fausto Socinus ha demostrado esto en una forma inmejorable. Ver su defensa,
Defens. Animad. en Assert. Theol. Call. Posnan. de trino et uno Deo, Irenopoli 1656, c. Il

(7) Léase a este respecto, especialmente los escritos de los ortodoxos cristianos contra
los heterodoxos, por ejemplo, contra los socinianos. Nuevos teélogos declaran, como se
sabe, también esta debilidad de Cristo que se ha formado en la Iglesia, por antibiblica;
sin embargo, es el principio caracteristico del cristianismo, y aunque no esté asi en la
Biblia como esta en el dogma, es, sin embargo, la consecuencia necesaria de la Biblia.
¢ Qué otra cosa que Dios puede ser un individuo que tiene la plenitud verdadera de la
divinidad, que es omnisapiente (Joh. 16, 30) y omnipotente (resucita a los muertos, hace
milagros), que precede a todas las cosas y a todos los seres segun el tiempo y el rango,
que tiene la vida en si (aunque como una vida dada a él) al igual que el padre tiene la
vida en si? Cristo es, segun la voluntad, uno con el Padre; pero la unidad de la voluntad
proporciona la unidad de la esencia. Cristo es el enviado como el representante de Dios;
pero Dios sé6lo puede ser representado por un ser divino. Sélo puede elegir como
representante o enviado a una persona que tenga propiedades iguales o semejantes que
las que encuentro en mi, de lo contrario me rebaja.



CAPITULO DECIMO
SEPTIMO

La diferencia entre el cristianismo y €
paganismo

Cristo es la omnipotencia de la subjetividad, el corazén redimido de todas
las cadenas y leyes de la naturaleza; es el sentimiento concentrado en si
mismo con la exclusion del mundo; es el cumplimiento de todos los
deseos del corazon; es la ascencion celestial de la fantasia; es la
resurreccion del corazon. Por eso, Cristo es la diferencia entre el
cristianismo y el paganismo.

En el cristianismo se concentraba el hombre solamente a si mismo, se
desligaba de la conexion con el mundo entero, se convertia en un factor
satisfecho de si mismo, en un ser absoluto sobre y extranatural. Pero
precisamente por el hecho de que ya no se contemplaba como un ser que
pertenecia al mundo y por el hecho de que rompié su relacién con este
mundo, se sentia como un ser limitado -porque la barrera de la
subjetividad es precisamente el mundo, la objetividad- y ya no tenia
ningun motivo para dudar de la verdad y de la validez de sus deseos y
sentimientos subjetivos. En cambio, los paganos, recogidos en si
mismos, no ocultandose de la naturaleza, limitaban su subjetividad por la
contemplacién del mundo. Por mas que los antiguos celebraran la gloria
de la inteligencia y de la razén, eran, sin embargo, tan liberales y
objetivos como para dejar vivir también lo contrario del espiritu o sea la



materia, y de dejarla vivir eternamente, tanto en la teoria, como en la
practica. Los cristianos, en cambio, demostraban su intolerancia practica
y tedrica también por el hecho de que creian en la destruccién del mundo,
por ser esto lo contrario de la sujetividad (1). Los antiguos eran libres de
si mismos; pero su libertad era la libertad de la indiferencia hacia si
mismos; los cristianos eran libres de la naturaleza, pero su libertad no era
la libertad de la razén, la libertad verdadera -la libertad verdadera es
aquella que se limita por el concepto que tiene el mundo o sea por la
naturaleza-, sino que era una libertad del sentimiento y de la fantasia, la
libertad del milagro. A los antiguos les encantaba el cosmos de tal
manera, que se olvidaban de si mismos contemplandolo, creian ser una
nada frente a él; los cristianos despreciaron el mundo, pensando: ;qué es
la criatura en comparacién con el Creador? ;Qué son el sol, la lunay la
tierra en comparacion con el alma humana? El mundo perece; pero el
hombre es eterno. Cuando los cristianos desligaban al hombre de la
comunidad con la naturaleza, creyendo por eso mismo en el extremo de
una figura noble, que ya designaba a la remota comparacion del hombre
con el animal, como una leccién atea de la dignidad humana, los paganos
cayeron en el otro extremo, en la vileza que destruye la diferencia entre el
animal y el hombre y, como lo hizo, por ejemplo, Celso, el adversario del
cristianismo, que llega hasta rebajar al hombre considerandolo mas bajo
que los animales (2).

Los paganos contemplaban al hombre no solamente en relaciéon con el
universo; pues ellos consideraban al individuo sélo en relacién con otros
hombres, en relacién con una comunidad. Ellos distinguian, por lo menos
como filésofos, abstractamente, el individuo de su especie, el individuo
como parte de todo el género humano, subordinandolo a ese conjunto.
Los hombres perecen, pero la humanidad permanece, dice un filésofo
pagano. ;Cémo quieres lamentar la pérdida de tu hijo?, escribe Sulpicio a
Ciceron. Grandes ciudades e imperios de fama mundial han perecido, ;y
tu te portas asi por la muerte de un homunculo, de un hombrecito?
¢Donde queda tu filosofia? El concepto del hombre como individuo, era
para los antiguos un concepto derivado, deducido del concepto de la
especie o de la comunidad. Aunque ellos apreciaban mucho la especie,
las cualidades de la humanidad, y la inteligencia, al individuo lo
despreciaban. En cambio, el cristianismo se despreocupa de la especie
fijandose Unicamente en el individuo. El cristianismo (no el cristianismo
de hoy, que esta penetrado por la cultura pagana y sélo, ha retenido el
nombre y algunas sentencias generales del cristianismo y es lo contrario
directo del paganismo), s6lo se concibe verdaderamente y sin ser
disfigurado por la interpretacion especulativa y arbitraria, si se le
considera como punto contrario del paganismo. Es verdad en cuanto su
contrario es erréneo; pero es erroneo en cuanto su contrario es verdad.
Los antiguos sacrificaban el individuo a la especie; los cristianos, la
especie al individuo, O sea: el paganismo consideraba y contemplaba al
individuo s6lo como una parte en oposicion a toda la especie; en cambio
el cristianismo sélo lo contempla en unidad inmediata y no diferenciada
con la especie (3). Para el cristianismo, el individuo era el objeto de la
providencia inmediata, es decir, un objeto inmediato de la esencia divina.



Los paganos creian en una providencia del individuo sélo a raiz de la
especie, de la ley, del orden universal; luego, creian solamente en una
providencia mediata y natural no milagrosa, pero los cristianos
rechazaron la mediacion y se pusieron en contacto directo con el ser
general que abarca y que lo prevé todo; vale decir, ellos identificaban
directamente el ser especial con el ser general.

Pero el concepto de la divinidad coincide con el concepto de la
humanidad. Todas las determinaciones divinas, todas Ilas
determinaciones que hacen de Dios un Dios, son determinaciones de la
especie -determinaciones que son limitadas en el individuo; pero cuyas
limitaciones son suprimidas en la esencia de la especie y hasta en su
existencia- en cuanto aquella tiene la existencia que le corresponde soélo
en todos los hombres en conjunto. Mi sabiduria, mi voluntad son
limitadas; pero mi limite no es el limite de los demas, menos aun de la
humanidad; lo que a mi me cuesta, es facil para el otro; lo que para un
tiempo es imposible, inconcebible, es posible y concebible al tiempo
venidero. Mi vida esta ligada a un tiempo limitado, no asi la vida de la
humanidad. La historia de la humanidad no consiste en otra cosa sino en
una destrucciéon continua de limites, que en un tiempo determinado se
consideraban como limites de la humanidad y por eso como limites
absolutos e invencibles. Pero el futuro siempre revela que los pretendidos
limites del espacio, sélo eran limites de los individuos. La historia de las
ciencias, especialmente de la filosofia y de las ciencias naturales, nos
ofrece para ello las pruebas mas interesantes. Seria sumamente
interesante e instructivo escribir una historia de las ciencias solamente
desde este punto de vista, para demostrar la sinrazén del individuo que
cree poder limitar su especie. Luego, la especie es ilimitada y sélo el
individuo es limitado (4). Pero la sensaciéon del limite es penosa. De esta
sensacion se libra el individuo contemplando el ser perfecto; en esta
contemplacion posee todo lo que le falta. Dios no es otra cosa entre los
cristianos que la contemplacién de la unidad inmediata que reina entre la
especie y el individuo, el ser general y especial. Dios es el concepto de la
especie como ser general, como contenido de todas las perfecciones y de
todas las propiedades libradas de los limites del individuo, ya sean
verdaderos, ya sean supuestos.

A su vez, es igualmente un ser individual y particular. La esencia y la
existencia son idénticas en Dios; esto no quiere decir otra cosa sino que
Dios es el concepto de la especie y la esencia de la especie, pero a la vez
como existencia y como ser particular. La idea suprema, desde el punto
de vista de la religion o de la teologia es: Dios no ama, Dios es el amor;
Dios no vive, Dios es la vida; no es justo, sino que es la misma justicia;
no es una persona, sino la personalidad misma -es la especie, es la idea
como algo directamente real.

Precisamente por esa unidad inmediata de la especie y la individualidad,
esa concentracion de todos los objetos generales y esencias en un ser
personal. Dios es un objeto perfectamente sensitivo que encanta a la
fantasia; mientras que la idea de la humanidad es asentimental, porque la



humanidad se nos présenta como una idea mientras que lo real lo forman,
en oposicion a aquella idea, los innumerables individuos de los cuales
cada uno es limitado. En cambio, en Dios se satisface directamente el
sentimiento, porque asi todo esta comprendido en uno, todo es de una
vez, es decir, porque aqui la especie es directamente existencia y ser
particular. Dios es el amor, la verdad, la belleza, la sabiduria, el ser
perfecto y general, pero en forma de un ser particular, es la infinita
comprension de la especie en calidad de un contenido compendiario.
Pero Dios es la propia esencia del hombre -luego los cristianos se
distinguian de los paganos por el hecho de que identificaban al individuo
directamente con la especie, porque para ellos el individuo tiene el
significado de la especie, porque el individuo vale por si sélo como la
existencia perfecta de la especie, y porque deifican al individuo humano,
haciendo de él el ser absoluto.

Especialmente caracteristica es la diferencia entre el cristianismo y el
paganismo con respecto a la relacion que hay entre el individuo y la
inteligencia, la razén. Los cristianos individualizaban la inteligencia, los
paganos hicieron de la misma un ser universal. Para los paganos, la
razon, la inteligencia, era la esencia del hombre; para los cristianos sélo
es una parte de ellos. Por eso, para los paganos soélo la inteligencia era la
especie; en cambio, para los cristianos es el individuo inmortal, es decir,
divino. De ahi resulta la diferencia ulterior entre la filosofia pagana y la
cristiana.

La expresion mas inequivoca, el simbolo caracteristico de esta unidad
inmediata entre la especie y el individuo en el cristianismo, es Cristo, el
Dios verdadero de los cristianos. Cristo es el modelo, el concepto
existente de la humanidad, el contenido de todas las perfecciones
morales y divinas, con exclusién de todo cuanto sea negativo e
imperfecto; es un hombre puro celestial e inmaculado, es el hombre de la
especie, es el Adan Kadmo, pero no contemplado como la totalidad de la
especie, de la humanidad; sino directamente como un individuo, como
una persona unica. Cristo, es decir, el Cristo cristiano y religioso, no es
por lo tanto el centro, sino el final de la historia. Esto se deduce del
concepto tanto como de la historia. Los cristianos esperaban el fin del
mundo, de la historia. Cristo mismo profetiza en la Biblia, a pesar de
todas las mentiras y sofismas de nuestros exégetas, claramente el
cercano fin del mundo. La historia s6lo descansa en la diferencia entre el
individuo y la especie. Donde termina esta diferencia termina la historia,
se pierde la inteligencia, el sentido de la historia. Para el hombre ya no
queda otra cosa sino la contemplacién y la apropiaciéon de ese ideal
hecho realidad y la vana obsesiéon de divulgar la prédica de que Dios ha
aparecido y que el fin del mundo ha llegado.

Y porque la unidad inmediata entre la especie y el individuo pasa los
limites de la inteligencia y de la naturaleza, por eso mismo era
completamente natural y necesario, declarar ese individuo universal e
ideal un ser celestial y sobrenatural. Por eso seria un error deducir de la
inteligencia la unidad inmediata entre la especie y el individuo; pues sélo



es la fantasia que produce esta unidad, la fantasia para la cual nada es
imposible -la misma fantasia que también ha sido la creadora del milagro;
pues el milagro maximo es el individuo, que como individuo es a la vez la
idea, la especie, la humanidad en la abundancia de su perfeccion e
infinidad. Por eso seria también un error aceptar por un lado al Cristo
biblico o dogmatico y rechazar por el otro los milagros. Si tu aceptas el
principio, icOmo quieres negar sus consecuencias necesarias?

La ausencia entera del concepto de la especie en el cristianismo, la
documenta especialmente su doctrina caracteristica de la pecaminosidad
general de los hombres. Pues la base de esta doctrina es que el individuo
no debe ser individuo, una exigencia que a su vez tiene por fundamento la
suposicion de que cada individuo es un ser perfecto y la representacion o
existencia completa de la especie. Falta aqui enteramente el concepto, la
conciencia que el tu precisa para la perfecciéon ideal del yo, que los
hombres recién son hombres cuando estan juntos; que los hombres sélo
juntos son lo que son y son asi como son o sea asi como el hombre debe
ser y puede ser. Todos los hombres son pecadores. Convenido; pero no
todos pecan de la misma manera. Hay una grande y hasta esencial
diferencia entre ellos con respecto a eso. El uno tiene una inclinaciéon
hacia la mentira (5), pero el otro no: daria su vida no por faltar a su
palabra o mentir; el tercero tiene una inclinaciéon hacia la bebida, el cuarto
hacia la vida sexual y el quinto no tiene ninguna de estas inclinaciones,
ya sea debido a la gracia de la naturaleza, ya sea debido a la energia de su
caracter. Luego, los hombres se completan tanto en lo moral como en lo
fisico e intelectual; de manera que son en total asi como deben ser
representando en su totalidad al hombre perfecto.

Por eso el trato enmienda al hombre y lo eleva; sin quererlo, sin
imaginarlo, el hombre es muy diferente en su trato con los demas
hombres de lo que es cuando esta solo. Especialmente el amor, el amor
sexual hace verdaderos milagros. El hombre y la mujer se enmiendan y se
completan el uno al otro para representar recién, asi unidos, a la especie
o sea al hombre perfecto (6). Sin la especie, el amor es imposible. El amor
no es otra cosa que el sentimiento consciente de la especie dentro de la
diferencia sexual. En el amor reside la verdad de la especie, que de lo
contrario so6lo seria un objeto del razonamiento, un objeto del
pensamiento; es una cuestion del sentimiento, una verdad del
sentimiento; pues en el amor expresa el hombre la insuficiencia de su
individualidad, exige la existencia de otro ser como necesidad para su
corazon, considera a ese otro ser como su propio, declara que sélo su
vida ligada con él por el amor, es una vida verdadera, una vida que
corresponde al concepto del hombre, es decir, a la especie. El individuo
es defectuoso, imperfecto, débil y exigente; por el amor es fuerte,
perfecto, se satisface, no necesita de nada, es infinito, porque en el amor
el sentimiento de la individualidad es el sentimiento de la perfeccion de la
especie. Pero, asi como el amor, obra también la amistad; por lo menos
donde es verdadera y sincera, donde es una religién, asi como era entre
los antiguos. Los humanos se completan; la amistad es un medio de la
virtud y mas aun: es la virtud misma, pero una virtud comun. Sélo entre



los fuertes puede haber amistad, como decian los antiguos. Pero no
puede haber una igualdad perfecta, sino que debe mas bien haber
diferencia: porque la amistad se funda en el instinto de completarse. El
amigo se da a si mismo, mediante el otro amigo, lo que él mismo no tiene.
La amistad expia, mediante las virtudes del uno, las faltas del otro. El
amigo justifica al amigo ante Dios. Por mas defectuoso que sea un
hombre para si mismo, sin embargo demuestra tener un buen fondo por
el hecho de que tiene por amigos a hombres capaces. Aunque yo mismo
no pueda ser perfecto, sin embargo amo en los demas la virtud, la
perfeccion. Por eso mismo, si Dios quiere responsabilizarme de mis
pecados, debilidades y faltas, intercala como intercesores, como
personas intermediarias, las virtudes de mis amigos. jCuan barbaro, cuan
irrazonable seria aquel Dios que me condenara por los pecados que he
cometido, pero que yo mismo condeno por amor a mis amigos, que eran
libres de estos pecados!

Ahora bien: si la amistad, si el amor, convierten a seres de por si
imperfectos en un conjunto por lo menos relativamente perfecto, jcuanto
mas desaparecen los pecados y las faltas de cada uno de los hombres en
la misma especie, que soélo tiene una existencia adecuada en la totalidad
de la humanidad (7) y que por eso mismo sélo puede ser un objeto de la
razon! Por eso, el lamento sobre el pecado sélo es posible alli donde el
individuo humano, en su individualidad, se considera un ser perfecto y
absoluto, que no necesita de otro ser para realizar la especie del hombre
perfecto: donde en lugar de la conciencia de la especie, se ha colocado la
conciencia exclusiva del individuo; donde el individuo no se considera
como una parte de la humanidad, donde no se diferencia de la especie, y
donde por eso mismo considera a sus propios pecados, sus deficiencias,
sus debilidades, pecados de la generalidad, pecados, deficiencias y
debilidades de la humanidad misma. Pero, sin embargo, el hombre no
puede perder la conciencia de la especie; pues su conciencia esta ligada
esencialmente a la conciencia del otro. Por eso, donde el objeto del
hombre no es la especie como especie, alli la especie sera este objeto
como Dios. La falta del concepto de la especie, la completa mediante el
concepto de Dios como de un ser que es libre de las limitaciones y
defectos que pesan sobre el individuo y seguin su opiniéon, porque el
individuo se identifica con la especie, también sobre la especie misma.
Pero este ser ilimitado, libre de los limites del individuo, no es
precisamente ninguna otra cosa sino la especie que manifiesta la
infinidad de su esencia por el hecho de que se realiza en un numero
ilimitado de individuos diferentes. Si todos los hombres fuesen
absolutamente iguales, no habria ninguna diferencia entre la especie y el
individuo. Pero en tal caso seria la existencia de muchos hombres un
mero lujo, pues uno solo bastaria suficientemente para lograr el fin de la
especie. Todos en conjunto tendrian en aquel ser unico, que gozara la
felicidad de la existencia, su representante satisfactorio.

En efecto, la esencia del hombre es una sola; pero esta esencia es
infinita; su existencia verdadera es, por ende, una variedad infinita que se
completa para manifestar la riqueza de la ciencia. La unidad en la esencia



es una variedad en la existencia. Entre yo y el otro, el otro es el
representante de la especie, aunque sea uno solo, pues sustituye para mi
la necesidad de muchos otros, tiene para mi un significado universal y es
el diputado de la humanidad quien habla en su nhombre, a mi el solitario,
por cuya razon sélo tengo una vida humana, una vida de comunidad,
cuando estoy ligado con una sola -tiene lugar por lo tanto la diferencia
esencial y cualitativa. El otro es mi tu- aunque esto valga mutuamente -mi
otro yo, el hombre objetivado para mi, mi interior manifiesto, el ojo que se
ve a si mismo. Recién en el otro tengo la conciencia de la humanidad,;
recién por medio de él siento que soy ese hombre; en el amor hacia él me
doy cuenta de que él me pertenece a mi y yo a él, que los dos no
podemos existir el uno sin el otro, que sélo la comunidad hace la
humanidad. Pero de la misma manera encuentro también una diferencia
moral, colectiva y critica entre el yo y el ta. El otro es para mi, una
conciencia objetivada: me reprocha mis faltas, aunque no me las diga
expresamente; es mi poder personal. La conciencia de la ley moral, del
derecho, de la decencia, de la misma verdad, sélo esta ligada a la
conciencia del otro. Es verdad aquello en que el otro coincide conmigo -la
coincidencia es la primera caracteristica de la verdad, pero sélo porque la
especie es la ultima medida de la verdad. Todo lo que yo pienso sélo de
acuerdo a mi individualidad, no liga al otro, puede ser pensado de
diferente manera, es una opinién casual y subjetiva. Pero lo que pienso
de acuerdo a la medida de la especie, lo pienso sélo como el hombre en
general puede pensar siempre, y lo que en consecuencia cada uno debe
pensar, si es que quiere pensar normal, legal y conscientemente. Verdad
es aquello que coincide con la esencia de la especie, error lo que la
contradice. Otra ley de la verdad no existe. Pero el otro hombre es, frente
a mi. el representante de la especie, el representante de los demas, y su
juicio puede valerme mas que el juicio de una muchedumbre innumerable.
Aunque el charlatan tenga qn auditorio numeroso como la arena del mar
-la arena es arena, pero la perla es mia y esta perla eras tu, mi amigo. Por
eso el aplauso de los demas es para mi la caracteristica de la legalidad,
de la universalidad, de la verdad de mis ideas. Eso no puede desligarme
de mi mismo, de modo que pueda juzgarme enteramente libre y sin
intereses; pero el otro tiene un juicio imparcial, por él corrijo, completo y
amplio mi propio juicio, mi propio gusto, mi propio conocimiento. En una
palabra, hay una diferencia cualitativa y critica entre los hombres. Pero el
cristianismo extingue estas diferencias cualitativas; considera a todos los
hombres iguales y los toma como un mismo individuo, porque no admite
ninguna diferencia entre la especie y el individuo: tiene un remedio para
todos los hombres, sin diferencia, y reconoce un mismo mal original en
todos.

Precisamente porque el cristianismo, debido a su subjetividad exagerada,
no sabe nada de la especie, en la cual se encuentra exclusivamente la
solucion, la justificacion, la reconciliacion y la curacién de los pecados y
de los defectos del individuo, necesitaba de una ayuda sobrenatural y
especial que a su vez también fuese solamente personal y subjetiva, para
vencer el pecado, Si yo solo fuese la especie, si fuera de mi no pudieran
existir otros hombres cualitativamente diferentes, o lo que es lo mismo, si



no hubiese ninguna diferencia entre yo y el otro, si nosotros todos
fuésemos completamente iguales, si mis pecados no pudieran ser
neutralizados y borrados por las cualidades opuestas de otros hombres,
entonces mi pecado seria una mancha que gritaria al cielo, una
abominaciéon que indignaria y que sélo podria ser borrada por medios
extraordinarios, sobrehumanos, milagrosos. Pero felizmente existe una
reconciliacion natural. El otro es de por si el mediador entre yo y la
sagrada idea, la especie. El hombre es el Dios para el hombre. Mi pecado
ya ha sido rechazado en los iimites que le correspondian y condenado a
la nada por el hecho de que es solamente mi pecado, pero no por ello
también el pecado del otro.

Notas

(1) Por eso los paganos se burlaban de los cristianos alegando que éstos amenazaban
al cielo y a las estrellas, que nosotros abandonamos tal cual las hemos encontrado, con
la perdicién, mientras que nos prometian a nosotros los hombres, que asi como
tenemos un principio, tenemos también, sin embargo, un fin, y después de la muerte una
vida eterna. Minucii Felicis, Octav., c., Il, parr. 2.

(2) Aristoteles dice, como se sabe, expresamente, en su Politica, que cada individuo,
como no se basta a si mismo, tiene la misma relacién al Estado que la parte al todo, que,
por lo tanto, el Estado, seguin la naturaleza, precede a la familia y al individuo, porque el
todo es mas necesario que la parte. Los cristianos sacrificaban por cierto el individuo,
como parte, al total, a la especie, a la comunidad. La parte, dice Santo Tomas de Aquino,
uno de los pensadores y tedlogos cristianos mas grandes, se sacrifica por instinto
natural a la conservacion del todo. Cada parte ama por naturaleza mas al todo que a si
misma. Y cada individuo ama por su naturaleza, con preferencia el bien de su especie
que su bien o bienestar personal. Cada individuo ama por eso mdas bien a Dios, por ser
el bien natural, que a si mismo. (Summae P. |, Qu. 60 Art. V). Por eso los cristianos
piensan a este respecto como los antiguos. Tomas de Aquino alaba (de Regim. Princip.
lib. 1ll, c. 4), a los romanos que pusieron su patria por encima de todo, sacrificando su
bienestar al bienestar de la misma. Pero todos estos actos y pensamientos valen, en el
cristianismo, sélo en la tierra, no en el cielo, no en la moral, no en la dogmatica, no en la
antropologia, no en la teologia. Como objeto de la teologia, el idividuo es un ser
sobrenatural, inmortal, absoluto, divino. El pensador pagano Aristoteles, declara la
amistad (Ethik 9. B. K.) necesaria para la felicidad; en cambio, el pensador cristiano
Tomas de Aquino, no. Una sociedad de amigos no es necesaria, dice, para la felicidad,
porque el hombre tiene toda la plenitud de su perfeccién en Dios. Por eso, aun cuando
un alma estuviera sola, disfrutando de Dios, sin embargo seria feliz, aunque no tuviera a
ningun préjimo que pudiera amar. (Prima Secundae, Qu. 4, 8). Luego, el pagano, hasta en
la felicidad se da cuenta que es solo, que es un individuo y que por eso necesita de otro
ser igual a él y que sea de la misma especie; en cambio, el cristiano no necesita de otro
yo porque él, como individuo, es a la vez un individuo, es especie, es un ser universal,
porque tiene toda la plenitud de su perfeccion en Dios, es decir, en si mismo.

(3) En el sentido de la religion y la teologia por cierto tampoco la especie es ilimitada,
omnisapiente, omnipotente, y esto sélo porque todas las propiedades divinas existen
unicamente en la fantasia, son Unicamente predicados y expresiones del alma y de la
imaginaciéon humana, como se demuestra en este libro.

(4) A sabiendas dije: la unidad inmediata quiere decir la unidad sobrenatural, fantastica,
asexual; porque la unidad mediata, razonable, natural e histérica, tanto de la especie



como del individuo, sélo se funda en el sexo. S6lo soy hombre como hombre o como
mujer -0 lo uno o lo otro-. O luz u oscuridad, u hombre o mujer. Esta es la palabra
creadora de la naturaleza. Pero para el cristiano es el hombre verdadero, es decir,
femenino o masculino, un hombre animal; su ideal es un ser castrado, el hombre sin
sexo; porque el hombre sexual no es otra cosa que el hombre en oposicién a hombre y
mujer; pero ambos son hombres, hombres personificados, en consecuencia, hombres
sin sexo.

(5) Asi, por ejemplo, para los siameses la simulacion y la mentira son vicios innatos;
pero, sin embargo, son a su vez virtudes que faltan a los demas pueblos que no tienen
estos vicios de los siameses.

(6) Para los hindues (leyes de Manu), es recién un hombre perfecto aquel que consta de
tres personas reunidas, es decir, su mujer, él mismo y su hijo. Porque hombre, mujer e
hijo forman una unidad. También el Adan del Viejo Testamento era incompleto sin la
mujer, anhelaba la mujer. Pero el Adan del Nuevo Testamento, el Adan cristiano y
celestial, que calcula con el fin del mundo, ya no tiene instintos fisicos sexuales.

(7) Sélo Ia totalidad de los hombres -dice Goethe con palabras que ya en otra
oportunidad he citado, pero que sin embargo no puedo menos que repetir aqui-;
conocen la naturaleza; sélo la totalidad de los hombres vive lo humano.

CAPITULO DECIMO
OCTAVO

El significado cristiano del celibato librey
de la vida monastica

El concepto de la especie y con ello el significado de la vida conyugal
habia desaparecido con el cristianismo. Este hecho confirma nuevamente
la tesis expresada anteriormente, de que el cristianismo no contiene en si
el principio de la cultura. Pues, donde el hombre destruye la diferencia
entre la especie y el individuo, declarando esta unidad por el ser
supremo, igualandolo a Dios, donde por lo tanto la idea de la humanidad
soblo le es objeto como idea de la divinidad, alli la necesidad de la cultura
ha desaparecido; el hombre lo tiene ya todo en si mismo, pues tiene todo
en su Dios. En consecuencia, no necesita completarse por otro
representante de la especie, o por la contemplacién del mundo en general
-en cuya necesidad sélo se funda el estimulo de la cultura. EI hombre
alcanza su objeto solo- pues lo alcanza en Dios; Dios mismo es este
objeto alcanzado, este objeto supremo, realizado, de la humanidad; pero
Dios esta presente para cada individuo exclusivamente. Dios es la Unica
necesidad de los cristianos -ellos no necesitan de la especie humana, ni
del mundo; no necesitan de los demas. Pero precisamente Dios
representa para mi la especie, representa al otro; mas aun, en la
adversion del mundo, en la separacion completa del mismo, siento mas
que nunca la necesidad de tener a Dios y siento su presencia, siento
recién lo que Dios es y lo que debe ser para mi. Claro esta que el hombre



religioso necesita también de la comunidad, pues la edificacién comun es
una necesidad; pero la necesidad del otro es de por si siempre algo
sumamente subordinado. La salvacion del alma es la idea fundamental y
la cosa fundamental del cristianismo; pero esta salvacién soélo se
encuentra en Dios, s6lo en la concentracion con respecto a él. La
actividad para los demas es una actividad exagerada, una condena de la
salvacién; pero el fundamento de la salvacién es Dios, la relaciéon
inmediata con Dios. Y hasta la actividad para los demas, sélo tiene un
significado religioso, sélo tiene la relacién con Dios como fundamento y
objeto; es en el fondo sélo una actividad para Dios -para glorificar su
nombre y divulgar su gloria. Pero Dios es subjetividad absoluta, la
subjetividad separada del mundo, extramundial, librada de la materia, de
la vida conyugal y, con ello, de la diferencia sexual. La separaciéon del
mundo, de la materia, de la vida conyugal, es, por consiguiente, el objeto
esencial del cristianismo (1). Y este objeto se ha realizado en forma
sensible en la vida monacal.

Es engafarse a si mismo el querer deducir la vida monacal solamente del
Oriente. Por lo menos, si esta deduccion tiene que tener valor, hay que
ser justo deduciendo la tendencia de la cristiandad opuesta a la vida en el
claustro, no del cristianismo sino del espiritu y de la naturaleza del
Occidente. Pero, ;como se explica entonces el entusiasmo del Occidente
por la vida monacal? Mas bien debe deducirse la vida en el claustro
directamente del cristianismo; era una consecuencia necesaria de la fe en
el cielo prometido a la humanidad por el cristianismo. Donde la vida
celestial es una verdad, alli la vida terrenal es una mentira -donde todo es
fantasia y nada realidad. El que cree en una vida eterna y celestial, no
atribuye mas valor a esta vida. Mas bien. ella ya ha perdido su valor: pues
la fe en la vida celestial, es, precisamente, la fe en la nulidad y en el
desprecio de esta vida. No puedo imaginarme la vida del otro mundo sin
ignorarlo, y sin contemplar, con una mirada de compasioén o de desprecio,
esta vida miserable. La vida celestial no puede ser ninguin objeto, ninguna
ley de la fe, sin ser a la vez una ley moral; pues debe determinar todos
mis actos (2), si es que mi vida debe coincidir con mi fe. No debo tener
apego a las cosas pasajeras de esta tierra. No debo, ni tampoco quiero
hacerlo, porque, ¢qué son todas las cosas de esta tierra en comparaciéon
con la gloria de la vida celestial? (3)

La cualidad de aquella vida depende de la cualidad moral de esta vida;
pero la moralidad misma es determinada por la fe en la vida eterna. Y esta
moralidad correspondiente a la vida sobrenatural, sélo es la adversion de
este mundo, la negaciéon de esta vida. Pero la prueba sensible de esta
adversion espiritual, es la vida monacal. Todas las cosas, finalmente,
deben representarse exteriormente y en forma sensible (4). La vida
monacal y en general la vida ascética es la vida celestial tal como aqui se
lleva y puede llevarse. Si mi alma pertenece al cielo ;por qué y cémo
puedo yo entonces con el cuerpo pertenecer a la tierra? El alma vivifica al
cuerpo. Pero cuando el alma esta en el cielo, el cuerpo es abandonado, ha
muerto, y ha muerto entonces el érgano de unién entre el mundo y el
alma. La muerte, la separacidon del cuerpo, por lo menos de ese cuerpo



groseramente material y pecaminoso, es la entrada hacia el cielo. Pero, si
la muerte es la condicion de la beatitud y de la perfeccion moral,
entonces, necesariamente la mortificacion y la abnegacion son las unicas
leyes de la moral. La muerte moral es la anticipacion necesaria de la
muerte natural- es la anticipacion necesaria; porque seria altamente
inmoral esperar la conquista del cielo en el momento de la muerte
sensitiva, dado que ésta no es ninguna muerte moral, sino natural, un
acto comun al hombre y al animal; por eso la muerte debe ser elevada al
grado de una muerte moral, a un acto de la independencia. Yo muero
diariamente dice el apéstol, y este lema lo usé San Antonio, el fundador
de la vida monacal (5), como lema de su vida.

Pero se objeta que el cristianismo sélo ha querido una libertad espiritual.
Asi es; pero ¢ qué es una libertad que no trascienda al hecho; que no tiene
ninguna manifestacion sensitiva? ;O crees tu, acaso, que sélo depende
de ti, de tu voluntad, de tu animo, el hecho de estar libre de algo? En tal
caso, te equivocas mucho y jamas habras vivido un acto de verdadera
liberacion. Mientras que te encuentres en un estado, en una profesion, en
una relaciéon, estaras determinado por estos factores, quieras o no
quieras. Tu voluntad, tu animo, sélo te libran de los limites conscientes,
pero no de los escondidos, inconscientes, ni de las impresiones que
estan ligadas con la naturaleza de aquellos factores. Por eso no nos
sentimos bien, nuestro corazén se siente oprimido, mientras que no nos
separamos sensiblemente de los que nos hemos librado espiritualmente.
Un hombre que realmente ha perdido el interés espiritual en los tesoros
terrenales, los echara pronto por la ventana para descargar su corazén de
ellos enteramente. Lo que ya no abrazo con el animo, es para mi un peso,
si todavia lo tengo; pues lo tengo en contradiccién con mi animo. Luego,
hay que deshacerse de ello. Lo que el alma ha despedido, no lo retengo
tampoco con la mano. Sélo el animo es el punto de la gravedad de lo que
tengo; solo el animo santifica la posesion. Quien ha de tener una mujer de
tal modo como si no la tuviera, haria mejor si no tomara ninguna mujer.
Tener como si uno no tuviera, significa tener sin el animo de tener,
significa, en verdad, no tener. Y quien dice, por tanto, que uno debe tener
una cosa como si no la tuviera, sélo expresa de una manera vaga: que no
hay que tenerla de ninguna manera. Lo que despido de mi corazén, ya no
es mio, es libre. San Antonio decidié renunciar al mundo cuando oyé la
frase: Si quieres ser perfecto ve, vende todo lo que tienes para darlo a los
pobres y tendras un tesoro en el cielo; luego ven y sigueme. San Antonio
dio la interpretacion unica y verdadera a esta sentencia. Pues fue, vendié
todas sus riquezas y las dio a los pobres. Sélo asi conservo su libertad
espiritual con respecto a los tesoros de este mundo (6).

Semejante libertad, semejante verdad, contradice por cierto al
cristianismo de hoy, que sostiene que el Seior sélo ha querido la libertad
espiritual, es decir, una libertad que no exige ninguna clase de sacrificios,
ninguna energia que es, por consiguiente, una libertad ilusoria, una
libertad de engaio de si mismo -una libertad de los bienes terrenales que
consiste en la posesion y el usufructo de estos bienes. Por eso dijo tanto
el Seinor: Mi yugo es suave y dulce. jCuan barbaro, cuan insensato seria



el cristianismo si exigiera del hombre el sacrificio de los tesoros de este
mundo! Pues en tal caso el cristianismo no seria apto para este mundo.
Pero esto no debe admitirse. El cristianismo es sumamente practico e
importante; abandona la libertad de los tesoros y de los placeres de este
mundo a la muerte natural- la abnegacion de los monjes es un suicidio
anticristiano-; pero permite ejercer la actividad de adquisiciéon y usufructo
de los tesoros terrestres. Los cristianos verdaderos no dudan de la
verdad de una vida celestial. Muy al contrario, pero en ello coinciden
todavia con los monjes antiguos; ellos esperan esa vida celestial
pacientemente, sumisos a la voluntad de Dios, vale decir, a la voluntad de
su egoismo, del goce comodo de los placeres de este mundo (7). Yo, en
cambio, desprecio y detesto este cristianismo moderno, donde la novia
de Cristo se dedica hasta a la poligamia, por lo menos a la poligamia
sucesiva, que sin embargo no se distingue esencialmente, a los ojos del
verdadero cristiano, de una poligamia verdadera; mientras que por otro
lado, con una hipocresia sin igual, jura la verdad sagrada, eterna,
incontestable y obligatoria de la palabra divina; y asi retorna, con pudor
sagrado, hacia la verdad desconocida de la celda casta del convento,
donde el alma desposada con el cielo todavia no cortejaba un cuerpo
ajeno y terrenal. La vida sobrenatural es esencialmente, también, una vida
de celibato. El celibato -no como ley- constituye, por lo tanto, un factor
esencial de la doctrina del cristianismo. Esto ya esta expresado
suficientemente por el origen sobrenatural del Salvador.

En esta creencia, los cristianos santificaban la virginidad inmaculada
como un principio salvador, como el principio del nuevo mundo cristiano.
Que nadie cite aqui las frases de la Biblia, como ser: multiplicaos; o: lo
que Dios ha unido, el hombre no lo separe, para sancionar con estas
frases el matrimonio. La primera cita se refiere, como ya observaban
Tertuliano y Jerénimo, sélo a la tierra despoblada de hombres y todavia
no llenada por los mismos es decir, al comienzo, pero no al fin del mundo
que habia venido con la aparicion directa de Dios sobre la tierra.
Asimismo, la siguiente cita s6lo se refiere al matrimonio como un instituto
del Antiguo Testamento. Los judios preguntaron a Cristo si era justo que
un hombre se separase de su mujer; y la contestacién arriba citada era la
solucion mas conveniente para esta pregunta. Una vez que se ha
concertado un matrimonio, éste debe ser sagrado. Ya la mirada hacia otra
mujer es un adulterio. El matrimonio, de por si, ya es una indulgencia con
respecto a la debilidad, o mas bien con respecto a la fuerza de la
sensualidad; es un mal que por lo tanto debe ser limitado en todo lo
posible. La indisolubilidad es un limbo, una aureola que precisamente
expresa aquello que las cabezas cegadas por el resplandor buscan detras
de ella. EI matrimonio es, de por si, es decir, en el sentido del cristianismo
perfecto, un pecado (8). O por lo menos una debilidad que sélo se permite
y te sera perdonada bajo la condiciéon de que te limites a una sola mujer.
En una palabra, el matrimonio es santificado en el Antiguo Testamento,
pero no en el Nuevo Testamento. El Nuevo Testamento da a conocer un
principio mas sublime y sobrenatural, el secreto de la virginidad
inmaculada (9). Quien pueda comprenderlo, que lo comprenda. Los hijos
de este mundo casan y dejan casarse; pero quienes quieran hacerse



dignos de conseguir aquel mundo en la resurreccion de los muertos, ni
casan ni dejaran casar. Pues ya no pueden morir, porque son iguales a
los angeles e hijos de Dios, puesto que son hijos de la Resurreccion. (10)
Luego, en el cielo nadie se casa; del cielo esta excluido el principio del
amor sexual por ser algo terrenal y mundano. Pero la vida celestial es la
vida verdadera, perfecta y eterna del cristianismo. ;Entonces no debo
tratar yo de realizar esta posibilidad, puesto que soy también un ser
celestial o que por lo menos lo puedo ser? (11) En efecto, el matrimonio
ya esta excluido de mis sentidos y de mi corazén al ser excluido aquel del
cielo, o sea del objeto esencial de mi fe, esperanza y vida. ;Cémo puede
tener lugar una mujer terrenal en mi corazén, lleno de aquel cielo? ;Cémo
puedo yo repartir mi corazén entre Dios y el hombre? (12) El amor del
cristiano hacia Dios no es un amor abstracto general, tal como el amor
hacia la verdad, hacia la justicia, hacia la ciencia; es el amor hacia un Dios
subjetivo y personal, luego, es un amor en si mismo subjetivo y personal.
Una cualidad esencial de este amor, es que es un amor exclusivo y
celoso, porque su objeto es un ser personal y a la vez el ser mas supremo
que no puede ser comparado con ningun otro. Sé fiel a Jesus (porque
Jesucristo es el Dios de los cristianos) en la vida y en la muerte; confia en
su fidelidad; él s6lo puede ayudarte, cuando todos te abandonan. Tu
amado tiene la propiedad de que no soporta a su lado a otra persona: él
solo quiere tener tu corazén, reinar solo en tu alma como un rey en su
trono. ;De qué puede servirte el mundo sin Jesus? Existir sin Cristo es
una pena infernal, vivir con Cristo es una dulzura celestial. No puedes
vivir sin amigos; pero si para ti la amistad de Cristo no pasa por encima
de todo, estaras sobremanera entristecido y desconsolado. Ama a todas
las cosas por Jesus; pero a Jesus por si mismo. Jesucristo, sélo es digno
de ser amado. Mi Dios, mi amor; tu eres mi todo y todo yo soy tuyo. El
amor espera y confia siempre en Dios, aunque Dios no sea benigno con
el amante; pues no se puede vivir en el amor sin el dolor. Por amor hacia
el amado debe sufrir gustosamente todo, también lo que es duro y
amargo. Mi Dios y mi todo: en tu presencia todo me es dulce, en tu
ausencia todo me repugna ... Sin ti nada puede gustarme. ¢Cuando
vendra, por fin, aquella hora beata tan deseada, en que tu me llenes
enteramente con tu presencia y seas todo en todo para mi? Mientras que
esto no esté a mi alcance, mi alegria sélo es ficticia. ; Cuando me he
sentido bien sin ti? ;O cuando me he sentido mal contigo? Prefiero ser
pobre por ti que rico sin ti. Prefiero ser contigo un peregrino en esta
tierra, que sin ti poseer el cielo. Donde tu estas, esta el cielo; la muerte y
el infierno donde tu no estas. Sélo te anhelo a ti. Tu no puedes servir a
Dios y al mismo tiempo gozar lo que es terrenal: deben alejarte de todos
los conocidos y amigos, y separarte de cualquier consuelo material. Los
fieles de Cristo sélo deben considerarse como peregrinos y ajenos en
este mundo, segun la palabra de San Pedro. (13) El amor a Dios, como a
un ser personal, es, por lo tanto, el amor propiamente dicho, el amor
formal, personal y, exclusivo.  Como puedo, por lo tanto, amar a Dios y a
la vez a una mujer mortal? ;No pongo de este modo a Dios y a la mujer
sobre un mismo pie de igualdad? Por cierto, para un alma que ama a Dios
verdaderamente, el amor de una mujer es una imposibilidad, es un
adulterio. El que tiene una mujer, decia el apéstol Pablo, piensa lo que



interesa a la mujer; quien no tiene mujer, piensa lo que interesa al Senor.
El casado piensa en complacer a la mujer, el soltero en lo que plazca a
Dios.

El verdadero cristiano no siente necesidad ni de la cultura, porque ésta es
un principio mundano, contrario al sentimiento, ni tampoco la necesidad
del amor (natural).

Dios le substituye la necesidad de la cultura y a la vez la necesidad del
amor de la mujer y de la familia. El cristiano identifica directamente la
especie con el individuo; por eso destruye la diferencia sexual por ser un
anexo, molesto y casual (14). Recién cuando el hombre y la mujer estan
unidos, constituyen el verdadero hombre; hombre y mujer unidos son la
existencia de la especie -porque su unién es la fuente de la multiplicacién,
la fuente de otros hombres. Por esa razén, el hombre que no niega su
virilidad, que se siente como hombre, y reconoce esta sensacion como
una sensacion natural y legitima, recién entonces tal hombre se sabe y se
siente s6lo como un ser parcial, que necesita de otro ser parcial, para
producir lo total, es decir, la humanidad verdadera. En cambio, el
cristiano se concibe, en su subjetividad sobrenatural y exagerada, como
un ser de por si y por si sélo completo. Pero contra esta ideologia se
levanta el instinto sexual, el cual esta en pugna con su ideal, con su ser
supremo; por eso el cristiano debe suprimir este instinto.

Efectivamente, el cristiano sentia también la necesidad del amor sexual:
pero sé6lo como una necesidad que contradice a su destino celestial. una
necesidad puramente natural -natural en el sentido vulgar y despectivo
que esta palabra tiene en el cristianismo-, no como una necesidad
metafisica, esencial tal como el hombre la siente donde no suprime la
diferencia sexual, sino que la considera como parte esencial de su
existencia. Por eso el matrimonio no es sagrado en el cristianismo; sélo
lo es aparentemente, en la forma ilusoria, porque el principio natural del
matrimonio, el amor sexual, es en el cristianismo algo no santo, algo que
excluye del cielo (15). Pero lo que el hombre excluye de su cielo lo excluye
de su ser verdadero. El cielo es su cofre de tesoros. En la tierra, el
cristiano debe amoldarse y muchas cosas le sucede que caben en su
sistema; en la tierra se encuentra entre seres ajenos que lo intimidan.
Pero en el cielo deja su incognito, se muestra en su dignidad verdadera,
en su gloria celestial; en el cielo, alli estd su corazén -el cielo es su
corazoén abierto. El cielo no es otra cosa sino el concepto de la verdad, de
lo bueno, de lo valido, de lo que debe ser; la tierra no es otra cosa que el
concepto de la falsedad, de lo invalido, de lo que no debe ser. El cristiano
excluye del cielo la vida conyugal; alli termina la especie, alli viven
solamente individuos puros, asexuales, espiritus, alli reina la absoluta
subjetividad -y por lo tanto el cristiano excluye de su vida al instinto
sexual y a la vida conyugal: niega el principio del matrimonio como un
principio pecaminoso y rechazable; porque la vida verdadera y no
contaminada es la vida celestial (16).



Notas

(1) La vida para Dios no es esta vida natural que esta sujeta a la putrefaccion ... ;Acaso
no debemos gemir anhelando las cosas futuras, no deberiamos ser enemigos de todas
estas cosas terrenales? ... Por eso deberiamos despreciar esta vida y este mundo y
anhelar la futura gloria y honor de la vida eterna. Lutero. (l. T., paginas 466-467).

(2) El espiritu debe dirigirse adonde un dia ha de ir. (Meditat. sacrae Joh. Gerhardi, Med,
46).

(3) Quien anhela Io celestial, desprecia lo terrenal. Quien anhela lo eterno, desprecia lo
que es temporal. Bernardo. (Epist. Ex. persona Heliae monachi ad prentes). Por eso los
antiguos cristianos no celebraban el dia del cumpleaiios, sino el dia de la muerte. (Véase
la Anotaciéon a Min. Félix e rec. Gronovii, Ludd. Bat. 1719, p. 332). Por eso habria que
aconsejar a un cristiano que soporte la enfermedad con paciencia, que hasta anhele que
venga la muerte, cuanto mas antes tanto mejor. Porque, como dice San Cipriano, no hay
nada mas ideal para un cristiano que morir. Pero desgraciadamente nosotros mas bien
escuchamos al pagano Juvenal, que dice: Orandum est, ut sit mens sana in corpore
sano. Lutero. (T. IV, pag. 15).

(4) Es perfecto aquel que espiritual y fisicamente ha muerto para este mundo. De modo
bene vivendi ad Sororem S. VII. (Entre los escritos apécrifos de San Bernardo).

(5) l. Kor. 15, 31. Ver, sin embargo, sobre este toépico a Jer6nimo, De vita Pauli primi
Eremitae.

(6) Naturalmente tenia el cristianismo sélo semejante fuerza cuando, como Jerénimo
escribe a Demetrio, la sangre de Nuestro Sefor era todavia caliente y la fe todavia
ferviente. Ver sobre este asunto también G. Arnold. De la continencia de los primeros
cristianos y su repudio de toda clase de egoismo. (1. c. Bd. IV c. 12, par. 7-16).

(7) iCuan distintos eran los primeros cristianos! Es dificil y hasta imposible disfrutar a la
vez los bienes actuales y los futuros, Jerénimo. (Epist. Juliano). Eres demasiado
ambicioso, hermano, si quieres primero gozar en este mundo y luego dominar con
Cristo. El mismo: (Epist. ad Heliodorum). Vosotros queréis tenerlo todo: Dios y la
criatura, y esto es imposible. El placer divino y el placer terrenal no pueden estar juntos,
Tauler. (Ed. c. p. 334). Pero por cierto eran ellos cristianos abstractos. Y ahora vivimos
en la edad de la reconciliacion. Si, seiior.

(8) No querer ser perfecto significa: pecar, Jerénimo. (Epist. ed Heliodorum de laude
vitae solit). Observo a la vez la cita aqui agregada sobre la Biblia yo la explico en el
sentido en que la historia del cristianismo la ha expuesto.

(9) EI matrimonio no es ni nuevo ni extraordinario y es considerado y alabado hasta por
los paganos, de acuerdo al juicio de la razén, Lutero. (T. ll, pag. 337 a.).

(10) Ev. Luk. 20, 34-36.

(11) Los que quieren ser recibidos en el paraiso, deben cosas que no se encuentran en
él, Tertuliano. (De exhort. cast., c. 13). El celibato es la imitacion de los angeles, Joh
Damascenus. (Orthod. IV, c. 25).

(12) La no casada se ocupa unicamente de Dios y sélo tiene una idea unica; en cambio
la casada vive en parte con Dios y en parte con el hombre, Clemens Aleje. (Paedag. lib. I,



C. 10). Quien elige una vida solitaria s6lo piensa en cosas divinas, Theodoret. (Haeretic.
Fabul. lib. V, 24).

(13) Thomas de Kempis (De imit. lib. Il, ¢. 7, C. 8, lib. lll, c. 5, C. 34, C. 53, C. 59). ;Oh,
cuan beata es la virgen en cuyo pecho no habita otro amor sino el amor de Cristo!,
Jerénimo. (Demetriadi, virgini Deo consecratae). Pero por cierto es éste nuevamente un
amor abstracto que en la edad de la reconciliacién, donde Cristo y Belial forman un
corazoén y un alma, ya no gustan. jOh, cuan amarga ea la verdad!

(14) Otra cosa es la mujer y otra cosa la virgen. Mira cudn beata es la que ha perdido
hasta el nombre de su sexo. La virgen ya no se llama mujer, Jeronimo. (Adv. Helvidium
de perpet. vir., pag. 14, T. ll, Erasmus).

(15) Esto puede expresarse también de la siguiente manera: El matrimonio tiene en el
cristianismo sélo un significado moral pero no religioso; no tiene ningin principio o
modelo religioso. Muy diferente era esto entre los griegos, por ejemplo, Zeus y Here eran
el gran modelo de cualquier matrimonio (Creuzer, Symb); y entre los antiguos parsis,
donde la procreacién, en su calidad de aumento del género humano, y de disminucién
del imperio de Ahriman, es un deber y una accion religiosos (Zend-Avesta), y entre los
hindues, donde el hijo es el padre que renace.

Cuando el esposo se acerque a la esposa, renacera él mismo por la que se convierte en
madre por él, Fr. Schgel.

En la India, ninguno que ha renacido puede entrar en el estado de los Sanyassi, esto es,
de un eremita, a no ser que haya pagado antes tres deudas, entre otras la que se contrae
por haber procreado un hijo. En cambio para los cristianos, por lo menos los catélicos,
era una verdadera fiesta religiosa, cuando el novio, o hasta el casado -siempre que esto
sucediera con el consentimiento de ambas personas- renunciaba al estado matrimonial,
sacrificando el amor matrimonial al amor religioso.

(16) En cuanto la conciencia religiosa al fin y al cabo pone nuevamente en vigencia, lo
que en un principio destruye, y la otra vida finalmente no es mas que la vida terrestre,
debe por consecuencia también el sexo ser restituido. Ellos seran semejantes a los
angeles, es decir, que no dejan de ser hombres, de manera que el apéstol queda apdstol
y Maria, Maria, Jeronimo. (Ad. Theodoram viduam). Pero asi como el cuerpo del otro
mundo es un cuerpo incorpéreo y aparente, asi es necesariamente el sexo alli, un sexo
asexual, aparente.



CAPITULO DECIMO
NOVENO

El ciddo cristiano o la inmortalidad
personal

La vida del celibato, y en general la vida ascética, es el camino directo
hacia la vida celestial e inmortal; porque el cielo no es otra cosa sino la
vida sobrenatural, libre de matrimonio, asexual, absolutamente subjetiva.
La fe en la inmortalidad personal, tiene por base la creencia de que la
diferencia sexual sélo es una apariencia exterior de la individualidad que
el individuo en si no es un ser absoluto, completo por si solo, y asexual.
Pero quien no pertenece a ninguno de los dos sexos, no pertenece a la
especie -la diferencia sexual es el cordon umbilical por el que la
individualidad esta ligada a la especie- y quien no pertenece a la especie,
soélo pertenece a si mismo, es un ser sencillamente divino y absoluto por
no tener necesidades. Luego, sélo donde la especie desaparece de la
conciencia, la vida celestial se convierte en realidad. Quien vive en la
conciencia de la especie y consecuentemente confirma a la verdad, vive
también en la conciencia de la verdad de la determinacion sexual.
Semejante hombre no la considera como una piedra de toque casual y
mecanicamente ligada al hombre; sino que la considera como una parte
componente quimica e intrinseca de su esencia. El se considera como
hombre, pero a la vez reconoce la determinacion de su sexo, que no



solamente compenetra carne y huesos, sino también su propio ser y el
modo esencial de su pensamiento, de su querer y sentir. Por eso, quien
vive en la conciencia de la especie, quien limita sus sentimientos y su
fantasia, debido al concepto de la vida real y del hombre real, no puede
imaginarse ninguna vida, donde el instinto sexual y la vida conyugal y
con ello la diferencia sensual sean suprimidas; él considera a un
individuo asexual y a un espiritu celestial por una imaginacién sensitiva
de la fantasia. Asi como el bombre verdadero no puede prescindir de la
diferencia sexual, no puede prescindir tampoco de su determinacidon
moral o espiritual, que esta intimamente ligada con su determinacion
natural. Precisamente porque vive animado del concepto de lo total, esta
convencido de que él mismo sélo es un ser parcial, que solamente es lo
que es, porque la determinacion lo convierte en una parte del todo, no es
un total relativo. Por eso cada bombre considera con razén a sus
negocios a su profesion, a su arte o ciencia, como lo mas alto; porque el
espiritu del hombre no es sino la forma esencial de su actividad. Quien es
verdaderamente practico en su profesiéon y en su arte; quien, como se
dice, cumple con su tarea, quien esta dedicado con alma y espiritu a su
profesién y a su arte, la cree también como la profesion mas sublime y
mas bella. ;Como negaria en su espiritu, como rebajaria en su
pensamiento, lo que celebra por el hecho, consagrandole con alegria sus
fuerzas? ;Cémo puedo consagrar mi tiempo y mis fuerzas a lo que
desprecio? Si debo hacerlo, mi actividad es desgraciada. porque estoy en
contradiccién conmigo mismo. Trabajar es servir. Pero, cémo puedo yo
servir a un objeto, como puedo subordinarme al mismo, si no lo
considero como algo que esta muy por encima de mi mismo? En una
palabra, las ocupaciones determinan el juicio, el medio de pensar, el
animo del hombre. Y cuanto mas alta es la forma de ocupacion, mas el
hombre se identifica con ella. Lo que en general el hombre considera
como objeto esencial de su vida, lo declara por su alma; porque es el
principio de su actividad. Pero por sus objetos, por la actividad con que
realice estos objetos, es el hombre a la vez algo para si y para los demas,
0 sea para la especie. Por eso, quien considera la especie como una
verdad, considera su existencia para los demas, su existencia publica,
por aquella existencia que es idéntica con la de su esencia, y la considera
como su existencia inmortal. Tal hombre vive con toda el alma y todo el
corazén para la humanidad. ;Cémo podria él retener para si una
existencia especial, como podria separarse de la humanidad, como podria
negar en la muerte lo que confirma en la vida?

La vida celestial o la inmortalidad personal es una doctrina caracteristica
del cristianismo. Indudablemente, se encuentra también entre los
filosofos paganos; pero aqui sélo tiene el significado de una fantasia,
porque no coincide con sus conceptos fundamentales. jCuan
contradictorias son, con respecto a este objeto, por ejemplo, las
opiniones de los estoicos! Recién los cristianos inventaron el principio de
la inmortalidad personal, de la cual ésta emana como una verdad
necesaria y que se comprende por si sola. Los antiguos viéronse, en este
sentido, obstaculizados por este concepto del mundo, de la naturaleza, de
la especie; ellos diferenciaban entre el principio de la vida y del sujeto



viviente, entre el alma, el espiritu y ellos mismos; el cristiano, en cambio,
suptimio la diferencia entre el alma y la persona, el individuo y la especie,
atribuyendo, por lo tanto, directamente en si mismo, lo que soélo
pertenece a la totalidad de la especie. Pero la unidad directa de la especie
y la individualidad, es el principio supremo, es el Dios del cristianismo
-pues el individuo tiene en él el significado del ser absoluto- y la
consecuencia necesaria de ese principio es precisamente la inmortalidad
personal. O mas bien la fe en la inmortalidad personal es enteramente
idéntica con la fe en el Dios personal, es decir, lo que expresa la fe en la
vida celestial e inmortal de la persona, esto mismo lo expresa Dios en la
forma que él se presenta a los cristianos -el ser del personaje absoluto e
ilimitado. La personalidad ilimitada es Dios; pero la personalidad celestial
e inmortal no es otra cosa sino la personalidad ilimitada y librada de
todas las molestias y barreras terrenales- siendo la unica diferencia, que
Dios es el cielo espiritual, y que el cielo es el Dios sensual. Lo que se
considere como un objeto de la fantasia en el cielo, se considera en Dios.
Dios es solamente el cielo no desarrollado, el cielo real es el Dios
desarrollado. Actualmente es Dios el Imperio celestial, en lo sucesivo el
Inmperio celestial sera Dios. Dios es la garantia, es la actualidad todavia
abstracta, es la existencia del futuro -es el cielo independizado y
compendioso. Nuestra esencia propia y futura, la que es distinta de
nosotros, que vivimos actualmente en este mundo y en este cuerpo, es
Dios. Pero Dios es un concepto de la especie que recién en la otra vida se
realizara e individualizara. Dios es la esencia celestial y pura, es la
felicidad que alli se desplegara en una inmensidad de individuos beatos.
Por eso Dios no es otra cosa sino el concepto o la esencia de la vida
absoluta, beata y celestial, pero que aqui todavia se presenta como una
personalidad ideal. Esto se expresa claramente por la fe de que la vida
beata es la unidad con Dios. Aqui somos diferentes y separados de Dios;
alli cae esta pared divisoria; aqui somos hombres, alli Dios, aqui la
divinidad es un manipuleo, alli es un bien comun; aqui es una unidad
abstracta. alli una pluralidad concreta (1).

Lo que dificulta el reconocimiento de este objeto es solamente la fantasia
que separa la unidad del concepto por un lado, por la idea de la
personalidad o de la autonomia de Dios y por el otro de la idea de las
muchas personalidades que coloca en un imperio pintado con colores
sensuales. Pero, en realidad, no existe ninguna diferencia entre la vida
absoluta, que se considera como Dios, y la vida absoluta que se
considera como el cielo; sélo que el cielo se extiende a lo largo y lo
ancho, mientras que Dios se considera como un punto. La fe en la
inmortalidad del hombre, es la fe en la divinidad del hombre y, a la
inversa, la fe en Dios es la fe en la personalidad pura, librada de todas las
barreras, en consecuencia inmortal. Las diferencias que se hacen entre el
alma inmortal y Dios, no son de caracter sofistico, no son productos de
fantasia. Asi, por ejemplo, cuando se enumeran grados de la beatitud con
respecto a los que estan en el cielo, para establecer una diferencia entre
Dios mismo y los seres celestiales.



La unidad de la personalidad divina y celestial aparece hasta en los
argumentos populares de la inmortalidad. Si no hay ninguna otra vida
mejor, Dios no es ni justo ni bueno. De este modo, la justicia y bondad de
Dios se hacen depender de la inmortalidad de los individuos; pero sin
justicia y sin bondad, Dios no es Dios -la divinidad y la existencia de Dios,
se hace, por lo tanto, depender de la existencia de los individuos. Si yo no
soy inmortal no creo en nigun Dios; quien niega la inmortalidad, niega a
Dios. Pero esto no lo puedo creer de ninguna manera: y tan seguro como
hay un Dios, tan segura es mi eterna felicidad. Precisamente Dios es la
seguridad de mi beatitud. El interés que existe en la existencia de Dios, es
el mismo interés que hay en que yo sea eterno. Dios es mi existencia
prestada, mi existencia segura: él es la subjetividad de los sujetos, la
personalidad de la personas. ;Cémo, entonces, no corresponde a las
personas lo que corresponde a la personalidad? En Dios convierto mi
futuro en un presente o mas bien el verbo en un substantivo. ;Cémo
podria separarse el uno del otro? Dios es la existencia correspondiente a
mis deseos y sentimientos: él es el Dios justo y bondadoso que cumple
mis deseos. La naturaleza, este mundo, es una existencia que contradice
a mis deseos y mis sentimientos. Aqui las cosas no son como deben ser
-en este mundo pasa- pero Dios es la existencia que es como debe ser.
Dios cumple mis deseos -esta frase es sélo la personificacion popular de
la otra: Dios es el que cumple mis deseos, es decir, es la realidad y el
cumplimiento de mis anhelos (2). Pero el cielo es precisamente aquella
existencia que corresponde a mis deseos y mis anhelos (3). Luego, no hay
ninguna diferencia entre Dios y el cielo. Dios es la fuerza mediante la cual
el hombre realiza su eterna beatitud. Dios es la personalidad absoluta en
la cual todas las diferentes personas tienen la certidumbre de su eterna
felicidad e inmortalidad; Dios es la seguridad suprema y ultima del
hombre, de la absoluta verdad de su esencia.

La doctrina de la inmortalidad es la doctrina final de la religion -es su
testamento en que manifiesta su ultimo deseo. Por eso aqui enuncia
claramente lo que en otras oportunidades calla. Cuando se trata en otros
casos de la existencia de otro ser, se trata aqui claramente sélo de la
propia existencia; cuando. ademas. el hombre hace depender en la
religion su existencia de la existencia de Dios, aqui hace depender la
existencia de Dios de su propia existencia; lo que para él es, en otros
tiempos, una verdad primaria e inmediata, le es por lo tanto aqui una
verdad derivada y secundaria; mientras yo no sea eterno, Dios no es
Dios; cuando no hay ninguna inmortalidad no hay Dios. Y a esta
conclusion ha llegado ya el apédstol, diciendo: cuando nosotros no
resurgimos, Cristo tampoco ha resurgido, y todo queda en la nada.
Comamos y bebamos entonces. Por cierto, se puede evitar el momento
aparente y realmente escandaloso que hay en los argumentos populares,
al evitar la forma final; pero sélo haciendo de la inmortalidad una verdad
analitica, de manera que precisamente el concepto de Dios, como de una
personalidad o subjetividad absoluta, ya sea de por si el concepto de la
inmortalidad. Dios es la garantia de mi futura existencia, porque ya es la
certidumbre y la verdad de mi existencia actual, mi salvaciéon, mi cielo, y
mi proteccién contra las fuerzas del mundo exterior; luego, no necesito ya



expresamente deducir la inmortalidad o recalcarla como una verdad
especial; pues si tengo a Dios, tengo inmortalidad. Este era el caso de los
misticos cristianos mas profundos; porque ellos convirtieron el concepto
de la inmortalidad con el concepto de Dios; Dios era para ellos un ser
inmortal -Dios mismo la felicidad subjetiva, es decir- era para ellos, para
sus conciencias, lo que es en si, lo que es en la esencia de la religion.
Luego, estd demostrado que Dios es el cielo, que ambas cosas son
idénticas. Mas facil habria sido demostrar lo contrario, o sea, que el ciclo
es el verdadero Dios de los hombres. Asi como el hombre se imagina su
cielo, asi se imagina su Dios; el contenido de su cielo, es el contenido de
su Dios, sé6lo que él se figura el cielo en forma real, lo que en Dios sélo
concibe en forma de un bosquejo, de un esbozo. El cielo es, por lo tanto,
la clave de los secretos mas intrinsecos de la religiéon. Asi como el cielo
es objetivamente la esencia abierta de la dignidad, asi es también,
subjetivamente, la manifestaciéon mas clara de los pensamientos e ideas
mas intrinsecas de la religion. Por eso las religiones son tan diferentes
como sus cielos y hay tantos cielos diferentes como hay diferentes clases
de hombres. Hasta los mismos cristianos se forjan una idea del cielo muy
diferentes (4).

Sélo los mas astutos entre ellos no dicen ni piensan nada en concreto
sobre el cielo y el mas alla en general, porque dicen que es inconcebible,
y que, por eso, sOlo puede ser pensado segun una medida valida
unicamente para este mundo. Todas las imaginaciones, dicen. son
so6lamente figuras con que el hombre se representa el mas alla, cuya
esencia es deconocida, pero cuya existencia es segura. En el mismo caso
que con Dios: la existencia de Dios -afirman es cierta, pero lo que es y
cémo es, es inexplicable. Quien habla asi ya se ha quitado el mas alla de
la cabeza; sé6lo todavia cree en él o porque no reflexiona de tales cosas o
porque sélo le es todavia una cuestion del corazén; pero como esta
demasiado lleno de cosas reales, lo aleja de sus ideas todo lo posible;
niega con su cabeza lo que afirma con su corazén; pero niega el mas alla
quitandole las cualidades que para el hombre solamente pueden ser un
objeto real y eficaz. La cualidad no es diferente de la esencia; la cualidad
no es otra cosa que la esencia real. La esencia sin cualidad es una
quimera, un fantasma. Recién por la cualidad dan la existencia; y no dan
primero la existencia y luego la cualidad. De ahi que la determinacion de
que sea imposible conocer y determinar a Dios y tampoco al mas alla, no
son, en un principio, doctrinas religiosas: son mas bien productos de la
irreligiosidad, que, sin embargo, esta todavia apresada por la religiosidad
o detras de la cual se esconde la religion y precisamente porque en un
principio la existencia de Dios sélo estaba ligada con una determinada
idea de Dios, y la existencia del mas alld sélo con una determinada
representacion del mismo. De este modo, para el cristiano es una
seguridad, sélo la existencia de su paraiso, del paraiso que tiene la
cualidad del cristianismo; pero no el paraiso de los mahometanos o el
eliseo de los griegos. La primera seguridad es en todos lados la cualidad;
la existencia se comprende cuando la cualidad es segura. En el Nuevo
Testamento no hay ninguna clase de argumentos o frases generales
donde se dice: Existe un Dios o existe una vida eterna; sino que sélo se



indican las cualidades de la vida celestial: alli no se casaran. Esto es
natural, puede uno objetar, porque se supone la existencia. Pero al decir
eso ya se introduce una distincion de reflexion en Un sentido religioso
que en un principio no queria saber nada de tal distincion. Se supone en
tal caso la existencia, pero sélo porque la cualidad ya es la existencia,
pues el sentimiento religioso sélo vive en la cualidad, asi como al hombre
soOlo le importa la existencia real, la cosa real, en cuanto percibe su
cualidad. Por eso en aquella cita del Nuevo Testamento se supone la vida
virginal o mas bien asexual como la vida verdadera, la cual, sin embargo,
se convierte necesariamente en una vida futura, porque esta vida real
contradice al ideal de la vida verdadera. Pero la certidumbre de esa vida
futura sélo esta en la certidumbre de la cualidad de esa vida futura como
de una vida verdadera, suprema, correspondiente al ideal. Donde se cree
realmente en una vida futura, donde hay una vida cierta, alli hay también
una vida determinada, precisamente porque es cierta. Si yo no sé qué y
como seré en el futuro, cuando hay una diferencia absoluta y esencial
entre mi futuro y el presente, tampoco sé en lo futuro qué y como he sido
antes, y entonces se destruye la unidad de la conciencia, se ha formado
otro ser en mi lugar, mi futura existencia es, en efecto, indistinta de la no
existencia. En cambio, si no hay ninguna diferencia esencial, entonces es
también el mas alla un objeto determinable y cognoscible. Y en efecto ése
es: yo soy el ser permanente en el cambio de las cualidades, soy la
substancia que une esta vida con la otra, formando de ambas una unidad.
¢, Como puede, entonces, haber una falta de conocimiento del mas alla? Al
contrario: la vida de este mundo es la vida oscura e inconcebible, que
recién se aclara por la vida del mas alla; aqui soy un ser complicado y
enmascarado; alli la mascara se quita; alli soy el que soy en realidad. En
cambio, la aseveracion de que existe otra vida, una vida celestial y que
seria imposible investigar como y cual es, seria sélo una invencién: del
escepticismo religioso que se funda en una incomprensioén absoluta de la
religion, porque es enteramente ajena a su esencia. Lo que la reflexién
irreligiosamente religiosa convierte en una imagen conocida de una cosa
desconocida pero cierta, es en un principio, en el sentido original y
verdadero de la religion, no la imagen, sino la cosa, la esencia misma. La
falta de fe, que todavia es creencia, pone la cosa en duda; pero es
demasiado cobarde y carente de reflexion como para dudarlo
directamente: sélo duda de ello en cuanto duda de la imagen, o sea la
representacion, es decir, en cuanto declara la imagen sélo por una
imagen.

Pero la falta de verdad y la nulidad de este escepticismo ya se ha
demostrado histéricamente. Donde se duda de la verdad de las imagenes
de la inmortalidad, donde se duda que uno puede existir asi como lo dice
la fe, vale decir, sin cuerpo material y real, o sin sexo, alli se duda también
muy pronto de la existencia del mas alla en general. Con la imagen, cae el
objeto, porque precisamente la imagen es el objeto mismo.

La creencia en el cielo, o, en general, en una vida del mas alla, descansa
en un juicio. Esa creencia enuncia alabanza o reproche; es de una
naturaleza critica; es una seleccion de flores de la flora de este mundo y



esa seleccion de flores critica es precisamente el cielo. Lo que el hombre
encuentra de hermoso, de bello. de agradable, es para él la existencia
misma, la existencia que sélo debe existir: lo que es malo, desagradable,
repugnante, es para él la existencia que no debiera existir y por eso, como
sin embargo existe, es algo condenado a la no existencia. Donde la vida
no se encuentra en contradiccidbn con una sensacidon, con una
representacion, una idea, y donde esta sensacion, esta idea no es
absolutamente verdadera y justificada, alli no surge una fe en otra vida
celestial. La otra vida no es otra cosa sino la vida en conformidad con el
sentimiento, con la idea a la cual esta vida contradice. El mas alla no tiene
ningun otro significado sino el de destruir esta contradiccion y realizar un
estado que corresponde al sentimiento en el cual el hombre esta en
conformidad consigo mismo. Un mas alla desconocido seria una ridicula
quimera: la otra vida no es otra cosa sino la realidad de una idea
conocida, la satisfaccion de un deseo consciente, el cumplimiento de un
deseo (5); solo falta destruir las barreras que se oponen aqui a la realidad
de la idea. ¢ En qué consistiria el consuelo, en qué el significado del mas
allad si viera en él una noche completamente oscura? No. alli es brillo de
metal legitimo lo que aqui resplandece con colores oscurecidos de metal
oxidado. Por eso el mas alld no tiene ningun otro significado, ninguna
otra razén de ser que la ha de separar del metal los cuerpos extranos,
separar de lo bueno lo malo, de lo agradable lo desagradable, de lo que es
digno de alabar lo que debe reprocharse. La otra vida es la boda en que el
hombre se casa con su amada. Ya hace mucho que conoce a su amada y
hacia mucho que la deseaba; pero la realidad, la fria realidad, se opuso a
su boda con ella. En esta boda su amada no sera ningun otro ser; porque
de lo contrario, jcomo podria anhelarla tanto? Sélo que de ahora en
adelante su amada sera suya, de un objeto de anhelo, se convertira en un
objeto de posesion real. La otra vida es aqui sélo una imagen, pero no,
una imagen de una cosa lejana y desconocida, sino una imagen del ser
que el hombre ama y prefiere mas que a ningun otro. A lo que el hombre
quiere es a su alma. El pagano encerré las cenizas de sus muertos
queridos en urnas; para los cristianos es la vida del mas alla el mausoleo
en que encierra su alma.

Para conocer una fe y en general una religion, es necesario observar los
escalones infimos y mas groseros de la religion. No hay que contemplar
la religiéon solamente en una linea descendente, sino en todo el ancho de
su existencia. También al contemplar la religion absoluta, hay que tomar
en cuenta las diferentes religiones y no dejar las otras en el pasado,
porque sélo de este modo se comprende y se aprecia en forma adecuada,
tanto la religion absoluta como las demas religiones. Las mas terribles
aberraciones, las mas salvajes orgias de la conciencia religiosa, permiten
a menudo profundizar mas las miradas también en los secretos de la
religion absoluta. Las representaciones aparentemente mas groseras, son
a menudo representaciones sumamente infantiles, inocentes y
verdaderas. Esto vale también para las imaginaciones del mas alla. El
salvaje cuya conciencia no pasa los limites de su pais, que ha crecido con
él enteramente, coloca también su pais en el mas alla de tal modo, que no
deja la naturaleza asi como es, sino que la mejora para vencer asi las



dificultades de su vida y la representacion del mas alla (6). En esta
limitacién de los pueblos no civilizados, hay un rasgo conmovedor. El
mas alla no expresa aqui otra cosa que la nostalgia hacia su terruino. La
muerte lo separa de los suyos, de su pueblo, de su pais. Pero el hombre
que ha ampliado su conciencia, no resiste esta separacion; debe volver a
su terruno. Los negros del oeste de la India, para poder revivir en su
patria, se matan. Es esta mediocridad de su conciencia, lo contrario
directo del espiritualismo fantastico, que hace del hombre un vagabundo,
el cual, indiferente hasta para con la tierra, corre de una estrella a otra. Y
por cierto hay alguna verdad en eso, el hombre es lo que es por la
naturaleza, por mas que tenga cosas provenientes de su actividad propia.
Pero hasta la misma actividad propia tiene en Ila naturaleza,
respectivamente en su naturaleza, su razén de ser. Sed agradecidos hacia
la naturaleza. El hombre no se deja separar de ella. El germano, cuya
divinidad es la actividad misma. debe su caracter en igual forma a su
naturaleza como el oriental lo debe a la suya. El reproche del arte hindu,
de la religion y de la filosofia hindus, es un reproche de la naturaleza
hindld. Vosotros os quejais del critico que arranca una palabra de sus
obras del contexto para ponerla en ridiculo. ;Por qué hacéis vosotros
mismos lo que reprOchais en los demas? ¢Por qué arrancais la religién
hindi de su contexto, en el cual es tan razonable como vuestra religion
absoluta?

La creencia en un mas alla, en una vida después de la muerte, no es, en el
fondo, entre los pueblos salvajes, ninguna otra cosa sino la creencia
directa en esta vida, es la fe inmediata e inquebrantable en la vida actual.
Esta vida tiene para ellos el valor total y absoluto, hasta con sus
limitaciones locales. Ellos no pueden prescindir de esta vida, no pueden
imaginarse ninguna anulacion de la misma; es decir, ellos creen
directamente en la infinidad, en la eternidad de esta vida. Recién cuando
la fe en la inmortalidad se convierte en una fe critica, cuando se distingue
entre lo que queda aqui y lo que sobra alla, lo que aqui perece y alla
permanece, recién entonces la creencia en la vida después de la muerte
se convierte en una creencia, en una vida distinta. Pero, sin embargo, esta
critica hace semejante distincion para esta vida. Asi, los cristianos
distinguen entre la vida natural y cristiana, entre la vida sensual y
mundana y una vida santa y espiritual. La vida celestial, la otra vida, no es
ninguna otra vida, sino la que ya aqui difiere, de la vida natural, pero que,
a la vez, esta plegada a esa vida natural. Lo que e! cristiano excluye de si
mismo, como por ejemplo la vida sexual, queda también excluido de la
otra vida. La diferencia sélo reside en que ella queda libre de aquello de lo
cual aqui desea ser libre y de lo cual trata de librarse mediante la
voluntad, la devocién, el castigo, por eso esta vida es para el cristiano
una vida de pena y sufrimiento, porque todavia esta ligado a una
contradiccion, a los deseos de la carne, a las instigaciones de! diablo.

La creencia de los pueblos civilizados se distingue, por lo tanto, de la fe
de los pueblos no civilizados, por los mismos factores por lo que se
distingue la civilizaciéon de la incultura en general, es decir, por el hecho
de que la creencia de los pueblos civilizados es una creencia abstracta,



una creencia de distincién, de segregacién. Donde se distingue, se juzga;
pero donde se juzga se forma la distincion entre lo positivo y negativo,
entre lo bueno y lo malo. La creencia de los pueblos salvajes es una
creencia sin juicio. En cambio, la civilizacion juzga: para el hombre
civilizado sélo la vida civilizada es una vida verdadera, y para el hombre
cristiano lo es sélo la vida cristiana. El hombre salvaje pasa tal como es a
la vida del mas alla: esta otra vida es para él su desnudez natural. En
cambio, el hombre civilizado se escandaliza de una vida desenfrenada
después de la muerte, porque en esta vida es contrario a una vida salvaje.
Por eso, la creencia en la otra vida es solamente la creencia en esta vida
verdadera: el contenido esencial de esta vida, es también el contenido
esencial de la otra, y por eso la creencia en el mas alla, no es una
creencia en una vida desconocida y distinta de ésta, sino que es la fe en
la verdad y la eternidad de aquella vida, es decir, la interminabilidad de
aquella vida que ya aqui se considera como la vida verdadera.

Asi como Dios no es otra cosa que la esencia del hombre, limpia de lo
que al individuo humano parece malo, ya sea en sus sentimientos, ya sea
en sus deseos, asi también la vida del mas alla no es otra cosa que esta
vida librada de lo que aparece como un mal, como una restriccion. Tan
clara y precisamente como el individuo conoce la restriccion como
restriccién y el mal como mal, tan clara y precisamente conoce él la vida
del mas alla, donde estas restricciones y estos males se suprimen. La
otra vida es el sentimiento, la representacion de la libertad de aquella
restricciones que aqui limitan la independencia y la existencia del
individuo. La marcha de la religién se distingue de la marcha de la vida
del hombre natural, razonable, por el hecho de que ella convierte el
camino que aquel trazé en forma derecha por ser asi el mas corto, en un
camino curvado, haciendo de él un circulo. El hombre natural queda en su
terruno porque le gusta, porque alli se siente satisfecho: la religién por el
contrario, empezando con un descontento, con una discordia. abandona
el terruno y va a la lejania, pero sélo para sentir alli, en la lejania la
felicidad del terruiio en forma tanto mas viva. El hombre se separa en la
religion de si mismo, pero sélo para volver siempre al mismo punto de
donde ha partido. El hombre se niega, pero soélo para encontrarse
nuevamente y ahora en forma glorificada. Por eso él rechaza también esta
vida, pero sélo para encontrarla nuevamente en la vida del mas alla (7).
Esta vida perdida pero encontrada nuevamente y que la alegria del
encuentro brilla en un resplandor mucho mas intenso, es la llamada otra
vida. El hombre religioso renuncia a las alegrias de este mundo, pero sélo
para ganar en cambio las alegrias celestiales; o renuncia a ellas porque
ya se encuentra, por lo menos en forma espiritual, en posesion de las
alegrias celestiales, que son las mismas que estan libradas de las
restricciones y los contratiempos de esta vida. Por tanto, la religién,
dando un rodeo, va a parar al mismo fin, el fin de la alegria, al cual el
hombre natural corre en linea recta. La esencia en la imagen, es la
esencia de la religion. La religion sacrifica la cosa a la imagen. La vida del
mas alla es esta vida, vista en el espejo de la fantasia: es la imagen
encantadora; es, en el sentido de la religiéon, la imagen original de esta
vida; esta vida real sélo es un vago resplandor de aquella vida espiritual y



figurada. La otra vida es esta vida embellecida. EI embellecimiento, la
mejora, supone un reproche, un descontento. Pero este reproche es sélo
superficial. No rechazo el objeto, sélo que asi como es, no me gusta;
rechazo soélo las cualidades, no el objeto mismo, de lo contrario insistiria
en su destruccién. Una casa que no me gusta de ninguna manera, la hago
demoler y no embellecer. La fe en la otra vida renace a este mundo y no a
su esencia: s6lo que asi como es no le agrada. La alegria gusta a los que
creen en la otra vida -;quién no sentiria la alegria como algo verdadero,
como algo esencial?- Pero no le gusta que aqui, después de la alegria,
sigan sentimientos contrarios, que la alegria aqui sea transitoria. Por eso
coloca también la alegria en la otra vida, pero como una alegria eterna,
ininterrumpida y divina -por eso la otra vida es para él una vida de
alegria-, asi como aqui coloca la alegria en Dios; pero Dios no es otra
cosa que la eterna, ininterrumpida alegria que constituye su esencia. La
individualidad también le gusta al hombre que cree en la otra vida, pero
no la individualidad cargada con instintos objetivos. Por eso también se
lleva la individualidad, pero la individualidad pura y absolutamente
subjetiva. Fuera de eso le gusta la luz y no la pesadez, porque el individuo
le parece ser una restriccién, no la noche, porque en ella el hombre
obedece a la naturaleza. En cambio, alli hay luz sin pesadez, sin noche; lo
puro e inmaculado no interrumpido (8).

Asi como el hombre, al alejarse de si mismo, vuelve en Dios siempre
hacia si mismo, asi como gira siempre en torno de si mismo, asi el
hombre vuelve también en la lejania de esta vida, finalmente, siempre a
ella misma. Cuanto mas Dios en un principio parece un ser extrahumano.
sobrehumano, tanto mas humano se presenta en el transcurso del
desarrollo de la religion o al final. De la misma manera: cuanto mas
sobrenatural en un principio o contemplada desde la lejania, aparece la
vida celestial, tanto mas se ve contemplada en la cercania, o sea,
finalmente, la unidad de la vida celestial con la vida natural; una unidad
que al fin y al cabo se extiende hasta la carne, hasta el cuerpo. Por lo
pronto se trata de una separacion del alma del cuerpo, asi como en la
contemplacion de Dios se separa la esencia del individuo; el individuo
muere de una muerte espiritual, el cuerpo muerto que queda es el
individuo humano; el alma que se ha separado, es Dios, pero la
separacion del alma del cuerpo, de la esencia del individuo, de Dios del
hombre, debe ser anulada. Cualquier separacion de cosas que pertenecen
unas a otras, es dolorosa. El alma anhela la parte perdida, tiene nostalgia
hacia el cuerpo, asi como Dios, que es el alma difunta, tiene deseo hacia
el hombre real. Por eso asi como Dios se convierte en hombre, asi el
hombre retorna a su cuerpo, y ahora la completa unidad de la vida del
mas alld y de esta vida ha sido restablecida. Por cierto es este nuevo
cuerpo un cuerpo luminoso, glorificado, de maravillas, pero -y ésta es la
cosa principal-, es otro cuerpo y sin embargo, el mismo (9). De igual
manera Dios es también un ser distinto y sin embargo el mismo ser que el
otro. Volvemos aqui al concepto del milagro que reine cosas que se
contradicen. El cuerpo en estado natural es un cuerpo de la fantasia,
pero, por eso mismo es un cuerpo que satisface al sentimiento del
hombre, porque es un cuerpo que no le molesta, un cuerpo puramente



subjetivo. La fe en la otra vida no es otra cosa que la fe en la verdad de la
fantasia, asi como la creencia en Dios es la creencia en la verdad y la
infinidad del sentimiento humano. O: asi como la creencia en Dios sélo es
la fe en la esencia abstracta del hombre, asi la creencia en la otra vida
soOlo es la fe en esta vida abstracta.

Pero el contenido de la otra vida es la felicidad, la felicidad eterna de la
personalidad, que aqui existe limitada y restringida por la naturaleza. Por
eso la fe en la otra vida es la fe en la liberacion de la subjetividad, de las
restricciones de la naturaleza, luego la creencia en la eternidad e infinidad
de la personalidad, pero no en su concepto especifico, que se renueva en
individuos cada vez nuevos, sino en los individuos ya existentes: en
conclusidn: es la creencia del hombre en si mismo. Pero la fe en el reino
del cielo es idéntica con la fe de Dios -el contenido de ambas es el
mismo-, Dios es la personalidad pura, absoluta y libre de toda clase de
restricciones naturales: él es lisa y llanamente lo que los individuos
humanos sélo deben ser y seran -la fe en Dios es por tanto la fe del
hombre en la infinidad y la verdad de su propia esencia-; la esencia divina
es la esencia humana, es la esencia subjetivamente humana en su
libertad e ilimitacion absolutas. Con esto hemos cumplido nuestro
objetivo esencial. Hemos reducido la esencia de Dios extramundial,
sobrenatural y sobrehumana a los componentes de la esencia humana,
por ser sus partes constitutivas y fundamentales. Al final hemos vuelto al
principio. El hombre es el comienzo de la religion, el hombre es el centro
de la religion, el hombre es el fin de la religion.

Notas

(1) Muy bien dice la Escritura (I. Johann. 3, 2), que nosotros veremos entonces a Dios
asi como es, cuando le seamos iguales, es decir, cuando seamos lo que es El mismo;
porque a quienes ha sido dado el poder de convertirse en hijos de Dios, se les dara
también el poder de que, aunque no sean Dios, sean lo que es Dios. De Vita solit.
(Pseudo Bernhard). El objeto de la buena voluntad es la beatitud eterna: porque la vida
eterna es Dios mismo, Agustin (en Petrus Lom. Lib. I, dist, 38, C. |.). La beatitud es el
mismo Dios, luego cada beato es un Dios, Boethius. (De consol. Phil. Lib. lll, prosa 10).
La beatitud y Dios son la misma cosa, Tomas de Aquino. (Summa cont. Gentiles. Lib. I,
C. 101). El otro hombre sera renovado para vivir una vida espiritual; sera igual a Dios en
su vida, en justicia, en gloria y en sabiduria, Lutero. (T. |, pagina 324).

(2) Si un cuerpo indestructible es un bien para nosotros, ;por qué dudaremos entonces
de que Dios hara semejante cuerpo para nosotros?, Agustin. (Opp. Antverp. 1700, T. V,
pagina 698).

(3) El cuerpo celestial es un cuerpo espiritual, porque se sometera a la voluntad del
espiritu. Nada habra en ti que te contradiga o que se revele contra ti. Donde quieres ser
estards en el mismo momento, Agustin. (L. c. pags. 703-705). Nada de repugnante habra
alli, nada de lo que pudiera set hostil, contrario, deformado, o que pudiera ofender el
espiritu. El mismo: (L. c., pag. 707). Sélo el beato vive como quiere. El mismo: (De civit
Dei, lib. 1°, c. 25).



(4) Y del mismo modo su Dios es diferente. Asi los piadosos cristianos alemanes tinen
un Dios alemdn, necesariamente también los piadosos espafoles un Dios espanol y los
franceses un Dios francés. Efectivamente, es un dicho de los franceses: Le bon Dieu est
francais. En efecto, habra politeismo mientras que existan muchos pueblos. El Dios
verdadero del pueblo, es el punto de honor de su nacionaiidad.

(5) Ibi nostra spes arit res: Alli nuestra esperanza sera un hecho, Agustin. Pero por eso
poseemos las premisas de la vida eterna en nuestra esperanza, hasta que la perfeccion
llegue en el dia del juicio final, cuando nosotros sentiremos y veremos la vida en que
hemos creido y que hemos esperado.

(6) Segun relatos de los que han visitado los pueblos de esta tierra, hay algunos entre
estos pueblos que consideran que la vida futura no es idéntica con la actual o mejor que
ésta, sino que ésta es peor. Parny. (Quev. chois, T. I, Melang), cuenta de un esclavo
negro que se hallaba moribundo, que no quiso hacerse bautizar para llegar a la vida
eterna diciendo: Je ne veux point d'une autre vie, car peut-etre y serais-je encore votre
esclave. Lo que quiere decir: Yo no quiero ninguna otra vida porque posiblemente seré
alli todavia su esclavo.

(7) Alli todo sera restituido; nada, ni un diente y ni una una se perdera. Ver Aurelius
Prudent. (Apotheos. de resurr. carnis hum.). Y esta creencia que a vuestros ojos parece
brutal, carnal, y por eso es rechazada por vosotros, es la Unica creencia consecuente,
sincera y verdadera. A la identidad de la persona, pertenece la identidad del cuerpo.

(8) Después de Ia resurreccion, el tiempo ya no se medird segun dias y noches. Mas
bien sera un solo dia sin noche, loa. Damascen. (Orth. lidai, Lib. Il, c. 1.).

(9) Ipsum (corpus) erit et non ipsum erit: Serd el mismo cuerpo y sin embargo no el
mismo, Agustin. (v. I. Ch. Deodarlein. Inst. Theol. Christ., Altdorf 1781, parrafo 280).



SEGUNDA PARTE

LA ESENCIA FALSA, O SEA TEOLOGICA, DE LA RELIGION

CAPITULO VIGECIMO
El punto de vista esencial delareligion

El punto de vista esencial de la religion es el punto practico, es decir, el
subjetivo. El objeto de la religion es el bienestar, la salvacion, la beatitud
del hombre; la relacion que existe entre el hombre y Dios no es otra cosa
que la relacion que hay entre el hombre y su felicidad: Dios es la
salvaciéon realizada del alma, o sea, el poder ilimitado de realizar la
salvacioén y la felicidad del hombre (1). La religién cristiana se distingue,
especialmente, por eso de todas las religiones, porque ninguna ha
recalcado tanto como ella la necesidad de la salvacion del hombre. Por
eso no se llama tampoco una doctrina de Dios, sino una doctrina de
salvacioén. Pero esta salvacion no es mundana, no es felicidad y bienestar
terrestres. Al contrario: los cristianos mas profundos y verdaderos han
dicho que la felicidad terrestre aleja al hombre de Dios, y afirman que en
cambio las desgracias, los sufrimientos, las enfermedades, llevan al
hombre nuevamente a Dios y que por tanto sélo esas desgracias son
apropiadas para el cristianismo (2). {Por qué? Contesto: Porque en la



desgracia, el hombre sélo piensa en una forma practica y subjetiva,
porque en la desgracia sélo se dirige al Unico que es necesario para él,
porque en la desgracia se siente a Dios como una necesidad del hombre.
El placer y la alegria distraen al hombre, la desgracia y el dolor lo
contraen. En el dolor niega el hombre la verdad del mundo; todas las
cosas que encantan a la fantasia del artista y a la inteligencia del
pensador pierden su encanto y su poder para él. El se hunde en si mismo,
en sus sentimientos. Este sentimiento abismado en si mismo y
concentrado en si mismo, este sentimiento que sélo se tranquiliza en si
mismo, que niega el mundo y que sélo quiere un mundo y una naturaleza
ideales, pero un hombre real, ese sentimiento que sélo conoce una
necesidad intrinseca y necesaria de salvacion, este sentimiento, digo, es
Dios. Dios, como Dios, Dios, como objeto de la religion que y sélo asi
como este objeto es Dios; pues es Dios sin sentido de su nombre propio,
ni en el sentido de un ser general y metafisico. Dios es esencialmente un
objeto de la religiéon, no de la filosofia; es un objeto del sentimiento, no de
la razén; es un objeto de la necesidad del corazén, no de la libertad del
pensamiento; en una palabra, es un objeto, es un ser que no expresa la
esencia desde el punto de vista tedrico sino desde el punto de vista
practico.

La religion liga sus doctrinas con maldicién y bendicién, con
condenacion y beatitud. Feliz el que cree; infeliz, perdido y condenado
quien no cree. Luego, no apela a la razén sino al sentimiento, al instinto
de felicidad, a los efectos de temor y de esperanza. No se coloca en un
punto de vista tedrico; de lo contrario, deberia tener la libertad de
expresar sus doctrinas sin deducir de ellas consecuencias practicas, sin
obligar a la fe por decir asi; porque cuando se dice, estoy condenado si
no creo, significa esto una ligera obligacion de la conciencia a aceptar la
fe; el temor del infierno me obliga a creer. Aun si mi fe, en su principio,
fuera libre -el miedo se mezcla siempre con esta fe-, mi sentimiento esta
en algun modo cohibido; la duda, el principio de toda libertad teérica, me
parece un crimen. Pero el concepto supremo, el ser supremo de la
religién, es Dios, luego es el crimen maximo la duda en Dios, y mas aun la
duda de que Dios existe. Pero lo que no me atrevo a dudar, lo que no
puedo dudar sin sentirme intranquilizado en mi alma, sin acusarme de
una culpa, no es tampoco ninguna cosa de la teoria sino de la conciencia,
no es cuestion de la razén sino del sentimiento. Pero dado que el punto
de vista practico o subjetivo es el unico punto de vista de la religion, y
dado que en consecuencia sélo considérase como hombre integro y
capaz aquel que obra segun sus finalidades conscientes, ya sean fisicas,
ya morales y que contempla este mundo sélo en relacion con estos
objetos y necesidades pero no en si, todo lo que se halla detras de esta
conciencia practica, y que forma el objeto esencial de la teoria -digo de la
teoria en su sentido mas original y mas general, o sea en el sentido de la
contemplacion y experiencia objetiva, de la razén y de la ciencia en
general (3) -cae para la religion fuera del hombre y fuera de la naturafeza
para parar en un ser especialmente personal. Todo lo que es bueno,
principalmente sélo aquéllo que mueve al hombre quiera o no quiera, que
no esta ligado a intenciones y proposiciones, que pasa los limites de la



conciencia practica, viene de Dios; en cambio, todo lo malo,
principalmente sélo aquello que sobresalta al hombre quiera o no quiera
en sus intenciones morales y religiosas, arrastrandolo con fuerza terrible,
viene del diablo. Para conocer la esencia de la religién se precisa conocer
al diablo, a Satan, a los demonios (4). No se puede omitir estas cosas sin
mutilar forzosamente la religion. Las gracias y sus efectos forman el
contraste de los efectos del diablo. Asi como los instintos arbitrarios y
sensuales que provienen de la profundidad de la naturaleza y como todos
los fenébmenos para la religion inexplicables del mal moral y fisico -ya sea
real, ya sea imaginario- aparecen a la religion como efectos del ser malo,
asi le parecen a ellos también necesariamente todos los movimientos
arbitrarios del entusiasmo y del encanto como efectos del ser bueno, de
Dios, del Espiritu Santo o de las gracias. De ahi la arbitrariedad de las
gracias, la queja de los piadosos de que la gracia tan pronto los beatifica
y recrea, como tan pronto los abandona y rechaza. La vida y la esencia de
la gracia es también la vida y la esencia del sentimiento. En efecto, el
sentimiento es el paraclito de los cristianos. Y los momentos sin
sentimiento ni entusiasmo, carecen de gracia divina.

Con respecto a la vida interior, la Gracia puede definirse también como el
genio religioso: pero con respecto a la vida exterior, como la casualidad
religiosa. El hombre es bueno o malo no solamente por si mismo, por su
propia fuerza, por su voluntad, sino también debido a una cantidad de
determinaciones secretas y manifiestas, que, dado el hecho de no tener
ningun caracter de necesidad absoluta o fisica, son atribuidas por
nosotros, como dice Federico el Grande, a su Majestad la Casualidad (5).
La Gracia Divina es la fuerza mistificada de la casualidad. Aqui tenemos
nuevamente la confirmacion de lo que hemos conocido como una ley
esencial de la religion. La religion niega, rechaza la casualidad, haciendo
todo dependiente de Dios, explicando todo por él: pero sélo niega la
casualidad aparentemente; pues la coloca en la arbitrariedad divina. En
efecto, la voluntad divina, que por razones inconcebibles (dicho
claramente y sin rodeos, por una arbitrariedad absoluta y sin fundamento
ni causa), por capricho divino predestina a unos al mal, a la perdicién, a la
desgracia, mientras que a otros los determina al bien, a la salvacion, a la
felicidad eterna, no tiene ninguna caracteristica efectiva que la separe del
poder de Su Majestad la Casualidad. El secreto de la ilusion por la Gracia
Divina es, por lo tanto, el secreto o el misticismo de la casualidad. Digo el
misticismo de la casualidad, porque, en efecto, es la casualidad un
misterio, aunque sea despreciada e ignorada por nuestra filosofia
religiosa especulativa, que debido a los misterios ilusorios del ser
absoluto, es decir, de la teologia, ha olvidado los verdaderos misterios del
pensamiento y de la vida, y por eso también, debido al misterio de la
gracia divina, el misterio profano de la casualidad (6).

Pero volvamos a nuestro argumento. El diablo es lo negativo, lo malo, lo
que proviene de la esencia, no de la voluntad. DIOS, en cambio, es lo
positivo, lo bueno que proviene de la esencia, pero no de la voluntad
consciente -el diablo es lo malo involuntario, inexplicable, Dios lo bueno,
involuntario e inexplicable. Ambos tienen la misma fuente- sélo la



cualidzd es diferente u opuesta. Por eso también estaba ligado, hasta en
nuestros tiempos modernos, a la creencia en el diablo en lo mas intimo
con la creencia en Dios, de modo que la negacion del diablo equivalia a la
negacion de Dios. No sin causa; porque si se empieza a derivar los
fenémenos del mal de causas naturales, se empieza también, al mismo
tiempo a derivar los fenémenos del bien y de lo divino de la naturaleza de
las cosas y no de un ser sobrenatural, y finalmente, se llega a negar a
Dios enteramente, o por lo menos a creer en otro Dios distinto del de la
religion, o lo que es mas comun, la divinidad se convierte en un ser
inactivo, cuya existencia equivale a la no existencia, porque ya no se
ocupa activamente de la vida de los hombres y sélo esta por encima del
mundo como su principio, como su primera causa, la prima causa. Dios
ha creado el mundo. Esto es lo Unico que queda entonces de Dios. El ser
perfecto es aqui necesario; porque desde entonces, el mundo corre como
una maquina. La parte adicional: Dios crea siempre, crea hoy todavia,
sblo es un agregado de una reflexion extrinseca; el ser perfecto expresa
aqui completamente el sentido religioso, porque el espiritu de la religion
es aniquilado cuando la actividad de Dios se ha convertido en algo
perfecto. Otra cosa es si la conciencia verdaderamente religiosa dice: el
perfecto es hoy todavia un presente: porque entonces hay un sentido
legal, de reflexién, porque Dios es aqui un Dios activo.

La religion se destruye donde entre Dios y el hombre se intercala la
presentacion del mundo, de las llamadas causas intermedias. Pues
entonces se ha introducido un ser extrano, el principio de la inteligencia;
la paz esta rota, la armonia de la religiédn que sélo existe en la relacion
inmediata del hombre con Dios, ha desaparecido. La causa intermedia es
una capitulacién de la inteligencia incrédula al corazén creyente. Por
cierto, Dios obra también de acuerdo con la religion, mediante otras
cosas y seres sobre el hombre. Pero Dios es finalmente la Unica causa, el
unico ser que obra y actua. Lo que te hace otra persona, en el sentido de
la religiéon, no lo hace ella sino Dios; la otra persona sélo es la apariencia,
el medio, el vehiculo, no la causa. Pero la causa intermedia no es ni carne
ni pescado, es una cosa intermedia entre un ser independiente y
dependiente. Dios da el primer impulso; pero entonces la causa
intermedia obra por si misma (7). La religion no sabe de por si nada de la
existencia de las causas intermedias; esta existencia es mas bien una
piedra de toque para ella; porque es precisamente el imperio de las
causas intermedias, el mundo sensitivo, la naturaleza la que separa al
hombre de Dios; aunque Dios, por ser un Dios real, es a su vez también
un ser sensitivo (8). Por eso cree la religion que esa pared divisoria un dia
va a caer. Un dia no habra ninguna naturaleza, ninguna materia, ningun
cuerpo, por lo menos no habra ningun cuerpo que separe al hombre de
Dios; un dia habra solamente Dios y el alma piadosa. La religion tiene,
debido a la contemplacion natural, es decir, no religiosa, conocimiento de
la existencia de las cosas intermedias, o sea de las cosas que se
encuentran entre Dios y el hombre; pero esta contemplacion la destruye
en seguida haciendo de los efectos de la naturaleza efectos de Dios. A
esta idea religiosa contradice naturalmente la inteligencia y la percepcion
que concede a las cosas naturales una verdadera actividad



independiente. Y esta contradiccion que hay entre la contemplacién
natural y religiosa, la resuelve la religion precisamente haciendo de la
eficacia innegable de las cosas, una eficacia de Dios mediante aquellas
cosas. Entonces la esencia y la cosa principal es aqui Dios, la cosa
secundaria y la no esencial es el mundo. Por el contrario, cuando se
atribuye una actividad independiente a las cosas intermedias, cuando se
las emancipa, por decir asi, entonces el caso es al revés: la naturaleza es
la esencia y Dios la no esencia. EIl mundo es independiente en su
existencia; sélo en su principio depende todavia. Dios es aqui sélo un ser
hipotético y derivado, proveniente de la necesidad de la inteligencia
limitada, para la cual la existencia del mundo que representa una maquina
confeccionada por Dios, no es aplicable sin un principio automotor; pero
ya no es una esencia original y absolutamente necesaria. Dios no existe
por si mismo, sino porque el mundo existe y sélo tiene sentido como
primera causa de la maquina mundial. El hombre de inteligencia limitada
se escandaliza ante una existencia original e independiente del mundo
porque sélo la contempla desde el punto de vista subjetivamente
practico, sélo en su vulgaridad, sélo como maquina de herramientas, no
en su majestad y gloria, no como cosmos. El se objetiva, es esa piedra de
toque de su pensamiento fuera de si como la causa primordial que ha
lanzado a este mundo a la existencia con el objeto de que marche
eternamente al igual que la materia puesta en movimiento por un empuje
matematico; es decir, el hombre se imagina un origen mecanico del
mundo. Una maquina debe tener un principio; esto lo dice su concepto;
pero no tiene el movimiento en si.

Toda cosmogonia religiosa y especulativa es tautologia y esto lo veremos
también en el siguiente ejemplo. En la cosmogonia el hombre declara o
soOlo realiza el concepto que tiene del mundo; él dice aqui lo mismo que
manifiesta del mundo en otras oportunidades. Asi dice en la cosmogonia:
si el mundo es una maquina, entonces se comprende que no se ha hecho
por si mismo, sino que ha sido creado, es decir, que tiene una causa
mecanica. En esto coincide, en efecto, la conciencia religiosa con la
conciencia mecanica, pues también para esta conciencia mecanica el
mundo es sélo un artificio, un producto de la voluntad. Pero sdélo
coinciden en un momento, en el momento de la creacion; cuando esta
creacion es un solo acto, ha pasado, ha pasado también la armonia. El
mecanico necesita de Dios sélo para hacer el mundo; una vez hecho el
mundo abandoné a Dios y goza de corazén de su independencia teistica.
En cambio, la religién s6lo hace hacer el mundo para mantener siempre la
conciencia de su nulidad, de su dependencia de Dios. La creacion es para
el mecanico el ultimo hilo que lo liga a la religion; la religién para la cual
la improtancia del mundo es una verdad presente (pues toda la fuerza y
actividad es para ella fuerza y actividad de Dios), es para él sélo una
reminiscencia de la juventud, la no existencia del mundo -pues al
principio, antes de la creaciéon, no habia ningiin mundo, era Dios sélo- en
la lejania, en el pasado; mientras que la autonomia del mundo, que
embarga todo su pensamiento y toda su reflexiéon, impresiona sobre él
con el poder de la presencia. El mecanico interrumpe y acorta la actividad
de Dios por la actividad del mundo. Dios tiene para él todavia un derecho



historico, pero este derecho contradice al derecho de su naturaleza; por
eso limita, en cuanto sea posible, ese derecho correspondiente a Dios,
para obtener un campo mas amplio para sus causas naturales.

La creacion, en el sentido del mecanico, tiene la misma suerte que los
milagros; porque también reconoce a éstos ya que una sola vez existen,
por lo menos en la opinién religiosa. Pero -si se prescinde del hecho de
que él considere a los milagros como algo natural, como algo mecanico-,
para los milagros sélo pueden concebirse, si se los coloca en el pasado;
porque para el presente los rechaza. Cuando alguien no cree en alguna
doctrina por voluntad propia, cuando sélo cree porque esa doctrina es
creida generalmente, o sea por los demas o, porque, por una razoén
cualquiera debe ser creida, en una palabra, cuando la fe intrinsicamente
ya no existe, entonces se coloca también extrinsecamente el objeto de la
fe en el pasado. De esta forma la incredulidad se desahoga; pero a la vez
concede a la fe por lo menos un derecho histoérico. El pasado es entonces
el punto intermedio entre la fe y la incredulidad; creo, efectivamente, en
milagros, pero no en milagros que actualmente suceden, sino que han
sucedido alguna vez y que felizmente ya pertenecen a los
pluscuamperfectos. Lo mismo sucede aqui. La creaciéon es un acto o un
afecto de Dios inmediato, un milagro; porque no habia nada fuera de Dios.
En la representacion de la creacion el hombre pasa por encima del
mundo, prescinde de él; se presenta en el momento de la creacion corno
algo no existente, luego se quita de por medio lo que hay entre Dios y él,
y se pone en contacto inmediato con Dios. Pero el mecanico se asusta de
ese contacto inmediato con la divinidad, por eso hace del presente en
seguida un perfecto; intercala millares de afios entre su contemplacioén
natural, fisica, y la idea de una actividad de Dios.

Por eso, en el sentido de religion, es so6lo Dios la causa de todos los
afectos buenos y positivos (9). Dios es la ultima pero también la unica
causa y con ella contesta a todas las preguntas de la teoria o de la
inteligencia, o mas bien las rechaza: pues la religion contesta todas las
preguntas con un no; da una contestacion que es lo mismo que ninguna,
todas las diferentes preguntas, las liquida siempre con la misma
contestacion, haciendo de todas las actividades de la naturaleza,
actividades inmediatas de Dios, actividades de un ser extra o
sobrenatural y personal. Dios es el concepto que sustituye la deficiencia
de la teoria. Es la explicacion de lo inexplicable; pero esta explicacion no
explica nada porque debe explicar todo sin distincion ninguna -Dios es la
noche de la teoria que sin embargo aclara al sentimiento por el hecho de
que falta la medida de la oscuridad, que es la luz de la inteligencia- Dios
es el no saber, el que resuelve todas las dudas porque las destruye a
todas; lo sabe todo porque no sabe nada en concreto, porque todas las
cosas que impresionan a la inteligencia, desaparecen ante la religion.
pierden su individualidad, son una nada comparadas con el poder divino.
La noche es la madre de la religion.

El acto esencial de la religién con el cual pone en practica lo que nosotros
designamos como su esencia, es la oraciéon. La oracion es omnipotente.



Todo lo que el hombre piadoso anhela en la oracion, lo cumple Dios. Pero
no ruega solamente por cosas espirituales (10), pide también cosas que
estan fuera de él, que estan en poder de la naturaleza, un poder que él
precisamente quiere vencer mediante la oracion; la oracion busca un
medio sobrenatural para alcanzar finalidades de por si naturales. Dios no
es para él la causa remota, primaria, sino la causa inmediata y préxima,
mas proxima que todas las actividades naturales. Todas las fuerzas
llamadas fuerzas intermediarias y causas intermediarias son para él,
cuando reza, una nada; si significaran algo para él, el poder y la
intensidad de la oracién fracasarian. Mas bien no existen para él; de lo
contrario sélo buscara su objeto mediante un camino intermedio. Pero él
quiere una ayuda inmediata. El la busca en la oracién, en la certidumbre
de que mediante la oracién él puede hacer mucho mas que por medio de
cualquier esfuerzo y actividad de la naturaleza y de la razén, convencido
de que la oracion tiene fuerzas sobrehumanas y sobrenaturales (11). Pero
en la oracion él se dirige inmediatamente a Dios. Por eso, Dios es para él
la causa inmediata, la oracién cumplida, el poder que realiza la oracién.
Pero un efecto inmediato de Dios es un milagro -por tanto el milagro es
una parte esencial en la conviccidon de la religién. La religion lo explica
todo de una manera maravillosa. El hecho de que no siempre se producen
milagros, se comprende, por si solo, de la misma manera como se
comprende el hecho de que el hombre no reza siempre. Pero este hecho
de que no siempre se producen milagros, esta basado en causas ajenas a
la esencia de la religion, en la convicciéon natural o sensitiva. En cambio,
donde empieza la religion, empieza el milagro. Cada oracién verdadera es
un milagro, es un acto de fuerzas sobrenaturales. El milagro exterior sélo
hace visibles los milagros interiores, es decir, que en él sélo se manifiesta
en tiempo y lugar, como un hecho especial, lo que de por si esta fundado
en la conviccion religiosa; es decir, que Dios es la causa sobrenatural e
inmediata de todas las cosas. El milagro real sélo es una expresion
afectiva de la religion --es un momento de excitacion. Los milagros sélo
se producen en casos extraordinarios, cuando el alma esta excitada-; por
eso hay también milagros de la ira. Con sélo sangre fria no se produce
ningun milagro. Pero precisamente en el afecto manifiéstase el alma. El
hombre tampoco reza siempre con el mismo calor e intensidad.
Semejantes oraciones carecen por eso mismo de éxito. Pero sélo la
oracion afectiva manifiesta la esencia de la oracién. Se reza cuando se
considera que la oracion de por si es un poder santo, una fuerza divina.
Lo mismo puede decirse también con respecto al milagro. Los milagros
se producen -no importa si son pocos o muchos- donde la base es una
conviccion afectiva. Pero el milagro no es ninguna conviccioén teérica del
mundo o de la naturaleza; el milagro satisface a las necesidades
practicas, pero en contradiccioén con las leyes, que se imponen a la razén;
en el milagro el hombre somete la naturaleza a sus finalidades como si
ella fuera una existencia nula; el milagro es el grado mas alto del egoismo
espiritual o religioso: en el milagro todas las cosas estan al servicio del
hombre que sufre. De ahi se comprende que la concepcion esencial de la
religion, desde el punto de vista practico y subjetivo, es la convicciéon de
que Dios -porque la esencia del poder sobrenatural es idéntica con la
esencia de Dios -es un ser practico o subjetivo, pero un ser que sustituye



la deficiencia y la necesidad de la contemplaciéon teérica. Luego, no es
ningun objeto del pensamiento o de la inteligencia, como tampoco lo es el
milagro, el cual debe su origen sélo a la ausencia del pensamiento. Si yo
aceptara el punto de vista del pensamiento, de la investigacion, de la
teoria, donde considero todas las cosas en si mismas y en relacién a ellas
mismas, desaparece en la nada aquella esencia que hace milagros, y en la
nada el milagro -se comprende el milagro religioso, que es absolutamente
diferente del milagro natural- aunque siempre se confunden ambas cosas
para ofuscar la inteligencia a fin de que introduzca, bajo la apariencia de
una cosa natural, el milagro religioso en el imperio de la razén.

Pero precisamente porque la religion no sabe nada de este punto de vista,
de la esencia de la teoria, por eso, la verdadera y general esencia de la
naturaleza y de la humanidad, que para ella es oculta y que sélo el ojo
tedrico ve, se transforma en una esencia distinta, milagrosa y
sobrenatural -transformandose el concepto de la especie en el concepto
de Dios, que a su vez es una esencia individual, pero que se distingue de
los individuos humanos por el hecho de que posee cualidades en una
medida que es propia a la especie. Por eso en la religion el hombre
exterioriza su esencia fuera de si, contemplando su propia esencia como
si fuera otra; y lo es necesariamente porque la esencia de la teoria esta
fuera de él, porque toda su esencia consciente se transforma en
subjetividad practica. Dios es su otro yo, su otra mitad perdida; en Dios él
se completa; en Dios recién es un hombre perfecto. Dios es para él una
necesidad; algo le falta sin que sepa qué es lo que le falta -Dios es aquello
que le falta. Dios es para él indispensable; Dios pertenece a su esencia. El
mundo es una nada para la religion (12) -el mundo que no es otra cosa
sino el concepto de la realidad, manifiesta en su gloria sélo la teoria; las
alegrias tedricas son las alegrias mas bellas y mas espirituales de la vida;
pero la religion no sabe nada de la alegria del pensador, nada de las
alegrias del investigador, nada de las alegrias del artista. Le falta la
concepcidén del universo, la concepcion de lo que es realmente infinito, la
conciencia de la especie. Sélo en Dios completa su deficiencia de la vida,
la falta de un contenido esencial que la vida real ofrece, en forma
abundante, a la concepcién natural. Dios es para ella el sustituto del
mundo perdido. Dios es para ella la pura concepcién, la vida.

La concepcion practica es una concepcioén sucia, porque esta manchada
por el egoismo. En efecto, yo sdélo tengo relaciéon con una cosa que
considero desde el punto de vista practico, por razones egoistas. Esta
concepcioén no satisface, porque el objeto no es un objeto adecuado para
mi. Por el contrario, la concepcion tedérica es una concepcioén alegre, que
se satisface, que es feliz, porque, en ella el objeto es un objeto del amory
de la oracién; el objeto irradia en la luz de la libre inteligencia
admirablemente, como un diamante, transparente como un cristal de
roca; la concepcion de la teoria es una concepcion estética; en cambio, la
concepciodn practica es inestética. Por eso la religion completa la falta de
una concepcion estética en la idea de Dios. Para ella el mundo es una
nada en si misma, y la contemplacién y la admiracién del mundo significa
idolatria; porque el mundo es para ella s6lo una cosa artificial (13). Por



eso Dios es para ella una concepcion pura, no manchada, es decir una
concepciodn tedrica o estética. Dios es el objeto con el cual el hombre
religioso tiene una relacion objetiva; en Dios existe para él el objeto que
tiene interés por si mismo. Dios es el objeto de si mismo. Por eso Dios
tiene para la religion el significado que el objeto tiene en general para la
teoria. La esencia general de la teoria es para la religion una esencia
especial.

Notas

(1) Tu salvacién sea tu unico pensamiento; Dios tu tnica preocupacién, Tomas de K. (De
imit. Lib. I, C. 23). No pienses nada contra tu propia salvacién. Y dijo poco; en lugar de
decir contra, tendria que haber dicho fuera de, Bernardo. (De consid. ad Eugenium, lib.
Il). Quien busca a Dios, se preocupa por su propia salvacion.

(2) Por lo demas, quien sélo de la desgracia demuestra la realidad de la religién,
demuestra también la realidad de la credulidad.

(3) Luego, aqui y en las demas citas de este libro, la teoria se entiende en el mismo
sentido, en que es la fuente de la verdadera y objetiva practica; porque el hombre sélo
puede tanto como sabe: tantum potest quantum acit. La expresion, el punto de vista
subjetivo, dice, por lo tanto, sélo que el punto de vista de la incultura y de la ignorancia
es el punto de vista de la religion.

(4) Sobre las ideas biblicas con respecto a Satan, su poder y su eficacia, véase
Lutzelberger, Caracteristicas fundamentales de la doctrina de San Pablo y G. Ch. Knapp:
Conferencia sobre la doctrina cristiana, parr. 62 a 65. A este capitulo pertenecen también
las enfermedades demoniacas y las obsesiones diabdlicas. También estas enfermedades
estan fundadas en la Biblia. S. Knapp. (parrafo 65, lil, 2-3).

(5) Schelling explica, en su libro sobre la libertad, este enigma mediante una
autodeterminacion realizada en la eternidad, es decir, antes de esta vida. jQué
suposicion fantastica e ilusoria! Porque precisamente la fantasia, la fantasia infantil y
absurda, es el secreto mas intimo de los llamados filésofos positivos, de estos
profundos, si, muy profundos especuladores religiosos. Cuando mas profundos, tanto
mas absurdos son.

(6) Se declarara, por cierto, a esta revelaciéon del misterio de la ilusién de la gracia, sin
duda por atea y diabdlica. A mi no me importa: prefiero ser un diablo en unién con la
verdad que un angel en unién con la mentira.

(7) A esta clase de doctrinas pertenece también la ensefianza tonta y sofistica de la
colaboracion de Dios, en la que Dios no solamente da el primer impulso, sino que
coopera también en la accion de las causas intermedias. Por lo demas, esta doctrina es
sblo un efecto especial del dualismo contradictorio entre Dios y la Naturaleza, que se
manifiesta a través de la historia del cristianismo. Sobre el objeto de esta anotacién, asi
como de todo este capitulo, véase también Strauss, La doctrina cristiana, Il Bd., parrafo
75y 76.

(8) Mientras que estamos en el cuerpo, estamos alejados de Dios, Bernardo. (Epist. 18
en la edicion de Basel de 1552). Por eso el concepto de la otra vida no es mas que el
concepto de la religion verdadera y perfecta, librada de las barreras y de los obstaculos



de esta vida, es decir, que el concepto de la otra vida es, como ya se ha dicho arriba,
so6lo la verdadera opinion de la religion. Aqui creemos; alli lo vemos; alli no hay nada
fuera de Dios, es decir, no hay nada que se ponga entre Dios y el alma; es la verdadera
opinién de la religion. Todavia Dios se nos presenta como si estuviese escondido y
oculto y no es posible que en la vida tratemos con él de cara a cara. Todas las criaturas
no son ahora otra cosa que simples larvas bajo las cuales se esconde Dios y trata con
nosotros, Lutero. (T. Xl, pag. 70). Si no fuera por la imagen de las criaturas, tendrias a
Dios sin cesar, Tauler. (L. c., pag. 313).

(9) Pero también de todos los efectos negativos, malos, perjudiciales y hostiles para los
hombres; porque también éstos suceden, como se expresa la teologia sofistica, sélo con
el permiso de Dios; en efecto, el diablo, la causa de todo lo malo, no es otra cosa sino el
Dios malo, la ira de Dios personificada, imaginada como un ser especial, y por eso es la
ira de Dios la causa de todo lo malo. Las escenas de las crueldades conocidas por la
historia (por ejemplo, de Jerusalén o Utica) debe recordarnos la ira de Dios y
conmovernos a mitigar esa ira de Dios mediante verdadera penitencia y oraciones
fervientes, Melanchthon. (Declam., T. ll, pag. 29).

(10) Sélo la incredulidad con respecto a la oracién ha limitado astutamente el efecto de
la oracién al terreno espiritual.

(11) En la representacion sensual es por lo tanto la oracién un medio de prestidigitacion
(pero esta imaginacion no es cristiana aunque muchos cristianos sostienen que la
oracion obliga a Dios); pero en el cristianismo Dios es de por si el alma satisfecha, la
omnipotencia de la bondad, que no deniega al alma (naturalmante religiosa)
absolutamente nada. Pero la idea de un medio obligatorio tiene por base un Dios sin
alma.

(12) Sin Ia providencia divina y el poder divino la naturaleza es una nada, Lactsntius.
(Div. Inst., lib. Ill, c. 28). Todo lo que ha sido creado, aunque haya sido bien hecho por
Dios, no es bueno en comparacion con el creador, asi como en comparacién con él es
también una nada; porque sélo a si mismo atribuye Dios la existencia en el sentido mas
alto y mas propio, pues dice: Yo soy quien soy, Agustin. (De perfect just. hom., c. 14).

(13) Los ojos aman las formas bellas y variadas, los colores brillantes y agradables.
Pero estas cosas no deben obsesionar mi alma, la que solamente debe ser obsesionada
por Dios que la ha hecho; pero por cierto aquellas cosas son buenas porque son hechas
por él, pero mi unico bien es él mismo y no estas cosas, Agustin. (Confess. I. X, c. 34).
La Escritura nos prohibe (2. Korinth. 4, 18), fijar nuestros sentidos en lo que es visible.
Por eso debemos amar a Dios sélo; pero a este mundo, es decir, a todo lo que es el
objeto de nuestros sentidos, lo debemos despreciar y soélo utilizarlo para las
necesidades de esta vida. (De Moribus Eccl. cathol. libro I, c. 20).



CAPITULO VIGECIMO
PRIMERO

La contradiccion en la existencia de Dios

La religion es el comportamiento del hombre frente a su propio ser -en
esto se basa su verdad y su fuerza saludable y moral-, pero a su propio
ser no como si fuera el suyo, sino como si fuera de otro ser distinto de él
y hasta contrario a él- y en ello esta fundada su falta de verdad, su limite,
su contradiccion con la razén y la moral, de ello proviene la fuente
perniciosa del fanatismo religioso, de alli sale el principio supremo
metafisico de los sacrificios humanos; en una palabra: ahi se forma la
base de todas las atrocidades, de las horrorosas escenas en la tragedia
de la historia de las religiones.

La concepcion del ser humano como de otro ser que existe para si es, en
cambio, en el concepto original de la religién, una concepcién arbitraria,
infantil, ingenua, es decir, una concepcion que tanto diferencia a Dios del
hombre como lo identifica con él. Pero cuando la religién, con los afos y
en los anos adquiere mas inteligencia, cuando dentro de la religién se
despierta la reflexiéon sobre la religiéon, la conciencia de la unidad del ser
divino con el ser humano, en una palabra, cuando la religiéon se convierte
en teologia, la diferencia entre Dios y el hombre, que en un principio era



arbitraria e innocua, se convierte en una diferencia estudiada y
deliberada, que no tiene otro objeto que sacar de la conciencia esta
unidad ya arraigada en ella.

Por eso cuanto mas cerca esta una religion a su origen, cuando mas
verdadera y mas sincera es, tanto menos oculta su esencia. Es decir, en
el origen de la religion no hay ninguna diferencia cualitativa o esencial
entre Dios y el hombre. Y en esta identidad el hombre religioso no se
ofende, porque su inteligencia esta todavia en armonia con su religion. De
este modo Jehova en el antiguo judaismo sélo era un ser distinto del
individuo humano exclusivamente por el modo de su existencia; pero
cualitativamente, segun su esencia interior, era absolutamente idéntico a
los hombres, tenia las mismas pasiones, las mismas cualidades humanas
y hasta corporales. Recién en el judaismo posterior, se separaba en forma
decisiva a Jehova del hombre y se empleaba la alegoria para dar a los
antropopatismos otro sentido del que tenian en un principio. Lo mismo
sucedio también en el cristianismo. En los documentos mas antiguos de
esta religion, la divinidad de Cristo no se encuentra expresada en forma
tan decisiva como posteriormente. Especialmente en los escritos de San
Pablo, Cristo es un ser subordinado a Dios, que se encuentra entre el
cielo y la tierra, entre Dios y el hombre, un ser indeterminado y vago -el
primero de los angeles, el hijo mayor, pero sin embargo un ser creado; si
se quiere también génito, pero en este caso también los angeles y hasta
los hombres no son creados, sino génitos, porque Dios es también su
padre. La Iglesia identifica a Cristo expresamente con Dios, haciendo de
él un objeto de Dios exclusivo, determinando su diferencia de los
hombres y angeles y dandole de este modo el monopolio de un ser eterno
no creado. El primer caso de la manera como la reflexion sobre la religién,
o sea la teologia, convierte el ser divino en otro ser distinto del hombre,
es la existencia de Dios, a la que se hace objeto de una prueba formal.
Las pruebas de la existencia de Dios han sido declaradas contrarias a la
esencia de la religion. Lo son; pero sélo segun la forma de prueba. La
religion representa inmediatamente la esencia intrinseca del hombre,
como si fuera una esencia diferente y objetiva. Y la prueba no quiere otra
cosa sino demostrar que la religion tiene razéon. El ser mas perfecto es
aquel por encima del cual no puede imaginarse ningun otro. Dios es el ser
supremo que el hombre puede pensar e imaginarse. Esta premisa de la
prueba ontolégica, o sea de la prueba mas interesante, porque procede de
un punto de vista interior, expresa la esencia intrinseca y mas secreta de
la religién. Aquella que constituye el limite esencial de su inteligencia, de
su alma, de su modo de pensar, aquello es para él Dios -el ser por encima
del cual no puede pensarse ninguin ser superior. Pero este ser supremo
no seria el supremo si no existiera; porque, en tal caso, podriamos
imaginarnos un ser mas alto, que tendria la ventaja de existir; pero a esta
ficcion el concepto del ser supremo ya no da ningun lugar. La no
existencia es una deficiencia; la existencia, es perfeccion, felicidad,
beatitud. A un ser al cual el hombre da todo, y sacrifica todo lo que para él
es caro, querido, no puede tampoco negar el bien y la felicidad de la
existencia. Lo contradictorio al sentido religioso sélo consiste en que la
existencia se considera como una cosa separada, imaginandose asi la



apariencia de Dios como si sélo fuera un ser pensado, existente en la
imaginacion, una apariencia que, por lo demas, en seguida es destruida;
porque la prueba demuestra precisamente que a Dios le compete un ser
diferente de la imaginacion, fuera del hombre, del que piensa, un ser real,
existente en si.

La prueba se diferencia sélo por eso de la religion porque expresa y
desarrolla el secreto entimema de la religion mediante una deduccion
Iégica formal, diferenciando asi lo que la religion une inmediatamente,
porque lo que para la religion es lo mas sublime, o sea Dios, no es para
ella un pensamiento, sino verdad y realidad inmediatas. Pero el hecho de
que cada religion hace también deducciones variadas, lo confiesa en su
polémica con otras religiones. Vosotros, los paganos, no habéis podido
pues imaginaros cosa mas sublime que vuestros bajos deseos, porque
habiais caido en vuestras inclinaciones pecaminosas. Vuestros deseos
descansan en una deduccion cuyas premisas son vuestros instintos
sexuales y vuestras pasiones. Vosotros pensais de esta manera: la vida
mas agradable es vivir libremente segun sus instintos y porque para
vosotros tal vida era la vida mas acertada y mas verdadera, la
convertisteis en vuestro Dios. Vuestro Dios era vuestro instinto sexual,
vuestro cielo solo el espacio libre de las pasiones limitadas por la vida
civil y real. Pero con respecto a si misma la religion no admite ninguna
deduccién; porque el pensamiento supremo que puede concebir es su
limite, tiene para ella la fuerza de la necesidad, es para ella no una idea
sino una realidad inmediata.

Las pruebas de la existencia de Dios tienen por objeto exteriorizar el
interior y separado del hombre (1). Por la existencia Dios se convierte en
un ser existente en si: Dios ya no es un ser para nosotros, un ser para
nuestra fe, nuestra alma, nuestra esencia, sino que es también un ser
para si mismo, un ser fuera de nosotros; en una palabra, ya no es fe, alma
pensamiento, sino también una existencia real y diferente de la fe, del
alma, del pensamiento. Pero tal ser es un ser sensitivo.

El concepto de la sensibilidad esta ya en la expresion caracteristica de
estar fuera de nosotros. La teologia sofistica por cierto no toma la palabra
estar fuera de nosotros en el sentido propio, sino que pone en su lugar la
expresién indeterminada de un ser independiente y diferente de nosotros.
Pero cuando aquel estar fuera de nosotros sélo es impropio, también lo
es la existencia de Dios. Sin embargo, se trata precisamente de una
existencia en la inteligencia propiamente dicha y la determinada, no
ambigua, expresidon para ser diferente es preciso- ser o estar fuera de
nosotros.

Una existencia real y sensual es aquella que no depende de Ila
determinacion de si mismo, de mi actividad, sino por la cual soy
determinado sin quererlo, que existe aun cuando yo no exista, no pienso
en ella, no la siento. Luego, la existencia de Dios deberia ser una
existencia sensitivamente determinada. Pero a Dios no se le ve, no se le
oye, se le siente. No existe para mi si yo no existo para él; si yo no creo o



pienso en Dios, entonces Dios para mi no existe. Luego sélo existe en
cuanto es pensado o creido -no es necesario agregar: para mi. Luego su
existencia es una existencia real y a la vez irreal. Para expresarla en forma
mas agradable se dice: una existencia espiritual. Pero la existencia
espiritual es precisamente sélo una existencia pensada o creida. Luego,
su existencia es una cosa intermedia llena de contradicciones. Con otras
palabras: o es una existencia sensitiva, a la cual, sin embargo, faltan
todas las determinaciones de la sensibilidad- luego es una existencia
asensitiva y sensitiva a la vez, una existencia que contradice al concepto
de la sensibilidad, o es solamente una existencia vaga, que en el fondo es
una existencia sensitiva, porque para no hacer ver este fondo, se le quitan
todos los predicados de una existencia real y sensual. Pero semejante
existencia se contradice.

Una consecuencia necesaria de esta contradiccion es el ateismo. La
existencia de Dios tiene la esencia de una existencia empirica o sensitiva,
pero sin tener las caracteristicas de la misma; es de por si un hecho de
experiencia, y sin embargo no es, en realidad, ningun objeto de la
experiencia. Ella misma exige del hombre que él la busque en la realidad,
llena la cabeza con representaciones y producciones sensitivas; pero, si
éstas, por lo tanto, no son satisfechas, encuentra que la experiencia esta
en contradiccion con las producciones, con estas imaginaciones, y
entonces se cree con derecho a negar la existencia.

Como se sabe, Kant ha negado en su Critica de las pruebas de la
existencia de Dios que la existencia de Dios se pueda deducir por via de
la inteligencia. Kant no merecié por ello el reproche que le hizo Hégel.
Kant tenia mas bien perfectamente razén: de un concepto no se puede
deducir la existencia. S6lo merece el reproche en cuanto queria decir algo
especial y hacer un reproche, por decir asi, a la inteligencia. Pues se
comprende por si mismo: La inteligencia no puede convertir un objeto de
ella en un objeto de los sentidos. Mediante el pensamiento yo no puedo
representar lo que pienso, a la vez fuera de mi como una cosa sensitiva.
La prueba de la existencia de Dios pasa por encima de los limites de la
inteligencia; es exacto; pero en el mismo sentido en que la vista, el oido y
el olfato pasan por encima de los limites de la inteligencia. Seria estupido
reprochar a la inteligencia el hecho de que no satisfaga una exigencia que
sélo puede pedirse a los sentidos. La existencia real y empirica s6lo me la
dan los sentidos. Y la existencia con respecto a la cuestion de la
existencia de Dios, no tiene el significado de una realidad interna, de una
verdad, sino de una existencia formal, exterior, como es propia a cada ser
sensitivo que existe fuera del hombre, independientemente de sus ideas o
de su espiritu.

Por eso la religién, en cuanto se funda en la existencia de Dios como en
una verdad empirica y exterior, se convierte en una cosa indiferente para
el alma. Asi como en el culto de la religion, la ceremonia, el uso, el
sacramento, se convierten en objetos independientes, sin espiritu, sin
alma, asi también finalmente la sola existencia de Dios, prescindiendo de
las cualidades internas, del contenido espiritual, se convierte en la cosa



principal de la religién. Con tal que creas en Dios, crees que él existe, ya
estas salvado. Es indiferente si bajo el concepto de este Dios te
representas un ser bueno o un monstruo, un Nerén o un Caligula, una
imagen de tu pasion, de tu venganza, de tu vanagloria, esto es indiferente,
lo principal es que no seas ateista. La historia de la religion lo ha
demostrado suficientemente. Si la existencia de Dios en si mismo no se
hubiera afirmado como una verdad religiosa en las almas, jamas se habria
llegado a esas vergonzosas, estupidas y horrorosas imaginaciones de
Dios, que caracterizan la historia de la religion y de la teologia. La
existencia de Dios era una cosa vulgar, exterior y sin embargo a la vez
santa. No es de admirarse, entonces, si sobre esta base sélo pueden
formarse las imaginaciones y representaciones mas vulgares, barbaras e
inconcebibles.

El ateismo se consideraba y se considera hoy todavia como la negacion
de todos los principios morales, de todos los fundamentos de nuestra
vida: si Dios no existe, desaparece toda la diferencia entre lo bueno y lo
malo, la virtud y el vicio. Luego, la diferencia sélo existe en la existencia
de Dios, y la verdad de la virtud ya no esta en si misma, sino fuera de ella.
Por cierto se relaciona con la existencia de Dios la existencia de la virtud;
pero no por una conviccion virtuosa del valor y del contenido de la
verdad. Al contrario: la creencia de Dios es considerada como una
condicidon necesaria de la virtud, significa la creencia en la nulidad de la
virtud en si misma.

Es por lo demas digno de notar que el concepto de la existencia empirica
de Dios recién se ha formado en los tiempos modernos, donde florecieron
el empirismo y el materialismo. Por cierto, ya en el sentido mas sencillo y
mas original de la religion, Dios tiene una existencia empirica en un lugar
alejado de la tierra. Pero esta existencia no tiene todavia un significado
tan prosaico; la imaginacion identifica el Dios externo con los
sentimientos del hombre. Es de por si la fuerza imaginativa, es el lugar
verdadero de una existencia ausente, no presente para los sentidos, pero
sin embargo sensitiva con la esencia (2). Sélo la fantasia resuelve la
contradiccién entre una existencia a la vez sensitiva y no sensitiva; solo
la fantasia protege al hombre contra el ateismo. En la imaginacion la
existencia tiene efectos sensitivos -la existencia actia como un poder; y
la imaginacion asocia a la esencia de la existencia sensitiva también los
fenémenos de la misma. Donde la existencia de Dios es una verdad
viviente, una cosa de la imaginacién, alli se cree también en apariciones
de Dios (3). En cambio, donde se extingue el foco de la imaginacion
religiosa, donde desaparecen los efectos y los fendmenos sensitivos,
necesariamente ligados a una existencia sensitiva, alli se convierte en
una existencia muerta, que se contradice, y cae en los brazos de la
negacion, del ateismo.

La creencia en la existencia de Dios es la fe en una existencia especial,
distinta de la existencia del hombre y de la naturaleza. Una existencia
especial s6lo puede manifestarse de una manera especial. Esta fe es, por
lo tanto, sélo entonces una fe verdadera y viviente, si se cree en efectos



especiales, apariciones de Dios inmediatas y milagros. Sélo donde la
creencia en Dios se identifica con la creencia en el mundo, y donde la
creencia de Dios ya no es una creencia especial, donde el ser general del
mundo ocupa todo el hombre, desaparece naturalmente también la fe en
los efectos y las apariciones de Dios especiales. La fe en Dios se ha roto,
ha sufrido un naufragio para llegar a la fe en este mundo, a los efectos
naturales por ser ellos los unicos verdaderos. Asi como la creencia en los
milagros sé6lo es una creencia en milagros pasados e historicos, asi
también la existencia de Dios se convierte en histérica y de por si
ateistica.

Notas

(1) Pero al mismo tiempo también el fin de verificar la esencia del hombre. Las diferentes
pruebas no son otra cosa sino diferentes formas muy interesantes de la afirmacion del
ser humano de si mismo. Asi, por ejemplo, es prueba fisica teologica la autoafirmacion
de la inteligencia teologica.

(2) cristo ha ascendido a lo alto ... Esto significa no sélo que estd sentado alli arriba,
sino también aqui abajo. Precisamente por eso ha subido para que estuviera aqui abajo.
Y para que él llene todas las cosas y que él pueda estar en todos los lugares, cosa que
no podria hacer aqui en la tierra, porque aqui no podrian verle todos los ojos corporales.
Por eso se ha sentado alli, para que cada uno lo pueda ver y que él pueda tratar con todo
el mundo, Lutero. (T. XIll, padg. 643). Esto significa: Cristo o Dios es un objeto, una
existencia de la fuerza imaginativa; en la fuerza imaginativa no esta limitado a ningun
lugar, estd presente en todos los lugares. Dios existe en el cielo y por eso es
omnipresente; porque este cielo es la fantasia, es la fuerza imaginativa.

(3) No puedes quejarte de que tengas menos relaciones con Dios que Abraham e Isaac.
Tu también tienes apariciones ... Tu tienes el santo bautismo, la ultima cena del Senor,
donde el pan y el vino son la forma y la figura bajo las cuales Dios esta presente y habla
a tus oidos, a tus ojos y a tu corazén. El se te aparece en el bautismo y es él mismo
quien te bautiza y quien te habla ... Es esto por lo tanto lleno de aparicién divina y son
coloquios que El tiene contigo, Lutero, sobre este objeto también. (T. XIX, pag. 407).



CAPITULO VIGECIMO
SEGUNDO

La contradiccion en larevelacion de Dios

Del concepto de la existencia depende el concepto de la revelacién de
Dios. El acto testimonial de la existencia, el certificado original de que
existe Dios, es la revelacion. Las pruebas puramente subjetivas de la
existencia de Dios, son las pruebas racionales; la prueba objetiva, la
unica prueba de su existencia, es su revelacion. Dios habla al hombre -la
revelacion es la palabra de Dios-. Dios se manifiesta mediante el lenguaje,
mediante un tono que conmueve el alma y que le da la certeza halagadora
de que Dios realmente existe. La palabra es el evangelio de la vida, el
signo distintivo de la existencia y de la no existencia. La fe revelada es el
punto culminante del objetivismo religioso. La claridad subjetiva de la
existencia de Dios se convierte aqui en un hecho indodable, exterior e
histérico. La existencia de Dios es ya de por si como existencia, un ser
exterior y empirico; pero sélo todavia un ser pensado, imaginado, por
eso, dudado -de ahi la aseveracion de que todas las pruebas no dan una
certeza satisfactoria-; pero ese ser pensado e imaginado como un ser



real, como hecho, es la revelacion. Dios se ha revelado, ha demostrado él
mismo su existencia. {Quién puede, por lo tanto, dudar todavia? La
certeza de la existencia reside para mi en la certeza de la revelacion. Un
Dios que soélo existe sin manifestarse, que sélo debido a mi mismo existe
para mi, sélo es un Dios abstracto, imaginario y subjetivo: sé6lo un Dios
del cual tengo conocimiento por él mismo que existe realmente, es un
Dios que actua por si mismo, un Dios objetivo. La creencia en la
revelacion es la certeza inmediata del alma religiosa de que existe aquello
que cree, desea, se forja. El alma religiosa no distingue entre lo subjetivo
y objetivo -no duda; no tiene los sentidos para ver otras cosas, sino soélo
para ver sus imaginaciones en calidad de seres que existen fuera de ella
misma. Pero el alma religiosa es una cosa de por si teérica, sumamente
practica; es un asunto de conciencia- es un hecho. Hecho es para ella
soblo lo que se convierte de un objeto de la inteligencia en un objeto de la
conciencia; hecho es para ella lo que no puede ser criticado ni tocado sin
hacerse culpable de la blasfemia (1); hecho es para ella lo que debe
creerse incondicionalmente. Pero el hecho es una fuerza sensitiva, no es
ninguna causa; el hecho es para la inteligencia lo que una botella vacia es
para la sed. Vosotros filé6sofos alemanes de la religion que, con vuestra
corta inteligencia, nos objetais los hechos de la conciencia religiosa, para
narcotizar nuestra inteligencia y para convertirnos en esclavos de vuestra
creencia infantil ;no veis que los hechos son tan relativos, tan diferentes
como subjetivas son las representaciones de las religiones? ;Acaso no
eran los dioses del Olimpo también hechos, que con su existencia
demostraron su realidad? (2). ;Acaso no se consideraban también las
historias milagrosas y ridiculas de los paganos como hechos? ;Acaso no
eran también los angeles y los demonios personas histéricas? ; Acaso no
han aparecido también ellos en forma real? ;Acaso no ha hablado
realmente en aquel entonces la burra de Balaam? Acaso no han creido
hasta los sabios ilustrados del siglo XVIIl en esa burra parlante como en
un milagro, por ejemplo, como en el de la encarnacién o cualquier otro
semejante a éste? jOh fildsofos grandes, estudiad de una vez por todas y
ante todo el lenguaje de la burra de Balaam! Sélo al ignorante suena
extranamente; pero os aseguro que al estudiar, este lenguaje
reconoceréis vuestro propio idioma materno y encontraréis que esta
burra ya hace miles de anos ha divulgado los mas grandes secretos de
vuestra sabiduria especulativa. Hecho, sefiores mios, es, para repetirles
nuevamente, una imaginacién de cuya verdad no se duda porque su
objeto no es ningun asunto de la teoria sino del sentimiento, que desea
que exista aquello que ella desea, que ella crea; hecho es lo que esta
prohibido negar, aunque no sea exteriormente sino interiormente; hecho
es cualquier posibilidad que pase por realidad cualquier imaginaciéon que
para su tiempo expresa una necesidad y con ella un limite infranqueable
del espiritu: hecho es todo deseo representado como cumplido; en una
palabra: hecho es todo aquello de que no se duda por la sencilla razén de
que no debe dudarse. El sentimiento religioso tiene, segun su naturaleza,
la certeza inmediata de que todos los movimientos arbitrario:; y todas las
determinaciones son personas de afuera, son apariciones de otro ser. El
sentimiento religioso se convierte en un voto pasivo; a Dios, en cambio,
lo convierte en un ser activo. Dios es la actividad, pero lo que lo



determina a ser activo, lo que convierte su actividad, que, por lo pronto,
solamente es un poder ilimitado, en una actividad real, la causa principal,
la razén de esta actividad no es él mismo porque él no necesita nada para
si, él no tiene necesidades; sino que es el hombre, el sujeto religioso, o
sea el sentimiento. Pero al mismo tiempo el hombre es nuevamente
determinado por Dios, se convierte en pasivo, él recibe de Dios
determinadas revelaciones, determinadas pruebas de su existencia.
Luego, en la revelacion el hombre es determinado por si mismo, por ser él
la causa determinativa de Dios, el factor que determina a Dios, es decir: la
revelacion es solamente la auto-determinacién del hombre, sélo que entre
él como determinado y él como determinante, se intercala un objeto: Dios,
el otro ser. El hombre proporciona mediante Dios su propio ser a si
mismo. Dios es el lazo personificado entre el ser, la especie y el individuo,
entre la naturaleza humana y la conciencia humana. La fe revelada revela
mas que nada la ilusiéon caracteristica de la conciencia religiosa. La
premisa de esta fe es: el hombre no puede saber nada por si mismo de
Dios, todo su saber sélo es vanidad terrenal, humana. Y Dios es un ser
supremo; so6lo Dios se conoce a si mismo. Luego no sabemos nada de
Dios, sino lo que él nos ha revelado. Sélo el contenido comunicado por
Dios es un contenido divino, supremo, sobrenatural. Mediante la
revelaciéon conocemos luego a Dios por si mismo; pero la revelacion es la
palabra de Dios, es el Dios que ha hablado por si mismo. En la fe revelada
niégase. Por lo tanto, el hombre se excede y se pasa fuera de si mismo;
opone la revelacion a la ciencia y a la opinion humana porque en ella se
manifiesta un saber oculto, la plenitud de todos los secretos
sobrenaturales. Aqui la inteligencia debe callarse. Pero, sin embargo, la
revelacion es todavia una revelacion determinada sélo por la naturaleza
humana. Dios no habla a animales o a angeles, sino a hombres; luego
habla un lenguaje humano con representaciones humanas. El hombre es
el objeto de Dios antes de que se manifieste exteriormente al hombre; él
piensa en los hombres, él se determina segun la naturaleza y segun las
necesidades del hombre. Dios, por cierto, es libre en su voluntad; puede
revelar y no revelar; pero no es libre en la inteligencia; él no puede revelar
al hombre sélo lo que quiere, sino sélo lo que conviene al hombre, lo que
corresponde a su naturaleza tal como es, si es que quiere revelarse. El
revela lo que debe revelar si es que su revelacién debe ser una revelaciéon
para el hombre y no para otro ser cualquiera. Luego, lo que piensa Dios
para el hombre lo piensa como determinado por la idea del hombre, como
proveniente de la reflexiéon sobre la naturaleza humana. Dios se coloca en
el lugar del hombre y asi piensa de si mismo tal como este otro ser puede
y debe pensar de él; no piensa con la inteligencia propia, sino con la
inteligendia humana. Dios no depende en el proyecto de sus revelaciones
de si mismo, sino de la inteligencia del hombre. Lo que de Dios pasa al
hombre, esto proviene del hombre y pasa a Dios para volver al hombre, es
decir, que proviene de la esencia del hombre al hombre consciente, de la
especie al individuo. Luego, no existe entre la revelacién divina y la
llamada inteligencia humana o naturaleza del hombre, ninguna otra
diferencia, sino una diferencia ilusoria. También el contenido de la
revelaciéon divina es de origen humano; porque este contenido proviene,
no de Dios como Dios sino del Dios determinado por la inteligencia



humana y la necesidad humana, vale decir, que proviene de la inteligencia
y de la necesidad humanas. De este modo el hombre, también en la
revelacién, sélo parte de si mismo para volver, dando un rodeo, a si
mismo. Y asi se confirma también aqui, en forma decisiva, que el secreto
de la teologia no es otra cosa sino la antropologia (3).

Por lo demas, la conciencia religiosa confiesa el caracter humano de la
revelaciéon divina con respecto a tiempos pasados. Porque la conciencia
religiosa de tiempos posteriores, ya no bastaba un Jehova que de los pies
a la cabeza era un hombre, y que demostré claramente su caracter
humano. Todo esto sélo eran representzciones en que el Dios de aquel
tiempo se acomodaba a la concepcion del hombre, es decir, que sélo eran
imaginaciones humanas. Pero el hombre no confiesa esto con respecto al
contenido actual de la revelacion, porque éste radica en él mismo. Sin
embargo, cualquier revelacion de Dios sélo es una revelacion de la
naturaleza del hombre. En la revelacion el hombre objetiva su propia
naturaleza oculta. El es determinado por su esencia, él es afectado por
ella como si fuera una esencia ajena; él recibe de las manos de Dios lo
que su propia esencia desconocida le proporciona como una necesidad
de ciertas condiciones del tiempo.

La fe revelada es una fe infantil y s6lo es respetable mientras que sea
infantil. Pero el nifio es determinado por cosas exteriores. Y la revelacion
tiene, preciszmente, el objeto de lograr, mediante el auxilio de Dios, lo que
el hombre por si mismo no puede obtener. Por eso se ha llamado a la
revelacién: la educacién del género humano. Es esto exacto; sélo que no
hay que poner la revelacion fuera de la naturaleza del hombre. Tan
necesariamente como el hombre se siente impulsado interiormente a
representar doctrinas morales y filoséficas en forma de narraciones y
fabulas, tan necesariamente cree él la revelacion como algo que le ha sido
dado interiormente. El contenido de las fabulas tiene un objeto -el objeto
de hacer a los hombres buenos e inteligentes; él elige intencionalmente la
forma de la fabula, por ser el método mas convincente y mas ilustrativo;
pero, al mismo tiempo, se siente impulsado a esa forma de doctrina, por
su propia naturaleza intrinseca, debido a su amor hacia la fabula. Lo
mismo pasa con la revelacion, que se manifiesta en un individuo. Este
individuo tiene un objeto; pero al mismo tiempo vive en las
imaginaciones, mediante las cuales realza ese objeto. El hombre objetiva,
sin quererlo, por la fuerza imaginativa, su propio ser intrinseco; lo coloca
fuera de si. Este ser de la naturaleza humana, objetiva da y personificada
y que obra sobre él, mediante la fuerza irresistible de la imaginacion,
como una ley de su pensamiento y de su actitud, es Dios.

A esto se deben los efectos benéficos y morales de la fe revelada sobre el
hombre; porque la esencia propia sélo influye sobre el hombre inculto y
subjetivo cuando lo objetiva como si fuera otro ser personal, un ser que
tiene el poder de castigar y a cuya mirada no escapa nada.

Pero como la naturaleza inconscientemente produce obras que tienen el
espiritu como si fueran producidas conscientemente, asi la revelacion



produce actos morales pero sin que procedan de moralidad, actos
morales pero no intenciones morales. Los mandamientos morales se
observan efectivamente, pero carecen de la intenciéon moral por el hecho
de que estos mandamientos son considerados como procedentes de un
legislador existente y porque se ponen asi a la par de mandamientos
policiales, y arbitrarios. Lo que se hace no se hace porque es bueno y
porque debe obrarse de este modo, sino porque Dios lo ha mandado. El
contenido de este mandamiento es indiferente; todo cuanto Dios manda
es justo (4). Si sus mandamientos coinciden con la inteligencia, con la
ética, entonces esto significa una suerte, pero una suerte casual para el
concepto de la revelacion. Las leyes ceremoniales de los judios eran
también mandamientos revelados y divinos, pero de por si eran
arbitrarias y espontaneas. Los judios hasta recibieron de Jehova el
mandamiento de gracia de poder robar; claro esta que este mandamiento
existié sélo para un caso especial.

Pero la fe revelada no solamente echa a perder el sentido y el gusto moral
y la estética de la verdad, sino que envenena y hasta mata el sentido
divino en el hombre --el sentido de la verdad y la sensacion de la verdad.
La revelacidon de Dios es una revelacion temporaria y terminal. Dios se ha
revelado s6lo una vez por todas en el aio x, y esto, no a los hombres de
todos los tiempos y lugares, ni tampoco a la inteligencia y a la especie en
general, sino a individuos determinados y limitados. Por ser una
revelacion determinada segun el lugar y el tiempo, ella debe conservarse
por escrito, a fin de que también otros puedan disfrutarla. Por eso la fe en
la revelaciéon es a la vez por lo menos para la posteridad, la fe en una
revelacion escrita; pero la consecuencia y el efecto necesarios dan fe en
que un libro histérico, escrito necesariamente bajo las condiciones del
tiempo y de lo finito, adquiere el significado de una palabra eterna y
absolutamente valedera -credulidad y conceptos sofisticos.

Porque la fe en una revelacién escrita sélo es una fe real, verdadera, no
simulada y en tanto también respetable, donde se cree que todo lo que
esta en la Sagrada Escritura es importante, santo, divino. y de absoluta
verdad. En cambio, donde se hacen diferencias entre lo humano y lo
divino, entre lo que vale absoluta y relativamente, entre lo que es
histérico y eterno, donde no se considera todo lo que esta en la Sagrada
Escritura, sin diferencia alguna, como absolutamente exacto, alli el juicio
de los infieles, de que la Biblia no sea un libro divino, ya se introduce en
la Biblia y se le quita, por lo menos indirectamente, el caracter de una
revelacion divina. Para que la Biblia tenga el caracter de la divinidad, es
absolutamente necesario que sea una unidad inseparable que debe
aceptarse sin condiciones y sin hacer excepciones y que sea, por otra
parte, de absoluta seguridad. Un libro que me impone necesariamente la
distincion y la cordura, para poder distiguir lo divino de lo humano, lo
eterno de lo que es pasajero, no es ningun libro divino, ningun libro de
absoluta seguridad e infalibilidad. Se le coloca en la clase de los libros
profanos, porque todo libro profano tiene la misma propiedad de que al
lado de lo humano se encuentran cosas divinas, es decir, que aparte de lo
que es individual, tiene también verdades generales y eternas. Pero un



libro verdaderamnte bueno o mas bien divino, sélo es aquel donde no
solamente hay algunas cosas buenas y otras malas, algunas verdades
eternas y otras pasajeras, sino donde todo es bueno y verdadero y eterno
sin excepcion alguna. Pero ¢;qué clase de revelacion es donde yo debo
escuchar primero al apéstol Pablo, luego el apéstol Pedro, luego a
Jacobo y finalmente a Juan, Mateo, Marcos y Lucas para llegar por fin a
una cita donde el alma puede exclamar jEureka! Aqui habla el propio
Espiritu Santo, aqui hay algo para mi, algo para todos los hombres de
todos los tiempos? En cambio, jqué bien pensaba la antigua fe al
extender la inspiracion hasta la ultima palabra y hasta la ultima letra! La
palabra no es indiferente para el pensamiento, un pensamiento
determinado sé6lo puede expresarse mediante una palabra determinada.
Otra palabra, otra letra -otro sentido-. Por suerte, semejante fe es
credulidad; pero esta credulidad es solamente la fe verdadera, no
modificada, que no se averglienza de su consecuencia. Si Dios cuenta los
cabellos en la cabeza del hombre, si ningun gorrién cae del techo sin su
voluntad ;cémo podria permitir que su palabra, la palabra de la cual
depende toda la beatitud del hombre, esté al arbitrio y a la incomprension
de los copistas? ¢Por qué no podria él mas bien dictar sus pensamientos,
para preservarlos de cualquier deformacion? Pero si el hombre fuese
s6lo un o6rgano del Espiritu Santo, entonces hasta se anularia la libertad
humana (5). jQué objecion miserable! ; Acaso vale la libertad humana mas
que la verdad divina? ;0O existe la libertad humana sélo en la deformacién
de la verdad divina?

Pero como con la fe en una revelacién determinada e histérica, en calidad
de verdad absoluta, se une la credulidad, asi se une con ella también
necesariamente el sofisma. La Biblia contradice a la moral, contradice a la
razon, y se contradice a si misma innumerables veces; pero ella es /a
palabra de Dios, la eterna verdad, y a la verdad no se puede ni se debe
contradecir (6). Entonces, ;como sale el que cree en la revelacion de esta
contradiccién entre la idea de la revelacion como de una verdad divina y
hermosa y la supuesta revelacion verdadera? Soélo enganandose a si
mismo, empleando las razones mas futiles y los sofismas peores y
carentes de verdad. El sofisma cristiano es un producto de la fe cristiana,
especialmente de la fe en la Biblia como fuente de la revelacion divina.

La verdad, la verdad absoluta, estd dada objetivamente en la Biblia y
subjetivamente en la fe; porque sélo puede confirmar en forma sumisa lo
que dice Dios mismo aceptando todo sin contradicccion alguna. Para la
inteligencia, para la razén, sélo queda aqui una tarea formal y
subordinada; pues tiene un punto de vista equivocado que contradice a
su propia esencia. La inteligencia debe ser aqui indiferente contra la
verdad, indiferente contra la diferencia entre lo que es verdad y lo que es
falso; no tiene ningun criterio en si mismo; sélo lo que esta en la
revelacién es verdad, aunque pegada directamente a la inteligencia; alli
esta abandonada a la casualidad del empirismo peor; todo lo que
encuentra en la revelacion divina, lo debe creer y lo debe defender mi
inteligencia si es necesario; la inteligencia es el Canis Domini, el perro del
Seiior (7); ella debe aceptarlo todo indistintamente -distinguir seria dudar,



seria un crimen- y lo debe aceptar como verdad; luego, no le queda otra
cosa sino el pensar indiferentemente, es decir, sin desear la verdad,
pensar en sofismas y con intrigas, pensar haciendo distinciones
infundadas, pensar aceptando pretextos y recurrir a toda clase de
ardides. Pero cuanto mas el hombre se aleja de la revelacién, cuanto mas
la inteligencia madura hacia la independencia, tanto mas se ve la
contradiccién entre la inteligencia y la fe revelada. El creyente sélo puede
entonces afirmar el sentido y la divinidad de la revelacion sabiendo que
esta en contradiccion consigo mismo, con la verdad y con la inteligencia,
empleando la mas impertinente arbitrariedad y falta de verdad,
cometiendo asi el verdadero pecado contra el Espiritu Santo.

Notas

(1) La negacion de un hecho no tiene ningun significado indiferente y superficial, sino
un significado moralmente malo. En el hecho de que el cristianismo ha convertido sus
articulos de fe en hechos sensitivos, es decir, innegables e intangibles venciendo asi la
inteligencia por hechos sensitivos, tenemos también la verdadera y ultima explicaciéon de
por qué y como en el cristianismo, tanto catélico como protestante, se ha podido
expresar e imponer con toda solemnidad la tesis fundamental de que la herejia, es decir,
la negacién de un articulo de fe o de un hecho que es objeto de la fe, es un objeto de la
autoridad mundial, o sea que es un crimen. El hecho que en la teoria es sensitivo se
convierte en la practica en un poder sensitivo. El cristianismo esta con esta doctrina en
mucho detras del mahometanismo, por lo menos detras de la doctrina del Coran, que
desconoce el crimen de la herejia.

(2) A menudo los dioses indican su presencia, Ciceréon. (De Nat., D. I. ll). Los libros de
Cicerén De Nat. Deor. y De divinatione son tan interesantes porque en ellos se hacen
valer para la verdad de la creencia pagana los mismos argumentos que hoy todavia
alegan los tedlogos y positivistas para la verdad de las creencias cristianas.

(3) ¢Cual es el contenido esencial de la revelacién? Es que Cristo es Dios, es decir, que
Dios es un ser humano. Los paganos se dirigian con sus necesidades a Dios, pero
dudaban de si Dios oiria las oraciones de los hombres, de si seria misericordioso y
humano. Pero los cristianos estan seguros del amor de Dios hacia los hombres: Dios se
ha manifestado como Dios. (Ver sobre esto, por ejemplo, De Vera Dei invocat. Melanchth.
Decl., T. lll, y Lutero, por ejemplo T. IX, pags. 538-529). Esto quiere que la revelacion de
Dios es, precisamente, la seguridad para el hombre de que Dios es hombre y el hombre
Dios. La certidumbre significa un hecho.

(4) Lo que es cruel cuando lo hacen los hombres sin el mandamiento de Dios, eso
mismo lo debian hacer los hebreos porque hicieron las guerras por mandato de Dios, del
Ser Supremo, sobre vida y muerte, J. Leclerc. (Comm. in Mos. Num. c. 31, 7). ;Cuanto
hizo Sansén, que apenas podria ser disculpado si no se le considerara como un
instrumento de Dios del cual dependen los hombres? El mismo. (Comment. in Judicum
c. 14, 19). Ver sobre eso también Lutero, por ejemplo T. 1, pag. 339; T. XVI, pagina 495.

(5) Muy bien observaban los jansenistas contra los jesuitas: Vouloir reconnoitre dans
I'Ecriture quelque chose de la foiblesse et de I'esprit natural de I'homme, c'est donner la
liberté & chacun d'en faire de discernement et de rejetter ce qui lui plaira de I'Ecriture,
comme venant pliitot de Ila foiblesse de 'homme que de I'esprit de Dieu, Bayle. (Dict. Art.
Adam (Jean) Rem. E.).



(6) En Ia Sagrada Escritura no se puede admitir ninguna contradiccién. (Petrus Lomb.
lib. I, dist. I, C. ). Idénticas ideas se encuentran en los libros de los padres de la Iglesia,
y en los libros de los reformadores. Asi por ejemplo en el de Lutero. Es de observar
todavia que asi como el jesuitismo catélico tiene por base principal la moral, asi el
jesuitismo protestante, aunque en cuanto sepa no forma una corporacion expresamente
organizada, tiene por base de su sofistica simplemente la Biblia, la exégesis.

(7) Canis Domini. Esto quiere decir perro del Sefior, alusién a la orden de los dominicos
que era muy comun en el siglo XIV.

CAPITULO VIGECIMO
TERCERO

La contradiccion en la esencia de Dios en
general

El principio supremo; el punto central del sofisma cristiano, es el
concepto de Dios. Dios es el ser humano y, sin embargo, debe ser otro,
un ser sobrehumano. Dios es el ser general puro, es la idea absoluta del
ser, y sin embargo, debe ser un ser personal e individual; o con otras
palabras: Dios es persona, y sin embargo debe ser Dios un ser general, es
decir, un ser impersonal. Dios existe; su existencia esta segura, mas
segura que la nuestra; él tiene una existencia separada de nosotros y de
las demas cosas, una existencia individual; y sin embargo esta existencia
debe ser pensada como una existencia espiritual, es decir, no como una
existencia que puede percibirse o como ser especial. En el debe ser se
niega siempre lo que se afirma en el es. El concepto fundamental es una
contradiccion que solo esta cubierta por sofismas. Un Dios que no se
preocupa de nosotros, no escucha nuestras plegarias, no nos ve, no nos
ama, no es Dios; luego, lo humanitario se convierte en un predicado
esencial de Dios; pero al mismo tiempo se dice: un Dios que no existe en



si mismo, fuera del hombre, por encima del hombre, como un ser distinto,
es un fantoche; luego se convierte el ser super-humano en un predicado
esencial de la divinidad. Un Dios que no es como nosotros, que no tiene
conciencia, ni inteligencia, que no tiene una inteligencia personal y una
conciencia personal, como la tiene mas o menos la substancia de
Espinoza, no es Dios. La unidad esencial con nosotros es la condicion
principal de la divinidad; el concepto de la divinidad se hace depender del
concepto de la personalidad, de la conciencia de algo que es lo mas alto
que pueda pensarse. Pero un Dios asi se dice en seguida que no es
esencialmente distinto de nosotros, no es ningun Dios.

El caracter de la religidbn es la concepcion inmediata, arbitraria,
inconsciente del ser humano como de otro ser. Pero de este ser,
considerado como un ser objetivo, se hace un objeto de la reflexién, de la
teologia, convirtiéndose asi en una fuente inagotable de mentiras y
engafos, con tradiciones y sofismas.

Un ardid especialmente caracteristico y una ventaja del sofisma cristiano,
es la aseveracion de que la esencia divina es inescrutable e inconcebible.
Pero el secreto de esta aseveracidn consiste en que una propiedad
conocida se convierte en una desconocida; una cualidad natural, en una
sobrenatural, es decir no natural, lograndose de este modo la apariencia y
la ilusion de que el ser divino es otro que el ser humano y que por eso
mismo es inconcebible. En el sentido original de la religion, la
inconcebibilidad sélo tiene el significado de una expresion afectiva. Asi
nosotros también en el afecto exclamamos, al ver una aparicién
sorprendente: es increible, esto pasa todos nuestros conceptos, aunque
mas tarde, cuando hemos vuelto en nosotros, encontramos al objeto de
nuestra veneracion absolutamente concebible. La incomprensibilidad
religiosa no es el punto muerto, que pone la reflexion cada vez que le falta
la inteligencia, sino una exclamacién patética de la impresion que es la
fantasia sobre el alma. La fantasia es el 6rgano y la esencia originales de
la religion. En el sentido original de la religion hay, entre Dios y el
hombre, por un lado, sélo una diferencia de existencia, en cuanto Dios se
enfrenta al hombre como un ser independiente: por otro lado sélo hay
una diferencia cuantitativa, es decir, una diferencia segun la fantasia,
porque la diferencia de la fantasia es solamente cuantitativa. La infinidad
de Dios en la religion es una infinidad cuantitativa: Dios es y tiene todo lo
que el hombre es y tiene: pero lo tiene en una medida infinitamente
aumentada. La esencia de Dios es la esencia objetivada ds la fantasia (1).
Dios es un ser sensitivo, pero separado de los limites de la sensibilidad:
el ser ilimitado y sensitivo. Pero, ;qué es la fantasia? Es la sensualidad
ilimitada. Dios es la existencia eterna, es decir, la existencia en todos los
tiempos: Dios, es la existencia omnipresente, es decir, la existencia en
todos los lugares; Dios es el ser omnisapiente o sea el ser para el cual
todas las cosas, todo lo que es sensitivo sin diferencia alguna, sin
limitaciéon de tiempo y de lugar, es un objeto.

La eternidad y la omnipresencia son propiedades sensitivas o sensuales;
porque en ellas no se niega la existencia del tiempo y del espacio, sélo se



limita la limitacion exclusiva a un tiempo determinado y a un lugar
determinado. Del mismo modo la omnisciencia es una propiedad
sensitiva, es un saber sensitivo. La religion no tiene inconveniente en
atribuir a Dios hasta los sentidos nobles: Dios ve y oye todo. Pero la
omnisciencia divina es un saber sensitivo del cual se ha quitado la
propiedad, o sea el caracter determinante y esencial del saber real y
sensitivo. Mis sentidos me presentan los objetos sensitivos sélo al lado
del otro o detras del otro; pero Dios presenta todo lo que es sensitivo al
mismo tiempo, todo lo que esta en el espacio sin espacio, todo lo que es
temporal sin tiempo lo que es sensitivo sin manera sensitiva (2). En otras
palabras: yo amplio el horizonte sensitivo mediante la fantasia yo me
represento, en una imaginacidon confusa de todas las cosas, cualquier
objeto, hasta los que por su lugar estan ausentes, y atribuyo esta
representacion afectiva y benéfica, que me eleva por encima del punto de
vista sensiblemente limitado, a una esencia divina. Yo siento como una
barrera que cierra mi saber, que esta ligado solamente a un punto de vista
local y a una experiencia sensitiva; lo que yo siento como una barrera, lo
suprimo en la fantasia, que facilita a mis sentidos libre accion. Esta
negacion realizada por la fantasia, es la posicion de la omnisciencia como
de un poder de una esencia divina. Pero, sin embargo, existe entre la
omnisciencia y mi ciencia sélo una diferencia cuantitativa; la cualidad del
saber es la misma. Ademas yo no podria, en efecto, atribuir la
omnisciencia a un objeto, a un ser que existe fuera de mi, si ella fuese
esencialmente distinta de mi saber, si ella no fuese un modo de pensar
que yo mismo tengo, si nho existiese en mi poder imaginativo. Lo sensitivo
es, del mismo modo, objeto y contenido de la conciencia divina como de
mi saber. La fantasia suprime sélo el limite de la cantidad, no de la
cualidad. Nuestro saber es limitado, es decir, sélo sabemos algunas
cosas, muy pocas, no todas.

El efecto benéfico de la religion descansa en esta impresion de la
conciencia sensitiva. En la religién, el hombre esta como bajo el aire libre;
en la conciencia sensitiva se encuentra en su domicilio estrecho y
limitado. La religion se refiere esencial y originalmente -y sélo en su
origen puede ser algo santo, verdadero, puro, y bueno- se refiere
exclusivamente a la conciencia no ilustrada simplemente sensitiva; ella es
la supresion de los limites sensitivos. Hombres y pueblos limitados y
encerrados conservan la religion en su sentido original, porque ellos
mismos quedan al lado de la fuente primordial de la religion. Cuanto mas
reducido es el horizonte del hombre, cuanto menos sabe de la historia, de
la naturaleza, de la filosofia, tanto mas adhiere a su religion.

Por eso, el que, es religioso siente la necesidad de la ilustraciéon. ¢Por
qué no tenian los hebreos ningun arte, ninguna ciencia, como los que
tienen los griegos? Porque no tenian necesidad de ellos. ¢Y por qué no
tenian necesidad? Jehova les sustituyé esa necesidad. En la
omnisciencia divina el hombre se eleva por encima de los limites de su
saber (3), en la omnipresencia divina por encima de los limites de su
punto de vista local, en la eternidad divina por encima de los limites del
tiempo. El hombre religioso es feliz en su fantasia; ella le proporciona



todo, ya no necesita nada. Jehova me acompaifa en todos lados, no
necesito buscar algo fuera de mi, en mi Dios tengo el contenido de todos
los tesoros y preciosuras, de todo el saber- y de todo lo que es digno de
pensar. En cambio, la ilustracién depende de otras cosas extrinsecas y
provoca necesidades, porque ella sélo vence los limites de la conciencia
sensitiva y de la vida misma mediante una actividad real y sensitiva, y no
mediante la fuerza magica de la fantasia religiosa. Por eso la religion
cristiana, como ya se ha dicho antes, no tiene en su esencia ningun
principio de cultura y de ilustracion, porque ella supera los limites y las
molestias de la vida terrestre sélo mediante la fantasia, sélo en Dios, en el
cielo. Dios es todo lo que anhela el corazén. Dios ofrece todas las cosas,
todos los bienes. Si buscas amor o fidelidad, verdad o consuelo o
presencia continua, todo lo encuentras en él sin limite y sin medida. Si
buscas belleza, él es el mas bello de todos. Si anhelas riquezas, él es el
mas rico de todos. Si ansias poder, él es el mas poderoso. Y cualquier
cosa que tu corazoén exija, lo encuentras mil veces en él por ser Dios el
bien mas sublime y mas perfecto (4). Pero, quien tiene todo en Dios, quien
disfruta felicidad celestial en la fantasia, ;como podria sentir aquella
necesidad y pobreza que es el estimulo de toda criatura humana? La
cultura no tiene ningun otro objeto que realizar un cielo terrenal; pero el
cielo religioso es también realizado o adquirido mediante una actividad
religiosa.

La diferencia, en un principio solamente cuantitativa, entre el ser divino y
humano, se transforma ahora, mediante la reflexién, en una diferencia
cualitativa y hace, de lo que en un principio sélo era un afecto sensitivo,
una expresion de la fantasia sobre el alma. Se convierte en una cualidad
objetiva, en una inconcebibilidad real. La mas preferida expresién de la
reflexion en este sentido es que nosotros, de Dios, comprendemos la
existencia, pero jamas la esencia. Que por ejemplo a Dios le corresponde
el predicado del creador, que él ha creado el mundo, no de una materia
existente, sino mediante su omnipotencia de la nada, esto es claro y
seguro; pero ¢;como ha sido posible? Eso excede naturalmente nuestra
inteligencia limitada. Es decir, el concepto especifico es claro y cierto,
pero el concepto genérico no lo es.

El concepto de la actividad, de la creacion, es de por si un concepto
divino; por eso se aplica sin dificultad a Dios. En su actividad, el hombre
se siente libre, ilimitado, feliz; en cambio, cuando sufre, se siente
limitado, oprimido, infeliz. La actividad es un sentimiento positivo de la
independencia, y positivo, en general, es lo que en el hombre esta
acompainado por la alegria. Por eso Dios, como ya hemos dicho
anteriormente, es el concepto de la alegria pura e ilimitada. Sélo tenemos
éxito cuando obramos con alegria; la alegria lo vence todo. Una actividad
alegre es aquella que coincide con nuestra esencia, que no sentimos
como una barrera, y en consecuencia tampoco como una obligacion.
Ahora bien; la actividad mas beata y mas feliz es la actividad productiva.
Leer, por ejemplo, es precioso. La lectura es una actividad pasiva; en
cambio, el crear cosas dignas de leer, es mas precioso. Mas feliz es aquel
que da que aquel que acepta; este proverbio vale también aqui. El



concepto especifico de la actividad productiva se aplica luego a Dios, vale
decir, es subjetivado en realidad como una actividad y como una esencia
divinas. Sélo se elimina cualquier determinacién especial, cualquier clase
de actividad; sélo queda la determinacién fundamental, pero que es en el
fondo una determinacién fundamental humana: la produccién de una
cosa extrinseca. Dios no ha producido nada, ni ésto ni aquéllo, ni nada
especial como lo hace el hombre; mas bien toda su actividad es
sufrimiento universal e ilimitado. Por eso se comprende, y es una
consecuencia necesaria, que la forma cémo Dios ha producido todo, es
sencillamente inconcebible, porque esta actividad no es ninguna clase de
actividad, porque la pregunta por el co6mo es una pregunta insensata, una
pregunta que debe rechazarse debido al concepto fundamental de la
actividad ilimitada. Cualquier actividad especial produce, de una manera
especial, sus efectos, porque aqui la actividad es mas bien un modo
determinado de actividad; luego se presenta aqui necesariamente la
pregunta: ;cémo produjo esto? Pero la contestacion a la pregunta de
cémo ha hecho Dios el mundo, debe ser necesariamente negativa, porque
la actividad creadora del mundo excluye toda actividad determinada, que
sola pudiera justificar esta pregunta, y excluye también toda actividad
ligada a un contenido determinado, a una materia. En esta pregunta se
intercala indebidamente, entre el sujeto que es la actividad creadora y el
objeto que es el objeto creado, una cosa intermedia que no pertenece aca
y que debe excluirse: el concepto de la particularidad. Pues la actividad
sblo se refiere a lo que es colectivo: a todo el mundo. Dios ha creado
todo, pero no una cosa determinada; ha creado lo que es entero e
indeterminado, lo particular, tal como es objeto para los sentidos, o tal
como es objeto de la inteligencia en totalidad como Universo. Todo lo que
se forma, se forma de una manera natural; es algo determinado, y tiene,
como tal (lo que es nada mas que una tautologia), una causa determinada.
Dios no ha creado el diamante, sino el carbén; esta sal debe su origen
solo a la union de este acido determinado con una base determinada, no a
Dios, Dios sélo ha creado todo en conjunto, sin diferencia ninguna.

Segun la creencia religiosa, Dios ha creado también cada una de las
cosas que existen porque ya todo esta contenido en el Universo, pero
s6lo de un modo indirecto; porque no ha creado los seres particulares, ni
ha producido lo determinado de un modo determinado, de lo contrario
seria un ser determinado. Por cierto, es inconcebible como de esta
actividad general e indeterminada puede haber surgido lo determinado y
lo particular; pero sélo porque yo aqui atribuyo al objeto de Ila
contemplacion sensitiva y natural lo particular, porque subordino a la
actividad divina otro objeto que aquél que le pertenece. La religiéon no
tienen ningun concepto fisico del mundo, ni se interesa tampoco por una
explicacion natural que sélo puede darse con la generacién. Pero la
generacion es un concepto tedérico y propio de la filosofia natural. Los
filbsofos paganos se ocuparon de la generacién de las cosas, pero el
concepto religioso cristiano detestdé este concepto por ser un concepto
pagano e irreligioso, colocando en su lugar el concepto de la creacion
practica o subjetiva humana, que no es otra cosa sino la prohibiciéon de
pensar que las cosas se hayan formado de una manera natural; es una



interdiccion de toda filosofia natural y de toda la fisica. La conciencia
religiosa liga el mundo directamente con Dios; todo lo deduce de éste,
porque para esta conciencia no hay ningun objeto particular y real, y nada
que pudiera ser objeto de la inteligencia. Todo proviene de Dios; esto es
suficiente, esto satisface perfectamente a la conciencia religiosa. La
cuestion como Dios ha creado las cosas, es una duda indirecta de que
Dios ha creado el mundo. Con esta pregunta el hombre llegé a ser ateo,
materialista y naturalista. Quien pregunta de este modo declara que el
mundo es objeto de la teoria fisica, es decir, objeto en su realidad y en su
contenido determinado. Pero este contenido contradice el concepto de
una actividad indeterminada e inmaterial. Y esta contradiccion hace negar
el concepto fundamental. La creacién por parte de la omnipotencia sélo
tiene lugar, sbélo es alli una verdad donde todos los fenémenos y
acontecimientos del mundo se derivan de Dios. Pero la creaciéon, como ya
se ha dicho, se convierte en un mito de tiempos pasados donde interviene
la fisica, donde el hombre toma por objeto de su investigacion las
determinadas causas, el como de los fendmenos. Por eso, para la
conciencia religiosa la creacion no contiene ninguna incomprensibilidad,
es decir, ningin momento que no le satisfaga, a no ser en los momentos
de la irreligiosidad, de la duda, donde se aleja de Dios y se dirige hacia las
cosas creadas; pero si existe esta incomprensibilidad para la reflexién y
para la teologia que contempla con un ojo el cielo y con el otro el mundo.
Cuanto hay en la causa, tanto hay en el efecto. Una flauta sélo produce
sonidos de flauta y no sonidos de trompeta o de otro instrumento. Si
oyeras el sonido de una trompeta, pero no conocieras ningun otro
instrumento fuera de la flauta, no comprenderias como ella podria
producir semejante tono. Lo mismo sucede aqui, sélo que no coincide la
comparacion por cuanto la flauta misma es un instrumento determinado.
Pero, imaginate, si es posible, un instrumento sencillamente universal,
que reuna en si a todos los instrumentos, sin ser un instrumento
determinado, y comprenderas que seria una contradicciéon tonta exigir de
un instrumento determinado del cual has quitado todo lo que caracteriza
a los instrumentos determinados, un sonido que sé6lo puede pertenecer a
un instrumento determinado. Pero esta incompresibilidad tiene por objeto
alejar la divinidad activa de la humana, y destruir la semejanza,
conformidad o mejor dicho unidad esencial de la misma con la actividad
humana, para convertirla en una actividad esencialmente distinta. Esta
diferencia entre la actividad divina y humana, es la nada. Dios hace algo
-hace algo que esta fuera de él, como, por ejemplo, el hombre-. Hacer es
un concepto fundamentalmente humano. La naturaleza procrea, produce
y el hombre hace. Hacer es algo que puedo omitir, es un hacer
intencional, premeditado, exterior, es un hacer en que no participa
directamente mi propio ser intrinseco, algo en que no participa como el
que sufre. En cambio, una actividad indiferente, es una actividad idéntica
con mi esencia, es necesaria para mi, como la produccion espiritual, que
es para mi una necesidad intrinseca y que por eso mismo me conmueve
en la forma mas honda, excitando mis afectos hasta patolégicamente. Las
obras espirituales no se hacen -hacer es solamente una actividad
extrinseca- ellas se generan en nosotros (5). En cambio, hacer es una
actividad indiferente y por eso libre, es decir, arbitraria. Hasta este punto



Dios es, por lo tanto, idéntico con el hombre, y en ninguna forma diferente
de él. Al contrario, se acentua especialmente porque su hacer es libre y
arbitrario. A Dios le ha complacido crear el mundo. De este modo el
hombre deifica aqui la complacencia en su propia voluntad, en su
arbitrariedad sin limite. La determinacion puramente humana de la
actividad divina, se convierte, por la representacion de la arbitrariedad, en
una actividad puramente humana; y Dios, de un espejo del ser humano,
en un espejo de la vanagloria y de la vanidad humana.

Pero ahora se disuelve de repente la armonia en desarmonia; el hombre
que hasta ahora no tenia dificultades, se ve frente a un secreto: Dios hace
algo de la nada: Dios crea, hacer algo de la nada es crear; es ésta la
diferencia. La determinacion esencial es una determinaciéon humana pero
al destruirse en seguida la exactitud de esta determinaciéon fundamental,
convierto la reflexion en una reflexion no humana. Pero debido a esta
destruccion, el concepto, la inteligencia, nos abandona; sélo queda una
imaginacion nula, sin contenido, porque la posibilidad de pensar y de
imaginar esta agotada, es decir, que la diferencia entre la determinacién
divina y humana es, en realidad, una nada, una determinacion puramente
negativa de la inteligencia. Y la nada, como objeto, significa una
confesiéon de la nulidad de la inteligencia. Dios es el amor, pero no el
amor humano; es inteligencia, pero no una inteligencia humana; no, es
una inteligencia esencialmente distinta. ;Pero en qué consiste esta
diferencia? No puedo imaginarme ninguna inteligencia o presentarmela
fuera de la forma determinada en que actia dentro de nosotros; no puedo
dividir la inteligencia en dos partes o hasta en cuatro, de manera que yo
tuviera varias inteligencias; sélo puedo pensar con una y la misma
inteligencia. Por cierto, puedo imaginarme una inteligencia en si, libre de
limitaciones casuales; pero entonces no le quito la esencial forma
determinada. En cambio, la reflexion religiosa destruye precisamente la
forma determinada que convierte una cosa en aquella que es. Soélo
aquello en que la inteligencia divina es idéntica con la humana, sélo
aquello es algo, es la inteligencia, es un concepto real; pero aquello que
lo debe convertir en otro y hasta esencialmente distinto, es objetivamente
considerado una nada, y subjetivamente considerado una pura
imaginacion.

Otro ejemplo caracteristico es el secreto inescrutable de la generacién del
Hijo de Dios. La generacion de Dios es naturalmente otra que la vulgar,
que la natural; es una generacion sobrenatural, es, en realidad, una
generacion ilusoria y aparente, a la cual le falta la forma determinada por
la que la generaciéon es una generacion; porque le falta la diferencia del
sexo. Es, por lo tanto, una generaciéon que contradice a la naturalezay a la
inteligencia; pero precisamente porque es una contradiccién, porque no
expresa nada en concreto, porque no da nada que pensar, da a la fantasia
un campo amplio de accién, haciendo asi una impresion de misterio
sobre el alma. Dios es el Padre y el Hijo. jPiénsese! Dios, Dios mismo. El
afecto se apodera del pensamiento, la sensacion de la unidad con Dios
encanta al hombre hasta ponerlo fuera de si -lo mas lejano se expresa por
medio de lo mas cercano, lo que es lo mas sublime por medio de lo mas



comun, lo sobrenatural se considera como natural, lo que es divino se
considera como humano; y hasta niega que lo divino es otra cosa distinta
que lo humano. Pero esta unidad de lo divino con lo humano se niega en
seguida: lo que Dios tiene de comun con el hombre, esto dicen, significa
en Dios algo muy diferente de lo que significa en el hombre. De este
modo, lo que es del hombre, se convierte nuevamente en una cosa ajena;
lo conocido, en algo desconocido; lo mas cercano, en lo mas lejano. Dios
no genera como la naturaleza, no es padre, no es hijo como nosotros.
¢ Pero entonces, como lo es? Precisamente esto es lo inconcebible, es la
profundidad inenarrable de la generacién divina. Y de este modo la
religion, o mas bien, la teologia, coloca lo que es natural y humano,
después de haberlo destruido, nuevamente en Dios y ahora en oposicion
con la esencia del hombre, con la esencia de la naturaleza, porque dice
que en Dios es algo muy diferente, cuando en realidad no lo es.

Pero en todas las demas determinaciones de la esencia divina, es esta
nada de la diferencia una cosa oculta; en cambio en la creacidén es una
nada patente, expresada y objetivada; por eso, en la diferencia de la
teologia con la antropologia, es una nada oficial y notoria.

Pero la determinacion fundamental, por la cual el hombre convierte su
propio ser en un ser ajeno e inconcebible, es el concepto, la
representacion de la independencia, de la individualidad, o lo que sélo es
una expresion abstracta de la personalidad. El concepto de la existencia
recién se realiza en el concepto de la revelacion; pero el concepto de la
revelaciéon, por ser el concepto del acto de la generacion de Dios, se
realiza recién en el concepto de la personalidad. Dios es un ser personal;
es ésta la sentencia, que de un golpe transforma como en un encanto lo
representado en realidad, lo subjetivo en objetivo. Todos los predicados,
todas las determinaciones de la esencia divina son, en el fondo,
humanos: pero las determinaciones de un ser personal distinto e
independiente del hombre, aparentan ser también directamente
determinaciones distintas y reales, pero de tal modo que sin embargo
ponen siempre todavia por base la unidad esencial. De este modo se
forma para la reflexion el concepto de los llamados antropomorfismos.
Los antropomorfismos son semejanza entre Dios y el hombre. Las
determinaciones del ser divino y humano no son las mismas; pero se
parecen las unas a las otras.

Por eso es también la personalidad el antidoto contra el panteismo; es
decir, debido a la imaginacién de una personalidad, la reflexiéon religiosa
afirma la diferencia entre el ser divino y humano. La expresion grosera
pero siempre caracteristica del panteismo es: el hombre es una
emanacion o una parte del ser divino, es de descendencia divina. En
cambio, la expresidén religiosa dice: el hombre es una imagen de Dios o
también; un ser emparentado con Dios; segun la religion el hombre no
procede de la naturaleza, si no es de género divino, de descendencia
divina. Pero el parentesco es una expresién no determinada. Hay grados
de parentesco, un parentesco lejano y cercano. ;A qué clase de
parentesco se alude aqui? Pero en la relaciéon del hombre con Dios en el



sentido de la religion sélo existe una relacion de parentesco: la mas
préxima, mas intima, mas santa que puede imaginarse; la relacion del Hijo
al Padre. Por tanto Dios y el hombre se distinguen de la siguiente manera:
Dios es el Padre de los hombres, el hombre es el Hijo, el Hijo de Dios
mismo. Aqui se ha tomado la independencia de Dios y la dependencia del
hombre por objeto de los sentimientos y esto en forma inmediata,
mientras que en el panteismo cada una de las partes aparece tan
independiente como la anterior, porque este entero es considerado como
un conjunto compuesto de sus partes. Sin embargo, esta diferencia es
una apariencia solamente. El Padre no es el Padre sin Hijo; los dos
forman un ser comun. En el amor, el hombre renace a su independencia,
rebajandose a formar una parte -una humillacién que sélo se recompensa
por el hecho de que el otro individuo también se rebaja a formar una
parte, que ambas se someten a un poder superior- al poder del espiritu
familiar que es el amor. Por eso hay aqui la misma relaciéon entre Dios y el
hombre que en el panteismo; s6lo que aqui es una relaciéon impersonal y
general; en el panteismo se expresa légicamente, pero por eso en forma
determinada y directa, lo que en la religion es velado por la fantasia. La
unidad o mas bien la no diferencia de Dios y el hombre, se cubre pues
aqui por el hecho de que se considera a ambos como personas o
individuos y a Dios a la vez (aparte de su paternidad), como un ser
independiente; pero cuya independencia s6lo es una apariencia; porque
el que, como el Dios religioso, es padre de corazén, tiene su vida y su
esencia en su hijo.

La mutua y tierna relacion de dependencia de Dios como Padre y del
hombre como Hijo, no puede anularse por la distincion de que sélo Cristo
sea el hombre natural, pero que los hombres sean hijos adoptivos de
Dios, que por lo tanto Dios tenga una relaciéon de independencia esencial
soblo con respecto a Cristo por ser éste su hijo unigénito, pero de ninguna
manera a los hombres. Porque esta diferencia es solamente una
diferencia teoldgica, es decir, ilusoria. Dios adopta solamente a los
hombres y no a los animales. La causa de la adopcion esta en la
naturaleza humana. El hombre adoptado por la gracia divina es sélo el
hombre consciente de su naturaleza y dignidad divinas. A mas de esto el
Hijo Unigénito mismo no es otra cosa que el concepto de la humanidad,
que el hombre preposesionado de si mismo, el hombre que se oculta de
si mismo y ante el mundo en Dios -el hombre celestial. EI Logos es el
hombre secreto, taciturno, el hombre terrenal; en cambio, es el Logos
manifiesto o expresado. El Logos es solamente el avant-propos del
hombre. Lo que vale del Logos vale también de la esencia del hombre (6).
Pero entre Dios y el Hijo Unigénito no hay ninguna diferencia esencial
-quien conoce al Hijo conoce al Padre-, luego tampoco existe diferencia
entre Dios y el hombre.

Es el mismo caso como con la semejanza de Dios. La imagen no es aqui
un ser muerto, sino viviente. El hombre es la imagen de Dios; esto no
quiere decir otra cosa sino que el hombre es un ser similar, el hombre es
semejante a Dios porque es el hijo de Dios. Entre seres vivientes
descansa en el parentesco natural: el hombre es semejante a Dios porque



es hijo de Dios. La semejanza es solamente el parentesco que salta a la
vista; de aquélla deducimos éste.

Pero la semejanza es aqui una imaginacién tan ilusoria, tan enganadora
como el parentesco. Solo la idea de la personalidad es la que destruye la
unidad natural. La semejanza es la unidad que no quiere admitir que sea
una unidad que se esconde detras de un medio turbulento, detras de la
niebla de la fantasia. Si se destruye la niebla, aparece la unidad desnuda.
Cuanto mas semejantes son los seres, menos se distinguen. Si conozco
al uno conozco al otro. Por cierto, la semejanza tiene sus grados. El
hombre bueno y piadoso es mas semejante a Dios que el hombre que
sélo tiene la naturaleza del hombre como causa de su semejanza. Luego
se puede suponer la existencia del grado maximo de la semejanza,
aunque ésta no se logra aqui sino en el mas alla. Pero lo que en el hombre
sera un dia, ya le pertenece ahora -por lo menos segun la posibilidad.
Pero el grado maximo de la semejanza es cuando dos individuos o seres
dicen y expresan lo mismo, de manera que no hay otra diferencia sino
que son precisamente dos individuos y no uno. Las cualidades
esenciales, o sea aquellas mediante las cuales diferenciamos las cosas,
son las mismas en ambos individuos. Luego no puedo distinguirlos
mediante el pensamiento, mediante la razén -porque hasta han
desaparecido todos los puntos de apoyo-; sélo puedo distinguirlos
mediante la representacion o imaginacién sensitivas. Si no me dijeran mis
ojos que son efectivamente dos seres diferentes segun la existencia-, mi
inteligencia los tomaria a ambos por un mismo ser. Por eso, hasta mis
propios ojos los confunden. Sélo puede confundirse lo que
exclusivamente es diferente por el sentido y no por la inteligencia, o mas
bien lo que solo es diferente segun su existencia y no segun la esencia.
De ahi que personas que son absolutamente semejantes entre si originan
un interés extraordinario tanto para ellas como para la fantasia. La
semejanza da motivo para toda clase de mistificaciones e ilusiones;
porque mi ojo se burla de mi inteligencia, para la cual el concepto de una
distancia independiente siempre esta ligado al concepto de una diferencia
determinada.

La religion es la luz del espiritu que se divide en dos mediante la fantasia
y el sentimiento, haciendo ver un mismo ser como si fuera doble. La
semejanza es la unidad de la inteligencia, que es interrumpida en el
terreno de la realidad por la representacion directamente sensitiva, pero
en el terreno de la religiéon por la representacion de la fuerza imaginativa:
en una palabra, es la identidad intelectual dividida por la representacion
de la individualidad o personalidad. No puedo descubrir ninguna
diferencia real entre el Padre y el Hijo, entre el original y la copia, entre
Dios y el hombre, a no ser intercalando la idea de la personalidad. La
semejanza es la unidad que afirma la verdad mediante la inteligencia, pero
que es negada por la imaginacién; es la unidad que deja subsistir una
apariencia de diferencia -una idea de apariencia que no dice directamente
ni si ni no.



Notas

(1) Esto se ve entre otras cosas especialmente en el superlativo y en la preposicién
sobre, que se coloca delante de los predicados divinos y que siempre -por ejemplo en
los neoplatonicos, que son los cristianos entre los filésofos paganos- han jugado un rol
principal en la teologia.

(2) Dios sabe, por Io tanto, cudl es el numero ’de las pulgas, mosquitos y pescados. El
sabe cuantos nacen y cudantos mueren; pero El no sabe esas cosas una tras otra, sino
que las sabe a la vez, al mismo tiempo, Petrus Lomb. (Lib. I, dist. 39, c. 3).

(3) Los que saben a Dios, que sabe todo, ellos no pueden desconocer ninguna cosa.
Liber. meditat, cap. 26 (Pseudo-Agustin).

(4) J. Tauler I. c. pag. 312.

(5) En los tiempos modernos se ha convertido, en efecto, la actividad del genio, en una
actividad creadora, abriendo asi un nuevo campo para la imaginacion religiosa filoséfica.
Un objeto interesante de la critica, seria el modo como la especulacion religiosa ha
tratado de reconciliar la libertad, o mas bien la arbitrariedad, es decir, la falta de
necesidad de la creacién qua contradice a la inteligencia con la necesidad de la misma, o
sea con la inteligencia. Pero esta critica esta fuera de nuestro objeto. Sélo criticamos la
especulacion mediante la critica sobre la religiéon, limitdindonos a lo original y
fundamental. La critica sobre la especulacion se obtiene luego por una simple
deduccioén.

(6) La mas grande unién que Cristo ha tenido con el Padre, la puedo yo lograr también.
Todo lo que Dios dio a su hijo, me lo ha dado a mi en forma tan perfecta como a él
(Sermones de varios doctores antes y después de los tiempos de Tauler, Hamburgo
1621, pag. 14). Entre el Hijo Unigénito y el alma no hay diferencia. (Alli mismo, pagina
68).



CAPITULO VIGECIMO
CUARTO

La contradiccibn en la doctrina
especulativa de Dios

La personalidad de Dios es, por lo tanto, el medio por el cual el Hombre
convierte las determinaciones e imaginaciones de su propia esencia, en
determinaciones e imaginaciones de otra esencia, de un ser que esta
fuera de él. La personalidad de Dios no es otra cosa que la personalidad
del hombre objetivada.

En este proceso de la objetivacion descansa también la doctrina
especulativa de Hégel que convierte la conciencia del hombre de Dios en
la autoconciencia de Dios. Dios es pensado y sabido por nosotros. Este
ser pensado, segun esta especulacidén, es el pensarse a si mismo de Dios;
esta doctrina une los dos extremos que la religion separa. La
especulacion es en este caso mucho mas profunda que la religién;
porque el ser pensado de Dios no es como aquel de un objeto exterior.
Dios es un ser intrinseco y espiritual, el pensamiento, la conciencia es el
acto intrinseco y espiritual por eso el ser pensado como Dios es la
afirmacion de lo que Dios es, es la esencia de Dios realizada como acto.



Que Dios sea pensado y sabido es para él esencial y necesario; en
cambio, que tal o cual arbol sea pensado es inesencial e innecesario para
el arbol. Pero ;como es posible que esta necesidad sé6lo exprese una
necesidad subjetiva y no a la vez objetiva? ;Cémo es posible que Dios, si
debe existir para nosotros, deba ser pensado necesariamente, si Dios
mismo, al igual que un trozo de madera, fuera indiferente con respecto al
ser pensado y sabido por nosotros o al no ser pensado y sabido por
nosotros? No, no es posible. Nos vemos obligados a convertir el ser
pensado de Dios en un pensarse a si mismo de Dios. El objetivismo
religioso tiene dos pasivos, dos maneras de ser pensado. Una vez es Dios
pensado por nosotros, otra vez por si mismo. Dios se piensa
independientemente del hecho de que es pensado por nosotros -él tiene
una auto conciencia independiente del hecho de que es pensado por
nosotros-; él tiene una auto conciencia independiente y distinta de
nuestra conciencia. Es esto por cierto también necesario, si Dos es
concebido como una personalidad real; porque la persona real humana se
piensa y es pensada por otro; mi pensar de ella es para ella indiferente y
exterior. Es éste el punto culminante del antropopatismo religioso. Para
librar a Dios de todo lo que es humano y hacerla independiente, se lo
convierte directamente en una persona formal y real, otorgandole la
accioén de pensar y excluyendo de él el ser pensado el cual se atribuye a
otro ser. Esta indiferencia para con nosotros, para nuestro pensamiento,
es el testimonio de una existencia independiente, es decir, exterior y
personal. Por cierto la religion convierte también el ser pensado como
Dios en un pensarse a si mismo de Dios; pero como este proceso sélo
procede desde atras, del fondo de su conciencia, porque Dios es
directamente supuesto como un ser personal y existente en si, su
conciencia solo concibe que los dos aspectos sean indiferentes.

Por lo demas no satisface a la religion la indiferencia de ambos aspectos.
Dios crea, para revelarse; la creacion es la manifestacion de Dios. Y para
las piedras, las plantas y los animales, no hay ningun Dios, sino
solamente para el hombre, por cuya razén también la naturaleza existe
solamente por el hombre: en cambio, el hombre existe por Dios. Dios se
glorifica en el hombre -el hombre es el orgullo de Dios. Por cierto
condécese Dios sin el hombre; pero mientras que no hay otro yo, es
solamente una persona posible e imaginada. Recién al poner algo distinto
de Dios, algo que no sea divino. Dios se hace consciente de si mismo,
pues sabiendo lo que no es Dios, sabe lo que es Dios y conoce la beatitud
de su divinidad. Por tanto, recién creando otro mundo. Dios se ve como
Dios. ;Es Dios omnipotente sin la creacion? No, recién en la creacion
realiza y manifiesta la omnipotencia. ;Qué es una fuerza, una propiedad
que no se muestra, que no actua? ;Qué es una potencia que no hace
nada? ;Qué significa una luz que no ilumina? ¢ Qué una sabiduria que no
sabe nada, es decir, nada real? Pero, ;qué es la omnipotencia?, ¢ qué son
las demas determinaciones divinas, cuando el hombre no existe? EI
hombre no es nada sin Dios, pero tampoco Dios significa algo sin el
hombre (1); porque recién en el hombre Dios se convierte en un objetivo,
se convierte en Dios. Recién las diferentes propiedades del hombre hacen
ver la diferencia, que es la causa de la realidad en Dios. Las propiedades



fisicas del hombre convierten a Dios en un ser fisico, en Dios Padre, que
es el creador de la Naturaleza, o sea, el ser personificado y humanizado
de la Naturaleza (2) -las propiedades intelectuales lo convierten en un ser
intelectual, las morales en un ser moral. La miseria del hombre es el
triunfo de la misericordia divina, el dolor del pecado es la sensaciéon
jubilosa del sentido divino. Vida, fuego, afecto, vienen sélo mediante el
hombre a formar parte de Dios. El se enfurece con el pecador
incorregible: él se alegra del pecador arrepentido. El hombre es el Dios
manifiesto- recién en el hombre el ser divino se realiza y se manifiesta
como tal. En la creacion de la naturaleza Dios sale de si mismo, se pone
en oposicidon a otro ser, pero en el hombre vuelve a si mismo: -el hombre
conoce a Dios, porque Dios se encuentra y se conoce en él sintiéndose
como Dios. Donde no hay apuro, no hay necesidad ni hay sensacion-y
soblo la sensacidén es el conocimiento verdadero. ¢ Quién puede conocer la
misericordia sin necesitarla, o la justica sin la injusticia, la beatitud sin la
miseria? Uno debe sentir lo que es una cosa, de lo contrario no la conoce.
Pero recién en el hombre las propiedades divinas se convierte en
sensaciones, es decir, el hombre es la autosensacion de Dios -es el Dios
sentido, el Dios real: porque las propiedades de Dios sélo son realidades,
cuando se consideran propiedades inventadas por el hombre, como
sensaciones, como determinaciones patolégicas y psicoldégicas. Si la
sensaciéon de la miseria humana fuera de Dios en un ser personalmente
separado de él tampoco habria misericordia en Dios y nosotros
tendriamos nuevamente un ser sin determinaciones, o mas bien nada se
destacaria a Dios por encima del hombre, o que tuviera sin el hombre. Un
ejemplo: Si yo soy un ser bueno y comunicativo -porque bueno es
solamente lo que se entrega, lo que se comunica- lo sé recién cuando se
me ofrece la oportunidad de hacer bien a otro. Recién en el acto de la
comunicacion experimento yo la felicidad de la beneficencia, la alegria de
la liberalidad. Pero ;es esta alegria distinta de la alegria del que recibe?
No. Yo me alegro porque él se alegra, yo siento la miseria del otro, sufro
con él; al aliviar su miseria alivio la mia propia, pues la sensacion de la
miseria es también miseria. La sensacion halagadora del donante es sélo
el reflejo. es la sensacion de la alegria del que recibe. Su alegria es una
sensacion comun, que, por lo tanto, se simboliza también a menudo en
forma exterior, dandose mas las manos o tocandose sus labios. Lo
mismo sucede aqui. Asi como la sensacion de la miseria humana es
humana, asi también la sensacion de la misericordia divina es una
sensacion humana. Sélo el sentimiento de la necesidad es la sensacion
de la beatitud. Donde no existe la una no existe tampoco la otra. Ambas
son inseparables -inseparable es la sensacién de Dios como Dios y la
sensaciéon del hombre como hombre-; inseparable es el autoconocimiento
de Dios del conocimiento del hombre. Dios es solamente Dios en el ser
humano -sélo en la fuerza distintiva del hombre, sélo en la duplicidad
intrinseca del ser humano. Asi, por ejemplo, la misericordia es sentida
como yo, como fuerza, es decir, como algo especial, sé6lo por su
contrario. Dios es Dios -sélo por aquello que no es Dios sélo en la
diferencia de su contrario. Nosotros poseemos también el secreto de la
doctrina de J. Bohme. Sélo debe observarse que J. Bohme, como mistico
y tedlogo, separa las sensaciones del hombre -por lo menos en su



imaginacion- de las sensaciones en que se realiza el ser divino,
convirtiéndose de la nada en algo, o sea en un ser cualitativo, poniendo
estas ultimas fuera del hombre y objetivandolas en forma de cualidades
naturales, pero de tal forma que estas cualidades soélo representan las
impresiones que recibe su algo. Ademas, no debe olvidarse que aquello
que la conciencia empiricamente religiosa pone con la creacion real de la
naturaleza del hombre, la conciencia mistica ya la coloca antes de la
creacion en el Dios premundial, pero anulando con ello la importancia de
la creacién. Porque, si Dios ya tiene su otro yo detras de si, no lo necesita
tener delante suyo; si Dios ya tiene en si lo que no es Dios, entonces ya
no necesita, para ser Dios, lo que no es Dios. La creacién del mundo real
es en este caso un verdadero lujo o mas bien una verdadera
imposibilidad; porque este Dios no llega a la realidad debido a las
realidades ya existentes; porque ya esta tan cargado de mundos y de
cosas terrenales, que la existencia y la creacién del mundo real sélo
podria explicarse por una indigestion del estomago de Dios. Esto vale
especialmente para el Dios descripto por Schelling, el cual, aunque se ha
compuesto de innumerables potencias, queda, sin embargo, en Dios
impotente. Mucho mas razonable es sin embargo la conciencia
empiricamente religiosa, la que hace manifestarse a Dios como Dios
recién con el hombre real, y con la naturaleza real, siendo en
consecuencia el hombre solamente hecho para la alabanza y la gloria de
Dios. Vale decir: el hombre es la boca de Dios, que articula y acentua las
cualidades divinas como sensaciones humanas. Dios quiere ser alabado.
¢Por qué? Porque la sensaciéon del hombre para Dios es la autosensacion
de Dios. Pero sin embargo la conciencia religiosa separa estos dos lados
inseparables haciendo de Dios y el hombre existencias independientes,
mediante la idea de la personalidad. La especulaciéon de Hegel identifica
estos dos aspectos, pero de tal manera que la antigua contradiccion
queda todavia. Por lo tanto, es solamente la ejecuciéon consecuente, la
perfeccion de una verdad religosa. La multitud de sabios estaba tan
cegada en su odio contra Hegel, que no se dio cuenta de que su doctrina,
por lo menos en esta relacién, no contradice a la relaciéon, a no ser en el
sentido de la idea expresada y desarrollada que puede contradecir a una
imaginacion inconsecuente e inexpresada, pero que en el fondo dice lo
mismo.

Pero si, como dice la doctrina de Hegel, la conciencia del hombre con
respecto a Dios, es la autoconciencia de Dios, entonces es, pues, la
conciencia humana ya de por si una conciencia divina. ¢;Por qué
conviertes tu entonces la conciencia del hombre en algo extrano para él,
haciéndole en la autoconciencia un ser diferente de él? ¢Por qué
atribuyes tu a Dios el ser y al hombre solamente la conciencia? ¢;Acaso
tiene Dios su conciencia en el hombre y el hombre su ser en Dios? ¢Es la
ciencia del hombre sobre Dios la ciencia de Dios sobre si mismo? jQué
contradiccién, que duplicidad! Invierte el orden y tendras la verdad: la
ciencia de Dios es la ciencia del hombre, de si mismo, de su propio ser.
Sélo la unidad del ser y de la conciencia es la verdad. Donde hay
conciencia de Dios hay también la esencia de Dios -luego ambas se
encuentran en el hombre; en la esencia de Dios sé6lo tu propio ser se



convierte en un objeto de ti y sélo se presenta asi delante de tu
conciencia lo que se esconde detras de ella. Si las determinaciones del
ser divino son humanas, entonces son, pues, las determinaciones
humanas de naturaleza divina.

Sélo asi obtenemos la verdadera y satisfactoria unidad del Ser Divino y
humano. La unidad del ser humano consigo mismo no sera cuando ya no
tengamos una filosofia de las religiones o una teologia distinta de la
psicologia o de la antropologia, sino cuando en la misma antropologia
encontremos la teologia. El fondo de toda la identidad, que no es
verdaderamente idéntica, es duplicidad, es separacion en dos que
destruye la unidad, o que, por lo menos, deberia destruirla. Cada unidad
de esta clase es una contradiccion consigo misma y con la inteligencia
-es una mediocridad, es una fantasia, un error, una desviacion, pero que
parece ser tanto mas profunda como mas desviada es y falta de verdad.

Notas

(1) Dios no quiere ser tampoco sin nosotros como nosotros sin El. (Sermones de varios
doctores, ate., pag. 16). Ver sobre este tépico también Strauss, Doctrina cristiana, tomo |,
parr. 47 y la Teologia alemana, capitulo 49.

(2) Esta vida temporal y pasajera, es decir, esta vida natural, la tenemos por Dios, quien
es el Omnipotente creador del cielo y de la tierra. Pero la vida eterna e imperecedera la
tenemos por la pasion y resurreccion de Nuestro Senor Jesucristo ... Jesucristo es un
sefior sobre aquella vida, Lutero. (XVI, T., pag. 459).



CAPITULO VIGECIMO
QUINTO

La contradiccion en la Trinidad

La religion o mas bien la teologia, no solamente objetiviza el ser humano
como divino, como ser personal, sino que presenta también Ilas
determinaciones fundamentales, o mas bien las diferencias
fundamentales de los mismos como personas. Por eso la Trinidad en un
principio no es otra cosa sino el concepto de las diferencias
fundamentales que el hombre percibe en la esencia del hombre. Segun el
modo como se percibe esta esencia, difieren también las diferencias
fundamentales en que se basa la Trinidad. Pero, como ya se ha dicho, las
diferencias de un mismo ser humano son presentadas como substancias,
como personas divinas. Y en el hecho de que ellas son esencias,
hipéstasis, sujetos en Dios, se basa la diferencia entre estas
determinaciones tales como se encuentran en Dios, y las mismas
determinaciones tales como se encuentran en el hombre, a raiz de la ley
expresa de que en la representacion de la personalidad humana se
enajena sus propias determinaciones. Pero la personalidad de Dios sélo



existe en Ila fuerza imaginativa; por eso las determinaciones
fundamentales son también aqui sélo para la imaginacion personas e
hipostasis: en cambio, para la inteligencia s6lo son determinaciones. La
Trinidad es la contradiccion del politeismo y del monoteismo, de fantasia
e inteligencia, de imaginacién y realidad. La fantasia es la Trinidad, la
inteligencia es la unidad de las personas. Segun la inteligencia, las
personas diferenciadas sélo son diferencias: segun la fantasia, las
diferencias son personas diferenciadas -por lo tanto anulan la unidad de
la esencia divina. Para la inteligencia, las personas divinas son
fantasmas; para la imaginacion son esenciales. La Trinidad exige del
hombre que piense lo contrario de lo que se imagina, e imaginarse lo
contrario de lo que uno piensa -considerando a fantasmas como seres (1).

Son tres personas, pero no se diferencian esencialmente. Tres personas,
pero una esencia. Hasta aqui todo sucede en forma natural. Nosotros
pensamos tres y hasta mas personas que son idénticas en la esencia. De
la misma manera, los hombres nos diferenciamos mediante diferencias
personales: pero en la cosa principal, en la esencia, en la humanidad,
somos una misma cosa. Y esta identificacion la hace no solamente la
inteligencia, sino también el sentimiento. Aquel individuo es hombre
como nosotros; en este sentimiento desaparecen todas las demas
diferencias -ricos o pobres, inteligentes o no inteligentes, culpables o
inculpables, todos somos iguales. El sentimiento de la condicion, de la
participacion, es por lo tanto, un sentimiento substancial, esencial y
filosofico. Pero las tres o mas personas humanas existen las unas fuera
de las otras, tienen una existencia separada, aunque manifiesten la
unidad de la esencia mediante un amor tierno. Mediante el amor fundan
una persona moral; pero guardan una existencia fisica separada. Por mas
que quieran la una y la otra, por mas que no puedan prescindir la una de
la otra, cada persona tiene, sin embargo, una existencia formalmente
separada. La existencia en si y la existencia separada de otras cosas son
caracteristicas esenciales de una persona, de una substancia. La cosa es
muy diferente en Dios y lo es necesariamente porque lo que en el hombre
es algo distinto, en Dios es lo mismo, pero con el postulado de que debe
ser algo distinto. Pues las tres personas en Dios no tienen ninguna
existencia la una fuera de la otra; porque de lo contrario habria, en el cielo
de la dogmatica cristiana, aunque no tantos dioses como en el Olimpo,
por lo menos tres personas divinas en forma individual, es decir, tres
dioses. Los dioses del Olimpo tienen la caracteristica de la personalidad
real en su individualidad; ellas coinciden en la esencia, en la divinidad,
pero cada una era Dios por si sola; eran verdaderas personas divinas-. En
cambio, las tres personas cristianas en Dios, sélo son personas
imaginadas, pretendidas -por cierto son personas distintas de las
personas reales, precisamente porque son solamente personajes
imaginados y aparentes, pero a la vez quieren y deben ser personas
reales. El momento caracteristico de la realidad personal, o sea el
alimento politeistico, esta destruido, negado como divino. Pero
precisamente por esta negacion, la personalidad de las otras personas se
convierte en una apariencia de la imaginacion. Sélo en la verdad del plural
encuéntrase la verdad de las personas. Las tres personas cristianas no



son tres dioses -por lo menos no deberian serlo- sino un solo Dios. Las
tres personas no terminan como era de esperar en un plural, sino en un
singular; no son s6lo una misma cosa -por esto lo son también los dioses
del politeismo- sino también a la vez a la existencia; la unidad es la forma
de la existencia de Dios. Tres son uno solo; el plural es un singular. Dios
es un ser personal que consta de tres personas (2).

Luego, las tres personas son solamente fantasmas a los ojos de la
inteligencia; pues las condiciones o determinaciones que debieran
comprobar su personalidad, son anuladas por el mandamiento del
monoteismo. La unidad niega la personalidad; la independencia de las
personas sucumbe a la independencia de la unidad; son solamente
relaciones. El Hijo no es sin el Padre, el Padre no es sin el Hijo, el Espiritu
Santo que de por si destruye la simetria, no expresa otra cosa sino la
relacion que tienen los dos primeros entre si. Pero las personas divinas
se diferencian soélo por lo que se refieren la una a la otra. Lo esencial del
Padre como persona, es que él es Padre, lo del Hijo que él es Hijo. Lo que
es el Padre fuera de su paternidad, no se refiere a su personalidad; en
esto es Dios y como Dios es idéntico con el Hijo como Dios. Por eso se
dice: Dios Padre, Dios Espiritu Santo. Dios es igual y lo mismo en las tres
personas. Otro es el Padre, otro es el Hijo, otro es el Espiritu Santo; pero
no como otra cosa, sino como aquello que es el Padre; es también el Hijo
y el Espiritu Santo, es decir, hay diferentes personas, pero sin diferencia
de la esencia. La personalidad se refiere por lo tanto a la relaciéon de la
paternidad, o sea, que el concepto de la persona es aqui solamente un
concepto relativo, el concepto de una relacion. El hombre, como padre, es
precisamente en eso dependiente de que es padre, pues no lo es sin el
hijo; mediante la paternidad el hombre se rebaja en un ser relativo,
dependiente e impersonal. Es ante todo necesario no dejarse enganar por
estas relaciones tales como existen en realidad en el hombre. El padre
humano es, fuera de su paternidad, todavia un ser independiente y
personal; tiene por lo menos una existencia en si formal, una existencia
fuera de su hijo; no es solamente padre con exclusion de todos los demas
predicados de un ser real y personal. La paternidad es una relacién que el
hombre pervertido hasta puede convertir en una relaciéon exterior que no
afecte su ser personal. Pero en Dios Padre no hay ninguna diferencia
entre Dios Padre y Dios Hijo como Dios; sélo la paternidad abstracta
fundamenta su personalidad, su diferencia con respecto al Hijo, cuya
personalidad es también solamente fundada por la abstracta filiacion.

Pero a la vez se dice que estas relaciones no son solamente relaciones y
dependencias, sino personas, seres, substancias reales. Luego se afirma
nuevamente la verdad del plural, la verdad del politeismo (3) y la verdad
del monoteismo se niega. De este modo se disuelve también en el santo
misterio de la Trinidad -en cuanto debe presentar una verdad distinta del
ser humano, todo en engafos, fantasmas, contradicciones y sofismas.

Notas



(1) Es raro de observar que la filosofia religiosa especulativa quiere proteger a la
trinidad contra la inteligencia atea, y, sin embargo, le quita a esa, trinidad el alma y el
corazén al declarar que la relacion entre el Padre y el Hijo sélo seria una imagen
inadecuada sacada de la vida organica. Realmente, si fuera permitido, o si se quisiera
permitir a las religiones limitadas, todos los ardides de arbitrariedad cabalistica que
emplean los filosofos religiosos especulativos en favor de la religion absoluta, no seria
dificil tornear hasta de los cuernos del Apis egipcio la caja de Pandora de la dogmatica
cristiana. No se precisaria para ello otra cosa sino separar la inteligencia de la razén
especulativa. Una separacion que se presta para justificar cualquier tonteria.

(2) La unidad no tiene el significado del género ni del numero sino que es una. (Ver
Agustin y Petrus Lomb., lib. I, dist. 19, c. 7,8, 9). Luego los tres que son uno y que son
ligados por la ligadura inconcebible de la divinidad, que los une de un modo inenarrable
son un solo Dios, Patrull. (L. I., c. C. 6). ¢ Cémo puede la inteligencia admitir o crear que
tres son uno y uno tres?, Lutero. (T. XIV, pag. 13).

(3) Si el Padre es Dios y el Hijo es Dios y el Espiritu Santo es Dios, ;por qué no se les
llama tres dioses? Escuchad lo que San Agustin contesta a esta pregunta: Si yo dijera
tres dioses contradiria a la Escritura, que dice: oye Israel: tu Dios es un solo Dios. Por
eso preferimos decir tres personas que tres dioses, porque esto no contradice a la
Sagrada Escritura. (Petrus, L. 1, dist. 23, c. 3). jCuanto se apoyaba, pues, el catolicismo
en la Sagrada Escritura!

CAPITULO VIGECIMO
SEXTO

LLa contradiccion en los sacramentos

Asi como se disuelve la esencia objetiva de la religion, la esencia de Dios,
asi se disuelve, por razones faciles de comprender, la esencia subjetiva
de la religiéon en una serie de contradicciones.

Los momentos subjetivos y esenciales de la religiéon, son, por un lado, la
fe y el amor, y por el otro, en cuanto la religion se presenta como un culto
exterior, los sacramentos del bautismo y de la cena. El sacramento de la
fe es el bautismo, el sacramento del amor es la cena. En el sentido propio
de la palabra sélo hay dos sacramentos, como hay dos momentos
subjetivos y esenciales de la religén: la fe y el amor; porque la esperanza
es solamente la fe con respecto al futuro; por eso sélo se convierte en un
momento esencial, cometiendo el mismo error que se ha cometido al
establecer la persona del Espiritu Santo.

La unidad de los sacramentos con la esencia caracteristica de la religén,
se hace notar por el hecho de que las bases de los mismos son cosas



naturales, a las cuales, empero, se atribuye un significado y un efecto
contradictorios a su naturaleza. Asi, el sujeto o la materia del bautismo es
el agua, el agua comun y natural, como asimismo la materia de la religién
es nuestro propio ser natural. Pero asi como nuestros propio ser nos es
quitado y enajenado por la religion, asi también el agua del bautismo es a
la vez un agua muy diferente del agua comun; porque no tiene una fuerza
fisica, sino hiperfisica: pues es el bafo del renacimiento, depura al
hombre del lodo del pecado original, expulsa al diablo innato y reconcilia
con Dios. Es por lo tanto sélo en apariencia un agua natural: en realidad,
es un agua sobrenatural. En otras palabras, el agua del bautismo tiene
efectos sobrenaturales y aunque obra en forma sobrenatural, es de una
esencia sobrenatural, pero sélo en la imaginacién.

Pero a la vez la materia del bautismo debe ser agua natural. El bautismo
no tiene validez, en efecto, si no ha sido realizado con agua. Luego, la
cualidad natural tiene también en si misma un valor y significado, porque
sb6lo con el agua, y con ninguna otra materia, se une el efecto
sobrenatural del bautismo de una manera sobrenatural. Dios, debido a su
omnipotencia, podria de por si lograr el mismo efecto a cualquier otra
cosa. Pero no lo hace; se acomoda a la cualidad natural;, él elige una
materia semejante y correspondiente a su efecto. Por eso no se rechaza la
parte natural por completo; mas bien queda siempre todavia cierta
analogia, un resto de la naturaleza. El vino representa la sangre; el pan, la
carne (1). También el milagro se acomoda a las semejanzas: transforma
agua en vino o en sangre, una especie en la otra, manteniéndose el
concepto indeterminado de la especie del liquido. Asi también en nuestro
caso. El agua es el liquido mas puro, claro y transparente; debido a esto
su cualidad es la imagen de la esencia inmaculada del espiritu divino. En
una palabra, el agua tiene por si misma como agua un significado; debido
a esta su calidad natural es consagrada y erigida como 6rgano o medio
del Espiritu Santo. Asi el bautismo tiene un hermoso y profundo sentido
natural. Pero este hermoso sentido en seguida se pierde, pues se atribuye
al agua un efecto que excede su esencia, un efecto que soélo tiene
mediante la fuerza sobrenatural del Espiritu Santo, no por si misma. La
cualidad natural es entonces nuevamente indiferente: quien convierte
agua en vino, puede ligar arbitrariamente con cualquier substancia los
efectos del agua del bautismo.

Por eso el bautismo no puede concebirse sin el concepto del milagro. El
bautismo es un milagro. La misma fuerza que ha hecho los milagros y ha
transformado, debido a su poder demostrativo en favor de la divinidad de
Cristo, a judios y paganos en cristianos, la misma fuerza ha instituido
obrando en él. Con milagros empezé el cristianismo, con milagros
continia. Si alguien quisiera negar la fuerza milagrosa del bautismo,
debera negar también los milagros en general. El agua milagrosa del
bautismo tiene su fuente natural en el agua, que en las bodas de Canaan
fue transformada en vino.

La fe que sobreviene por los milagros, no depende de mi, de mi actividad
propia, de la libertad, de la fuerza intelectual convincente. Un milagro que



se realiza delante de mis ojos lo debo creer, a no ser que yo sea
absolutamente ateo. El milagro me impone la fe en la divinidad de la cual
procede (2). Por cierto supone en determinados casos una fe alli donde se
presenta como un premio, pero aparte de estos casos no exige una fe
real, sino mas bien un sentido creyente, una disposicion, prontitud,
dedicacion, en oposicion al sentido maligno de los fariseos. Pues el
milagro debe demostrar que aquel que lo produce realmente es lo que
pretende ser. Recién la fe fundada en el milagro es una fe comprobada,
fundada y objetiva. La fe que supone el milagro es solamente una fe en el
Mesias, no en Cristo en general; pero la fe que dice que este hombre aqui
sea Cristo, esta fe -y es ella la cosa principal- la causa el milagro. Por lo
demas, no es tampoco necesaria la suposicion de esta fe indeterminada.
Innumerables hombres fueron creyentes mediante el milagro; luego el
milagro era la causa de su fe. Ror eso, si los milagros no contradicen al
cristianismo -y cémo podrian contradecide?-, entonces tampoco
contradicen al efecto milagroso del bautismo. Al contrario, es necesario
atribuir al bautismo un significado sobrenatural si se le quiere dar un
significado cristiano. San Pablo fue convertido mediante una aparicién
repentina y milagrosa, cuando todavia odiaba de todo corazén a los
cristianos. El cristianismo lo vencié a la fuerza. No se puede objetar que
en otro hombre esta operacion no hubiera tenido el mismo éxito, que por
lo tanto el efecto del mismo deberia ser atribuido finalmente al mismo San
Pablo. Porque si los demas hubieran tenido la misma aparicién, se
habrian convertido en cristianos seguramente de la misma manera que
Pablo. Pues la gracia divina es omnipotente. La incrediludad y la
inconvertibilidad de los fariseos no es ningun argumento en contra; pues
precisamente a ellos se les quité la gracia. El Mesias debia ser,
necesariamente, y por decreto divino, traicionado, maltratado vy
crucificado. Luego debieron haber individuos que lo maltrataran y lo
crucificaran; luego, debid privarse de la gracia divina a esos individuos.
Por cierto no les fue quitada enteramente esa gracia, no sélo para
aumentar su culpa, sino también para no convertirlos. { Co6mo habria sido
posible resistir a la voluntad de Dios, suponiéndose por cierto que se
trataba de una voluntad real y no de un solo querer? Pablo mismo
atribuye su conversién enteramente a la gracia divina y reconoce que él
mismo no tienen ningun mérito en esta conversion (3). Exactamente. Pues
el no resistir a la gracia divina significa aceptar la gracia divina. Dejar que
obre es ya una cosa buena, luego es un efecto de la gracia del Espiritu
Santo. No hay ningun error mas grande que querer conciliar el milagro
con la libertad de la doctrina y la libertad de la idea o la gracia con la
libertad de la voluntad. La religion separa la esencia del hombre, de él
mismo. La actividad, la gracia de Dios es la actividad propia pero
desinteresada del hombre, es una voluntad libre, objetivada (4).

Pero la inconsecuencia mas grande, si se quiere tomar la experiencia, es
que los hombres, por el bautismo, no son santificados ni transformados,
como un argumento contra la fe en un efecto sobrenatural del bautismo,
como lo han hecho tedlogos racional-ortodoxos (5); porque también los
milagros, también la fuerza objetiva de la oraciéon, asi como todas las
verdades sobrenaturales de la religion, contradicen a la experiencia.



Quien invoca a la experiencia, que renuncie a la fe. Donde la experiencia
es una instancia, alli la fe religiosa y el sentido religioso han
desaparecido. El infiel niega la fuerza objetiva de la oracién sélo porque
contradice a la experiencia; el ateo va mas alla todavia, pues niega hasta
la existencia de Dios porque no la encuentra en la experiencia. La
experiencia intrinseca no es para él ningin argumento en contra; porque
lo que en ti mismo experimentas de la existencia de otro ser, sélo
demuestra, que algo es en ti lo que no eres tu, lo que obra sobre ti en
forma independiente de tu voluntad y de tu conciencia personales, sin
que sepas qué es aquel algo misterioso. Pero la fe es mas fuerte que la
experiencia. Los casos que la contradicen no molestan la fe en sus
creencias; la fe es beata en si misma; sélo tiene ojos para si misma, esta
cerrada para todas las demas cosas fuera de ella.

Por cierto la religion exige, a pesar del punto de vista de su materialismo
mistico, siempre a la vez el momento de la subjetividad, de Ila
espiritualidad; asi también en los sacramentos, pero precisamente en ello
manifiéstase la contradiccidon consigo misma, y esta contradiccion resalta
especialmente en el sacramento de la cena del Seior; porque el bautismo
aprovecha a los nifos, aunque también en él se exige como condiciéon de
su eficacia, el momento espiritual. Pero de una manera rara se ha
colocado este momento en la fe de otras personas, en la fe de los padres
o de sus representantes o de la Iglesia en general (6). El objeto del
sacramento de la cena es, pues, el cuerpo de Cristo, un cuerpo
verdadero; pero le faltan los predicados necesarios de la realidad.
Tenemos aqui nuevamente en un ejemplo claro lo que hemos encontrado
siempre en la esencia de la religion. El objeto o sujeto de la sintaxis
religiosa, es siempre un objeto o sujeto realmente humano o natural; pero
la determinacion precisa, el predicado esencial de este sujeto, es negado.
El sujeto es sensual, pero el predicado es asensual, es decir, contradice
al sujeto. Distingo a un cuerpo real de un cuerpo imaginado sélo por el
hecho de que aquel ejerce sobre mi efectos corporales, efectos no
arbitrarios. Por eso, si el pan fuera el cuerpo real de Dios, deberia
producir su consumo directamente efectos sagrados en mi, no seria
necesario hacer preparaciones especiales, tener un espiritu santo. Si yo
como una manzana, la manzana me da por si sola el gusto de la manzana.
No necesito mas que a lo sumo un estébmago sano, para sentir la manzana
como manzana. Los catélicos piden por parte del cuerpo sélo el ayuno
como condicion para tomar la cena del Seior. Esto basta. Con mis labios
toco el cuerpo de Cristo, lo rompo con mis dientes, y mediante mi
esofago lo llevo al estbmago; asimila al cuerpo no espiritualmente sino
corporalmente (7). ¢Por qué entonces sus efectos no deben ser
corporales? ;Por qué ese cuerpo que es a la vez corporal pero también
de una esencia celestial y sobrenatural, no debe producir en mi efectos
corporales, y sin embargo, a la vez sobrenaturales y santos? Si recién mi
espiritu, mi fe, transforma el cuerpo de Cristo en un cuerpo sagrado para
mi, transformando el pan seco en una substancia pneumatica animal,
épara qué necesita entonces una cosa exterior? Pues en este caso soy yo
mismo quien produce el efecto del cuerpo sobre mi, o sea su realidad;
soy afectado por mi mismo. ;Dénde quedan entonces la fuerza y la



verdad objetivas? Quien indignamente participa en la cena del Sefor, no
tiene otra cosa sino el consumo material del pan y el vino. Quien no trae
nada, no lleva nada. La diferencia esencial entre este pan y un pan comun
y natural, descansa, por eso soélo, en la diferencia que hay entre el espiritu
del que va a la mesa del Seior y el espiritu del que va a otra mesa
cualquiera. EI que come o bebe indignamente, come y bebe para su
propia condenacién, porque no distingue el cuerpo del Sefior de una
comida vulgar. (8). Pero este espiritu sé6lo depende del significado que yo
dé a este pan. Si tiene para mi el significado de que no es pan, sino el
cuerpo de Cristo, entonces tampoco tiene el efecto de un pan vulgar. En
el significado yace el efecto; yo no como para saciarme; por eso como
solamente una pequeia cantidad. Luego, con respecto a la cantidad, que
juega un papel esencial en todo otro consumo material, se anula
exteriormente el significado de un pan comun.

Pero este significado sé6lo existe en la fantasia; segun los sentidos el vino
queda vino, y el pan queda pan. Los escolasticos salvaron esta dificultad
con la distincion precisa de substancias y accidentes. Todos los
accidentes que constituyen la naturaleza de pan y de vino existen todavia;
séblo lo que constituye la esencia de estos accidentes es transformado en
carne y sangre. Pero todas esas propiedades juntas, esa unidad es la
misma substancia. ; Qué es vino y pan si se les quita las propiedades que
los convierten en lo que son? Son una nada. Por eso, carne y sangre no
tienen ninguna existencia objetiva; de lo contrario deberian ser también
un objeto perceptible para los sentidos infieles. Al contrario: los testigos
unicamente validos de una existencia objetiva -el gusto, el olfato, el tacto,
la vista, hablan al unisono sélo de la realidad de pan y de vino. Vino y pan
son en realidad substancias naturales, pero en la imaginacion
substancias divinas.

La fe es el poder de la fuerza imaginativa, que convierte la realidad en
irrealidad, y la irrealidad en realidad; es la contradicciéon directa con la
verdad de los sentidos, es la verdad de la razén. La fe niega lo que afirma
la razén y afirma lo que ella niega (9). El secreto de la cena es el secreto
de la fe (10) -por eso la consumacion de la cena es el momento mas
sublime, mas encantador y embriagador del alma creyente. La
destruccion de la verdad fria, de la verdad real, del mundo y de la razén
objetivos -una destruccién que constituye la esencia de la fe- alcanza en
la cena del Senor su culminacioén, porque aqui la fe destruye un objetivo
directamente presente, evidente e indudable, sosteniendo que no existe lo
que segun el testimonio de la razén y de los sentidos existe. Sostiene que
es solamente apariencia de que sea pan, en realidad es carne. La tesis de
los escolasticos expresa: es pan segun los accidentes, es carne segun la
substancia, es solamente la expresion ideada y abstracta de lo que
supone y expresa la fe, y no tiene otro sentido que éste: segun la
apariencia y para los sentidos es aquello pan y en realidad es carne. Por
eso, donde la fuerza imaginativa de la fe ha adquirido un poder tal sobre
los sentidos de la inteligencia, que hasta niega la verdad inequivoca y
mas evidente de los sentidos, alli uno no debe asombrarse si los fieles se
exaltan a si mismos hasta un grado tal que en realidad vieron correr



sangre en lugar de vino. Tales ejemplos los tiene el catolicismo. Poco se
precisa para percibir con los sentidos fuera de si lo que se supone en la
fe y en la imaginacién como una realidad.

Mientras que la fe en el misterio de la cena del Sefior dominaba a la
humanidad como una verdad santa y hasta como la verdad santisima y
mas sublime, el principio dominante de la humanidad era la fuerza
imaginativa. Todas las caracteristicas que difieren entre la realidad y la
irrealidad, la razén y la sinrazéon, habian desaparecido; todo lo que uno
podia imaginarse, se consideraba como una realidad real. La religion
santificaba cada contradiccion con la inteligencia, con la naturaleza de las
cosas. No os burléis de las preguntas estupidas de los escolasticos. Eran
consecuencias necesarias de la fe. Lo que solamente es un objeto del
sentimiento, era objeto de la inteligencia; lo que contradice a la
inteligencia, se consideraba como si no la contradijera. Era esta la
contradiccién fundamental de la escolastica de donde salieron todas las
demas contradicciones. No es de especial importancia, si yo creo en la
doctrina protestante o catdlica con respecto a la cena del Senor. La
diferencia solamente consiste en que, segun el protestantismo, carne y
sangre de Cristo recién en la lengua o sea en el acto de la consumicion
(11) se unen de una manera milagrosa con pan y vino; en cambio, segun
el catolicismo, esto sucede ya antes de la consumacién, mediante el
poder del sacerdote, el cual aqui, sin embargo, sé6lo obra en nombre del
Omnipotente, transformando pan y vino realmente en cuerpo y sangre de
Cristo. El protestante solo escapa prudentemente a una explicacion
determinada; no se expone en forma tan clara como la ingenuidad
piadosa y acritica del catolicismo, cuyo Dios, como una cosa visible,
puede ser comido hasta por un ratén; el cual en tal caso da alojamiento a
su Dios, y éste ya no puede escaparle. El protestante, lo mismo que el
catolico, cree comer, en pan y vino, realmente carne y sangre de Cristo.
En muy poco diferian especialmente al comienzo los protestantes de los
catolicos en esta dpctrina. Asi por ejemplo en Ansbach se origind un
litigio sobre la cuestion de: Si el cuerpo de Cristo llegaria también hasta
el estomago, si seria digerido como las demas comidas y si, por lo tanto,
podria ser también echado por el camino natural (12).

Pero aunque la fuerza imaginativa de la fe convierte la existencia objetiva
en una mera apariencia, la existencia imaginada en verdad y realidad, es
de por si, o sea segun la verdad, lo realmente objetivo sélo una materia
natural. Hasta la hostia en el caliz del sacerdote catélico, sélo en la fe es
un cuerpo divino; siendo aquella cosa visible y externa en que transforma
el ser divino, sélo un objeto de la fe; pues el cuerpo aqui tampoco es
visible como cuerpo, ni es tangible ni puede sentirse como tal. Esto
significa: el pan es sé6lo seguin el significado carne. Por cierto tiene para
la fe este significado el sentido de una existencia real -asi como en
general en el éxtasis del amor algo que significa se convierte en el objeto
significado- no debe significar carne, sino cerdo. Pero esta existencia no
es, pues, ninguna existencia carnal; es sélo una existencia creada,
representada, imaginada, es decir, sélo tiene el valor y la cualidad de un
significado (13). Una cosa que para mi tiene un significado especial es



otra en mi imaginacion que en la realidad. Lo que significa no es aquello
que es significado. Lo que es, es objeto de los sentidos; lo que significa,
sblo existe en mi imaginacion; la fantasia, es sélo para mi, no para los
demas, no existe objetivamente. Asi también aqui. Por eso Zwingli dice
que la cena del Senor sélo tiene un significado subjetivo, y al decir esto
ha dicho lo mismo que los demas; sé6lo destruyé la ilusion de la fuerza
imaginativa religiosa; porque la existencia en la cena del Sefior es sélo
una imaginacion, pero con la imaginacién de que no es imaginacion.

Zwingli ha expresado sencillamente, prosaicamente y racionalisticamente
-y por eso en forma brutal- lo que los demas dijeron mistica e
indirectamente, confesando ellos (14) que sélo de la mentalidad digna, o
sea de la fe, depende la eficacia de la cena del Sefor. Quiere decir que
soblo para aquel pan y vino son carne y sangre del Seinor, y hasta el mismo
Seiior, para quien tienen el significado sobrenatural del cuerpo divino;
porque sélo de ello depende el afecto religioso (15).

Pero si la cena del Seior no opera nada por si misma, si en consecuencia
es una nada -porque solo existe lo que obra- sin la mentalidad
correspondiente, sin la fe, entonces tiene toda su importancia inicamente
en esta fe: todo el acontecimiento se desarrolla en los sentimientos.
Aunque la imaginacion de que yo recibo al cuerpo real del Sefior tenga un
influjo sobre el alma religiosa, hay que decir que esta imaginaciéon a su
vez sale del alma; sélo efectia sentimientos piadosos porque ella misma
es una imaginacion piadosa. Luego, también en este caso el sujeto
religioso es efectuado y determinado por si mismo, como si fuera por otro
ser mediante la imaginacion de un objeto imaginado. Yo podria, por lo
tanto, también, sin la intervencion de vino y de pan, y sin ninguna clase
de ceremonias eclesiasticas, en mi mismo, es decir; en la imaginacion,
realizar el acto de la cena del Seior. Hay innumerables poesias piadosas
cuya unica materia es la sangre de Cristo. Tendriamos entonces en ellas
una celebracion de la cena del Sefior muy poética. En la imaginacién viva
del Cristo que sufre y derrama su sangre, se une el alma con él; aqui el
alma se embarga en entusiasmo poético tomando la sangre pura e
inmaculada no mezclada con la materia contradictoria y sensitiva: aqui no
se introduce ningun objeto que estorbe entre la imaginacién de la sangre
y la sangre misma.

Pero aunque la cena del Seior, en general el sacramento es una nada sin
los sentimientos, sin la fe, la religion sin embargo, representa el
sacramento como algo que existe en si, como algo real y exterior, que
difiere de la esencia humana, de manera que en la conciencia religiosa la
cosa verdadera, la fe, los sentimientos, sélo se convierten en una cosa
secundaria, en una condicion, mientras que la cosa imaginada y supuesta
se convierte en cosa principal. Y las consecuencias necesarias e
inevitables de este materialismo religioso, de esta subordinacién de lo
humano bajo lo supuesto divino, de lo subjetivo bajo lo que se cree
objetivo, de la verdad bajo la imaginacién, de la moral bajo la religién -las
consecuencias necesarias, digo, son la credulidad y la inmoralidad.
Credulidad porque se liga con un objeto un efecto que no se encuentra en



la naturaleza del mismo, porque una cosa no debe ser lo que es en la
verdad, porque la pura imaginacion se da por realidad; inmoralidad
porque necesariamente en los sentimientos se separa la santidad de la
accion como de la moralidad, el consumo del sacramento se convierte en
un acto santo y santificador también, independientemente de los
sentimientos. Asi, por lo menos, se presenta este asunto en la practica,
que no sabe nada de los sofismas de la teologia. Asi como por la religion
se pone en contradiccion con la inteligencia, por lo mismo se coloca
también siempre en contradiccion con el sentido moral. Sélo con el
sentido de la verdad esta dado también el sentido para lo que es bueno.
La maldad de la inteligencia es también siempre una maldad del corazén.
Quien engafa a su inteligencia, no tiene tampoco un corazén veraz y
honrado; el sofisma echa a perder a todo el hombre. Pero la doctrina de la
cena del Seior, es sofisma. Con la verdad de la convicciéon se expresa la
mentira de la presencia corporal de Dios; y, por otro lado, con la verdad
de la existencia objetiva se expresa la mentira y la no necesidad de tener
conviccion.

Notas

(1) El sacramento tiene una semejanza con el objeto cuyo simbolo es. (Petrus, Lomb. lib.
IV, dist. 1, c. I).

(2) Con respecto a la persona que hace milagros es, por cierto, la fe (la confianza en la
ayuda de Dios) la causa efectiva del milagro. (Ver por ejemplo Mat. 17, 20; Historia de los
apostoles 6, 8). Pero con respecto al que ve el milagro -y de éste se trata aqui- es el
milagro la causa efectiva de la fe.

(3) Aqui se ve el milagro de todos los milagros que Cristo ha hecho, convirtiendo a su
maximo enemigo, Lutero. (T. XVI, pag. 560).

(4) Hace gran honor a la inteligencia y a la veracidad de Lutero el hecho de que él,
especialmente en su publicacion contra Erasmo, negaba incondicionalmente la libre
voluntad frente a la gracia divina. E/ nombre voluntad libre -dice Lutero muy bien desde
el punto de vista de la religion- es un titulo y un nombre divino que no corresponden a
nadie sino a la majestad suprema y divina. (T. XIX, pag. 28).

(5) Sin embargo, ya los te6logos antiguos de fe incondicional admitieron que los efectos
del bautismo, por lo menos en esta vida, serian muy limitados. El bautismo no destruye
todo lo que es punible en esta vida, Mezger, Theol. schol., T. IV, pag. 251. Ver también
Petrus, Lomb. lib. IV, dist. 4, C. 4; lib. I, dist. 32, C. I).

(6) Hasta en la ficcion absurda de los luteranos de que los chicos, en el bautismo, creian
ellos mismos, se reduce el momento subjetivo nuevamente a la fe de los demas al
suponer que la fe de los niilos es excitada por Dios mediante la oraci6én de los padrinos
en la fe de la Iglesia Cristiana, Lutero. (T. Xlll, pags. 360-361). Luego, la fe ajena me
ayuda a fin de que yo consiga una fe propia. El mismo. (T. XIV, pag. 37 a).

(7) Esta -dice Lutero- es, en resumen, nuestra opinién: que se come verdaderamente en
y con el pan el cuerpo de Cristo. Luego, que todo lo que hace y lo que sufre el pan, lo
sufre y lo hace el cuerpo de Cristo, que es repartido, comido, destrozado con los dientes



por la unién sacramental. (Plank, Historia del origen de la doctrina protestante, Viii, Bd.,
pag. 369). Por otro lado, Lutero niega que el cuerpo de Cristo, aunque sea corporalmente
consumido, sea con los dientes destrozado y con el vientre digerido como un pedazo de
carne de vaca. (T. XIV, pag. 429). No es de asombrar, porque lo que se consume es un
objeto sin objetividad, un cuerpo sin corporalidad, una carne sin carnosidad, es una
carne espiritual, es decir, que es una carne imaginaria. Sélo quiero observar todavia que
también los protestantes comen la cena del Sefor en el desayuno; pero esto es entre
ellos sélo un uso, no una ley. (Ver Lutero, T. XVIIl, pags. 200-201).

(8) 1. Korinther, 11, 29.

(9) Nosotros vemos la forma del vino y del pan, pero no creemos en la existencia de la
substancia del pan y del vino. En cambio, creemos que la substancia del cuerpo y de la
sangre de Cristo, existe y, sin embargo, no vemos su figura, Divus Bernardus. (Ed. Basit.
1552, pags. 189-191).

(10) Pero todavia en otro sentido muy diferente, que aqui no ha sido explicado, merece
ser mencionado; por lo menos vale lo dicho: en la religiéon, en la fe, es el hombre el
objeto, es decir, el fin de Dios. El hombre tiene por objeto a si mismo en y por Dios. Dios
es el medio de la existencia y de la felicidad humanas. Esta verdad religiosa, como
objeto del culto y como objeto sensible, es la cena del Sefor. En la cena del Sefor el
hombre come a Dios -al creador del cielo y de la tierra- como una comida corporal,
explicando asi por el hecho de comer y de beber en forma real a Dios por un simple
medio de vida del hombre. Aqui el hombre es colocado como el Dios de Dios; luego es la
cena del Seinor la autoconsumicion maxima de la subjetividad humana. También el
protestante convierte, si no por la palabra por lo menos en realidad, a Dioa en una cosa
extrinseca, sometiéndolo a si mismo como un objeto de una consuncion sensible.

(11) No se objete que Cristo dijo estas palabras: Este es mi cuerpo, y que lo haya dicho
antes de que sus discipulos comieran y que por lo tanto el pan ya haya sido el cuerpo de
Cristo antes de ser consumido, Buddeus. L. c. lib. V, c. |, parrs. 13-17). Ver, en cambio, El
concilio Trident. Sessio 13, c. 3, c. 8, Can. 4.

(12) Apologia Melanohthons, Strobel Niirnberg 1783, pag. 127.

(13) Pero si ciertos ilusos creen que esto es simplemente pan y vino, entonces es asi
como creen, y, en consecuencia, comen unicamente pan y vino, Lutero. (T. XIX, pag.
432). Es decir, si tu crees, si te imaginas, si piensas que aquel pan no es pan, sino el
cuerpo de Cristo, entonces tampoco es pan; si no lo crees, tampo lo es. Lo que es para
ti, eso mismo es.

(14) Hasta los mismos catdlicos. El efecto de este sacramento, consumido en forma
digna, es la unién del hombre con Cristo. Concilio Florent. de S. Euchar.

(15) Si el cuerpo es comido en el pan y es consumido corporalmente con fe, entonces
fortifica el alma; por eso es que ella cree que sea el cuerpo de Cristo lo que come la
boca, Lutero. (T. XIX, pag. 433; ver también pag. 205). Porque lo que creemos recibir,
esto recibimos también en verdad. El mismo. (T. XVII, pagina 557).



CAPITULO VIGECIMO
SEPTIMO

La contradiccion entrelafey el amor

Los sacramentos hacen ver la contradiccion entre el idealismo y el
materialismo, y entre el subjetivismo y el objetivismo que constituyen la
esencia mas intrinseca de la religion. Pero los sacramentos no son nada
sin la fe y el amor. Por eso, la contradiccion existente en los sacramentos
no conduce a la contradiccion entre la fe y el amor. La esencia secreta de
la religidon es la esencia del ser divino con el humano, pero la forma de la
religion, o sea la esencia consciente y manifiesta de la misma, es la
diferencia entre aquellos dos seres. Dios es el ser humano, pero la
conciencia lo representa como otro ser distinto. El amor es aquel factor
que manifiesta la esencia oculta de la religién; la fe, en cambio, es aquel
factor que constituye su forma consciente. EI amor identifica al hombre
con Dios y a Dios con el hombre; por eso también identifica al hombre
con el hombre. En cambio, la fe separa a Dios del hombre, y por eso
también al hombre del hombre; porque Dios no es otra cosa sino el
concepto genérico mistico de la humanidad, y por eso la separacion de



Dios de los hombres, significa la separacién del hombre de si mismo, o
sea la disolucion del vinculo comun. Mediante la fe la religion se pone en
contradiccién con la moral. la inteligencia, el sencillo sentido de verdad
del bombre; en cambio, por el amor se opone nuevamente a esta
contradiccidn. La fe aisla a Dios, lo convierte en un ser especial y distinto;
el amor generaliza; convierte a Dios en un ser comuin, cuyo amor es
idéntico con el amor al hombre. La fe desune al hombre en su interior
consigo mismo, y en consecuencia también en el exterior; pero el amor
sana las heridas que produce la fe en el corazén del hombre. La fe
convierte a la fe en Dios en una ley: el amor es libertad, ella ni siquiera
condena al ateo, porque el amor mismo es ateo, pues niega aunque no
sea tedricamente, pero si practicamente, la existencia de un Dios especial
opuesto al hombre.

La fe distingue entre lo que es verdad y lo que es mentira y reclama para
si solamente la verdad. La fe tiene una verdad determinada y especial que
por lo tanto, necesariamente, esta unida con la negaciéon en cuanto a su
contenido. La fe es en su naturaleza exclusiva. Solamente una es la
verdad, solamente uno es Dios, solamente uno al cual pertenece el
monopolio de la filiacion divina; todo lo demas es una nada, es error, es
estupidez. Jehova es el Dios verdadero, todos los demas dioses son
dioses inutiles.

La fe tiene algo especial para si, se apoya en una revelacién especial de
Dios, no ha llegado a lo que tiene por una via comun, no por el camino
que esta abierto para todos los hombres sin diferencia alguna. Lo que a
todos es accesible es algo comun pero que por eso mismo no representa
ningun objeto especial de la fe. Que Dios es el Creador pueden conocerlo
todos los hombres por la naturaleza; pero lo que es este Dios en persona
para si mismo, es una cuestion especial de la gracia, es un contenido de
una fe especial. Por eso mismo, o sea porque ha sido manifestado en
manera especial, también el objeto de esta fe es una fe especial. El Dios
de los cristianos es también el Dios de los paganos; pero, sin embargo,
hay una gran diferencia, la misma diferencia existe entre yo en calidad de
persona amiga para el amigo y entre yo en calidad de persona ajena para
un extrafo que s6lo me conoce desde muy lejos. Dios, como objeto de
los cristianos, es muy distinto objetivamente para los paganos. Los
cristianos conocen a Dios en persona, cara a cara. En cambio, los
paganos saben sobmente -y casi es ésto una concesion demasiado
grande- lo que es Dios, pero no quién es Dios. Por eso los paganos se
dedicaron también a la idolatria. La igualdad de los cristianos y de los
paganos ante Dios es, por lo tanto, una igualdad muy vaga; lo que tienen
los paganos de comun con los cristianos y viceversa -si es que queremos
ser tan liberales para establecer algo que tengan en comun-, no es lo
cristiano propiamente dicho, ni es lo que constituye la fe. En lo que los
cristianos son cristianos, en eso no son precisamente diferentes de los
paganos (1); pero lo son por su conocimiento especial de Dios; luego, su
distintivo caracteristico es Dios. La caracteristica especial es la sal que da
recién el gusto para el ser comun. Un ser es lo que es, por lo que es
especialmente; sélo quien me conoce en forma especial y personal, me



conoce verdaderamente. Luego, el Dios especial, el Dios personal, éste es
Dios, éste es desconocido tanto para los paganos como para los infieles
en general, pero no para los cristianos. Por cierto, esta él destinado
también a los paganos, pero en forma indirecta, sélo cuando ellos dejan
de ser paganos, cuando se convierten en cristianos. La fe limita y
embrutece al hombre: le quita la libertad y la capacidad de apreciar
debidamente lo que es distinto de él. La fe esta limitada a si misma. El
dogmatico filos6fico y en general cientifico, se limita debido a la
determinacion exacta de su sistema. Pero esta limitacion tedrica tiene,
por mas ligada e ilimitada que sea, un caracter libre, porque de por si el
terreno de la teoria es libre dado que aqui solamente deciden el objeto, la
causa, la inteligencia. Pero la fe hace especialmente de su causa un
objeto de la conciencia, del interés, del instinto de felicidad; porque su
objeto mismo es un ser especial, personal, que requiere el
reconocimiento, y que de este reconocimiento hace depender la beatitud.

La fe da al hombre una sensaciéon especial de honor y de egoismo. El
creyente se encuentra distinguido ante todos los demas hombres y
elevado sobre el hombre natural, se conoce como una persona de
distincién, en la posesion de derechos especiales; los creyentes son
aristocratas, los infieles plebeyos. Dios es esta diferencia personificada,
esa preferencia de los infieles ante los infieles (2). Pero como la fe
representa el propio ser como otro, el creyente coloca su honor no
directamente de si mismo, sino en esta otra persona. La conciencia de su
preferencia es la conciencia de esta persona, el sentimiento de si mismo
lo tiene en esta otra personalidad (3). Asi como el sirviente se siente a si
mismo en la dignidad de su amo, y cree ser mas que un hombre libre e
independiente, siendo de un rango menor que su amo, asi también
procede el creyente (4). El desmiente todos los méritos propios para dejar
exclusivamente a su amo el honor del mérito; pero soélo porque este
mérito finalmente le aprovecha a él, porque en el honor de su seior
satisface su propia sensacion de honor. La fe es altiva. Pero se distingue
de la altivez natural por el hecho de que transfiere la sensaciéon de su
preferencia, o sea su orgullo, a otra persona que lo ha distinguido a él, a
otra persona que es, en realidad, su propio ser oculto, su instinto de
felicidad personificada y satisfecha; porque esta personalidad no tiene
otras determinaciones que las que aquello que es el benefactor, el
redentor, el salvador; luego son determinaciones en que el creyente sélo
se refiere a si mismo, a su propia beatitud eterna. En una palabra,
tenemos aqui el principio caracteristico de la religion en el sentido de que
ella transforma el activo natural en pasivo. El pagano se eleva, el cristiano
se siente elevado. El cristiano transforma en un objeto del sentimento y
de la sensibilidad lo que es para el pagano un objeto de la actividad
propia. La humildad del creyente, es una altivez invertida -pero altivez que
no tiene la apariencia, o sea las caracteristicas exteriores de la altivez. El
cristiano se siente distinguido; pero esta distincion no es el resultado de
su actividad, sino un producto de la gracia; él ha sido distinguido; pero él
no tiene mérito de ello. En general, no hace de si mismo un objeto de su
propia actividad, sino un objeto de Dios.



La fe es esencialmente una fe determinada. Dios es en esta determinacién
so6lo el Dios verdadero. Este Dios es Cristo, el verdadero y unico profeta.
el Hijo Unigénito de Dios. Y estas determinaciones las debes creer, a no
ser que quieras perder la beatitud. La fe es imperante (5). Es, por lo tanto,
necesaria, y constituye la esencia de la fe, que es fijada como dogma. El
dogma soélo expresa lo que la fe queria decir en un principio, o, por lo
menos, pensaba. El hecho de que, una vez que el dogma fundamental ha
sido establecido, surgen de alli cuestiones especiales, que entonces,
nuevamente, deben ser decididas en forma dogmatica. Que de alli resulta
una multitud molesta de dogmas, es por cierto una fatalidad, pero no
anula la necesidad de que la fe sea fijada en dogmas, a fin de que cada
uno sepa, determinadamente, lo que debe creer y como debe adquirirse
su beatitud. Lo que hoy dia se rechaza hasta desde el punto de vista del
cristianismo creyente como una aberracion, como un malentendido, lo
que se lamenta como una exageracion, es nada mas que el resultado de la
esencia intrinseca de la fe. La fe es, segin su naturaleza, limitada y
encadenada, porque tratase en la fe tanto de la propia felicidad como del
honor de Dios mismo. Pero, asi como nos preocupamos de dar el honor
debido a una persona de rango superior, asi procede también la fe. El
apostol Pablo no piensa en otra cosa sino en la gloria, el honor, el mérito
de Cristo. La determinacion dogmatica, exclusiva y escrupulosa, es una
caracteristica de la esencia de la fe. Por cierto la fe es liberal en las
comidas y en otras cosas indiferentes para ella, pero de ninguna manera
con respecto a los objetos de la fe. Quien no esta en favor de Cristo esta
en contra de Cristo; lo que es no cristiano, es anticristiano. ;Pero qué es
lo cristiano? Esta cuestion debe ser exactamente determinada, no puede
ser dejada al arbitrio de cada uno. Si el contenido de la fe se encuentra
hasta en libros, que tienen su origen en diferentes autores, si se
encuentra este contenido en forma casual, y en expresiones
contradictorias, entonces la limitacion y determinacién dogmaticas son
una necesidad exterior. S6lo al dogma eclesiastico debe el cristianismo
su conservacion.

Sélo es una falta de caracter, es la creyente no creencia de los tiempos
modernos, que se esconde detras de la Biblia, oponiendo las expresiones
biblicas a las determinaciones dogmaticas para librarse, mediante la
arbitrariedad que se encuentra en la exégesis de las barreras de la
dogmatica. Pero la fe ya ha desaparecido, se ha vuelto indiferente,
cuando las determinaciones de la fe son sentidas como barreras. Es
solamente la indiferencia religiosa bajo la apariencia de la religiosidad,
que convierte la Biblia, que segiun su naturaleza y su origen es
indeterminada, en una medida exclusiva de la fe, y que, bajo el pretexto
de creer solamente lo esencial, no cree nada, lo que merece el nombre de
la fe, por ejemplo, poniendo en lugar del Hijo de Dios determinado de la
Iglesia, la determinaciéon vaga de un hombre sin pecado, el cual, como
ningun otro, podria atribuirse el nombre del Hijo de Dios, en una palabra,
de un hombre al cual uno no se atreve a llamarle hombre ni Dios. En
efecto, que esto es solamente el indiferentismo religioso, que se esconde
detras de la Biblia, se ve por el hecho de que se consideran las cosas de
la Biblia, que contradicen al actual punto de vista de la ciencia, como no



obligatorias, y hasta se las niega por no cristianas y hasta se declaran
acciones que son cristianas y que necesariamente constituyen una
consecuencia de la fe, como por ejemplo, la separacién que debe haber
entre los fieles y los infieles.

La Iglesia ha condenado con entera razén a las demas sectas y a los
infieles en general (6); porque esta condenacion esta basada en la esencia
de la fe. La fe aparece, por lo pronto s6lo como una separacién inofensiva
entre los fieles y los infieles; pero esta separaciéon es sumamente critica.
Los fieles tienen a Dios en su favor, los infieles lo tienen en su contray en
esto reside el motivo de la exigencia de abandonar el estado de la
infidelidad. Lo que tiene a Dios en su contra es una nada, es condenado;
porque lo que tiene a Dios en su contra esta también a su vez en contra
de Dios. La creencia es sindnima de ser humano; la no creencia de ser
malo. La fe limita y atribuye todo a la mentalidad. Para la fe los infieles
son no creyentes por ser malos (7), son enemigos de Cristo. La fe asimila,
por lo tanto, solamente a los creyentes; en cambio, condena a los infieles.
Ella es buena para con los fieles, pero mala para con los infieles. En la fe
hay un principio malo.

Es solamente el egoismo, la vanidad de los cristianos, lo que les hace ver
la astilla de la fe de los puebos no cristianos, pero no ven las vigas en su
propia fe. Sélo la forma de la diferencia religiosa de la fe es, entre los
cristianos, otra que entre los demas pueblos. Son solamente diferencias
climatéricas o diferencias del temperamento del pueblo las que
fundamentan la diversidad. Un pueblo belicoso o en general un pueblo
exaltado, demostrara, naturalmente, su diferencia religiosa por acciones
bélicas. Pero la naturaleza de la fe como tal es, en todos los pueblos, la
misma. En su esencia, la fe condena y rechaza. Toda la bendicién, todo lo
que es bueno, lo reclama para si y para su Dios, asi como el amante lo
hace con la amada; pero toda la maldicién, todo lo malo, lo atribuye a la
incredulidad. Bendito, agradable a Dios, candidato de la eterna felicidad
es el creyente; pero maldito, condenado por Dios, rechazado por los
hombres es el infiel; porque lo que Dios rechaza, el hombre no puede
aceptar; seria esto una critica del juicio divino. Los mahometanos matan a
los infieles con fuego y espada, los cristianos con las llamas del infierno.
Pero las llamas del infierno se manifiestan también ya en este mundo para
iluminar la noche del mundo infiel. Asi como los fieles ya aqui gozan las
alegrias celestiales, asi también arden ya aqui las llamas del fuego eterno,
por lo menos en momentos de entusiasmo religioso (8). El cristianismo no
impone persecuciones de los herejes y menos todavia la conversion por
las armas. Pero en cuanto la fe condena, produce necesariamente una
mentalidad de la cual han surgido las persecuciones de herejes. Amar a
un hombre que no cree en Cristo, seria un pecado contra Cristo, seria
amar al enemigo de Cristo (9). Lo que Dios, lo que Cristo no ama, esto no
debe amar tampoco el hombre; su amor seria una contradicciéon con la
voluntad divina, luego significaria un pecado. Dios ama por cierto a todos
los hombres, pero sélo cuando y porque son cristianos o por lo menos
pueden serio y quieren serio. Ser cristiano significa ser amado por Dios;
no ser cristiano significa ser odiado por Dios, ser un objeto de la ira



divina (10). Luego el cristiano sélo debe amar al cristiano, al otro sélo
como a un objeto cristiano; s6lo debe amar lo que la fe santifica y
bendice. La creencia es el bautismo del amor. El amor al hombre como
hombre, sé6lo es un amor natural. El amor cristiano es un amor
sobrenatural y santificado; pero el amor cristiano ama solamente lo que
es cristiano. La frase: amad a vuestros enemigos se refiere sélo a los
enemigos personales, pero no a los enemigos publicos, los enemigos de
Dios, los enemigos de la fe, los infieles. Quien ama al hombre, niega a
Cristo; quien no cree en Cristo, niega a su Seior y Dios; la fe anula los
vinculos naturales de la humanidad, pues pone en lugar de la unidad
general y natural, una unidad particular.

No se objete que la Biblia dice: No juzguéis a fin de que no seais
juzgados. Por lo tanto, no se objete el hecho de que la fe deje a Dios tanto
el juicio como la condena. También estos y semejantes pronunciamientos
soOlo valen para el derecho privado cristiano, pero no en el derecho
estadual cristiano; ellos pertenecen solamente a la moral, no a la
dogmatica. Ya significa una indiferencia religiosa el referir semejantes
pronunciamientos al terreno de la dogmatica. La diferencia entre el infiel y
el hombre es un fruto de la humanidad moderna. Para la fe el hombre sélo
se considera segun su creencia; la diferencia esencial entre el hombre y
el animal consiste para la fe solamente en la creencia religiosa. Sélo ella
comprende en si todas las virtudes que atraen al hombre el beneplacito
de Dios; pero Dios es la medida, su complacencia es la forma como debe
ser el hombre reconocido por Dios. Donde se hace una diferencia entre el
hombre y el creyente, ya hay una separacion de la fe; alli ya vale el tambre
por si solo independientemente de su creencia. Por eso la fe s6lo es una
fe verdadera y sincera alli donde triunfa la diferencia religiosa. Si la
diferencia religiosa se mitiga, también la misma fe se vuelve indiferente y
no tiene caracter. Sélo en casos de por si indiferentes la fe puede ser
liberal. El liberalismo del apéstol Pablo tiene como suposicion la
aceptacion de los articulos fundamentales de fe. Donde interesan en
primer término los articulos fundamentales de la fe, se forma la diferencia
entre lo esencial y lo no esencial. En el terreno de lo que no es esencial,
no hay ninguna ley; alli sois libres. Pero sélo bajo la condicién de que
concedais a la fe su derecho, la fe os dara derechos y libertades.

Seria por lo tanto equivocado creer que la fe dejara el juicio a Dios. Sélo
le deja el juicio moral con respecto a la fe, solo el juicio sobre la realidad
moral de la misma, o sea sobre la sinceridad o no sinceridad de la fe de
los cristianos. La fe sabe cuales estaran a la izquierda y cuales a la
derecha de Dios. Sélo no lo sabe con respecto a las personas; pero que
unicamente los fieles seran los herederos de la felicidad eterna, esta fuera
de cualquier duda (11). Pero también prescindiendo de eso: el Dios que
difiere entre los fieles y los infieles, que condena y que recompensa, no
es otra cosa sino la misma fe. Lo que Dios condena, lo condena la fe y
viceversa. La fe es un fuego que devora sin contemplaciones de ninguna
clase a todo lo que le es contrario. Este fuego de la fe, considerado como
un ser objetivado, es la ira de Dios o, lo que es lo mismo, el infierno,
porque el infierno tiene légicamente su razén de ser en la ira de Dios.



Pero este infierno lo tiene la fe en si mismo, en sus sentencias de
condena. Las llamas del infierno son solamente las chispas de la mirada
iracunda con que mira la fe a los infieles.

Por eso la fe es, en su esencial parcial. Quien no esta en favor de Cristo,
esta en contra de él. La fe s6lo conoce enemigos o amigos, no hay ante
ella imparcialidad; s6lo esta imbuida de si misma. La fe es en su esencia
intolerante -digo en su esencia porque con la fe siempre esta ligada la
mania de que su causa es la causa de Dios, su honor el honor de Dios. El
Dios de la fe no es otra cosa sino el ser subjetivado de la fe, la fe que es
objeto para si misma. Por eso se identifica también en el alma religiosa y
en la conciencia religiosa la causa de la fe con la causa de Dios. Dios
toma parte a su favor; el interés de los fieles es el interés intrinseco de
Dios mismo. Quien os toca a vosotros -asi dice el libro del profeta
Sacharja- toca la pupila del Hijo de Dios (12). Lo que hiere la fe hiere a
Dios, lo que niega la fe niega a Dios.

La fe no conoce ninguna otra diferencia que aquella que existe entre el
servicio de Dios y la idolatria. Sélo la fe da honor a Dios; la infidelidad le
quita a Dios lo que a él le pertenece. La infidelidad es una injuria contra
Dios, es un crimen de lesa majestad. Los paganos adoran a los demonios;
sus dioses son diablos. Yo digo que lo que sacrifican los paganos, lo
sacrifican a los diablos y no a Dios. Yo no quiero que vosotros tengais
relacion con el diablo. |. Corintios 10, 20. Pero el diablo es la negacion de
Dios; el odio a Dios, no quiere que haya Dios. De la misma manera la fe es
ciega contra lo bueno y lo verdadero que hay también en la idolatria; y asi
ella ve en todo lo que no sirve a su Dios, es decir, a si misma, idolatria y
en la idolatria sé6lo una obra del diablo. Por eso la fe debe ser negativa
también en sus sentimientos frente a esta negacion de Dios: es, por lo
tanto, en su esencia, indiferente contra lo que es contrario, y en general
contra lo que no coincide con ella. Su tolerancia seria una intolerancia
para con Dios, el cual tiene el derecho de una tirania absoluta. Nada debe
existir de lo que no reconoce a Dios ni a la fe. Que en el nombre de Jesus
doblen su rodilla todos los que estan en el cielo, en la tierra y debajo de la
tierra, y que todas las lenguas confiesen que Jesucristo es el ser en
honor de Dios el Padre. (13). Por eso exige también la fe un mas alla, un
mundo donde ella no tiene oposicion alguna o donde esta oposicion por
lo menos existe para glorificar el egoismo de la fe triunfante. El infierno
dulcifica las alegrias de los feligreses beatos. Vendran ellos, los elegidos,
para contemplar las torturas de los infieles y ver sus dolores, y no seran
movidos a compasién, sino que, al contrario, al contemplar los
sufrimientos innumerables de los infieles, daran ellos gracias a Dios
embargados de alegria sobre su propia salvacion (14).

La fe es lo contrario del amor. EI amor reconoce hasta en el pecado
todavia la virtud, y hasta en el horror la verdad. Sélo desde aquel tiempo
en que, en lugar del poder de la fe se ha colocado el poder de la unidad
natural y verdadera del género humano, el poder de la inteligencia y de la
humanidad, se ve también en el politeismo una verdad, o por lo menos se
trata de explicar con razones naturales y humanas, lo que la fe sélo deriva



del diablo. Por eso es también el amor sélo idéntico con la inteligencia,
pero no con la fe; porque asi como es la inteligencia, asi es el amor, de
una naturaleza libre y universal, mientras que la fe tiene una naturaleza
limitada y cohibida. Sélo donde la inteligencia reune también un amor
general, la inteligencia misma no es otra cosa sino el amor universal. La
fe ha inventado al infierno, no el amor ni la inteligencia. Para el amor es el
infierno una abominacioén y para la inteligencia es una estudipez. Seria
imposible ver en el infierno sélo una aberracion de la fe, una fe
equivocada. El infierno se encuentra también ya en la Biblia. La fe, en
general, se parece a si misma en todas partes del mundo, por lo menos la
fe positivamente religiosa, la fe en el sentido en que aqui se toma y debe
tomarse, a no ser que se quiera convertir los elementos de la inteligencia
y de la instruccion con la fe -una mezcla en que por cierto el caracter de la
fe ya no puede distinguirse.

Por eso, si la fe no contradice al cristianismo, no le contradicen a éste
tampoco su mentalidad, que resulta de la fe, ni tampoco las acciones que
resultan de esa mentalidad. Todos los actos, todos los sentimientos que
contradicen al amor, a la humanidad, y a la inteligencia, coinciden con la
fe. Todos los horrores de la historia de la religion cristiana acerca de los
cuales nuestros fieles dicen que no han venido del cristianismo, han
surgido, sin embargo, de él, porque provinieron de la fe. La negacion de
este hecho es hasta una consecuencia necesaria de la fe; porque la fe se
atribuye soélo lo que es bueno, pero todo lo que es malo lo atribuye a la
inferioridad o a la verdad de la fe verdadera o al hombre en general. Pero
precisamente en el hecho de que la fe niega que el cristianismo tenga
culpa alguna en lo malo, tenemos la prueba decisiva de que ella es
realmente la causante de todo eso, porque tenemos alli el testimonio de
su limitacién, parcialismo e intolerancia debido a la cual sélo es buena
para consigo misma y para sus adeptos; en cambio, es mala e injusta
contra todo lo demas y contra todas las demas. Lo bueno que los
cristianos han hecho, lo han hecho segun la fe, no el hombre, sino el
cristiano, o sea la misma fe; pero lo malo que han cometido los cristianos
no lo ha hecho el cristiano, sino el hombre. Las acciones malas del
cristianismo, corresponden, por lo tanto, a la esencia de la fe, tal cual
como ya esta pronunciada en el documento mas antiguo y mas sagrado
del cristianismo, en la Biblia. En cuanto alguno os predique un evangelio
distinto del que habéis recibido, sea maldito (15) Galatas 1, 9. No tiréis en
el mismo yugo ajeno con los infieles. Porque ;qué puede tener de comun
la justicia con la injusticia? ¢ Qué tiene de comun la luz con la oscuridad?
¢,Como coincide Cristo con Belial? ;O como puede tener el fiel
participacion alguna con un infiel? ;Qué tiene que ver el templo de Dios
con el de los dioses? Vosotros, en cambio, sois el templo de Dios vivo asi
como dice Dios: Yo quiero vivir e imperar entre ellos y quiero ser su Dios
y ellos deben ser mi pueblo. Por eso segregaos y separaos de aquellos,
dice el Senor, y no toquéis nada de lo que es impuro, entonces os
recibiré. 2. Corintios 6. 14-17. Y cuando el senor Jesucristo se revele en el
cielo juntamente con sus angeles poderosos rodeado de llamas de fuego,
para entregar a su venganza los que no reconocen a Dios y para que
aquellos que no obedecieron al evangelio de nuestro Senor Jesucristo



sufran penas y maldicion eterna lejos de la faz del Sefior y de su poder
glorioso, cuando venga para que sea glorificado en medio de sus santos,
admirado de todos los fieles 2. Tes. 1. 7-10. De tal modo Dios ha amado al
mundo, que entrego6 a su propio Hijo Unigénito, a fin de que todos los que
creen en él no se pierdan, sino que tengan la verdad eterna. Juan 3, 16.
Cada espiritu que no confiesa que Cristo ha venido en carne no es de
Dios; es el espiritu del anticristo. 1. Juan, 4. 2, 3. ;Quién es mentiroso a
no ser aquel que niega que Jesus era el Cristo? Este es el anticristo que
niega al Padre y al Hijo. 1, Juan 2. 22. Quien trasgrede una ley y no queda
en la doctrina de Cristo no tiene Dios; quien queda en la doctrina de
Cristo, tiene a ambos, al Padre y al Hijo. Si alguno viene a vosotros y no
os predica su doctrina, no lo recibais en vuestra casa ni le saludéis.
Porque quien le saluda, participa en sus malas obras. 2. Juan. 9-11. Asi
habla el Apéstol del amor. Pero el amor que él celebra es sé6lo el amor
fraternal cristiano. Dios es el salvador de todos los hombres, pero
especialmente de los fieles. 1 Tim. 4. 10. Este especialmente es muy
significativo. Hagamos bien a todo el mundo, pero mas que a nadie a los
correligionarios. Galatos 6. 10. Este mas que nadie, es también
significativo. Evita a un hombre hereje cuando ha sido amonestado una y
otra vez y sepa que es malo y pecaminoso y se ha condenado a si mismo
(16) Tito 3, 10, 11. Himeneo y Fileto han echado a perder la fe de varios;
por eso los he entregado al diablo, a fin de que sean castigados y que no
blasfemen mas | Tim 1 20; 2. Tim. 2.17.18. Todas estas son citas que
invocan los catélicos hoy todavia para demostrar que la intolerancia de la
Iglesia para con los herejes es apostélica. Si alguien no quiere a Nuestro
Senor Jesucristo, sea anatema. 1. Coro 16. 22. Quien cree en el Hijo, tiene
la vida eterna. Quien no cree en el Hijo, no vera la vida eterna, sino que la
ira de Dios caera sobre él (17) Juan 3. 36. Y quien escandaliza a uno de los
pequenuelos que creen en mi, sera mejor para él que le fuera colgada una
piedra molar en su cuello y que fuera tirado al mar. Marcos. 42; Mateo
18.6. Quien cree y se hace bautizar, sera beato; pero quien no cree sera
condenado Marcos. 16. 16. La diferencia entre la fe tal como se expresa,
ya en la Biblia, y la fe como se presenta en tiempos posteriores, es sélo
equivalente a la diferencia entre la semilla y la planta. En la semilla no se
ve tan claramente todo lo que en la planta madura salta a la vista; y sin
embargo la planta ya se encuentra en el germen o en la semilla. Pero lo
que salta a la vista, esto, naturalmente, los sofistas no quieren
reconocerlo; sélo se aferran a la diferencia entre la existencia
desarrollada y no desarrollada; la unidad entre ambas no la reconocen.

La fe pasa a ser necesariamente odio, y el odio se convierte en
persecucion, donde la influencia de la fe no encuentra resistencia y no
fracasa frente a un poder ajeno a la fe, como ser al poder del amor, de la
humanidad, de la justicia. La fe se eleva necesariamente por encima de
las leyes morales naturales. La doctrina de la fe es la doctrina de los
deberes contra Dios -el deber supremo es la fe. Cuanto mas alto esté Dios
por encima del hombre, tanto mas altos estan también los deberes para
con Dios. Y necesariamente los deberes contra Dios, entran en colision
con los deberes humanos. Dios no solamente es creido y representado
como el ser comun, el padre de los hombres, el amor -semejante fe es la



fe del amor-; también representado como un ser personal, como ser en si.
Por eso, como Dios en calidad de un ser en si se separa de la esencia del
hombre, asi se separan también los deberes para con Dios de los deberes
para con los hombres -separandose en los sentimientos en igual forma la
fe de la moral y del amor (18). Que nadie diga que la fe en Dios sea la fe en
el amor, en el bien, y que, por lo tanto, la fe sea una expresién de
sentimientos buenos. En el concepto de la personalidad desaparecen las
determinaciones morales; se convierten en cosa secundaria, en meros
accidentes. La cosa principal es el sujeto, el divino yo. El amor a Dios
mismo es santo, un amor hacia un ser personal, no moral, sino amor
paternal. Innumerables canciones piadosas soélo estan llenas del amor
hacia el Sefnor; pero en este amor no se ve ni una chispa de un
sentimiento o idea moral elevada.

La fe es para si misma lo mas sublime, porque su objeto es una
personalidad divina. Por eso hace depender la eterna felicidad de si
misma, no del cumplimiento de deberes generales y humanos. Pero lo
que tiene por consecuencia la eterna felicidad, esto se convierte, en el
sentido del hombre, necesariamente en una cosa principal. Por eso, asi
como intrinsecamente la moral esta subordinada a la fe, asi puede y debe
alli subordinarse y hasta sacrificarse a esta fe exteriormente y
practicamente. Es necesario que haya acciones en que la fe se presente
diferente y hasta en forma contradictoria con respecto a la moral
-acciones que moralmente son malas, pero segun la fe loables, porque
solo tienen por fin el interés verdadero de la fe. Toda la salvacion esta en
la fe; por eso todo depende de la salvacion por la fe. Si la fe esta en
peligro, esta en peligro también la eterna felicidad y el honor de Dios. Por
eso la fe tiene una posicion privilegiada cuando tiene por objeto el
fomento de si misma; porque es ella, en el sentido riguroso de la palabra,
el Unico bien para el hombre, asi como Dios mismo es el Gnico ser bueno;
por eso el primero y mas alto mandamiento es la fe (19).

Precisamente porque no hay ninguna relacion natural e intrinseca entre la
fe y los sentimientos morales, mas bien la esencia de la fe requiere que
ella sea indiferente para con los deberes morales (20), que sacrifica el
amor hacia los hombres al honor de Dios, precisamente por eso se exige
que la fe tenga por consecuencia buenas obras y que se manifieste por
las obras del amor. La fe indiferente hacia el amor, o sea la fe sin amor,
contradice a la inteligencia, al sentimiento de la justicia en el hombre, al
sentimiento moral al cual el amor se impone directamente como una ley y
como una verdad. Por eso la fe se limita de por si, y en contradicciéon con
su esencia, a la moral: una fe que no se manifieste por el amor, no es una
fe verdadera. Pero esta limitacion no proviene de la misma fe. Es el poder
y el amor independientes de la fe los que les imponen estas leyes; porque
la cualidad moral se convierte en un signo caracteristico de la fe
verdadera. La verdad de la fe se hace depender de la verdad moral -una
relaciéon que en el fondo contradice a la fe.

En efecto, la fe beatifica al hombre; pero es cierto también que no le
proporciona ningunos sentimientos verdaderamente morales. Si corrige



al hombre, si tiene por consecuencia sentimientos morales, entonces
proviene esto de una conviccion intrinseca independiente de la fe
religiosa, de la conviccidon de la verdad absoluta de la moral. Sélo es la
moral que le dice a los creyentes: Tu fe es una nada si no te hace bueno;
pero no lo dice la fe. Por cierto, la certeza de la eterna felicidad, el perdén
de los pecados, la redencion de todos los castigos, pueden ser un
estimulo para el hombre de proceder bien. El hombre que cree esto, tiene
todo, es beato (21); se hace indiferente para con los dones de este mundo;
ninguna envidia, ninguna ambicién, ningun sensualismo pueden ligarlo;
todo lo que es terrenal desaparece ante el aspecto de la divina gracia y de
la eterna beatitud. Pero las obras buenas no provienen de los
sentimientos de la misma virtud. Ni el amor mismo ni el objeto del amor o
sea el hombre, que es la base de toda moral, es el incentivo de sus
buenas acciones. No, él no hace el bien por el bien, ni por el hombre, sino
por Dios, por gratitud hacia Dios, que ha hecho todo por él, y por el cual,
a su vez, él debe hacer todo lo que esta en su poder. El suprime el
pecado, porque ofende a Dios, a su Salvador, a su Seinor y benefactor (22).
El concepto de la virtud es aqui el concepto del sacrificio recompensador.
Dios se ha sacrificado por el hombre; pero éste a su vez se sacrifica por
Dios. Cuanto mas alto el sacrificio, tanto mejor la accion. Cuanto mas alto
contradice al hombre, a la naturaleza, cuanto mas alta la abnegacién,
tanto mas grande la virtud. Y este concepto puramente negativo del bien,
lo ha realizado y perfeccionado especialmente el catolicismo. Su
concepto moral mas sublime es el del sacrificio -de ahi el alto significado
de la negacién del amor sexual, de la virginidad. El castigo, o mas bien la
virginidad, es la virtud caracteristica de la fe catdlica -es la virtud mas
trascendental y fantastica, la virtud de una fe sobrenatural-; es para la fe
la virtud mas alta pero en si no es ninguna virtud. Por eso la fe convierte
en una verdad lo que segun su contenido no es ninguna; quiere decir, que
no tiene sentido de la virtud, necesariamente tiene que degradar la virtud
verdadera porque eleva una virtud puramente aparente, porque no es
guiada por ningun otro concepto que por el de la negacion, de la
contradiccién con la naturaleza del hombre.

Pero aunque las acciones contradictorias al amor cometidas durante la
historia de la religion cristiana estén conformes con el cristianismo, y que
por eso los adversarios del cristianismo tengan razén al inculparle las
crueldades dogmaticas de los cristianos, ellos sin embargo se equivocan
con respecto al cristianismo, porque el cristianismo no es solamente una
religion de la fe, sino también del amor, no sélo obliga a creer sino
también a amar. Los actos de la barbarie y del odio con respecto a los
herejes, corresponden y contradicen al mismo tiempo al cristianismo.
¢ Como es posible esto? Por cierto lo es porque el cristianismo sancioné
a la vez los actos provenientes del amor y los actos provenientes de la fe
sin amor. Si el cristianismo hubiera tenido como ley solamente la fe, sus
adeptos tendrian razén, y no sélo podrian inculpar las crueldades de la
historia de la religion cristiana, entonces los reproches de los infieles
serian justificados sin restriccion alguna. El cristianismo no ha dado
curso libre al amor, no se ha elevado al punto de vista de que el amor
seria la ley absoluta. No ha tenido esta libertad ni ha podido tenerla



porque es una religion -y por eso el amor esta sometido a la dominacion
de la fe. El amor es sélo una doctrina esotérica, la fe en cambio una
doctrina esotérica del cristianismo- el amor es sélo la moral. pero la fe es
la religion de la religion cristiana.

Dios es el amor. Este lema es el lema supremo del cristianismo. Pero la
contradiccién de la fe y del amor ya esta contenida en esta frase. El amor
sblo es un predicado. Dios el sujeto. ;Pero qué es este sujeto en su
oposicion al amor? Yo debo preguntar y diferenciar de esta manera
necesariamente. La necesidad de esta distincion seria destruida si se
dijera a la inversa: El amor es Dios; el amor es el absoluto. En la frase,
Dios es el amor, es el sujeto, la oscuridad detras de la cual se esconde la
fe; el predicado es la luz que ilumina el sujeto que de por si es oscuro. El
amor solo no llena mi espiritu: yo dejo un lugar abierto para mis faltas. En
el predicado yo hago funcionar el amor, en el sujeto la fe contra el amor,
al representarme a Dios como sujeto, en oposicion al predicado. Es por
eso necesario que yo pronto pierda la idea del amor, pronto la idea del
sujeto, pronto sacrifique a la deidad de Dios la personalidad del amor,
pronto sacrifique a la personalidad de Dios el amor. La historia del
cristianismo ha confirmado bastante esta contradiccion. Especialmente el
cristianismo ha celebrado el amor como deidad esencial tan
entusiastamente, que en este amor desaparecié6 por completo Ila
personalidad de Dios. Pero al mismo tiempo sacrificé en la misma alma a
la majestad de la fe el amor. La fe insiste en la independencia de Dios; el
amor la elimina. Dios es amor, significa que Dios es nada en si; quien ama
renuncia a su independencia egoistica; él convierte lo que ama en lo
esencial de su existencia. Pero al mismo tiempo, mientras que me hundo
en la profundidad del amor, surge la idea del sujeto y destruye la armonia
entre el ser divino y humano, la que ha sido profunda por el amor. La fe se
presenta con sus pretensiones y concede al amor sélo tanto como le
corresponde a un predicado cualquiera, en el sentido comun y general. La
fe no deja que el amor obre libre e independientemente; se convierte en la
esencia, en el fundamento. El amor de la fe es solamente una figura
retérica, una ficcidon poética de la fe -es la fe en éxtasis. Cuando la fe
vuelve en si, ha desaparecido el amor.

Forzosamente debo yo practicar esta contradiccion teérica también en mi
vida. Forzosamente; porque el amor en el cristianismo es manchado por
la fe, no es libre, no es comprendido en el sentido verdadero de la
palabra. Un amor limitado por la fe es un amor falso (23). El amor no
conoce otra ley sino la de si mismo; es divino por si mismo; no necesita
de la consagracion por parte de la fe; sélo puede ser fundamentado por si
mismo. El amor que esta ligado a la fe, es, en cambio, un amor falso, un
amor que contradice al concepto del amor, es decir que se contradice a si
mismo, es un amor aparente, porque esconde en si el odio de la fe; sélo
es bueno mientras no se lesiona la fe. Por eso, en esta contradiccion
consigo mismo, se le ocurren, para retener la apariencia del amor, los
sofismas mas diabdlicos, tales como Agustin los reproduce en su
apologia de las persecuciones de los herejes. El amor es limitado por la
fe; por eso él no encuentra que los actos del odio que permite la fe sean



una contradiccion consigo misma; éste amor interpreta los actos de odio,
efectuados por la fe, como actos de amor. Y necesariamente encara en
semejantes contradicciones, porque ya de por si es una contradiccion,
que el amor puede ser limitado por la fe. Cuando el amor soporta
semejante barrera, ha renunciado a su independencia, a su propio juicio,
a su propio criterio y medida; esta sin remedio entregado a los
mandamientos de la fe.

Aqui tenemos un nuevo ejemplo de que muchas cosas que no estan
escritas literalmente en la Biblia, sin embargo estan contenidas en ella
segun el principio. Encontramos en la Biblia las mismas contradicciones
que encontramos en Agustin y en el catolicismo en general; sélo que aqui
se encuentran pronunciadas en forma mas determinante, y que tienen una
existencia mas llamativa y que por eso mismo indigna. La Biblia condena
por la fe, e indulta por el amor. Pero sélo conoce un amor fundado en la
fe. Luego, existe aqui también un amor que maldice, un amor inseguro, un
amor que no me da ninguna garantia de que no se convierta un dia en
odio: pues si ho reconozco los articulos de la fe, estoy fuera del alcance y
del reino del amor, soy un objeto de la maldicion, del ifierno, de la ira de
Dios, para el cual la existencia de los infieles es un escandalo, una espina
en el ojo. El amor cristiano no ha vencido al infierno porque no ha
superado la fe. El amor es de por si ateo: pero la fe es sin amor. El amor
es ateo porque no conoce cosa mas divina que si mismo, porque soélo
cree en si mismo como verdad absoluta.

El amor cristiano es por eso un amor especial porque se llama cristiano y
porque lo es. Pero la universalidad esta en la esencia del amor. Mientras
que el amor cristiano no renuncia a la cristiandad, mientras que no
convierte al amor en la ley suprema, mientras tanto es un amor que
ofende a la veracidad -porque es precisamente amor lo que suprime la
diferencia entre el cristianismo y el llamado paganismo- es un amor que,
debido a su caracter especial, contradice a la esencia del amor, es un
amor anormal, sin amor, que por eso mismo ya hace mucho que se ha
convertido en un objeto de la ironia. El amor verdadero se basta a si
mismo: no necesita de ninguna tutela especial ni de ninguna autoridad. El
amor es la ley universal de la inteligencia y de la naturaleza, que no es
otra cosa sino la realizacion de la unidad de la especie por via de los
sentimientos. Si este amor debe ser fundado en el nombre de una
persona, entonces esto solamente es posible si se ligan con esta persona
imaginaciones irreligiosas, ya sean de caracter especulativo, ya sean de
caracter religioso. Pero con la irreligiosidad se une siempre el sectarismo,
el particularismo y con el partkularismo el fanatismo. El amor sélo puede
fundarse en la unidad de la especie, de la inteligencia, en la naturaleza de
la humanidad: pero sélo entonces es un amor profundo, protegido en el
principio, asegurado y libre, porque se funda en el origen del amor del
cual proviene también el amor de Cristo. El amor de Cristo también era un
amor derivado. No nos ha amado por si mismo, a raiz de su propio poder,
sino en fuerza de la naturaleza de la humanidad. Si el amor se funda en
una persona, entonces este amor es un amor especial que sélo alcanza
hasta donde alcanza también el reconocimiento de esta persona: es un



amor que no se funda en su propio terreno y sélo en el amor. ;Acaso
debemos amarnos porque Cristo nos ha amado? Semejante amor seria un
amor afectado e imitado.  Acaso podemos amarnos s6lo cuando amamos
a Cristo? ¢Es acaso Cristo la causa principal del amor? ;No es el motivo
de su amor la unidad de la naturaleza humana? ;No es semejante amor
un amor quimérico? ;Puedo yo sobrepasar la esencia de la especie?
¢Puedo yo amar algo mas sublime que la humanidad? Lo que Cristo
ennoblecié era el amor; lo que él era lo ha recibido del amor sélo en
calidad de préstamo; no era propietario del amor como lo hacen creer las
imaginaciones irreligiosas. El concepto del amor es un concepto
independiente que no se deduce recién de la vida de Cristo; al contrario,
yo reconozco esta vida solamente porque encuentro que coincide con la
ley, con el concepto del amor.

Histéricamente se ha demostrado esto por el hecho de que la idea del
amor no solo vino con el cristianismo, penetrando mediante él en la
conciencia de la humanidad, que no es de ninguna manera soélo cristiana.
Las ideas del amor acompanan las crueldades del Imperio romano. El
imperio de la politica, que reunia a la humanidad en una forma
contradictoria a su concepto, debia descomponerse. La unidad politica es
una unidad forzosa. El despotismo de Roma debia dirigirse hacia su
interior, debia destruirse a si mismo. Pero precisamente debido a esta
miseria de la politica el hombre se libré6 enteramente del lazo de la politica
que ahogaba su corazén. En lugar de Roma se colocé el concepto de la
humanidad y con ello, en lugar del concepto de la dominacién, el
concepto del amor. Hasta los judios habian mitigado su espiritu sectario y
religioso lleno de odio debido al principio humanitario de la cultura
griega. Filo celebra el amor como virtud suprema. El concepto de la
humanidad exigia que las diferencias nacionales fueran disueltas. El
espiritu pensador ya habia vencido hacia mucho las separaciones civiles
y politicas de los hombres. Por cierto, Aristoteles distingue al hombre del
esclavo y coloca al esclavo como hombre en pie de igualdad con el amo,
admitiendo hasta amistad entre ambos. Hubo esclavos que hasta llegaron
a ser filésofos. Epiteto, el esclavo, era estoico; también lo era Marco
Aurelio, el emperador. De esta manera la filosofia ha unido a los hombres.
Los estoicos (24), ensenaban que el hombre no habia nacido por si
mismo, sino por los demas, es decir, por el amor -una palabra que dice
infinitamente mucho mas que la famosa palabra del emperador Marco
Aurelio, que impone el amor del enemigo. El principio practico de los
estoicos es, a este respecto, el principio del amor. El mundo es para ellos
una ciudad comun, los hombres son ciudadanos de esta ciudad.
Especialmente Séneca celebra, con las expresiones mas sublimes, al
amor, la clemencia, la humanidad, sobre todo para con los esclavos. De
este modo el rigorismo politico, y la estrechez patriética habian
desaparecido. Un fendmeno especial de estas tendencias humanitarias, la
mas popular y por eso religiosa aparicion de este nuevo principio, era el
cristianismo. Lo que en otra parte se formé por el camino de la
ilustracion, esto mismo se pronuncié aqui como sentimiento religioso,
como objeto de la fe. Por eso el cristianismo convirtié una unidad general
en una especial poniendo, empero, el amor hacia la causa de la fe, en



contradiccion con el amor general. La unidad no fue llevada hasta su
origen. Las diferencias nacionales desaparecieron, pero en su lugar se
coloca ahora la diferencia de la fe. la oposiciéon entre cristiano y no
cristiano, que era mucho mas intensa y mas profunda también que la
oposicion nacional.

Cualquier amor fundado en un fenédmeno especial contradice, como ya se
ha dicho, a la esencia del amor, que no permite barreras y vence todo
particularismo. Debemos amar al hombre por el hombre. El hombre es por
eso objeto del amor, porque es un ser capaz de la inteligencia y del amor.
Es ésta la ley de la especie, la ley de la inteligencia. El amor debe ser un
amor inmediato; hasta existe s6lo como amor inmediato. En cambio si
intercalo entre el otro y yo, la imaginaciéon de una individualidad en que la
especie ya ha tenido su realizaciéon, cuando yo precisamente por el amor
debo realizar la especie, entonces anulo la esencia del amor, estorbo la
unidad por la imaginacion de un tercero fuera de nosotros; porque
entonces el otro s6lo me es objeto del amor porque tiene semejanza o
comunidad con este tercero, y no me lo es por si mismo, o sea por su
esencia. Se presentan aqui todas las contradicciones que tenemos en la
personalidad de Dios, donde el concepto de la personalidad se afirma en
la conciencia y en los sentimientos por si mismo, sin las cualidades que
la hacen una personalidad amable y venerable. El amor es la esencia
subjetiva de la especie asi como la inteligencia es su existencia objetiva.
En el amor, en la inteligencia, desaparece la necesidad de una persona
intermediaria. Cristo no es otra cosa sino una imagen bajo la cual se
impuso a la conciencia del pueblo la unidad de la especie. Cristo amo a
los hombres: él queria hacer felices a todos sin diferencia de sexo, edad,
estado, nacionalidad. Cristo es el amor de la humanidad hacia si misma
como hacia un cuadro -segun la naturaleza desarrollada de la religion- o
como hacia una persona, pero una persona que como objeto de la religion
solo tiene el significado de un cuadro, sélo es una persona ideal. Por eso
se expresa el amor como caracteristico de sus discipulos. Pero este
amor, como ya se ha dicho, no es otra cosa sino la realizacion de la
unidad de la especie por los sentimientos. La especie no es una mera
idea: ella existe en los sentimientos, en la energia del amor. Es la especie
la que produce en mi el amor. Un corazén admirable es el corazén de la
especie. Luego es Cristo, como conciencia del amor, la conciencia de la
especie. Todos debemos ser uno en Cristo. Cristo es la conciencia de
nuestra unidad. Luego, quien ama al hombre por el hombre mismo, quien
se eleva al amor de la especie, al amor universal que corresponde a la
esencia de la especie (25), es cristiano, es el mismo Cristo. Hace lo que
Cristo hizo y lo que Cristo hizo de si mismo. Luego, donde la conciencia
de la especie se forma como especie, alli desaparece Cristo, sin que su
esencia verdadera perezca; porque era el representante, la imagen de la
conciencia de la especie.

Notas



(1) Si yo quiero ser cristiano, debo creer y hacer lo que otra gente no cree ni hace,
Lutero. (T. XVI, pag. 569).

(2) Celso hace el reproche a los cristianos de que ellos se vanagloriaban de ser los
primeros después de Dios. (Origenes: Adv. Cels. ed. Hoeschelius. Aug. Vind. 1605, pag.
182).

(3) Soy orgulloso y vanidoso debido a mi eterna felicidad y perdén de los pecados pero,
Zpor qué razén? Por el honor y la vanagloria ajenas, es decir, del Sefor Cristo, Lutero.
(T. 11, pag. 344). Quien se vanaglorie del Sefior. (l. Kor. |, 31).

(4) Un ex ayudante del general ruso Munich dijo: Cuando yo era su ayudante, me sentia
mas grande que ahora, que soy el que manda.

(5) Los hombres, por ley divina, estan obligados a buscar la fe verdadera. Ante todos los
demds mandamientos de la ley, Dios ha colocado la fe verdadera diciendo: Oye Israel, el
Senor nuestro Dios, es un unico Serior. Con ello se excluye el error de aquellos que
sostienen que es indiferente para la salvacion del hombre el hecho de saber con qué fe
él sirve a Dios.

(6) Para los creyentes que tienen todavia fervor y caracter, el hereje es igual al infiel, al
ateo.

(7) Ya en el Nuevo Testamento esta ligado con el concepto de la infidelidad el de la
desobediencia. La malicia principal es la infidelidad, Lutero. (T. Xlll, pag. 647).

(8) Hasta Dios mismo no ahorra el castigo de los que blasfeman, de los infieles y de los
herejes, no castigandolos mas tarde, sino que a menudo, hasta los castiga en esta vida,
en bien de la cristiandad y para fortificar la fe. Asi por Ejemplo el hereje Cerinthum, el
hereje Arium. (Ver Lutero. T. XIV, pag. 13).

(9) Quien tiene el espiritu de Dios, que se acuerde de la frase (Psalm. 139, 21): Pues
odio, Senor, a los que te odian a ti, Bernardo. (Epist. 193 ad magist. Ivonem Card.).

(10) Quien niega a Cristo, es negado por Cristo, Cipriano. (Epist. 193 ad magist. lIvonem
Card.).

(11) Il y a, dice Jurieux (T. 4. Papisme c. ll), un principe dangereux que les Esprits forts
de ce Siecle essayent d'etablir, c'est que les Erreurs de creance de quelque nature
qu'elles soyent ne damnent pas; porque es imposible que uno que cree que haya una
sola fe verdadera (Ephes. 4, 5) y que sabe cual es esa fe verdadera, no sepa cual seria la
fe no verdadera y cuales sean los herejes y cuales no. (La imagen de Cristo, Tomas
Beutzen Pastom, 1692, pag. 57). Nosotros juzgamos y condenamos -dice Lutero en su
discurso de mesa con respecto a los que querian volver a bautizar a las personas- con e/
evangelio, que dice: jQuien no cree esta condenado. Por eso nosotros debemos estar
seguros de que ellos se equivocan y que son condenados!

(12) EI ha citado Ila parte mas tierna del cuerpo humano para que nosotros veamos que
Dios, del mismo modo, es ofendido por la menor ofensa de sus santos, como el hombre
por la menor lesién de sus pupilas, (L. VIll. De gubern Dei). Tan cuidadosamente vigila
Dios los caminos de los santos, que ni siquiera tropiezan con una piedra, Calvin. (Inst.
Rel. chr. Lib. 1, c. 17, sect. 6).

(13) Philipper 2, 10, 11. Cuando se oye el nombre de Jesucristo, deben asustarse todos
aquellos que en el cielo y en la tierra son infieles y ateos, Lutero. (T. XVI, pag. 322). E/



cristiano se vanagloria de la muerte de los paganos porque asi glorifica a Cristo, Divus
Bernardo. (Sermo exhorto ad. Milites Templi.).

(14) Petrus Lomb. lib. IV, disto 50, C. 4. Esta frase no es de ninguna manera una
manifestacion del mismo Pedro Lombarda. Pues este hombre es demasiado modesto,
timido y dependiente de las autoridades del cristianismo como para hacer una
aseveracion de esta clase. No, esta frase es un dicho general, una expresién
caracteristica del amor cristiano y creyente. La doctrina de algunos padres eclesiasticos,
como por ejemplo de Origenes, de Gregario de Niza, de que los castigos de los
condenados terminarian, no radica en la doctrina cristiana eclesiastica, sino en el
platonismo. Por eso la doctrina de la terminacion de los castigos del infierno ha sido
rechazada no solamente por la Iglesia Catdlica, sino también por la protestante (Augsh.
Konfess. Art. 17). Un ejemplo precioso de la estupidez exclusiva y llena de odio contra la
humanidad que demuestra el amor cristiano es también la cita de Buddeus que se
encuentra en Strauss (Christi Glaubenst., Il. Bd., pag. 547) y segun la cual no los niios
de todos los hombres sino exclusivamente los nifios de los cristianos participan de la
gracia divina y de la beatitud si mueren sin ser bautizados.

(15) Fugite, abhorrete hunc doctorem. (Huid y abominad de semejante maestro). Pero,
épor qué debo huirle? Porque la ira de Dios es decir la maldicién de Dios, se descarga
sobre su cabeza.

(16) Necesariamente resulta de ello también un espiritu como lo expresa, por ejemplo,
Cipriano. Si los herejes en todos lados son llamados enemigos y anticristos, si son
designados como gente que hay que evitar, gente perversa y condenada por si misma,
Zpor qué no debieran, aquellos que segun el testimonio del apéstol son condenados por
si mismos, no ser condenados por nosotros? Epist. 74. (Edit. cit.).

(17) El lugar de Lucas (9, 56) cuyo sinénimo se encuentra en Juan, (3, 17) recibe, por lo
tanto, su complemento y rectificacién en la frase 18, que sigue en seguida: Quien cree
en él, no sera juzgado; pero quien no cree ya lo esta.

(18) La fe no es por cierto sin buenas obras. Hasta es imposible, seguin la expresion de
Lutero, hacer una diferencia entre las buenas obras y la fe, asi como es imposible
separar la iluminacion del fuego. Pero sin embargo -y hasta es la cosa principal-
pertenecen las buenas obras no al articulo de la justificacion ante Dios, es decir, uno es
justificado ante Dios y beato sin las obras, solamente por la fe. Luego, la fe es
expresamente separada de las obras buenas: soélo la fe vale ante Dios, no la obra buena;
soélo la fe causa la beatitud, no la virtud; soélo la fe tiene, por lo tanto, un significado
substancial; la virtud, en cambio, solo un significado accidental, es decir, sélo la fe tiene
significado religioso y autoridad religiosa, no la moral. Como se sabe, sostienen algunos
que las obras, no sélo no eran necesarias, sino hasta perjudiciales para la eterna
felicidad. Es esto muy exacto.

(19) Ver con respecto a esto, por ejemplo J. H. Boehmer, Jus Eccles. Lib. V, Tit. VII,
parrafo 32, 34.

(20) Piacetta de Fide dice: No hay que buscar la verdadera causa para la inseparabilidad
de la fe y de la piedad en la naturaleza de la cosa misma. Hay que buscarla, si no me
equivoco, unicamente en la voluntad de Dios. El tiene razén y piensa como nosotros si a
aquella unidad (es decir, de la santidad o del animo piadoso y virtuoso con la fe) la hace
depender de la disposicién de la voluntad de Dios. Tampoco esta idea es nueva, sino
que coincide mds con nuestros tedlogos antiguos, J. A. Ernesti. (Vindiciae arbitrii div.
Opuse. Theol. p. 297). Si alguien sostiene que aquel que no sea cristiano y que tenga la
fe sin el amor, sea condenado, Concil. Trid. (Sess. VI. De justif. can. 28).

(21) Ver con respecto a esto, Lutero, T. XIV, pag. 286.



(22) Por eso las buenas obras deben seguir a la fe como acciones de gracias hacia Dios.
(Apologia de la confesiéon de Augsburgo, articulo 3). ;Cémo puedo yo entonces
recompensar tus actos de amor? Si, hay algo que te es agradable cuando yo domino y
apago los instintos de la carne a fin de que no puedan acumular nuevos pecados sobre
mi corazén. Cuando los pecados me invitan, entonces sé qué hacer, una mirada hacia la
cruz de Jesus, extingue todos los encantos del pecado. Libro de canciones de las
Hermandades Evangélicas.

(23) La anica limitacién que no contradice a la esencia de amor es la autolimitacién del
amor por la razén, por la inteligencia. El amor que repudia la ley y la severidad de Ia
inteligencia, es, te6ricamente, un amor falso y practicamente pernicioso.

(24) Asi también los peripatéticos; pero ellos fundaron el amor, también el amor hacia
todos los hombres, no en un principio especial y religioso, sino en un principio natural,
es decir, general y razonable. (Sobre el estoicismo ver Epiktet, Mark Aurel y Séneca en
Kroners Taschenausgabe. H. S.).

(25) El amor activo es y debe naturalmente ser siempre un amor espacial, limitado, es
decir, dirigido hacia el préjimo. Y sin embargo es, segun su naturaleza, un amor
universal; pues ama al hombre por el hombre, o sea al hombre en nombre de la especie.
En cambio, el amor cristiano es, como cristiano, segun su naturaleza exclusiva.

CAPITULO VIGECIMO
OCTAVO

Aplicacion final

En la contradiccion que hemos descubierto entre la fe y el amor tenemos
la necesidad practica de elevarnos por encima del cristianismo y por
encima de la esencia de la religion en general. Hemos demostrado que el
contenido y el objeto de la religion son absolutamente humanos, que el
secreto de la teologia es la antropologia y que el del ser divino es el ser
humano. Pero la religién no tiene la conciencia de la humanidad ni de su
contenido; mas bien se opone a lo que es humano o por lo menos no
confiesa que su contenido sea humano. El momento decisivo y necesario
para el cambio de la Historia es, por lo tanto, la confesion clara de que la
conciencia de Dios no es otra cosa sino la conciencia de la especie, que
el hombre soélo puede elevarse por encima de los limites de su
individualidad o personalidad, pero no por encima de las leyes, de las
determinaciones esenciales de su especie; que el hombre por lo tanto no
puede pensar, imaginar, sentir, creer, querer y venerar a otro ser, como
ser absoluto y divino, que el mismo ser humano (1).



Nuestra relacion con la religién es en consecuencia no exclusivamente
negativa, sino critica; separamos lo verdadero de lo falso -aunque por
cierto la verdad separada de lo que es falso, siempre es una verdad nueva
y esencialmente diferente de la verdad vieja. La religdbn es la primera
conciencia que tiene el hombre de si mismo. Santas son las religiones,
precisamente porque son las tradiciones de la primera conciencia. Pero,
lo que para la religién es lo primero, o sea Dios, esto es, como se ha
demostrado, de acuerdo a la verdad, lo segundo, pues sélo es la esencia
objetiva del hombre; y lo que para ella es lo segundo, o sea el hombre,
debe ser colocado y pronunciado como lo primero. EI amor hacia el
hombre no debe ser derivado; debe convertirse en un amor original.
Recién entonces el amor es un poder verdadero, santo y de absoluta
confianza. Si la esencia del hombre es el ser supremo del hombre, debe
ser practicamente la ley suprema y primera del hombre, el amor del
hombre al hombre. Homo homini Deus est. El hombre es el Dios porque el
hombre es el Dios para el hombre -es éste el principio supremo y
practico- es éste el momento decisivo que cambia la historia del mundo.
Las relaciones del niio con los padres, del esposo con la esposa, del
hermano con el hermano, del amigo con el amigo, y en general del
hombre con el hombre, es en una palabra todas las relaciones morales,
son de por si relaciones verdaderamente religiosas. La vida es, en
general, en sus relaciones esenciales de una naturaleza absolutamente
divina. Su consagracion religiosa no la recibe por la bendiciéon del
sacerdote. La religion quiere consagrar un objeto mediante una accién de
por si puramente extrinseca; de este modo ella pretende ser una potencia
sagrada; fuera de si s6lo conoce relaciones terrenales, no divinas y
precisamente por eso ella viene para santificarlas y consagrarlas.

Pero el matrimonio -naturalmente como unién libre del amor (2) -es por si
mismo sagrado, por la naturaleza de la unién que aqui se realiza. Sélo es
verdadero, el matrimonio religioso, que corresponde a la esencia del
matrimonio, al amor. Y asi es con las demas relaciones morales. Sélo son
morales, sb6lo son cultivadas en el sentido moral, donde son por si
mismas consideradas como religiosas. Verdadera amistad sélo existe alli
donde los limites de la amistad se observan con conciencia religiosa, con
la misma conciencia con que los creyentes conservan la dignidad de su
Dios. Sagrada es y sea para ti la amistad, sagrada la propiedad, sagrado
el matrimonio, sagrado el bien de todo hombre, pero sagrado en si y para
si. En el cristianismo, las leyes morales se conciben como mandamientos
de Dios, se convierte la moral misma en un criterio de la religiosidad:
pero, sin embargo, la moral tiene un significado subordinado, no tiene
para si misma el significado de la religién. Esta sélo existe en la fe. Sobre
la moral esta Dios como un ser distinto del hombre, como un ser al cual
pertenece lo mejor, mientras que para el hombre sélo queda la basura.
Todos los sentimientos que deben ser dirigidos hacia la vida, hacia el
hombre, todas sus mejores fuerzas, las gasta el hombre en favor de un
ser que no necesita de nada. La verdadera causa se convierte en un
simple medio sin importancia, una causa sélo imaginada en una causa
verdadera y real. El hombre da gracias a Dios por el bien que el otro le ha
hecho hasta con sacrificios. Las gracias que él expresa a su benefactor,



sblo son aparentes, no son para él sino para Dios. El agradece a Dios; en
cambio, es ingrato para con los hombres (3). De este modo, el sentido
moral perece en la religion, El hombre sacrifica al hombre en favor de
Dios. El sacrificio humano es, en verdad, sélo una expresion plastica del
secreto intrinseco de la religion. Donde se sacrifican hombres a Dios, se
consideran estos sacrificios como los mas altos y la vida sensitiva como
el bien supremo. Por eso se sacrifica la vida a Dios, y esto en casos
extraordinarios, porque se cree asi rendir a él el honor maximo. Si el
cristianismo, por lo menos en nuestros tiempos, ya no sacrifica seres
humanos a su Dios, se debe, si se prescinde de otras razones, sélo al
hecho de que la vida corporal ya no se considera como el bien supremo;
en su lugar se sacrifican a Dios el alma, la conviccion, porque hasta se
los cree mas altos. Pero lo comun es que el hombre, en la religiéon,
sacrifica una obligacion para con el hombre -como la de respetar la vida
del otro y ser agradecido- a una obligacion religiosa, sacrificando la
relacion con el hombre a la relacion con Dios. Los cristianos han
eliminado, mediante la doctrina de que Dios no necesita de nada, siendo
esta propiedad sélo un objeto de la pura adoracién, muchas
imaginaciones barbaras. Pero esta propiedad de Dios es solamente un
concepto abstracto y metafisico, que en ninguna forma es el fundamento
de la esencia propia de la religion. La necesidad de adoracion, colocada
solamente en el lado subjetivo, es para los sentimientos religiosos una
cosa indiferente. Por eso debe ponerse en Dios una determinaciéon que
corresponda a la necesidad subjetiva, aunque no sea con palabras, pero
por lo menos con hechos, para poder establecer reciprocidad: Todas las
determinaciones reales de la religion descansan en la reciprocidad (4). El
hombre religioso piensa en Dios porque Dios piensa en él, ama a Dios
porque Dios lo ha amado primero, etc. Dios es celoso con respecto al
hombre -la religiéon es celosa con respecto a la moral (5); ella observa sus
mejores fuerzas, da al hombre lo que es del hombre, pero a Dios lo que es
de Dios. Y Dios es el sentimiento verdadero, es el corazén.

Si en los tiempos en que la religion era una cosa sagrada, encontramos
que el matrimonio, la propiedad, las leyes de estado fueron respetadas
debemos tener en cuenta que esto no tiene su causa en la religion, sino
en la conciencia original y naturalmente moral y justiciera para la cual las
relaciones juridicas y morales, ya de por si son santas. Para quien el
derecho no es una cosa sagrada en si misma, no le sera tampoco jamas
por la religion. La propiedad no se ha hecho sagrada porque fue
considerada como una institucion divina; sino porque fue considerada
por si misma como algo sagrado, fue considerada también como una
institucién divina. El amor no es sagrado por el hecho de que es un
predicado de Dios; sino que es un predicado de Dios porque ya de por si
es divino. Los paganos no veneran la luz ni la fuente porque sean un don
de Dios, sino porque estas cosas son beneficiosas para el hombre,
porque dan alivio al que sufre, y por eso les atribuian honores divinos.

Donde la moral se funda en la teologia y el derecho en la institucién
divina, se pueden justificar y fundamentar las cosas mas inmorales,
injustas e improbas. Sélo puedo fundamentar la moral por la teologia,



cuando yo mismo, mediante la moral, determino el ser divino. De lo
contrario no tengo criterio de lo que es moral e inmoral; sino tengo una
base inmoral y arbitraria, de la cual puedo derivar todas las cosas
posibles. Debo, por lo tanto, poner la moral en Dios, si es que quiero
fundamentarla por Dios; es decir, que puedo fundamentar la moral, el
derecho, en una palabra, todas las relaciones esenciales sélo por si
mismas, y sélo las fundamento en forma verdadera, asi como manda la
verdad, cuando las fundamenta por si mismas. Atribuir una cosa a Dios, o
derivarla de Dios, no significa otra cosa sino quitar algo a la inteligencia
que examina, llamar algo como indudable, sagrado y santo sin dar cuenta
de ello. Por eso cuando la moral y el derecho son fundamentados en la
teologia, hay, o un desconocimiento absoluto o una intencién mala y
premeditada. Cuando nos interesa verdaderamente el derecho, no
necesitamos un estimulo ni una ayuda de arriba. No necesitamos ningin
derecho cristiano: necesitamos solamente un derecho razonable,
justiciero y humano. Lo que es verdad, lo que es bueno, tiene su causa de
consagracion en si mismo, en su cualidad. Cuando queremos en verdad
la moral, vale ella por si misma como un poder divino. Si la moral no tiene
ningun fundamento en si misma, no hay tampoco ninguna necesidad
intrinseca para la moral. La moral es entonces librada a la arbitrariedad
absoluta de la religion.

Luego tratase en la relacion que tiene la inteligencia consciente con la
religion, sélo de la destruccién de una ilusién -pero de una ilusién, que no
es, de ninguna manera, algo indiferente, sino que mas bien ha sido un
perjuicio fundamental para la humanidad, porque quita al hombre, tanto la
fuerza de la vida real, como el sentido de la verdad y de la virtud; porque
hasta el amor, que es de por si el sentido mas verdadero, se convierte por
la religiosidad, en un sentido so6lo aparente e ilusorio, porque el amor
religioso quiere al hombre sélo por Dios, quiere por lo tanto sélo
aparentemente al hombre, pues en verdad sélo quiere a Dios.

Como hemos demostrado, solo necesitamos invertir el orden de las
relaciones religiosas, contemplando lo que es un medio para la religién,
siempre como una finalidad, lo que para ella es subordinado, secundario,
condicional como cosa principal, como cosa original. Entonces habremos
destruido la ilusién y la luz de la verdad iluminara nuestros ojos. Los
sacramentos del bautismo y de la cena del Sefor, estos simbolos
esenciales y caracteristicos de la religion cristiana, pueden confirmar e
ilustrar esta verdad.

El agua del bautismo es para la religiéon el medio por el cual el Espiritu
Santo se comunica al hombre. Pero mediante esta determinacion, se pone
la religion en contradiccion con la inteligencia, con la verdad de la
naturaleza de las cosas. Por un lado, la cualidad natural del agua es
importante; por otro lado no lo es, es un simple medio arbitrario de la
gracia y de la omnipotencia divinas. De estas y otras insoportables
contradicciones nos libramos, dandole al bautismo el verdadero
significado al considerado como un signo de la importancia de la misma
agua. El bautismo debe representar el efecto milagroso pero natural del



agua sobre el hombre. Efectivamente, el agua no sélo tiene efectos fisicos
sino también efectos morales e intelectuales sobre el hombre. El agua
purifica al hombre no solamente de la suciedad corporal, sino que lo libra
también de la ceguera mental; él ve y piensa mas claramente, se siente
mas libre; el agua apaga el ardor de la concupiscencia. jCuantos santos
refugiaronse en esta cualidad natural del agua para vencer las
tentaciones del diablo! Lo que la gracia te negaba te lo dio la naturaleza.
El agua no solamente pertenece a la dieta, sino también a la pedagogia.
Limpiarse, banarse, es la virtud primera aunque sea la mas infima (6). En
la ducha se apaga la concupiscencia del egoismo. El agua es el medio
mas proximo y primero para hacer amistad con la naturaleza. El bafho en
el agua es, por decir asi, un proceso quimico en que se disuelve nuestro
egoismo en la esencia objetiva de la naturaleza. EL hombre que sale del
agua se siente como un hombre nuevo y recién nacido. La doctrina de
que la moral no puede nada sin los medios de la gracia, tiene un buen
sentido cuando colocamos en lugar de los medios de gracia
sobrenaturales e imaginados, los medios naturales. La moral no puede
hacer nada sin la naturaleza, debe unirse con los medios de naturaleza
mas sencillos. Los secretos mas profundos se encuentran en lo que es
comun y lo que es cosa diaria. Esta verdad la anulan la religiéon y la
especulacion sobrenaturales, sacrificando los verdaderos secretos a los
secretos ilusorios, como lo hacen aqui, al sacrificar la verdadera fuerza
milagrosa del agua a una fuerza milagrosa imaginada. El agua es el medio
mas sencillo de la gracia y una medicina, tanto contra las enfermedades
del alma como del cuerpo. Pero el agua sélo obra si se la aplica con
regularidad. El bautismo, como acto uUnico, no es un hecho enteramente
sin autoridad y sin importancia o, si se ligan con él efectos reales, una
institucion irreligiosa. En cambio, el bautismo es una institucién
razonable si se presenta y se celebra en él la fuerza curativa moral y fisica
del agua y de la naturaleza en general.

Pero el sacramento del agua necesita un complemento. El agua es un
elemento de vida universal, nos recuerda nuestro origen y lo que tenemos
en comun con las plantas y los animales. En el bautismo de agua nos
inclinamos bajo el poder de la fuerza pura de la naturaleza; el agua es la
materia de la igualdad y libertad naturales, es el espejo de la época de
oro. Pero nosotros, los hombres, nos diferenciamos también de la fauna y
de la flora que comprendemos junto con el imperio inorganico bajo el
nombre comun de la naturaleza -nos diferenciamos también de la
naturaleza. Por eso debemos también celebrar nuestra distincidon, nuestra
diferencia esencial. Los simbolos de esta nuestra diferencia son vino y
pan. Pan y vino son, segun su materia, productos de la naturaleza; segun
su forma, productos del hombre. Mediante el agua declaramos: el hombre
no puede hacer nada sin la naturaleza; por el pan y el vino, declaramos: la
naturaleza no puede producir nada, por lo menos nada espiritual, sin el
hombre; la naturaleza necesita del hombre asi como el hombre, de la
naturaleza. En el agua se destruye la actividad espiritual del hombre; en
pan y vino la disfrutamos. Pan y vino son productos sobrenaturales -en el
sentido verdadero de la palabra que no contradice ni a la inteligencia ni a
la naturaleza. Adoramos en el agua la pura fuerza de la naturaleza,



adoramos en el vino y el pan la fuerza sobrenatural del espiritu, de la
conciencia del hombre. Por eso es esta fiesta sélo para un hombre que ha
llegado a la conciencia. El bautismo se imparte a los nifios. Pero a la vez
celebramos aqui la verdadera relacion del espiritu con la naturaleza: la
naturaleza da la materia, el espiritu da la forma. La fiesta del bautismo con
agua, nos enseina a guardar gratitud hacia la naturaleza; la fiesta de pan y
vino, gratitud hacia el hombre. Pan y vino pertenecen a las invenciones
mas antiguas. Pan y vino objetivan, simbolizan la verdad de que el
hombre es el Dios y el salvador del hombre.

Comer y beber es el misterio de la cena del Seior -comer y beber es, en
efecto, de por si un acto religioso; por lo menos deberia serlo (7). Por eso,
piensa en cada bocado de pan que te libra del hambre, y en cada trago de
vino que alegra tu corazén, en aquel Dios que te ha dado estos dones
benéficos: en el hombre. Pero no olvides la gratitud hacia el hombre, la
gratitud hacia la naturaleza. No olvides que el vino es la sangre de la
planta, y la harina, la carne de la planta que es sacrificada en bien de tu
existencia. No olvides que la planta simboliza la esencia de la naturaleza
que se sacrifica para tu bien sin egoismo. Luego no olvides las gracias
que debes a la cualidad natural del pan y del vino. Y si quieres acaso reir
de que yo llame al comer y al beber (porque son actos comunes y diarios
y por eso mismo realizados por inumerables hombres sin espiritu y sin
ideas), actos religiosos, pues bien, entonces piensa que también la cena
del Senor es para muchos hombres un acto sin espiritu porque se efectua
a menudo. Para comprender bien el significado de esta cena de pan y
vino, imaginate estar en una situacién donde este acto de por si diario se
interrumpe a la fuerza. El hambre y la sed no solamente destruyen la
fuerza fisica, sino también la fuerza espiritual y moral del hombre, le
quitan la humanidad, la inteligencia, la conciencia. Si hubieras pasado
semejante indigencia, semejante desgracia, alabarias y bendecirias la
cualidad natural del pan y del vino que te han devuelto tu humanidad y tu
inteligencia. Sélo necesitas interrumpir el curso ordinario y comun de las
cosas, para darle a lo que es comun una importancia descomunal y para
atribuir a la vida como tal un significado religioso. jPor eso, santo nos sea
el pan, santo el vino y santa también el agua! Amén.

Notas

(1) Inclusive la naturaleza; porque asi como el hombre pertenece a la esencia de la
naturaleza -esto vale contra el materialismo vulgar- asi pertenece también la naturaleza a
la esencia del hombre -esto vale contra el idealismo subjetivo, que también es el secreto
de nuestra filosofia absoluta, por lo menos con respecto a la naturaleza. S6lo mediante
la unién del hombre con la naturaleza podemos vencer el egoismo sobrenatural del
cristianismo.

(2) Si, s6lo como unién libre del amor; porque un matrimonio cuyo vinculo es solamente
una barrera exterior y no la autolimitacion voluntaria del amor, en una palabra, que no es
un matrimonio asi como nosotros mismos lo hemos querido y deseado, no es un
matrimonio verdadero y en consecuencia no es un matrimonio verdaderamente moral.



(3) Mientras que Dios hace bien para las autoridades y los grandes sefiores, el pueblo se
dirige a ellos y no al Creador. Por eso los paganos convirtieron a sus reyes en dioses ...
Porque ellos no querian que se notara que una obra buena venga de Dios, sino que
venga de la criatura, aunque ésta sea solamente un medio por el cual Dios nos ayuda y
nos da lo que necesitamos, Lutero. (T. IV, pag. 237).

(4) A quien me honra, yo también le honro, pero a quien me desprecia lo despreciaré yo
también. |. Samuel 2, 30. Ya tiene buen padre el gusano mas abominable y mas digno del
odio eterno, la confianza de ser amado por ti; porque siente el amor, o mas bien porque
presiente que es amado, no se atreve a no amar a su vez. Por eso nadie que ame, duda
de que sea amado, Bernardo ad Thomam. (Epist. 107). Es una palabra muy hermosa y
muy importante. Si yo no soy para Dios, Dios no es para mi; si yo no amo no soy amado.
El pasivo es el activo consciente de si mismo; y el objeto es el sujeto consciente de si
mismo. Amar, significa hacerse hombre; ser amado, significa hacerse Dios. Yo soy
amado -dice Dios-; yo amo -dice el hombre-. Recién mas tarde esto se invierte y se
convierte el pasivo en el activo y viceversa.

(5) EI Sefor dijo a Gedeén: Hay demasiada gente contigo como para entregarte a
Midian; Israel no debe glorificarse contra mi, diciendo: mi propia mano me ha redimido;
esto quiere decir que Israel no debe atribuirse a si mismo lo que me pertenece a mi.
Jueces 7, 2. Asi dice el Sefor: maldito sea el hombre que confia en los hombres, pero
bendito sea el hombre que confia en Jehova y cuya confianza es el Sefor. Jeremias 17,
5. Dios no quiere tener nuestro dinero, ni nuestro cuerpo, ni nuestros bienes, sino que
los ha dado al emperador (al representante del mundo, del Estado) y a nosotros por el
emperador. Pero el corazén, que es lo mejor y lo mas grande que tiene el hombre, lo ha
retenido para si mismo; el corazén hay que darlo a Dios a fin de que creamos en él,
Lutero (T. XVI, pag. 505).

(6) Se ve que el bautismo cristiano sélo es una reliquia de las antiguas religiones
naturales donde, como en la religion parsi, el agua era un medio religioso de
purificacién. (Ver Rhode, Da santa leyenda, etc., pags. 305-426). Pero aqui tenia el
bautismo con agua un sentido mucho mas verdadero y en consecuencia mucho mas
profundo que en los cristianos, porque el bautismo se fundaba en la fuerza y el
significado natural del agua. Pero por cierto, para esos sencillos conceptos del mundo,
propios de las antiguas religiones, nuestro sobrenaturalismo, tanto especulativo como
teolégico, no tiene ningun sentido. Por eso, si los persas, los hindues, los egipcios, y los
hebreos exigian la limpieza corporal como un deber religioso, demostraron ser mucho
mas razonables que los santos cristianos, que consideraban la impureza corporal como
el principio sobrenatural de su religion. Lo que es sobrenatural en la naturaleza, se
convierte en la practiva a menudo en algo que es antinatural.

(7) Comer y beber es la obra més fécil, puesto que a los hombres no les gusta ninguna
cosa mas que esta. Esta es la obra mas alegre que se conoce. Por eso se dice: no hay
baile sin comida. Esta misma obra agradable la emplea Nuestro Sefor Jesucristo al
decir: os he preparado una comida alegre, dulce y humana, no os impondré ninguna
obra dura ... mds bien instituiré una cena, Lutero. (T. XVI, pag. 222).



APENDICE
Explicaciones, observaciones, citas

La conciencia del ser infinito no es otra cosa que la conciencia del
hombre de la infinidad de su ser, o sea: en el ser infinito, que es el objeto
de la religion; el hombre ve como objeto sélo su propio ser infinito.

Dios -dice Santo Tomas de Aquino- no es ningun cuerpo. Cada cuerpo es
finito. Y nosotros podemos llegar, con nuestra inteligencia e imaginacion,
hasta mas alla de cualquier cuerpo finito. Si Dios fuera un cuerpo,
podriamos pensar con nuestra inteligencia y nuestra fuerza imaginativa
algo que seria mas grande que Dios, cosa que se contradice. (Summa
contra gentiles, lib. I, c. 20). El cielo y los angeles tienen fuerzas finitas,
luego no pueden llenar la infinita fuerza de comprension de nuestro
espiritu. (J. L. Viwa sw verit. Fidei Christ, lib. |, de fine hom). La beatitud
es nuestro deseo ultimo y unico. Pero este deseo no lo puede llenar
ningun bien terrenal, pues todo lo que es terrenal esta debajo del espiritu
humano. Dios sdélo es el ser que puede llenar el deseo del hombre, que
puede hacerla beato; pues el espiritu humano conoce por su inteligencia;
él desea mediante su voluntad el bien universal (es decir, el bien infinito);
pero solo en Dios se encuentra el bien universal. (Tomas de Aquino, De
princ. regim,, lib. I, c. 8). El objeto de la inteligencia humana es la verdad



universal (universale verum, es decir, lo verdadero en general, o sea la
verdad que no es limitada de un modo determinado); el objeto de Ila
voluntad humana o sea del deseo humano, es empero, el bien universal,
que no se encuentra en ningun ser creado (es decir, finito), sino que se
encuentra solamente en Dios. Luego sélo Dios puede llenar la voluntad
humana. (Tomas, Punto summa theol. sac prima secundae, Qu Il, 8). Pero
si el objeto correspondiente y adecuado para el espiritu humano, no
puede ser nada de lo que es corporal o terrenal, nada que es determinado
o finito, si solamente lo puede ser el infinito, si sélo éste ser puede llenar
la voluntad de la inteligencia del hombre, entonces para el hombre sélo la
infinidad del propio ser es el objeto en el ser infinito, y el ser infinito no es
otra cosa que una expresidon, una apariencia, una revelacion o una
objetivaciéon del propio ser ilimitado del hombre. Un ser mortal no sabe
nada de un ser inmortal. (Sollustius bei H. Grotius De verit. relig. christ.,
lib. I, c. 24, Not. 1). Es decir, aquel ser para el cual un ser inmortal es el
objeto, debe ser también inmortal. En el ser infinito, sélo en mi calidad de
sujeto y de ser es para mi aquello un objeto, lo que es un predicado o una
propiedad de mi mismo. El ser infinito no es otra cosa que la infinidad
personificada del hombre; Dios no es otra cosa que la deidad o divinidad
del hombre personificada y representada como un ser.



