Mariane Fernandes Enguita

Trabajo, escuela ]
e ideclogia

e
o T




‘ Mariano E Enguita ]
TRABALHO,

ESCOLA E
IDEOLOGIA




INDICE

Presentacion

Capitulo 1. EIl pensamiento educativo antes de Marx

Capitulo Il. La critica como punto de partida y como método

Capitulo 111. EI hombre hace al hombre: hombre, ambiente y praxis
Capitulo IV. La divisién del trabajo: desarrollo unilateral y falsa conciencia
Capitulo V. Alienacidn, reificacion y fetichismo: la realidad invertida
Capitulo VI. La produccion de la mercancia de la fuerza de trabajo
Capitulo VII. El aprendizaje de las relaciones sociales de produccion
Capitulo VIII. El sector de la ensefianza en el marco de la I6gica econdmica del capital
Capitulo IX. El régimen combinado de ensefianza y produccion material
Capitulo X. ElI movimiento obrero, el estado y la educacion

Capitulo XI. A modo de apéndice: la literatura sobre el tema



PRESENTACION
Carlos Lerena

¢Vale la pena escribir -o leer- un libro sobre Marx y la educacién? Nada mas lejos de mi
animo que sentirme atacado por las dudas después de llevar a cabo este trabajo, que me ha
mantenido ocupado, aunque fuera intermitentemente, durante dos largos afios. Sin embargo, la
pregunta me parece espontanea y razonable dada la proliferacion de libros que, con el titulo de
"Sobre esto™ 0 "Sobre lo otro™, relnen con mayor o menor fortuna pequefios escritos y pasajes de
Marx (o de Marx y Engels, o de ambos y Lenin, etc.) en torno al tema en cuestion, o de ensayos
de terceros autores en torno a la teoria de Marx sobre tal o su critica de cual. Por un lado podria
pensarse que, si tales trabajos proliferan, es porque algo hay que decir, o al menos que etudiar, en
Marx con relacion a tales temas. Pero por otro, demasiadas recopilaciones de la editorial
Progreso, demasiados manuales monograficos que mas bien parecen misales y demasiados
intentos de extraer un cuerpo tedrico cerrado y definitivo donde no lo habia ni podia haberlo, han
tenido el efecto de poner en guardia a autores y lectores contra este tipo de obras. Pues,
efectivamente, si se tratara tan solo de reunir y poner en orden unas cuantas observaciones
sueltas, no valdria el esfuerzo.

No hace mucho, un amigo y colega muy solvente profesionalmente que tuvo la ocasion
de leer algunos materiales preparatorios de este libro me comunicaba la siguiente impresion: a lo
largo de la lectura, creia ver que yo habia empezado este trabajo con el convencimiento de que
iba a encontrar en Marx muchas ideas sobre la educacién para después, poco a poco y en el curso
de su desarrollo, terminar constatando y convenciéndome de lo contrario. Sin duda esta
impresion se debe, en gran parte, a la estructura del texto, que s6lo en los dos ultimos capitulos
recoge aquello que, normalmente, se considera como todo lo que Marx aporta al tema de la
educacién, tanto da que se valore como una aportacion grande o pequefia, ocasional o definitiva.

Sin embargo, estoy seguro de que lo que sustentaba esta impresion era sobre todo otra
idea, mas de fondo y diametralmente opuesta a la que alimenta el autor de este trabajo: me
refiero a la identificacion entre educacion y escuela.

Nada tan urgente e imprescindible en este campo -con mayor razén si uno, ademas, se
cree materialista- que quitarse de una vez por todas de la cabeza esa concepcion etnocéntrica,
parcial e ideoldgica de la educacion que la reduce a la relacion pedagdgica entre maestro y
alumno, a lo sumo con una prolongacion en la actitud formativa consciente de los padres para
con los hijos en el seno de la familia. Méas aun, en nada mejora el panorama cuando se le afiaden
sambenitos como el de que se sigue aprendiendo durante toda la vida (tan profundo como ese
otro de que nunca nos acostaremos sin saber una cosa mas) o descubrimientos “revolucionarios"
del género de ésos que todo lo cifran en los medios de comunicacion de masas, que,
interpretados desde la identificacion entre educacion y escuela, se presentan como un "Aula sin
muros". Esta plataforma ideoldgica, tanto cuando reduce la educacién a la escuela como cuando
incluye entre sus agentes a los medios de comunicacion, las instituciones de la produccion, la
familia, el municipio y el sindicato, lo hace siempre pensando la educacion en términos de
inculcacidn, tanto da que crea a ésta positiva y necesaria o negativa y arbitraria. Nos lleguen de
viva voz o por un tubo catddico, apadrinadas por la autoridad moral del maestro o por el
atractivo subliminal de la publicidad, se trataria siempre de ideas que nos son transmitidas como
tales. Asi, junto y paralelamente a nuestra grosera vida material, resultaria que llevamos otra
vida, casi angelical, que se desarrolla en el impoluto mundo de las ideas, mundus inteligibilis a
diferencia del mundus sensibilis en el cual lucharian idean cientificas y supersticiosas,



progresistas y conservadoras, ateas y religiosas, de izquierdas y de derechas, etcétera. En
realidad, esto y no otra cosa es lo que, con un brillante aparato conceptual, vino a decir Kant
hace ya varios siglos y siguen creyendo hoy cientos de millones de personas, pues la mayor parto
de Occidente es kantiana aungue no lo sepa o no lo quiera reconocer.

Quien crea firmemente y no esté dispuesto a creer sino que decir educacion es decir
escuela, relacion pedagdgica intersubjetiva, comunicacion -o transmision- de ideas, se sentira a
disgusto al leer este libro. En todo caso, si quiere saber lo que Marx dijo sobre la escuela lo
encontraraa lo largo de los capitulos titulados El régimen combinado de ensefianza y produccion
material y EI movimiento obrero, el Estado y la educacion.

Pero esta tematica, que quedaria mejor ubicada bajo términos como ensefianza o
instruccién. dista mucho de agotar lo que hoy comprende o deberia ya comprender el epigrafe
educacion. La sociologia en general y la sociologia de la educacion en particular, la psicologia
social y de las instituciones, la pedagogia social y, muchas veces, hasta el reformismo
pedagdgico, han hecho notar ya hasta la saciedad que el concepto de educacion, entendida como
formacion del hombre, comprende un campo enormemente mas amplio que el de la escuela o la
instruccion. Y es en este campo mas amplio, precisamente, donde Marx tiene una mayor
relevancia.

Aungue no es posible avanzar aqui ya lo que este trabajo pretende mostrar, si que
podemos adelantar cuéles son las lineas fundamentales de desarrollo del pensamiento marxiano
que resultan, a nuestro juicio, pertinentes para cualquiera que considera la educacién no como un
dato, sino como un problema.

En primer lugar, el materialimo histérico o -utilizando una expresion de Gentile que nos
parece mas afortunada, al menos para nuestros propdsitos- la filosofia de la praxis. O, empleando
una expresion marxiana de la que el autor nunca renegd, el humanismo revolucionario. En este
apartado se incluyen no solamente el estudio de los distintos modos de produccion que se han
sucedido en la historia, la interpretacion de la sociedad en términos de conflicto, el analisis del
capitalismo como un sistema sometido a leyes u otros aspectos similares, que para nuestros fines
son enteramente colaterales, sino, sobre todo, la problematizacion de la relacion entre conciencia
y existencia, entre ser social y ser consciente, entre la realidad material y la ideologia o
conciencia social. Esta puede parecer una tematica para "filosofos" o para marxo6logos
empedernidos, pero se puede formular también de otra forma: Marx hace problema de la relacion
entre educacion y ambiente. Desde una perspectiva mas dindmica, desde la perspectiva del
cambio, se podria plantear también asi: ¢es preciso cambiar primero a los hombres o cambiar la
sociedad? ¢cambiar la educacion o cambiar las circunstancias? ¢ Es posible cambiar una cosa sin
cambiar la otra? ¢ Se resuelve algo diciendo que ambas deben ser cambiadas? La filosofia de la
praxis, humanismo revolucionario o materialismo unilateral. Esto es lo que tratamos en general
en los capitulos titulados La critica como punto de partida y como método y EI hombre hace al
hombre: hombre, ambiente y praxis, y, por extensién, en un contexto mas especifico, en los
dedicados a la division del trabajo y la alienacion.

Una segunda linea de desarrollo, intimamente conexa con la anterior -por no decir que es
lo mismo visto desde otro angulo-, es lo que podriamos denominar la antropologia del trabajo
desarrollada por Marx. El centro de la relacion activa del hombre con su ambiente natural y
social, de su praxis, es el trabajo. Pero el trabajo es también el elemento distintivo del género
humano: lo que lo constituye como especie a diferencia de otros animales -desde el punto de



vista de todo el género, filogénesis - y lo que hace de cada hombre un miembro de la especie ya
dada -desde el punto de vista del individuo, ontogénesis-. En el trabajo el hombre no solamente
da forma a la naturaleza que le rodea, sino que se da también forma a si mismo, individual y
colectivamente.

Pero si el trabajo, sin mas, es parte integral y fundamental de la formacion del hombre -
insistimos en que colectiva e individualmente, tanto para la especie como para cada hombre-, las
distintas de organizacion del trabajo daran como resultado distintos tipos de hombres, tanto en la
historia como si consideramos transversalmente la sociedad. De ahi que todo el analisis de las
formas historicas de la produccidn, y en concreto del capitalismo, pueda y deba ser enfocado
también como un andlisis del proceso de formacion del hombre, es decir, de su educacion, con o
sin escuela.

En cuanto que teoria general del trabajo, esto se trata en el capitulo tercero, en el marco
de la relacién entre hombre y ambiente y el problema de la praxis (tambien al principio del
noveno, en otros términos). Pero lo més relevante y prefiado de significacion es el analisis
marxiano de la forma especifica del trabajo bajo el capitalismo, y lo que de éste interesa a
nuestro objeto queda recogido en los capitulos titulados La divisién del trabajo: desarrollo
unilateral y falsa conciencia y Alienacion, reificacion y fetichismo: la realidad invertida. Bajo el
primer epigrafe se abordan problemas como la division entre trabajo manual e intelectual vy,
sobre todo, las caracteristicas y efectos de la division manufacturera del trabajo, particularmente
en lo que concierne al caracter unilateral de la actividad -y, por tanto, de la formacion- a que se
ve sometida la clase trabajadora, en contradiccion con la universalidad que posibilita el
desarrollo de las fuerzas productivas y la expansion de las relaciones de produccion capitalista.
Bajo el segundo epigrafe se analiza el problema de la alienacion del trabajo -como actividad o
proceso laboral y como resultado o producto-; por consiguiente, la alienacion de las capacidades
desarrolladas en el proceso de trabajo, que en lugar de desarrollarse como capacidades de los
trabajadores lo hacen como capacidades ajenas y hostiles (en definitiva, la ruptura de la unidad
del trabajo como praxis).

La que podemos identificar como una tercera linea de desarrollo pertinente para la
educacion, que podriamos denominar como teoria o genealogia de la ideologia (perdon por lo
cacofonico de la expresidn), surge, sencillamente, al mirar desde el angulo opuesto al andlisis del
trabajo. Puede enmarcarse dentro de la discusion sobre la “critica” llevada a cabo en el primer
capitulo, pero, una vez mas, es en el analisis concreto del capitalismo donde se vuelve fructifera.

Desde este punto de vista, los capitulos sobre la division del trabajo y la alienacion
intentan mostrar que Marx tenia que decir y dijo sobre la ideologia mucho méas de lo que
sugieren sus formulas sumarias mas conocidas, como que "la ideologia dominante es la de la
clase dominante", que "Es la existencia la que determina la conciencia™ y otras por el estilo.

El andlisis de la division entre trabajo manual e intelectual permite ofrecer una
explicacion -0 los elementos fundamentales de una explicacion- de la vigencia y la nunca
agotada beligerancia del idealismo en un tiempo -los dos ultimos siglos- que parecen presididos
por el desarrollo de la ciencia. Y la diseccion de la division manufacturera del trabajo aporta
elementos esenciales para comprender, en algunos aspectos, el porqué de la generalizacion de
una falsa conciencia del mundo historico social.



La teoria de la alienacion, la reificaciéon y el fetichismo es, quiza el intento mas
sistematico y fructifero de Marx de fundamentar de manera materialista una critica de la
ideologia. Muy sumariamente, viene a mostrar que la inversion ideoldgica de la realidad no es un
simple error de la conciencia ni un espectacular logro de cualquiera forma de inculcacion, sino la
fiel expresion consciente de una realidad materialmente invertida. La teoria de la alienaciony la
reificacion, por otra parte, no se limita al campo de lo econémico, sino que se extiende hacia
todas las esferas de la vida social: juridica, politica, religiosa...

En definitiva, es en el andlisis y critica de la division del trabajo y de su alienacion y
reificacion don Marx muestra de modo més eficaz que, socialmente hablando, las ideas
imperantes no son producto de ninguna transmision o inculcacion, aunque se vean reforzadas o
sistematizadas por esta via: son, ante todo, algo que emerge de la misma realidad social material.

Ahora bien, esta realidad social material, cuyo centro siguen siendo las relaciones de
produccion y cambio, cuenta en nuestros dias con un nuevo componente que no debe ser
menospreciado: la propia experiencia escolar, que se prolonga durante afios para toda la
poblacidn, precisamente durante los afios mas decisivos en la formacion de la personalidad. El
capitulo VII, El aprendizaje de las relaciones sociales de produccidn, extiende el analisis
marxiano de las relaciones sociales de produccion a las relaciones sociales de la educacion, foco
de atencion que consideramos mucho mas importante que el que tradicionalmente ocupa a
quienes estudian las escuela por dentro, el curriculum.

Existe una cuarta linea tematica, pertinente también para el problema de la educacion -y
esta vez, en concreto, para el de la escuela-, que es en buena parte independiente de las
anteriores. Me refiero a las consecuencias de considerar la educacion como parte del proceso de
produccion de la mercancia fuerza de trabajo. Entonces nos encontramos con que la educacion,
en la medida de que es un sector mas de la produccién, se ve afectada por la Iégica econdémica
general del capitalismo. Y, en la medida en que su producto es esa mercancia especifica, la
fuerza de trabajo (que es producto de la educacion pero no solamente de ella, claro esta), una
mercancia que interviene en los procesos de produccion de todas las demés y que monopoliza la
peculiar propiedad de producir valor; en esa medida, decimos, se ve sometida a imperativos
especificos. Es mas: puede ocurrir, incluso, que los imperativos econdmicos no coincidan con los
imperativos sociales, o que los imperativos que proceden del hecho de ser una mercancia -una
mercancia mas- entren en conflicto con los que provienen de ser esa mercancia -la que produce
valor en el proceso de su utilizacion en la elaboracion de todas las demas.

En el capitulo VI, La produccién de la mercancia fuerza de trabajo pretende describir las
condiciones histéricas y sociales que permiten hablar de la educacion como parte de tal proceso
de produccion y desarrollar algunos problemas al hilo de este razonamiento. El capitulo VII
corresponde también enteramente a esta linea tematica, si bien, como acabamos de decir, conecta
también con el tema de ideologia. El capitulo VIII, en fin, estd dedicado a la dindmica de la
ensefianza en cuanto que sector de la produccion, en particular a partir de su organizacion como
un sector capitalista mas, de servicios o de mercancias.

Los dos ultimos capitulos, IX y X, comprenden, bajo los titulos El régimen combinado de
ensefianza y produccion material y El movimiento obrero, el Estado y la educacidn, el andlisis e
interpretacion de ese grupo de breves textos que, normalmente, pasan por la Gnica aportacion de
Marx al tema de la educacion. En si, es algo que no presenta la menor dificultad, salvo en cuanto
a algunos pequefios problemas de exégesis: se trata simplemente de estudiarlos con cierto detalle



y en su contexto. Sin embargo, es o deberia ser obvio que la significacion de esta serie de pasajes
(propuestas sobre educacioén incluidas en El capital, férmulas programéticas redactadas por
Marx, criticas de programas ajenos...) varia considerablemente al tener en cuenta todo lo que ha
sido el objeto de los capitulos anteriores. ;Cémo comprender realmente la propuesta de una
ensefianza politécnica sin conocer la critica marxiana de la division del trabajo? ;O como
entender la insistencia de Marx en la combinacion de ensefianza y produccion material sin tener
en cuenta su caracterizacion del trabajo como praxis y como elemento constitutivo del género
humano? Las férmulas programaticas auspiciadas por Marx en torno a la escuela son o parecen
con frecuencia muy simples, pero al lector no debe escaparsele que detras de ellas hay toda un
teoria de la sociedad, de la historia y del hombre.

Por altimo, incluimos un capitulo final dedicado a la literatura sobre Marx y la educacion,
en el que se analizan una por una, telegrafica y, quizas, injustamente, las obras mas conocidas
sobre el tema y algunas otras a titulo de ejemplo. Lo habitual, cuando se escribe sobre algo, al
menos en el mundo académico, es ir diciendo a cada paso que esto o lo otro ya estaba escrito en
tal sitio y que sobre tal o cual punto se esta de acuerdo o en desacuerdo con lo apuntado por
fulano 0 mengano. Lo que me llevo a hacer este trabajo fue precisamente la conviccién de habia
numerosos aspectos de Marx que estaban por explorar adecuadamente en relacion con la
educacion y, ademas, abundaban en todo caso las interpretaciones simplistas y faltaban estudios
sistematicos. Por consiguiente decidi actuar como si hubiera de partir de cero, explorando de
arriba abajo al propio Marx, y prescindir de otros trabajos dedicados al tema, a los que s6lo en
muy contadas ocasiones me refiero a lo largo de estas paginas. Pero como esos trabajos estan ahi,
y en algin momento habia que hablar de ellos, opté por valorarlos sumariamente en un capitulo
final.

Permitaseme afiadir, para acabar, que este trabajo tiene su origen en el segundo volumen
de mi tesis doctoral, La critica de la educacion y la ensefianza en Marx, juzgada y laudeada en
abril de 1982 por un tribunal compuesto por los profesores Salustiano del Campo urbano -
presidente-, José Ramon Torregrosa Peris, Carlos Lerena Aleson, José Alvarez Junco y José
Félix Tezanos Tortajada. Agradezco todas sus criticas y sugerencias, si bien la responsabilidad
del producto final, naturalmente, sigue siendo mia. Los capitulos I, 111, IV, V, IX. Xy XI
corresponden mas o0 menos a aquella tesis con algunas modificaciones. Los capitulos VI, VIl 'y
V111 tienen su origen remoto en el que era entonces capitulo XII, aunque el V11 es nuevo en su
préctica totalidad. El capitulo | es una reelaboracion de ideas contenidas en los siete capitulos
que componian el volumen primero de mi tesis, que duerme ya el suefio de los justos. Otro
capitulo de mi tesis doctoral, el X111, mi favorito, dedicado a la teoria del trabajo productivo, se
encuentra muy resumido en el actual capitulo V111 y espero que vea la luz dentro de no mucho
tiempo.



CAPITULO |

EL PENSAMIENTO EDUCATIVO
ANTES DE MARX

Tal vez en ningln campo de las ciencias sociales y humanas se haya mantenido tan
impermeable al marxismo como la pedagogia. En antropologia, sociologia, economia, ciencia
politica o historia, el pensamiento de Marx aparece como algo de lo cual se puede estar a favor o
en contra, pero que resulta imposible ignorar. Incluso en campos como la psicologia y el
psicoanalisis, la critica cultural o el derecho parece dificil eludir ese "fantasma que recorre
Europa” y otras partes del globo. En el terrero de la educacidn, en cambio -si exceptuamos los
paises del Este y China, donde hasta las gallinas ponian mejores huevos gracias al marxismo-
leninismo-pensamiento-Mao-Zedong-, parece como si las eternas verdades de siempre fueran
capaces de resistir cualquier embestida. Nada, por tanto, méas lejos de nuestro propdsito de la
pretension de que el marxismo haya supuesto en la educacion un giro comparable al que el
supuso en otras ciencias sociales al liquidar la filosofia, dar media vuelta a la historiografia,
revolucionar la economia o fundar la sociologia. Por eso, si a continuacién vamos a tratar de
dibujar algunas de las caracteristicas del pensamiento educativo anterior (jy posterior!) a Marx,
no es porque creamos que ese pensamiento se ve fundamentalmente alterado a mediados del
pasado siglo, sino simplemente porque constituye el fondo contra el que puede y debe ser
contrastada la aportacion de Marx a una critica de la educacién.

Hablar del pensamiento educativo "antes de Marx" no significa que creamos en la
existencia de un pensamiento homogeéneo, ni a lo largo de la historia ni en ninguna de las épocas
que la forman. Por lo demas, estamos convencidos de que la historia de la educacion y la escuela
no es ni mucho menos un continuum, como imaginan muchos de los historiadores de la
educacion, que discurriria desde los gimnasios griegos hasta los grandes sistemas escolares de
nuestros dias en la forma de una pugna secular por la universalizacion de la escuela, el
reconocimiento de los derechos de la infancia, la ensefianza cientifica, la mejora de los métodos
docentes y otros encomiables objetivos. Pensamos, por el contrario, que la historia de la
educacion es una historia de discontinuidades y que eso que llamamaos la ensefianza griega o la
ensefianza en la ensefianza en la Edad Media tiene en comun con la ensefianza actual poco mas
que el nombre.

Sin embargo, no puede decirse lo mismo del pensamiento educativo, de la idea de
educacion. Lo de menos es si todavia abundan hoy en el discurso pedagdgico dominante las
referencias a Platén, San Agustin, Comenio, Rousseau 0 Kant o si se repiten hasta la saciedad
iméagenes como la de la partera socratica la del educador-jardinero. La cuestion es que, fuera de
este anecdotario -no obstante significativo y mucho mas amplio de lo que se creeria a primera
vista-, existen una serie de temas y motivos, de ideologemas, que perduran desde la mayéutica
hasta la educacién natural, desde el "maestro interior" agustiniano hasta la "intuicién" de
Pestalozzi, desde la "purgacion™ de Socrates, hasta la educacion negativa rousseauniana. Es
precisamente en contraposicion a esas constantes como puede y debe evaluarse la critica
marxiana de la educacion.

La primera de estas constantes es el idealismo. Pertenecemos a una tradicion religiosa
que parte en su version arcaica -el Antiguo Testamento- de la afirmacion de que Yave,
inmaterial, cre6 el mundo de la nada y en su version moderna -el Nuevo Testamento- de que el
verbo se hizo carne y habitd entre los hombres. Por supuesto que todas las religiones abundan en



todo género de fantasmagorias pero los dioses hindles se perseguian mutuamente por toda la faz
de la tierra, los africanos habitan en los bosques y se hacen oir constantemente por los mortales,
los griegos compartian las fiestas y hasta el amor con los humanos: eran o son religiones
antropomorficas, mientras la que impera en Occidente empez6 a dejar de serlo desde su mismo
origen. Si Jacob todavia pudo darse de palos con un angel, el cristianismo anterior a la Reformay
el catolicismo han tenido que conformarse con apariciones y el protestantismo con la conciencia
interior. No hay dioses tan alejados del hombre como los de la tradicion judeo-cristiana.

Esto no es menos cierto en el campo de la filosofia, la teologia laica -como la
denominaba Feuerbach-. Desde la antigua Grecia, claro esta, ha habido corrientes materialistas,
pero lo que ha domiando la tradicion occidental ha sido filosofia de Sdcrates, Platon y
Aristoteles, de las misma manera que el materialismo de la Edad Moderna se vio eclipsado bajo
el peso del idealismo de Descartes, Kant o Hegel.

Pues bien, si el discurso idealista ha dominado ampliamente el pensamiento occidental,
en el campo de la educacion y la pedagogia su dominio ha sido casi absoluto. La razén no estriba
en ninguna proclividad genética de los educadores hacia el idealismo, sino en su propia funcién,
en la funcion de la educacion. Mas alla de la simple ignorancia de los fendmenos naturales y
sociales, la base principal del idealismo, su base material, esta en la division entre trabajo manual
e intelectual, y el pensamiento en general ha surgido de esa division, -nos referimos, por
descontado, al pensamiento en cuanto actividad desarrollada y monopolizada por unos cuantos-,
la escuela no solamente procede, sino que vive cotidiana y constantemente de esa disociacion a
lo largo de la historia.

Si buscamos el origen de la idea occidental de educacion en Grecia, nos encontramos con
una sociedad que excluye y desprecia el trabajo manual. El trabajo manual es asunto de los
esclavos, y el esclavo no pertenece a la sociedad, ni siquiera es un hombre: es, como mas tarde
en Roma, un instrumentum vocale, una herramienta que habla a diferencia del instrumentum
semimutum - el animal- y el instrumentum mutum -la herramienta a secas-. Ya en la Odisea
Eurialo espeta despectivamente a Ulises: "Mas que a un atleta te asemejas a un patrén de
marineros mercantes...". Platon se explaya en Las leyes sobre el tema: "No vayamos a dejar
vagamente explicado lo que entendemos por educacién. Actualmente, cuando censuramos o
elogiamos la formacion de alguien, decimos que fulano, de entre todos nosotros, esta bien
educado, 0 que zutano, carece de educacion; sin embargo, en muchas ocasiones, hombres de
condicion modesta como posaderos, armadores, etc., gozan de una instruccion perfecta pero
nuestro razonamiento no tiene aplicacidn en estos casos. Nos referimos a la educacién que, desde
la infancia, ejercita el individuo en la virtud y le inspira el deseo apasionado de convertirse en un
ciudadano cabal, que sepa mandar u obedecer, segln corresponde en justicia. Esta formacion es
la que por medio de nuestro razonamiento tratamos de definir como la mas perfecta educacion,
en tanto que, segun este mismo razonamiento, la que tiene por objeto obtener la riqueza, el
poder, e incluso una disposicion cualquiera ajena a la sabiduria y a la justicia, no es mas que
grosera, servil e indigna de ser llamada educacién”’. También para Aristételes es obvio que el
ciudadano debe aprender, como mucho, "aquellos conocimientos utiles que son de primera
necesidad, aunque no todos; porque una vez establecida la distincion entre trabajos liberales y
serviles, es manifiesto que el ciudadano debe asumir aquellas disciplinas que no envilecen al que
se ocupa de ellas. Envilecedores han de considerarse los trabajos, oficios y disciplinas que tornan
a un hombre libre, en su cuerpo, en su alma o en su inteligencia, incapaz para la préactica y actos

! Platon, La leyes, vol. I, p. 28; version de Fernando Cervera Sanfelipe, Iberia, Barcelona, 1965.



de la virtud. Por esto Ilamamos viles a todos los oficios que deforman el cuerpo, asi como a los
trabajos asalariados, porque privan de ocio a la mente y la degradan™?.

No todas las sociedades han excluido globalmente el trabajo en la misma forma que la
Grecia clasica, pero esto no significa que haya desaparecido la disociacién entre trabajo manual
y trabajo intelectual o entre escuela y trabajo. La Roma arcaica tenia un ethos basado en el
trabajo, pero en ella no existia la educacion como funcién diferenciada: los nifios romanos
aprendian a trabajar, guerrear o comportarse como buenos ciudadanos acompafiando al padre en
el cultivo de la tierra, la guerra o la asistencia al foro. A medida que Roma se heleniza cobran
una nueva importancia la cultura y la educacion, pero al mismo ritmo que la pierde socialmente
el trabajo. En realidad, solo el surgimiento de una capa social que vive del excedente producido
por el trabajo ajeno, la necesaria reaculturacion de los territorios conquistados, la degeneracion
retorica del foro y, més tarde, la creciente burocracia alimentada por el Bajo Imperio dieron
impulso al surgimiento de un cierto aparato educativo cuyos fines y métodos nada tenian que ver
con el trabajo.

El panorama no es distinto en la Edad Mediay los albores de la Edad Moderna. Sefiores,
campesinos y artesanos medievales tienen cosas que aprender, pero lo hacen sobre el terreno.
Aprenden a guerrear luchando, a cultivar latierra arandolay a ejercer el oficio practicandolo. De
otras funciones que hoy recaen sobre la escuela, como la aculturacién, se encargan la iglesia y
toda una plaga de predicadores ambulantes que recuerdan a los campesinos que deben temer a
Diosen los cielos y a los sefiores en la tierra. Es un espejismo pensar que las escuelas monacales,
abaciales, catedrales, etc. mantenidas por la iglesia representan un aparato escolar de entidad. La
iglesia mantiene tales "escuelas”, sobre todo, porque tiene vedado reproducirse por via bioldgica
y debe prospectar a sus continuadores fuera de si. Probablemente un célculo de las necesidades
humanas de la iglesia mas las inevitables pérdidas de discipulos que oyeron la Ilamada de la
carne vendria a coincidir mas o menos, si fuera posible hacerlo, con lo que fue la actividad
escolar eclesiastica durante la Edad Oscura o la época feudal. En todo caso, sobre el alcance de
las actividades educativas de la iglesia pueden ilustrarnos el opusculo de Damien contra "los
monjes que se obstinan en aprender la gramatica" y sus precedentes en la oposicién de la
autoridad del Espiritu Santo a la del gramatico Donato de Smaragdus®- o la reprimenda dirigida
por Gregorio Magno al obispo Desiderio de Viena, cuyo crimen era querer ensefiar Donato y
Prisciano®. En cuanto a las Universidades, que son el verdadero aparato escolar de la Edad
Media, su proyeccion, con la excepcion de los estudios de la medicina, apunta invariablemente
hacia la iglesia o la burocracia civil.

Cuando por fin, en plena Edad Media en algunas ciudades italianas, o de forma mas
generalizada en los periodos del Renacimiento, la Reforma y la Ilustracion, surge un aparato
escolar de cierta amplitud, ya no es posible suponer que las aulas se nutren exclusivamente de
hijos de nobles y burgueses y de futuros curas y monjes. De hecho, cuando otras capas acceden a
la educacion formal las clases altas fuerzan una diferenciacion escolar (en Italia, por ejemplo,
entre escuelas senatoriales latinas y escuelas "alemanas”, en Alemania con la aparicion de los
Gymnasium, en Francia con el monopolio de la educacion de las clases altas de los jesuitas) o
bien optan directamente por la educacion doméstica a cargo de un preceptor privado.

2 Aristételes, Politica, libro VI1II, p. 302; traduccién de Antonio Gémez Robledo, Porrda, México, 1977.

p. Vignaux, El pensamiento en la Edad Media, p. 21; traduccién de Tomas Segovia, Fondo de Cultura
Economica, México, 1977.

‘A Clausse, La Edad Media, en M. Debese y G. Mialaret, eds., Historia de la Pedagogia, vol. I, p. 131;
version castellana de Prudenci Comes, Oikos-tau, Barcelona, 1973.



En las escuelas, pues, han entrado ya los hijos de los artesanos, los pequefios
comerciantes y otras capas urbanas al menos. Pero ¢acaso quiere esto decir que nos encontramos
ya ante una educacion vinculada al mundo del trabajo? Lo que esos hijos de artesanos,
comerciantes, jornaleros, e incluso campesinos pueden aprender en las aulas -en general, el latin,
las "'siete artes liberales" y el adoctrinamiento religioso y moral -tiene poco que ver con su vida
laboral presente o futura. En general, siguen aprendiendo las tareas agricolas, artesanales o
comerciales sobre el terreno, aprendizaje al que se superponen la instruccion literaria y la
inculcacion moral que reciben en la escuela.

Esto se puede comprobar recorriendo los programas de estudios de las nuevas escuelas
renacentistas, protestantes, humanistas o religiosas. ElI programa, por ejemplo de la Casa
Giocosa dirigida por Vittorino da Feltre, del Collége de Guyenne dirigido por André Gouvéa, del
Collége de la Rive dirigido por Maturino Cordier, de la escuela de Godberg dirigida por Valentin
Friedland (Trotzendorf) o del Gymnasium de Strassburg dirigido por Johan Sturm es,
invariablemente, de contenido clasico y humanista, como también lo es el de los colegios regidos
por la Compafiia de Jesus. Y el caso no es distinto para los colegios a los que acuden en mayor
namero alumnos de condicion humilde, como los regentados por la Hermandad de la Vida en
comun y otras érdenes religiosas; aunque, claro esta, a medida que nos alejamos de la Italia
renacentista o la Alemania reformadora y de la clientela de la clase alta, el humanismo vy el
clasicismo son progresivamente sustituidos por la simple inculcacién religiosa.

Basta por otra parte, con echar un vistazo a la historia de la pedagogia para comprobar
que el problema de una pedagogia del trabajo, de una educacion basada en el trabajo o que le
acuerde —dentro de la escuela o de la educacion formal- un lugar importante, asi como el
problema de las escuelas técnicas o profesionales, no surge con fuerza hasta la segunda mitad del
siglo X1X. La razon de este surgimiento tardio no esta en ningun olvido de los educadores, sino
en algo mucho mas prosaico: en que solo en este momento aparece la necesidad. Hasta entonces,
las bases materiales de la pequefia produccion, muchas veces familiar, habian permitido siempre
el aprendizaje sobre el terreno, bastante mas eficaz en términos pedagdgicos, por cierto, que
cualquier posible aprendizaje escolar. Hasta entonces el aprendizaje laboral solamente surge en
la obre de los educadores ocasionalmente y de forma marginal. Rousseau quiere que Emilio
aprenda un oficio y le hace adquirir los de agricultor y carpintero, pero es sabido que la
educacion de Emilio es una educacion anormal. Cuando el filésofo de Ginebra habla de un
verdadero sistema educativo, como en las Consideraciones sobre el gobierno de Poloniao en el
articulo sobre la Economia Politica para la Enciclopedia, no dice una sola palabra del
aprendizaje laboral. Locke quiere que el joven gentleman aprenda un oficio, pero solo para que
no deje de adquirir cierta habilidad manual. Un silencio absoluto sobre la cuestion es lo que
encontramos en la Didactica Magna de Comenio, las Memorias y el Informe de Condorcet o la
Pedagogia de Kant. La pequefia produccidn agricola, artesanal o mercantil no exigen ningun tipo
de formacién profesional institucionalizada en la escuela. Incluso las primeras manufacturas
pueden pasarse con el modo anterior de formacion de la mano de obra. Para que se plantee como
problema especifico el de la educacion para el trabajo hace falta que tenga lugar el desarrollo de
la industria manufacturera en gran industria basada en la maquinaria que, por una parte, borra
progresivamente de la faz de la tierra la vieja pequefia produccién y, con ella, el viejo marco del
aprendizaje laboral, y, por otra, exige unos conocimientos de nuevo tipo y cambiantes que no
podrian adquirirse en ese viejo marco, sin ofrecer, en contrapartida otra forma suficiente de
aprendizaje sobre el terreno. Es entonces cuando la demanda de formacion laboral de los
trabajadores, tanto por parte de ellos mismos como por parte de los nuevos patrones, se vuelve



hacia una tercera institucion, la escuela.

No es que la educacién se haya desarrollado en la historia con independencia de la
produccion, sino que ha sido excluida de ella, o la produccion excluida de la educacion. “Los
nifios”, escribe ya Soldn, el legislador de Atenas, “deben ser ejercitados en la agricultura o en
una industria cualquiera, los ricos en la musica y la equitacion y dedicarse a frecuentacién de
gimnasios, a la caza, a la filosoffa™. La institucién escolar, como la educacién en general, ha
estado siempre ligada al modo de produccion -y en particular a las instituciones politicas
levantadas sobre él: los primeros sistemas escolares paraestatales o estatales se dan alla donde
surge una burocracia publica: Bajo el Imperio Romano, Imperio Carolingio, Prusia, Francia
napolednica- o de ha movido dentro de los limites marcados por €l. Pero el que la educacion
formal tenga asignada la funcion de formar la mano de obra es un producto del capitalismo.
Hasta éste la educacion formal, la escuela, o bien esta restringida a los que viven del excedente
econdmico, o bien acoge a los que trabajan con sus manos pero no en cuanto que trabajadores,
sino sobre todo en cuanto que son feligreses, subditos o, mas tarde, ciudadanos de los que hay
que educar en el respeto de Dios, a la tradicién o a las leyes.

De esta manera la educacion se configura durante siglos como algo ajeno al trabajo, y el
pensamiento pedagogico, en consecuencia, como un pensamiento idealista. Es verdad que en el
trabajo mismo se da también otra educacion, informal pero no por ello menos importante en
realidad, mas quienes hacen de la educacién un problema, quienes piensan y escriben sobre ella
y, por consiguiente, quienes elaboran la idea de la educacion que todavia arrastra hasta nuestra
civilizacion son las clases sociales apartadas del trabajo o, con mayor frecuencia, aquellas
personas que se ocupan de la educacion de estas clases ociosas. Entre quienes trabajan con sus
manos, precisamente, la educacién no puede plantearse como un problema, porque todo el
mundo sabe lo que tiene que aprender y para qué tiene que aprenderlo. Por ora parte, aun cuando
se hubiera planteado habria sido un planteamiento efimero y llamado a pasar sin dejar huella,
pues la cultura escrita es privilegio de unos pocos —sobre todo en su elaboracion- que pertenecen
a otra esfera social. Para aquellos que no estan condenados a dedicar su vida al trabajo en unas
condiciones que les son dadas, para ellos, en cambio, la educacion, o sea los objetivos de la
formacion del hombre y los métodos con los que lograrlos, son por naturaleza un problema.

En semejantes condiciones, la educacion, desvinculada del trabajo y por tanto de la
actividad practica, ha aparecido siempre como un asunto relativo a las transmision de ideas,
como un problema de inculcacion. Tanto mas cuanto que, si la educacion de las clases
dominantes han formado siempre parte cosas tan practicas para ellas como montar a caballo, tirar
con arco o hacer la guerra, quienes han escrito y nos han legado numerosas obras sobre la
educacién no han sido los profesores de equitacion o de esgrima, sino los de latin, griego,
matematicas, filosofia, moral o religion, y son ellos los que han contribuido a configurar el
discurso pedagogico dominante.

La excepcion a esta ténica general viene dada solamente por los sucesivos brotes de
sensualismo (o sensismo) en algunos autores. Sin embargo, tales brotes han sido muy limitados,
parciales y de no demasiado alcance. En Comenio, por ejemplo, encontramos ya un claro
sensualismo, pero de indole netamente pasiva y contemplativa —nada que ver con las
transformacion del aprendizaje en la actividad practica- y enterrado bajo una montafia de
misticismo. En Locke volvemos a encontrar un canto a la importancia de los sentidos, pero la

® Citado en Ligue Communiste Revolutionarie, L ecole de Jules Ferry est morte, p. 7; Maspero, 1974.



experiencia a la que recurre el filésofo inglés no va mas alla del disfrute de las cosas sin
producirlas y la comunicacion interpersonal. En Helvencio, en cambio, la experiencia abarca ya
la totalidad de entorno natural y la vida social, pero esta ampliacion del campo se paga
reduciendo al hombre a la pasividad més absoluta: en la naturaleza impera el “azar” y en el orden
social lo hace el “legislador”. El sensualismo es una respuesta limitada, unilateral y con poca
influencia frente al idealismo triunfante.

Una segunda constante que domina el pensamiento educativo es la identificacion entre
educacion y escuela. En parte heredamos la historia y estamos marcados por ella, por en parte,
también, la reelaboramos haciéndola pasar por un proceso selectivo. Asi, cuando nos
interrogamos sobre la educacion en la Grecia clasica lo hacemos sobre las figuras del pedagogo,
el didaskalos y el grammatodidaskalos, sobre la Academia o los gimnasios, sobre si en la antigua
0 en la nueva educacion ateniense predominaban mas, segun Platon, la gimnasia, la lectura, la
escritura o las matematicas. Pero dejamos de lado, normalmente, que toda la sociedad griega era
una gran empresa educativa en la que el ciudadano vivia y se sentia integrado desde su infancia
hasta su muerte. Caemos en el error etnocéntrico de suponer que alli la escuela jugaba el mismo
papel exclusivo y excluyente que entre nosotros.

Después de la Antigliedad clésica, sin embargo, la identificacion entre educacion y
escuela no necesita ser puesta por nosotros, sino que forma parte del pensamiento de la época, de
las sucesivas épocas. En la base de esto esta el hecho, al que hemos aludido, de que sean las
clases altas y los educadores profesionales quienes convierten la educacién en objeto de sus
meditaciones o, al menos, los Unicos que reflejan éstas por escrito y que consiguen para ellas un
peso social.

Naturalmente, es dificil o imposible encontrar un autor que niegue de manera absoluta la
influencia de otros factores que la accidon pedagdgica consciente sobre la formacion de los
hombres, pero es que no necesitaban ser tan explicitos. Lo que encontramos, simplemente, es la
llana ignorancia de toda influencia educativa que no sea la de la escuela. O bien, lo que no es
sino una manera de negar, a contrario, la existencia o la eficacia de cualquier otra influencia
educativa: la afirmacion tajante de la omnipotencia de la educacién, o sea de la educacion
escolar, que se repite en Comenio, Locke, Kant, Pestalozzi u Owen.

Solamente se admiten aquellos otros procesos educativos que pueden ser comprendidos
en las mismas coordenadas que la educacién escolar, en términos de comunicacién o
transmision, como cuando Comenio se refiere a la presencia de los criados sobre los nifios. Es
enormemente significativo que Comenio, cuando se refiere ala educacion familiar, la denomine
escuela materna, lo que denota claramente que interpreta la formacion en el seno de la familia en
términos escolares. Autores que abominan de la escuela como lo hacen Locke y Rousseau, por
otra parte, no por ello logran romper su idiosincracia. De hecho, lo que proponen es que sus
privilegiados discipulos formen parte de una escuela con un solo alumno.

Huelga decir que los principales promotores de esta identificacion restrictiva de la
educacion con la escuela, consciente o inconscientemente, son los ensefiantes profesionales. No
andaba descaminado Rousseau, cuando en un escrito de signo muy distinto que el Emilio, las
Consideraciones sobre el gobierno de Polonia, advertia a los polacos: “Guardaos sobre todo de
hacer un oficio del estado de pedagogo™®. Desde el momento en que la actividad de educar o

®3-1 Rousseau; Considerations sur le gouvernement de Pologne, en Oeuvres Complétes, vol. I, p. 703;
Firmin Didot, Paris, 1968.



ensefiar se convierte en una profesion especifica y de dimensién creciente, los educadores
profesionales, cuyo Unico material de trabajo son teéricamente las ideas y cuyo Unico proceso
visible de produccion es su transmision, no pueden dejar de caer en la idea de que la educacion
es cosa suya, es decir, cosa exclusivamente suya, o sea de la escuela. Por otra parte, tienen el
maximo interés en que asi sea o, al menos, en que asi se crea.

No obstante, tampoco en este punto es la historia tan monocorde. La idea de la educacion
como proceso de formacién humana de indole mucho mas amplia, como proceso de integracion
en una cultura que dura toda la vida del hombre y abarca todas sus actividades, entre las cuales la
escuela no es sino una mas con mayor o menor papel, tiene al menos cuatro expresiones
brillantes: la paideia griega (que tiene una prolongacion descafeinada en la humanitas romana),
la Bildung hegeliana, el sensualismo de Helvecio y la educacion nacional de Rousseau.

En todos estos casos se trata de una educacién civica, de una pedagogia social, que
transciende el estrecho marco de la escuela o la relacién maestro-alumno. Cuando a Didgenes
Laercio le preguntan cudl es la mejor educacion para el propio hijo, su respuesta es esta: “Que le
hagan ciudadano de un pueblo con buenas instituciones”’. En Esparta y Atenas la vida de los
nifilos —como la de los ciudadanos adultos- es organizada en forma total por la comunidad. La
instruccion y la transmision de ideas, propiamente, no desempefia sino un papel secundario al
lado de los juegos, los cantos o la vida en comun. La escuela no es una institucion separada, sino
una preparacion acelerada para la ciudadania.

Pero esta idea de educacion exige una sociedad integrada como lo fueron las
civilizaciones griegas y, por un tiempo, la metropoli romana. No es posible, por el contrario, en
sociedades desintegradas como, sobre una base distinta y en una forma diferente, lo fue la
sociedad feudal y lo es la sociedad burguesa. Por eso una idea parecida solo ha vuelto a surgir en
momentos particularmente criticos, en la transicion del feudalismo al capitalismo y del
absolutismo al Estado moderno, cuando algunas mentes aisladas se han vuelto, aunque de formas
muy dispares, hacia el proyecto o la nostalgia de una sociedad mas integrada. Exponentes de esta
tendencia son, como hemos dicho, Helvecio, Rousseau y Hegel. El primero de ellos comprende
bajo el concepto de educacion la accion que ejercen sobre nosotros el medio objetivo y, sobre
todo, el medio social y propone organizar éste como un inmenso complejo educativo destinado a
formar hombres mejores. Rousseau, cuando escribe sobre la educacion alejado de las peripecias
individuales de Emilio, propone una “educacion nacional” que no es en realidad una escuela
nacional, sino una organizacion politica calcada de las ciudades griegas. Tiene razon Derathé
cuando afirma que, mientras el Emilio se dedica a la educacion del individuo en la “vieja”
sociedad, la verdadera educacion ofrecida en El Contrato Social al nuevo ciudadano coincide
con la participacion de éste en la misma vida publica®. Hegel, por su parte, aprueba la afirmacion
de Didgenes Laercio que hemos incluido unas lineas mas arriba y describe la Bildung (término
que se puede traducir al castellano como culturay como formacién, ademas de cémo educacion,
y que en todo caso comprende algo mucho mas amplio que el que corresponderia propiamente a
nuestro vocablo “educacion”: Erziehung) en la forma siguiente: “El hombre educado es aquél
que sabe imprimir a toda su conducta el sello de la universalidad, el que ha abolido su
particularismo, el que obra segun principios universales. (...) La educacion expresa, pues, esta

! Diogenes Laercio, VIII, 16. Citado por Hegel, a su vez citado en W. Kaufmann, Hegel, p. 97; traduccion
de Victor Sanchez de Zabala, Alianza Editorial, Madrid, 1979.

8 Recogido en L. Colleti, Ideologia y Sociedad, p. 214; versién espafiola de A.A. Bozzo y J.R. Capella,
Fontanella, Barcelona, 1975.



sencilla determinacién: imprimir a un contenido en caracter de lo universal™. Pero en lo que la
terminologia hegeliana denomina como mundo ético, es decir, en el mundo social, lo universal
por excelencia es el Estado. La bdsqueda de lo universal no es la basqueda en solitario, sino que
se realiza en sociedad: “El individuo halla entonces ante si el ser del pueblo, como un mundo
acabado Yy fijo, al que se incorpora, Ha de apropiarse de este ser sustancial, de modo que este ser
se convierta en su modo de sentir y en sus aptitudes, para ser él mismo algo. La obra preexiste y
los individuos han de educarse en ella, han de hacerse conformes a ella”*°. Hegel niega cualquier
derecho del pueblo a la participacion politica e ironiza sobre que “con tal participacion, la
libertad y la imaginacion subjetiva, y la opinidn general de ésta puede mostrarse con cualquier
eficacia efectiva y gustar la satisfaccion de valer algo™, y el Ginico motivo suficiente que ve para
dicha participacion es, precisamente, un motivo pedagogico, una funcion esencialmente
educativa: “El interés de una participacion de los particulares en los negocios publicos se de
poner (...) en el derecho de que el espiritu comun llegue también a la aparicién de una voluntad
exteriormente universal en una actitud expresamente ordenada por la concurrencia pablica™*?. Si
despojamos a Hegel de su pomposa y farragosa terminologia veremos facilmente que su
planteamiento es muy parecido al de la educacion implicita en El Contrato Social y explicita en
la propuesta de educacion nacional de Rousseau, con la diferencia de que éste queria formar
ciudadanos, mientras que el filésofo aleman quiere formar subditos.

El pensamiento pedagdgico parece tender invariablemente, en tercer lugar, a ser
ahistorico. Entre nosotros, hombres y mujeres de hoy, esta tendencia se manifiesta en cierto
empecinamiento en considerar que decir educacion es decir escuela y en los repetidos intentos,
burdos o sofisticados, de hallar la panacea de la “educacidn natural”, por poner dos ejemplos
evidentes. Toda época tiende a verse a si misma como eterna o, al menos, como el final de la
historia. Para el pensamiento burgués en particular, la historia suele aparecerse como una
sucesion mas o menos caotica u ordenada de instituciones tan “naturales” como el mercado, la
libre empresa y otras creadas o asumidas y adaptadas por el capitalismo, una de las cuales seria
la escuela. En el campo de la educacidn, es raro encontrar alguien a lo largo de la historia que no
crea haber actuado de acuerdo con las exigencias de la “naturaleza humana”. Todos han
formulado los objetivos y los métodos de la educacion de acuerdo con las exigencias de su
tiempo -y formulaciones contradictorias pueden obedecer a exigencias contradictorias-, pero
enteramente convencidos de que no hacian sino responder a las necesidades del hombre en
general.

Asi como los esquimales se Ilaman a si mismos “seres humanos”, griegos y romanos
helenizados nunca dudaron que el “hombre” era el miembro libre de la polis o la civitas. Los
griegos hablaban de la educacion del hombre describiendo la del ciudadano libre, es decir,
excluyendo a los esclavos y a los extranjeros. Los romanos dieron el nombre de humanitas a lago
que, evidentemente, no pasaba de ser mera romanitas. Comenio, impulsor temprano de la
escolarizacion, refleja en su empresa las necesidades de la Reforma, que debe arrancar de la
influencia catdlica a las masas y exige por su propia logica interna que cada cual sea capaz de
leer por si mismo las sagradas escrituras; las de los principes y las ciudades alemanas, que
quieren formar su identidad nacional; las de la nueva burguesia urbana, que quiere acceder al

’G.WF. Hegel, Lecciones sobre filosofia de la historia universal, pp. 69-70; traduccion de José Gaos,
Revista de Occidente, Madrid, 1974.

9 1bid., p. 71.

Y GeweF Hegel, Enciclopedia de las ciencias filosoficas, p. 276; traduccion de E. Ovejero y Maury,
Porria, México, 1977.

12 Loc. cit.



distintivo de la cultura'y empieza a precisar de unos trabajadores con cierta formacion; expresa
estas multiples necesidades de su tiempo, pero cuando quiere justificar la necesidad de la
educacion nos explica que es debida al pecado original. EI hombre debe emplear esta vida
terrenal para prepararse a la vida eterna, pero “ahora, después del pecado”, la razon, “velada y
oscurecida, no sabe desembarazarse, y quienes debfan desembrollarla la envuelvan mas™;
ahora, en el estado de pecado, “si hemos de saber algo hay que aprenderlo; y, teniendo,
ciertamente, nuestra mente como tabla rasa, nada sabemos hacer, ni hablar, ni entender, sino que

hay que excitarlo todo desde su fundamento™*.

Rousseau nos escribe la aventura robinsoniana de Emilio precisamente como educacion
natural, esto es, como la educacién méas educada para la naturaleza humana en cualquier época.
En realidad, sin embargo, el énfasis mismo de Rousseau y otros autores de la época en referir las
instituciones sociales a la naturaleza humana, el problema mismo de cual sea dicha naturaleza, es
un producto histérico del capitalismo y su apariencia de ser una sociedad basada en la
autonomia, el acuerdo y la colaboracion entre individuos aislados. El ayo Jean-Jacques quiere
que Emilio no sepa nada de moral ni de politica hasta la mayoria de edad. A los quince afios, su
pupilo “ni siquiera sabe el nombre de la historia, no lo que es metafisica y moral. Conoce las
relaciones esenciales del hombre con las cosas, pero no las relaciones morales del hombre con el
hombre”™. Pero veamos lo que el nifio ha aprendido ya bastante antes de los quince, en su
primera educacién, cuando ni siquiera tenia fuerzas para arar un palmo de tierra y habia de
hacerlo en su lugar el ayo: “toma él posesion de la tierra sembrando un haba (...) Todos los dias
venimos a regar las habas, y las vemos nacer con arrebatos de jubilo. Aumento yo este jubilo
diciéndole: esto te pertenece; y explicandole entonces este término de pertenencia le hago saber
que ha gastado en este plantio su tiempo, sus faenas, su pena, finalmente, su persona; que en esta
tierra hay una cosa que es parte de él mismo, y que puede reclamar contra cualquiera, como
podia sacar un brazo de la mano de otro hombre que lo tuviera asido contra su voluntad™*®. Pero,
jay, desgracial, un dia llegan y se encuentran todas las habas arrancadas y a un hortelano
enfurecido: resulta que las habian plantado sobre sus pepitas de meldn, en una tierra que le
pertenece. Quieren buscar tierra libre, pero el hortelano les informa de que no hay ninguna por el
lugar, que la suya ya la trabajé su padre y todas andan igual. El ayo solicita entonces al hortelano
que les ceda un pequefio rincén, a cambio de lo cual le daran la mitad de la cosecha®’. He aqui,
pues, que Emilio, sin salirse de las “relaciones esenciales del hombre con las cosas”, ha
aprendido lo que son la posesion, la propiedad, la herencia, el derecho del primer ocupante, la
aparceria y la teoria pequefio burguesa de que la propiedad se basa en el trabajo, porque para
Rousseau —al menos en el Emilio, pues en otras obras no se muestra tan complaciente con ella- la
propiedad es una “relacion del hombre con las cosas”, no es una relacion “moral” o social entre
los hombres. ¢Se puede pedir una quiebra mas espectacular de la “educacion natural”?

Locke no tiene la pretension de descubrir educacion natural alguna. Por el contrario, es
consciente de que la educacion que prescribe solamente es adecuada para los jovenes gentlemen,
aungue no le han faltado los seguidores que hayan pretendido darle un valor universal. La
sociedad de la que debe formar parte el gentleman es una sociedad civil, basada en el contrato,
por oposicion a una sociedad natural. Sin embargo, Locke no imagina otro tipo de sociedad,

3A. Comenio, Didactica Magna, pp. 12-13; traduccion de Saturnino LApez Peces, Porrda, México, 1976.
% 1bid., p. 21.

15, Rousseau, Emilio, p. 150; traduccién andnima, Porrda, México, 1978.

Ibid., p. 54.

7 \bid., pp. 44-45.



distinta de la natural, que pueda librar a los hombres del estado de guerra en que ésta degenera:
su hombre no es el hombre de la naturaleza, pero su sociedad, la sociedad burguesa, se le aparece
como la unica sociedad posible, como la sociedad humana. Pero si el naturalismo no aparece de
forma explicita en su pedagogia si que se encuentra presente de forma implicita, impregnando
toda la teoria del conocimiento que subyace tras ella. En su Ensayo sobre el entendimiento
humano coloca al sujeto en una actitud enteramente pasiva ante la experiencia, que marca sus
limites, e incapacitado para acceder a la verdadera realidad que se encuentra tras esa experiencia.
Una vez mas, esta gnoseologia s6lo puede mantenerse sobre la exclusion del trabajo, que es la
demostracion practica de que esa realidad no es inaccesible al hombre. La teoria de conocimiento
de Locke expresa lo posicién de quien disfruta o sufre las cosas —la experiencia- sin producirlas.
No sin razon escribié Marx sobre él: “John Locke, que defendia a la nueva burguesia bajo todas
sus formas, los industriales contra las clases obreras y los indigentes, los usureros comerciales
contra los usureros del antiguo estilo, los aristocratas de las finanzas contra los deudores al
Estado, y que, en una obra especial, habia demostrado que la inteligencia burguesa es la humana

normal (...)"*%.

Kant, en fin, tampoco habla en modo alguno de educacion natural. “La buena educacion
es, justamente, aquella de la que surge todo lo bueno que hay en el mundo. Sélo hay que
desarrollar cada vez mas las potencialidades depositadas en el hombre. Porque las bases del mal
no se encuentran en las disposiciones naturales de los hombres. El origen del mal esta en no
someter la naturaleza a las reglas. En el hombre s6lo hay el germen del bien™**. Abandonada asf,
la naturaleza es animalidad o salvajismo. Sometida a reglas es personalidad o humanidad: “la
personalidad, es decir, la libertad e independencia del mecanismo de toda naturaleza”®. La
afirmacion de que en el hombre solamente existe el germen del bien no debe interpretarse en
clave de la bondad natural rousseauniana: es mas bien un desliz que contradice la idea general de
Kant. Lo que hace que ese germen lo sea del bien y no del mal es la educacion moral, o sea, la
supresion o el sometimiento de la naturaleza. Pero cuando Kant entra a definir esa moral no
ofrece una moral concreta, sino abstracta. Lo que importa no es el contenido del acto, sino que se
haga por deber. No nos detendremos aqui en el hecho revelador de que la mayor parte de los
actos morales que Kant pone como ejemplos consistan en el pago de deudas o en el
cumplimiento de contratos, es decir, en la buena moral mercantil. Lo que importa es que, por un
lado, esa moral abstracta es la que mejor cuadra a una sociedad que combina la explotacion mas
feroz con la necesidad de certeza juridica, asi como la definicion de la libertad como mero
sometimiento a la norma cuadra de una sociedad en la que se combinan la igualdad formal y la
desigualdad real, combinacion que s6lo puede sostenerse sobre un concepto abstracto de libertad.
Esa moral abstracta, por otro lado, puede ser presentada por Kant como distintivo, no se su
época, sino de todos los hombres de todas las épocas, incluso de todos los seres racionales, si
existiera algun otro que el hombre. En Kant, pues, como en Locke, no se refiere la educacion a la
naturaleza sino a su superacion, pero solamente hay una forma de superarla. No nos hallamos ya
en presencia de la naturaleza humana, sino de la condicion humana, que para el caso es lo
mismo.

El discurso sobre la educacion sigue repetidamente esta tonica: primero se afirma llegada

Bk, Marx, Contribucion a la critica de la economia politica, p. 109; version castellana de J. Merino,
Comunicacion, Madrid, 1976.

9 Kant, Padagogik, p. 448; en Kants Werke, vol. IX, edicion en curso de la obra completa por la
Academia de Berlin, Walter de Gruyter und Co., Berlin Occidental, 1968.

20, Kant, Critica de la razén préactica, p. 151; traduccion de Enrique Garcia Morente y E. Mifiana y
Villasagra, Porria, México, 1977.



la hora de una educacion por fin ajustada a la naturaleza o la condicion humana; acto seguido se
proclaman como exigencias naturales, humanas o de toda vida en sociedad las exigencias de una
sociedad particular en un tiempo concreto. No en vano se otorga reiteradamente la primacia,
explicita o implicitamente, a la formacion de las costumbres sobre la instruccion propiamente
dicha.

Las excepciones, en este terreno, s6lo pueden darse dentro de un planteamiento
historicista. Condorcet, sin entrar demasiado en los objetivos ni en los métodos de ensefianza,
muestra un fino sentido historico al pedir la libertad en la instruccion bajo el antiguo régimen'y,
poco después, su estrecho control por el nuevo régimen burgués nacido de la revolucién. La
excepcion mas notable y clara, sin embargo, es Hegel, que escribe: “También el individuo
singular tiene que recorrer, en cuanto a su contenido, las fases de formacion (Bildung) de espiritu
universal, pero como figuras ya dominadas por el espiritu, como etapas de un camino ya trillado
y allanado; vemos asi, cdmo, en lo que se refiere a los conocimientos, lo que en las épocas
pasadas preocupaba al espiritu de los hombres desciende ahora al plano de los conocimientos,
ejercicios e incluso juegos de la infancia, y en las etapas pedagdgicas reconoceremos la historia
de la cultura proyectada como en contornos de sombras”?. La Bildung es a la vez cultura y
formacion, es decir, resultado y proceso. El “espiritu universal”, en consonancia, no es ninguna
entidad o pensamiento suprahistorico: es el “espiritu de la época”. La filosofia, que allana el
camino de la educacion, no es pensamiento absoluto y es ella misma producto de la historia: “es
su tiempo aprehendido en pensamientos™??. “En cuanto pensamiento del mundo, aparece en el
tiempo s6lo después que la realidad ha consumado su proceso de formacion y se halla ya lista y
terminada. Lo que ensefia el concepto, lo muestra con la misma necesidad la historia: sélo en la
madurez de la realidad aparece lo ideal frente a lo real, y erige a este mismo mundo, aprehendido
en su sustancia, en la figura de un reino intelectual. Cuando la filosofia pinta con sus tonos grises
ya ha envejecido una figura de la vida que sus penumbras no pueden rejuvenecer, sino sélo
conocer; el buho de Minerva recién alza su vuelo en el ocaso™®. (Hay que afiadir, sin embargo,
que Hegel no supo resistir la tentacion de considerar al Estado prusiano y, en consecuencia,
considerarse a si mismo, respectivamente, como el fin de la historia y de la historia de la
filosofia).

El reverso de la educacion natural es el inmanentismo, cuarta constante del pensamiento
pedagdgico. Lo que el alumno ha de llegar a ser o tener esta ya dentro de él: la humanidad, la
razén, el saber, la verdad, el bien o el conocimiento de Dios. La labor del maestro consiste, en el
mejor de los casos, en permitir que eso se desarrolle libremente y, en el peor, en eliminar los
obstaculos que se oponen a ello o en extraer algo que se resiste a salir a la superficie. Lo que
quiera que sea existe ya en el interior del hombre aun como mero germen, forma parte de su
esencia humana. La educacién puede entonces ocultarse a si misma y ocultar a los demas —en
primer lugar al educando- su caracter de inculcacion, de imposicion, de socializacion.

El método pedagdgico de Sécrates se divide en la exhortacidén (protreptikds) y la
indagacion (elenchos), y ésta, a su vez, en la purificacion o purgacién y la construccion. En esta
segunda parte, y sobre todo en su segunda mitad, habitan el optimismo y el inmanentismo
socraticos. Porque lo que el filésofo hace no es sustituir las falsas verdades por otras de su cufio

2L GWF. Hegel, Fenomenologia del espiritu, p. 21; traduccién de Wenceslao Roces y Ricardo Guerra,
Fondo de Cultura Econémica, México, 1973.

2 G W.F. Hegel, Principios de la filosofia del derecho, p. 24; traduccion de Juan Luis Vermal, Editorial
Sudamericana, Buenos Aires, 1975.

2 |bid., p. 26.



o traidas por él, sino estimular que surjan del mismo interior de su interlocutor: es la mayéutica —
arte de hacer parir- o heuristica —arte de descubrir-: “Todo hombre de buena fe ha de rendirse a
su testimonio interior de la verdad”®*, declara en El sofista. Es esto lo que le permite hacer que
un joven esclavo ignorante formule en el Menon el teorema de Pitagoras, habilmente conducido
por sus preguntas, mostrando asi que la idea estaba implicita en su mente. Platén nos obsequia
por vez primera con la metafora del jardinero al hablar de la educacion: “Tomemos como
ejemplo las plantas; éstas tienen su origen en las semillas, que si son manejadas por un habil
agricultor, en su momento daran los mejores frutos”?. “Cada cual tiene en su alma la facultad de
aprender”, afirma en La republica. Como expresa Werner Jager, “el alma sélo debe dejarse llevar
por el hilo suave y dorado con que tira de ella el logos, no por hilos rudos y férreos de los

instintos”2,

San Agustin lleva esta posicidn esencialista hasta el paroxismo con su teoria del “maestro
interior”. En la memoria estan ya presentes, nos dice en las Confesiones, las imagenes de las
cosas y, mas aln, en lo que se refiere a las artes liberales, no su imagen sino las cosas mismas®".
Asi, “resulta que aprender estas cosas, (...) cuyas imagenes no hemos recibido por los sentidos,
sino que son imagenes e inmediatamente como ellas son en si las vemos dentro de nosotros
mismos, no es otra que recoger y juntar con el pensamiento aquellas especies que estaban como
dispersas y sin orden en nuestra memoria”®®; y no sélo eso, sino que “contiene también la
memoria, ademas de lo referido, imnumerables reglas, razones y leyes acerca de los niUmeros y
dimensiones de la cantidad, que no las ha recibido ni adquirido por ninguno de los sentidos del
cuerpo”®. En la memoria estan todos esos “imnumerables géneros de cosas; ya estén alli por
medio de sus imagenes, como las cosas corporeas; ya estén por si mismas, como las artes y las
ciencias; ya por medio de no sé qué afecciones, nociones y sefiales, como las afecciones y
pasiones del alma™. En El maestro vuelve a explicar que el saber no pasa del maestro al
discipulo como de fuera a dentro, que la verdad esta presente dentro de ambos y al maestro
corresponde Ginicamente hacerla explicita y clara®. La teoria del maestro interior sera recuperada
y remozada siglos mas tarde por Tomas de Aquino, particularmente en el escrito De Magistro®.
Santo Tomaés da la puntilla a cualquier intento de enfoque practico, concreto o activo de la
pedagogia. Para él la ensefianza no debe basarse en las cosas sensibles, sino en las palabras y
conceptos que entran dentro de la categoria de lo inteligible. La verdad ya esta dentro del
discipulo y el maestro se limita a transmitir signos. ElI maestro, en otras palabras, verbaliza lo
que el alumno lleva ya dentro.

En Comenio encontramos una vena inmanentista tan intensa como la de San Agustin. El
hombre es para él un “compendio del universo que encierra en si cuanto por el mundo aparece

24 Platon, El sofista o el ser, en Didlogos, pp. 735y ss.; Porrda, México, 1979.
2 Platon, La leyes, cit., vol. I, p. 195.

26 Wermer Jéger, Paideia, p. 1030; traduccion de Joaquin Xirau y Wenceslao Roces, Fondo de Cultura
Econdmica, México, 1978.

% san Agustin, Confesiones, libro X, caps. VIII al XIV, pp. 225 y ss.; version espafiola de Eugenio de
Ceballos, Iberia, Barcelona, 1976.

%8 |bid., cap. XI, p. 260.

29 Ibid., cap. XII, p. 261.

%0 |bid., cap. XVII, p. 267.

et N, Abbagnano y A. Visalberghi, Historia de la pedagogia, pp. 147-148; traduccion de Jorge
Hernandez Campos, Fondo de Cultura Econémica, México, 1976.

%2 of. Tomas de Aquino, De magistro, traduccion de Fray Antonio Figuera, Publicaciones de la Universidad
de Costa Rica, 1961.



esparcido”, un “microcosmos”*, un mundo en miniatura, que trae en si no sélo los principios®*

sino también el deseo de aprender y trabajar®. Solamente el pecado original ha venido a
enturbiar este hermoso panorama, pues, a partir de él, el hombre, al igual que se ve condenado a
“ganar el pan con el sudor de su frente” en lugar de cogerlo de los arboles, se ve obligado a
acceder al saber en virtud del esfuerzo en vez de disponer de él sin pena alguna. El saber debe
ahora ser extraido, en lugar de existir desde el principio.

En Rousseau también hallamos cierta dosis de inmanentismo, pero ya muy mitigado. No
pretende que en nifio estén ya presentes el saber o la virtud, sino simples disposiciones. La vuelta
hacia la educacion natural se hace algo a regafiadientes: “Quien se quiera formar idea de la
publica educacion, lea La republica de Platon”, pero “hoy no existe la institucion pablica, ni
puede existir, porque donde no hay patria no puede haber ciudadanos (...) Quédanos, pues, la
educacion doméstica, o de la Naturaleza”*. Emilio, mas que un tratado de educacién doméstica,
es un artificio que permite a Rousseau razonar en general sobre la educacion, eliminando lo que
se muestra contingente por pertenecer a tal sociedad pero no a otra, o, en ultimo caso, una
propuesta educativa para una sociedad en la que no existe una instruccion publica adecuada. No
obstante, el inmanentismo surge con fuerza en la propuesta de una educacién negativa
consistente “no en ensefar la virtud, ni la verdad, sino en preservar de vicios el corazén y de
errores el 4nimo™’. Esta idea reaparece también cuando Rousseau, fuera el Emilio, se refiere ala
educacion nacional, como en las Consideraciones sobre el gobierno de Polonia: “Jamas repetiré
lo suficiente que la buena educacién debe ser negativa. Impedid que nazcan los vicios (...) “*%,
Para el ginebrino, el nifio lleva dentro de si la razén, el deseo de placer y la aversion al dolor
(pudiendo reagruparse estos dos ultimos en el amor de si), que, convenientemente manipulados
por el preceptor, pueden convertir la educacion en un proceso natural, es decir, en algo que surge
de las propias necesidades del nifio. Pero donde el inmanentismo rousseauniano se hace méas
patente es en su idea de la religion natural. “En lo interior de nuestras almas”, hace decir al
vicario saboyano en el Emilio, “hay un principio innato de justicia y virtud, conforme al cual
juzgamos, a despecho de nuestras propias maximas, por buenas o malas las acciones ajenasy las
nuestras; y a este principio doy yo el nombre de conciencia”®. Los actos de conciencia no son
juicios, sino afectos: el amor de si mismo, el miedo al dolor, el deseo de bienestar y el terror a la
muerte; forman un sistema moral y de €l nace la conciencia del hombre, que le permite obrar
siempre bien, o saber como hacerlo, sin necesidad de que se lo expliquen otros hombres. La
educacion negativa, pues, libra al joven de los vicios para dejar que después florezcan por si
solas las virtudes.

El inmanentismo kantiano es de otro tipo. Kant no habla de la naturaleza del hombre, que
identifica con la sensibilidad, con su pertenencia al mundo sensible. Pero todo hombre pertenece
también al mundo inteligible, como ser inteligible esta dotado de razén y, como ser racional,
puede acceder a la moralidad, a la personalidad. Aunque Kant desautorice el uso del término
naturaleza podemos no obstante, por consiguiente, afirmar que las disposiciones del hombre
forman para él parte de su esencia. Son disposiciones internas, no adquiridas, aunque se precise

BIA. Comenio, Didactica Magna, cit., p. 12.

Ibid., p. 13.

% Ibid., p. 15.

%5, Rousseau, Emilio, cit., p. 4.

37 |bid., p. 50.

8. Rousseau; Considerations sur le gouvernement de Pologne, cit., p. 710.
895, Rousseau, Emilio, cit., p. 219.



un proceso de aprendizaje para convertirlas en acto. “El hombre tiene primero que desarrollar sus
disposiciones para el bien; la providencia no las ha puesto en €l ya predeterminadas; son meras
disposiciones, sin el distintivo de la moralidad™*. Recuérdese de nuevo un pasaje que ya citamos
antes: “Solo hay que desarrollar cada vez mas las disposiciones depositadas en el hombre.
Porque las bases del mal no se encuentran en las disposiciones naturales de los hombres. El
origen del mal esta en no someter la naturaleza a reglas. En el hombre sélo hay el germen del
bien”*!. La educacién moral, educacion para el bien, es, pues, educacion natural, desarrollo de
algo que ya esta dentro del hombre. Por otra parte, el inmanentismo impregna toda la teoria
kantiana del conocimiento y, en general, su filosofia critica, que es la base de su teoria de la
educaciény la pedagogia: piénsese, sino, en los juicios analiticos y sintéticos a priori, las formas
a priori de la intuicion sensible o las categorias de entendimiento.

La influencia kantiana resuena doblemente en Pestalozzi. Por una parte, cuando aun
concediendo un valor fundamental en la educacion del nifio a la experiencia, considera que ésta
puede descomponerse en ensefianzas sobre las formas, los numeros y los nombres —una
reminiscencia, voluntaria o involuntaria, de las formas a priori de la intuicion de Kant- que,
como elementos mas simples de aquella —de la experiencia- pueden ser captados intuitivamente
por el nifio y conectar con su espontaneidad. En cuanto a la educacion moral, si bien en un
principio se sintio inclinado hacia el eudemonismo rousseauniano, a partir de las paginas de su
Diario se observa un creciente moralismo y un paso hacia posiciones que podemos denominar al
menos como, seudokantianas: la idea de conciliar la libertad de la naturaleza y la autoridad del
deber o, dicho de otra forma, la peticion de principio segun la cual lo que exige el deber es o
puede ser también espontaneamente querido o, al menos, encontrar cierta base en la
espontaneidad. Fichte, por su lado, recoge la idea kantiana de una educacion moral, “en pura
ética”*?, pero no ve, como lo hacia Kant, un parto doloroso en el acceso a la moralidad. Por el
contrario, esta educacion ética es posible a partir de la espontaneidad del educando. No es que se
reconozca primacia alguna a la espontaneidad frente a lo que el educador quiere modelar, sino
que se supone que van por el mismo camino. “Amar a lo bueno, en cuanto tal y no por la utilidad
gue nos pueda reportar, se manifiesta, ya lo hemos visto, como complacencia; una complacencia
tan intima que impulsa a uno a manifestarla en la propia vida. En consecuencia, lo que la nueva
educacion tendria que proporcionar seria esta intima complacencia como forma de ser firme e
inmutable del educando; con ello estableceria en él por si misma las bases de una voluntad
inquebrantable y buena™®®. La base de la educacion ética esté en la existencia en el nifio de un
instinto que le lleva a buscar el respeto de los adultos, instinto que debe ser reconocido cuando se
manifiesta y estimulado.

No todo el monte es inmanentismo, claro. El propio Aristoteles es el primero que formula
la posibilidad de una concepcion distinta de la educacion cuando afirma que la mente es una
tabla rasa sobre la cual el educador puede grabar lo que desee. Si Rousseau hubiera desarrollado
una pedagogia basada en su propuesta de educacion nacional, en vez de embarcarse en la
robinsonada del Emilio, aquella habria sido sin lugar a dudas una pedagogia no inmanentista:
“las instituciones sociales buenas”, afirma en el mismo Emilio, son las que mejor saben borrar la
naturaleza del hombre, privarle de su existencia absoluta, dandole una relativa, y trasladando el

0 Kant, Padagogik, cit., p. 446.

* Ibid., p. 448.

236, Fichte, Discursos a la nacion alemana, p. 333; traduccion de Maria Jests Varela y Luis Acosta,
Editorial Nacional, Madrid, 1977.

* Ibid., p. 89.



yo, la personalidad, a la comtn unidad™**. También Helvecio, discutiendo sobre las causas de la
desigualdad, se opone a la idea de que la educacion simplemente desarrolla lo que la naturaleza
ya ha puesto en nosotros. “Todo el arte de la educacidn consiste en colocar a lo jovenes en un
concurso de circunstancias adecuadas para desarrollar en ellos el germen del espiritu y la virtud.
(...) He sentido (...) cuanto se opone a los progresos de la cienciay de la educacion, y favorece la
pereza y la negligencia a este respecto, la conviccion existente de que el genio y la virtud son
puros dones de la naturaleza™®. Owen, cuyo experimento educativo en New Lanark tuvo una
notable influencia en los planteamientos pedagdgicos del movimiento obrero, considera también
la mente como un papel en blanco: “Cada dia se hara mas y méas evidente que el caracter del
hombre, sin una sola excepcién, es siempre modelado; que puede ser y es, principalmente,
creado por sus predecesores, que son las potencias que gobiernan y dirigen su conducta. El
hombre, por consiguiente, no ha sido nunca capaz, ni es posible que lo sea jamas, de formar su
propio caracter”*. “La voluntad del hombre no tiene poder alguno sobre sus opiniones; debe
creer, creyd y creera siempre lo que haya sido, sea 0 pueda ser impreso en su mente por sus
predecesores y por las circunstancias que le rodean™’. En vez de una naturaleza que se despliega
gracias a los cuidados de la educacién, las teorias de la tabla rasa o del sensualismo presuponen
una naturaleza acabada sobre la que incide de forma previsible el medio exterior, sean las
circunstancias en general o la educacion en particular.

Como quinta constante, encontramos reiteradamente un discurso educativo clasista,
generalmente disfrazado como universalista. Ya hemos visto a Solon dividiendo la educacion
para ricos o para pobres, o a Platon y Aristoteles excluyendo a los esclavos de la categoria
humana para poder libremente referir sus razones sobre la educacion “al alma”, el “cuerpo” o el
“hombre”, o considerando indigno de la educacion el contacto con el trabajo. En honor a ellos
hay que decir que no intentaban disfrazar de nada sus ideas; se referian exclusivamente a los
hombres libres, a los miembros de la polis. Tampoco intentaron disfrazarlas Baltasar de
Castiglione, que se ocupa estrictamente de la educacion del cortesano, Montaigne, que piensa
meramente en el burgués ocioso, William de Wikeham, Thomas Elyot ni John Locke, cuya Unica
preocupacion es la de educar caballeros. Locke no se sinti6 empachado por los Thoughts on
education para elaborar un proyecto de ley por el que los nifios pobres o vagabundos serian
recluidos en casas de trabajo. Pero, fuera de estos casos, la propuesta clasista solo surge rascando
tras una apariencia mas o menos densa de universalismo.

La Reforma religiosa protestante, por ejemplo, pasa por haber impulsando decididamente
una escolarizacion universal e igualitaria. Sin embargo, la division entre escuelas populares
dedicadas a las clases pobres y escuelas clasicas para las clases ricas es fundamentalmente
creacion suya. La maxima figura de la Reforma en el terreno de la educacion, Melanchton,
mostrd un desprecio absoluto hacia la educacion popular. Lutero, que proponia la educacion de
escuelas por toda Alemania, pide que “se permita que los muchachos [no aristocratas, MFE]
acudan una o dos horas cada dia a una de esas escuelas, y que el resto del tiempo estén ocupados
en casa aprendiendo un oficio manual o aquello a lo que se les piensa destinar (...) Y lo mismo la
muchachas: disponen de tiempo suficiente para acudir una hora diaria a la escuela y poder
emplearse después en la casa™*®. El Gnico proyecto verdaderamente ambicioso es el auspiciado

3. Rousseau, Emilio, cit., p. 3.
45 Helvecio, De I’Esprit, en Oeuvres Complétes d’Helvetius, vol. V, pp. 94-96; P. Didot I’ Anié, paris, 1795.

% Citado por Brian Simon, ed., The radical tradition on education in Britain, Lawrence and Wishart,
Londres, 1972, p. 65.

" |bid., p. 80.
BM. Lutero, Obras, p. 228; edicién de Tet6fanes Egido, Sigueme, Salamanca.



por John Knox, dirigente religioso escocés muy influido por Calvino, que en su First Book of
Discipline propone erigir un sistema escolar enteramente universal en su base, garantizando el
acceso a los hijos de los pobres y la continuidad en él de los més capacitados gracias a ayudas
econdmicas. Naturalmente, la propuesta no fue aceptada ni por el parlamento ni por la iglesia
escoceses.

Comenio también quiere la universalidad. Su divisa es “ensefiar todo a todos”, como reza
el subtitulo de la Didactica Magna, o “todo a todos y totalmente™*. Quiere educar a ricos y
pobres, hombres y mujeres, listos y tontos: “En general, a todos es necesaria la cultura”®. Pero
este llamamiento no pasa de ser un castillo en el aire: el obispo moravo, que se vuelve detallista
hasta la saciedad cuando entra en los métodos pedagogicos, no dice una palabra sobre la
gratuidad ni sobre los medios de financiar la escuela. Ni siquiera, como lo habia hecho antes
Ratke o lo haria mas tarde Basedow, se toma la molestia de pedir el apoyo de los poderosos. Su
propuesta de universalidad, que teéricamente ya se reducia a la escuela maternal y la coman, se
ve limitada entonces como propuesta practica a la escuela maternal, o sea, a la educacion de los
hijos por los padres. El mismo se pregunta: “¢c6mo se conseguira que los hijos de los pobres
pudieran asistir a las escuelas?”; y se contesta: “el eje de todo este asunto depende Unicamente
de la preparacion de los libros panmetédicos™, es decir, de que los padres compren los
manuales de Comenio para educar ellos mismos a sus hijos. Comenio prevé un sistema escolar
en el que, a los dos niveles ya citados, habran de seguir la escuela latina y la Academia, un
sistema piramidal, pero no se preocupa de arbitrar los medios para que a estos niveles puedan
acceder otros que los privilegiados. Y, sin embargo, es plenamente consciente de que ahi va a
ver una seleccion y trata de presentarla en términos funcionales, por ejemplo cuando, para
argumentar la importancia de la escuela comun, afirma que “parece excesiva ligereza determinar
a los seis afios la vocacion de cada uno para las letras o para los oficios, porgque todavia a esa

edad no se han manifestado la capacidad del entendimiento ni la inclinacién del espiritu.

No menos engafiosa es la idea de que el movimiento ilustrado queria en general una
educacion universal e igual. Como los griegos con los ciudadanos, los ilustrados tomaban a los
burgueses por los hombres en general, y cuando, por alguna razon, se topaban con los otros, no
tenian el menor reparo en negarles sus derechos. Locke es el padre de la llustracion, y ya hemos
visto a quién se preocupaba de educar. La Chalotais, autor de una propuesta de educacion
nacional, niega el derecho a acceder a ella a los trabajadores, que lo que tiene que hacer es
“prender a manejar el buril y la sierra”. Voltaire, el “principe de la luz”, le felicita por ello y
opina que la canaille no es digna de la ilustracion, que la perpetuacion de la falta de instruccion
de las masas es fundamental y asi pensara todo aquel que tenga una propiedad y necesite criados
(carta a Damilaville), que “todo esta perdido cuando el pueblo se mezcla en la discusion” (id.),
que instruir al criado y al zapatero es perder el tiempo (carta a D’ Alembert), que sobre su tierra
quiere “jornaleros, y no clérigos tonsurados™*. En el mismo sentido se expresaran mas tarde
Mirabeau, Thiers, Destutt de Tracy e incluso Ferry. Si tomamos al pie de la letra la propuesta de
Rousseau en Emilio, ;qué jovenes son los que pueden mantenerse alejados del trabajo hasta la

YA Comenio, Didactica Magna, cit., p. 37.
% 1bid., p. 22.
51, .
Ibid., p. 189.
%2 |bid., p. 167.

%3 ¢f. Anne Querrien, Trabajos elementales sobre la escuela primaria, p. 26; version espafiola de Julia
Varela, La Piqueta, Madrid, 1979.

% Citado por H.J. Laski, El liberalismo europeo, p. 184; version espafiola de Victoriano Miguélez, Fondo
de Cultura Econémica, México, 1977.



mayoria de edad y contar con un preceptor privado? Kant, que quiere que el nifio no sea educado
en el hogar sino en la escuela (lo que él denomina la “educacién publica” es, sin embargo,
contrario a que cualquier poder publico tome la iniciativa en materia de educacion. Desconfia de
que el Estado sea capaz de buscar en la educacidn otra cosa que su propio interés y concluye de
ello que “se depende aqui (en la educacion, en el mejoramiento del mundo), principalmente, de
los esfuerzos privados y no tanto de la intervencion de los sefiores, como pensaba Basedow y
otros™>. Pero “Basedow y otros” recurrian a las autoridades porque sabian que ésa era la tnica
posibilidad de una ensefianza generalizada, cosa que también sabe sin duda, pero pasa
tranquilamente por alto, el fildsofo Kdnigsberg.

Las Ordenes religiosas, cuyo mensaje universalista deberia exigir una escuela
universalista, también aceptan el postulado de la educacion minoritaria o de la escuela dividida.
Los jesuitas, los mas poderosos, se dedican en exclusiva a la educacion de las clases altas.
Kempis, perteneciente a los jerénimos, una de las ordenes religiosas que se ocupan de la
educacion de los pobres, escribe: “Guardate del deseo de saber demasiado, es un gran insensato
el que busca otra cosa que no sea la de servir a su propia salvacién”>°. Charles Demia, a quien
los catolicos consideran el fundador de las escuelas primarias, informa a la municipalidad de
Lyon, seglin hace constar ésta, que en sus escuelas se ensefiaran “los principios de la religion y
hasta a leer y a escribir™’ y espera que “lleguen a ser agencias de informacién o lugares de
mercado en los que las personas acomodadas pudieran ir a buscar servidores de sus casas, 0

empleados de sus negocios”®.

Condorcet, que es quizas quien mejor expresa la creencia ilustrada que la educacion es la
base de la libertad, se convierte en el apostol de la gratuidad pero olvida la obligatoriedad.
Consciente de que hay pobres, propone la institucion de los enfants de la patrie, una especie de
sistema de becas cuya capacidad cuantitativa para la promocién educacional, , segun él mismo la
describe, es sencillamente ridicula. En el Bosquejo de un cuadro historico de los progresos del
espiritu humano denuncia la “separacion de la especie humana en dos clases: una destinada a
ensefiar, y la otra hecha para creer; una que oculta orgullosamente todo lo que se vanagloria de
saber, y la otra que recibe con respeto todo lo que se dignan revelarle; una que pretende elevarse
por encima de la razon, y otra que denuncia humildemente a la suya, y que, situandose
nuevamente por debajo de la humanidad, reconoce en otros hombres unas prerrogativas
superiores a su naturaleza comdn”°. Pero cuando presenta su Informe a la Asamblea Legislativa
propone él mismo lo que antes denunciaba: “Cuando el gobierno estaba en manos de un rey
hereditario, era demasiado importante privarlo de toda influencia sobre la instruccion (...) Ahora
este motivo ya no existe. Lo Unico que importa sustraer a toda autoridad politica es la
ensefianza”®. O sea, que la humanidad volvera a dividirse en dos partes: una, los hijos de las
clases burguesas que, accediendo a la “ensefianza”, seran educados en libertad; otra, los hijos de
las clases populares que, accediendo solo a la “instruccion” recibirdn una ensefianza bajo estricto
control del poder politico; “una destinada a ensefiar, y la otra hecha para creer”.

> Kant, Padagogik, cit., p. 448.

% Citado por Anibal Ponce, Educacion y lucha de clases, p. 161; Editorial Latina, Bogota, 1977.

* Citado en G. Compayre, Carlos Demia y los origenes de la ensefianza primaria, p. 22; traduccion
anonima, La Lectura, Madrid, 1928.

%8 Ibid., p. 28.

%9 Condorcet, Bosquejo de un cuadro histdrico de los progresos del espiritu humano, p. 94; traduccién de
Marcial Suérez, Editora Nacional, Madrid, 1980.

60 Condorcet, Rapport et projet de Decret sur I’organisation générale de I’ Instruction Publique, en Oeuvres
de Condorcet, vol. VII, p. 521, en nota al pie; Firmin Didot Fréres, Paris, 1847.



Herbert Spencer, que logré escribir un libro sobre la educacion sin apuntar nada nuevo,
pero diciendo lo que ya habian dicho otros con una fuerza inusitada, y que consiguio un
inmerecido crédito en circulos obreros, ofrece bajo el disfraz del evolucionismo social la
justificacion para privar de la educacion a la mayoria. La funcion que asigna teéricamente al
Estado es la de proteger los derechos de los individuos, pero éstos son concebidos de una forma
sui géneris: la gente tiene derecho a procurarse las cosas pro su cuenta, si es que puede. “De la
misma manera que nuestra definicion del deber del Estado prohibe a éste administrar la religion
o la caridad, asf también le prohibe administrar la educacion”®. El derecho a la educacion es
eludido mediante un sofisma: “No puede mostrarse ningun motivo para tal interposicion (la del
Estado) a menos que los derechos de los nifios hayan sido violados, y sus derechos no son
violados porque se descuide su educacion”, ya que “lo que llamamos derechos son meramente
subdivisiones arbitrarias de la libertad general de ejercitar las facultades. (...) Ahora bien, el
padre que descuida la educacién de un nifio no hace tal cosa. La libertad de ejercitar las
facultades es mantenida intacta”®. La propia lectura de los tres ensayos sobre educacién de
Spencer, en fin, con su silencio sobre la escuela, sobre la educacién formal, revela su
despreocupacion por el problema de la educacién popular o universal, a pesar de la abundancia
de ditirambos sobre unos derechos de los nifios que acabamos de ver coémo entiende defender.

Se observa que, en realidad, hemos metido en un mismo saco dos formas distintas de
clasismo: la exclusion de las clases populares de la escuela y la diferenciacion del aparato
escolar. Para lo que aqui nos interesa, no necesitamos entrar en detalle en el tema. Baste decir
que, en general, todo acceso de nuevas capas sociales a la escuela o a la educacion se ha visto
acompariado mas o menos automaticamente por la diferenciacién de ésta. Cuando comienza a
darse cierto acceso masivo en la Italia renacentista, las escuelas urbanas se diferencian pronto en
senatoirae o latinae y “alemanas”; cuando la Reforma llama a todos a la escuela surgen por
separado los gimnasios en los que se imparte una cultura clasica y humanistica; cuando las
ordenes religiosas extienden sus brazos hacia sectores populares, los jesuitas se encargan de
ofrecen una ensefianza distinta a las clases altas; la Revolucion Francesa proclama el ideal de la
escolarizacion universal, pero Napoledn se ocupa de los liceos y las universidades. Todavia hoy
se arrastra (y se arrastrard, bajo esa u otra forma) la misma division de la escuela: piénsese en los
liceos franceses e italianos, la Hauptschule alemana, las public y grammas schools inglesas o lo
que confusamente se denomina aqui “colegios de pago”.

Pero también en este capitulo hay excepciones notables. Antes nos hemos referido a John
Knox y ahora podemos hacerlo a Winstanley y Dell, que en plena revolucién inglesa proponen
un modelo de escolarizacién universal inspirado en Comenio. El sistema de educacién nacional
rpopuesto por Rousseau no sélo quiere escolarizar a todos, sino a todos por igual. En las
Consideraciones sobre el gobierno de Polonia escribe: “No me gustan en absoluto esas
distinciones entre colegios y academias, que hacen que la nobleza rica y la pobre sean educadas
distinta y separadamente. Siendo todos iguales por la constitucion del Estado, deben ser
educados juntos y de la misma manera; y si no se puede establecer una educacion publica
totalmente gratuita, al menos hay que ponerla a un precio que los pobres puedan pagar”®.
También sugiere el establecimiento de un sistema de becas. Lepelletier, Robespierre y Saint Just,

sobre todo, auspiciaron durante la Revolucién Francesa la idea de una escolarizacion universal e

oy, Spencer, Social Statics, Gregg International Publishers, westmead, 1970, p. 330.
62 .
Loc. cit.

83,1 Rousseau; Considerations sur le gouvernement de Pologne, en Oeuvres Complétes, vol. I, p. 703;
Firmin Didot, Paris, 1968.



igual.

Fichte, por su parte, opone la idea de “educacion nacional” a la “educacion popular” de
Pestalozzi, es decir, la idea de una educacion igual para todos a la de una educacion popular
diferenciada. Para ser exactos, interpreta a Pestalozzi a su manera: “Lo Unico que queria era
ayudar al pueblo; pero su creacién, tomada en toda su amplitud, elimina todas las posibles
diferencias entre ésta y la clase culta, proporciona una educacion nacional en vez de la
pretendida educacion popular y seria capaz de rescatar a los pueblos y a todo el género humano
de la profunda miseria actual”®. “Nosotros, por nuestra parte, hemos hablado no de educacién
del pueblo en contraposicion a la de las clases superiores, ya que no deseamos tener por mas
tiempo pueblo en el sentido de plebe baja'y comun, ni su existencia puede ser permitida por mas
tiempo dentro de los asuntos nacionales alemanes, sino que hemos hablado de educacion
nacional”®. Naturalmente, Fichte se refiere a un nivel minimo de educacién, por encima del cual
queda la educacion erudita, pero afiade: “la nueva educacion solamente puede permitir este
estado al muchacho que muestre dotes excelentes para aprender y una inclinacién muy marcada
hacia el mundo de los conceptos; pero tendra que permitirselo sin excepcién a todo aquel que
manifieste estas cualidades y sin tener en cuenta cualquier supuesta diferencia de nacimiento

(...)"°e,

Como sexta constante, vemos a la educacién convertida en un instrumento de poder de la
minoria sobre la mayoria. No nos referimos a que esté sometida al poder econémico, social y
politico, lo cual es una trivialidad, su destino elemental en cualquier sociedad dividida, ni
tampoco a que la educacion minoritaria o desigual suponga el monopolio de la cultura por un
sector de la sociedad y, por tanto, la legitimacion de su privilegiada posicion. Nos referimos aqui
al hecho de que esa vinculacién forme parte del discurso sobre la educacion.

En Grecia no hace falta atender especialmente a los lazos de la educacion con el poder
politico, porque la comunidad, en si misma, es politica, con lo que pertenecer al grupo de los
hombres libres y participar del poder politico son una misma cosa. En Roma, el resultado Gltimo
del proceso educativo, cuando se cubre en su totalidad, es el orador. Para Caton, el orador es el
“hombre de bien (vir bonus) habil en el arte de hablar”®’. Lo mismo para Cicerdn, que antepone
sin vacilacion la oratoria de la filosofia “porque el pensamiento se refiere a si mismo, y la
elocuencia abraza a todos los que estamos unidos en sociedad”®. Pero ¢quién es el orador? A
primera vista es el hombre que participa en las asambleas o en el Senado, en los comicios 0 en el
foro, es decir, el hombre que ejerce la democracia. Mas la otra cara de la oratoria nos la presenta
precisamente Quintiliano, sabio preocupado prioritariamente por la educacion, que reconoce el
retrato del perfecto orador en un personaje al que Virgilio representa tranquilizando con la
palabra a un populacho amotinado, imagen frente a la que exclama: “he ahi ante todo al hombre
de bien”®. La funcién politica mas directa de la escuela no escapa tampoco a Plutarco, quien
dice refiriéndose a los pueblos hispanos: “Las armas no los habian sometido sino

imperfectamente; es la educacion la que los ha domado™ .

64 5. Rousseau; Considerations sur le gouvernement de Pologne, cit., p. 709.

% |bid., p. 234.

% |bid., pp. 258-259.

%7 Citado por Anibal Ponce, op. cit., p. 82.

68 Ciceron, Los oficios, libro I, cap. XLIV, p. 135; version castellana de Manuel de Valbuena, Aguilar,
Madrid, 1945.

%9 ¢t. Anibal Ponce, op. cit., pp. 82-83.

0 |bid., pp. 107-108.



Los primeros sistema escolares propiamente dichos, que son siempre aparatos estatales,
surgen para responder a las exigencias de la burocracia del poder. Roma cuenta por vez primera
con una aparato educativo en el Bajo Imperio, cuando las necesidades de una administracion
burocrética llevan a sucesivos emperadores —César, Neron, Vespasiano, Adriano, Juliano,
Antonio Pio, Marco Aurelio...- a legislar medidas de proteccién y estimulo a las actividades de
gramaticos, filésofos, rétores y profesores de oratoria (pero no a los ludi magister, primus
magister o literatores, que se ocupan de la ensefianza bésica). Transcurrida la Edad Oscura,
vemos volver a aparecer un embrion de sistema educativo en el mal llamado “renacimiento
carolingio”, cuando las funciones del nuevo imperio exigen otra vez una burocracia educada. Los
siguientes sistema escolares merecedores del nombre de tales que surgen en Occidente, ambos
estatales, son el prusiano y el francés, ambos ligados a la centralizacion politica y al desarrollo de
la burocracia moderna. Por lo demas, es de sobra conocido que durante toda la Edad Media y la
Edad Moderna de las universidades han jugado preferentemente el papel de abrir camino hacia la
jerarquia eclesiastica, la burocracia civil 0 el mando militar a los hijos segundones de las familias
nobles y burguesas.

Pero volvamos al discurso educativo. Cuando Locke, que se desentiende enteramente del
problema de la educacion del pueblo y so6lo ve la del joven caballero en manos de uno o varios
preceptores, afirma que el objetivo de la educacion es “hacer un hombre habil y util a su
patria”’*, es obvio que piensa en un hombre que va a tener su parte alicuota en la tarea de regir
los destinos de la monarquia. “Virtud, prudencia, cortesia y saber”, que son para él, por ese
orden, los objetivos de la educacién, no son caracteristicas que se puedan querer para el pequefio
campesino o para el jornalero, sino para el hombre que ha de ejercer el poder en compafiia de
unos Pocos.

La complicada parafernalia que desarrolla Kant en términos de “libertad”, “autonomia”,
hombre convertido en “legislador universal”, “moralidad” distinta de la “legalidad”, etc., no es
en el plano de la pedagogia sino el aprendizaje del sometimiento al derecho, que es la forma
especifica del poder politico en la sociedad burguesa. Kant mismo se confiesa cuando afirma:
“La legislacion ética no puede ser una legislacion externa, ni siquiera la de una voluntad divina,
aunque si puede insertar en su legislacion como motivos del obrar obligaciones procedentes de
otra legislacién, incluso de una legislacion externa”’2. “Lo propio de la legislacién ética es, en
efecto, realizar acciones s6lo porque son obligatorias, convirtiendo en motivo referente del
arbitrio el principio de la obligacion, sea cual sea la procedencia de ésta. Hay, por eso, muchas
obligaciones éticas directas, pero la legislacion interna convierte también todas las demas en
obligaciones éticas indirectas””. En definitiva, “el convertir en maxima para mi el obrar de

acuerdo con el derecho es una exigencia que la ética me formula”"™.

La configuracion de la educacion como instrumento del poder alcanza su culmen, aun
cuando sea implicitamente, en Hegel, para quien la diferenciacion kantiana entre moralidad y
legalidad sélo tiene sentido como momento parcial, anterior y superado en el desarrollo de la
autoconciencia. La moralidad especificamente hegeliana, la eticidad, no es, dicho prosaicamente,
sino la identidad de moral interior y derecho —y a ser posible, dada la teoria politica de Hegel,

ny, Locke, Thougths on education, pp. 70 y 170; en J.L. Axtell, ed., The Educational Writings of John
Locke, Cambridge University Press, 1968.

2y Kant, Introduccidn a la teoria del derecho, p. 55; traduccidn de Felipe Gonzalez Vicén, Instituto de
Estudios Politicos, Madrid, 1954.

& Loc. cit.
™ Ibid., p. 81.



derecho administrativo. EI mundo ético al que el hombre se incorpora mediante el proceso de
formacion, Bildung, es el Estado; la educacion es el aprendizaje de la legitimidad del poder. Por
otra parte, Hegel da por supuesto que en la esfera ética o social solamente el Estado, o sea el
monarca y sus funcionarios, saben. “La opinidn que suele tener la conciencia ordinaria sobre la
necesidad y conveniencia de la colaboracién de los estamentos, consiste fundamentalmente en
suponer que los diputados del pueblo o el pueblo mismo tienen que saber mejor que nadie qué es
lo que més conviene y que sin duda la mejor voluntad para este bien. Por lo que respecta al
primer punto lo que ocurre es, por el contrario, que el pueblo, en la medida en que con esta
palabra se designa una parte determinada de los miembros del Estado, expresa la parte que
precisamente no sabe lo que quiere. (...) Los funcionarios superiores del Estado tienen
necesariamente una vision mas profunda y abarcadora sobre la naturaleza de las instituciones y
las necesidades del Estado, asi como una mayor idoneidad y un habito mas desarrollado en estos
asuntos (...)”". Saber y poder son idénticos para Hegel, pero, con mayor realismo que los
defensores de la meritocracia en nuestros dias, no se le oculta que el poder es el fundamento del
saber, mas que al contrario.

Hay dos periodos en las historia en los que la educacion ha aparecido en contraposicion
al poder politico, pero se trata de excepciones limitadas. El Primero es el Renacimiento, en el que
el dinero y el saber, la nueva burguesia urbana y la nueva intelligentsia, aparecen coaligadas
frente al viejo orden estamental basado en la cunay el privilegio, configurando dos vias reales o
imaginarias de movilidad social de acuerdo a criterios meritocraticos. EIl segundo es la
lustracion, que ve en el oscurantismo y la incultura las apoyaturas principales del despotismo.
“La verdad”, escribe Condorcet, “es a la vez enemiga tanto del poder como de quienes lo
ejercen; cuanto mas se expande, menos pueden esperar éstos engafiar a los hombres; cuanta mas
fuerza adquiere, menos necesidad tienen las sociedades de ser gobernadas”’®. Pero es el
mismisimo Condorcet quien afirma en otro lugar: “A menudo los ciudadanos ofuscados por viles
facinerosos se levantan contra las leyes; entonces la justicia y la humanidad os gritan que
empleéis la sola arma de la razon para recordarles sus deberes; ¢por qué, entonces, no desear que
una instruccion bien dirigida les vuelva por adelantado mas dificiles de seducir, mas dispuestos a
ceder a la voz de la verdad?””’. Aqui aparece claramente el caracter limitado de la
excepcionalidad de estos periodos. Durante el Renacimiento, la cultura no es un instrumento de
afirmacion y/o movilidad social sino para las reducidas nuevas capas sociales privilegiadas, en
ningun caso para la mayoria de la poblacién. Analogamente, cuando los ilustrados hablan de la
extension de la educacion y las “luces” estan pensando ante todo en la nueva clase en ascenso y
lo que pueda ser recuperable de la vieja clase dominante (ya hemos visto antes las perlas de
Voltaire y otros sobre la educacion del pueblo).

Debemos sefialar también, en tltimo lugar, la constante exclusion o postergacion a que se
ha visto sometida la mujer. No es éste un rasgo distintivo de la historia de la educacion o del
pensamiento educativo, sino mas bien de la historia toda y del pensamiento de todos los tiempos
y en todas las areas. Podria incluso afirmarse que, tanto real como tedricamente, a las mujeres se
les ha asignado un status educativo superior al que habria de ser su status social, esto es, que
todavia se han visto mas marginadas fuera que dentro de la educacion o la escuela. Sin embargo,
vale la pena destacar la especificidad del tratamiento otorgado a la mujer en el discurso sobre la
educacion.

P GWF. Hegel, Principios de la filosofia del derecho, cit., pp. 349-351.

7 Condorcet, Sur I’'Instruction Publique, Quatrieme Mémoire, en Oeuvres de Condorcet, cit., vol. VII, p.
421.

77 Condorcet, Sur la nécessité de I’Instruction Publique, en ibid., vol. VII, p. 447.



En la Antigliedad clasica, obviamente, no cabe siquiera hablar del tema: el lugar de la
mujer es el gineceo. El cristianismo primitivo fue bastante hostil a la educacion en general, pero
cuando, excepcionalmente, le dio alguna importancia, dej6 a la mujer de un lado. De entre todos
los padres de la iglesia que nos han legado sus ideas sobre la educacion, el Gnico que se ocupd
directamente de la mujer fue Jerdnimo, para quien la educacion del sexo femenino no tenia otros
objetivos que la virginidad y la lectura de las sagradas escrituras. Durante la Edad Oscura y la
época feudal, desde luego, no precisaron aprender otras cosas que las tareas del hogar y la piedad
cristiana, amén de trabajar la tierra en el campo. Juan Luis Vives, que se encargd de la educacion
de la futura reina Maria Tudor y escribi6 varias obras sobre la educacion de las nifias, propone
que ésta se base, naturalmente, en los cuidados del hogar, aunque afiade el latin, la historia de la
Antigledad, las ciencias naturales y algunos trabajos manuales. Lutero, como hemos visto en su
momento, cree que bastara con que las muchachas se dediquen a la escuela la mitad del tiempo
que los muchachos. Montaine cita, tal vez aprobatoriamente, a Platon y a Antistenes para decir
que no hay diferencia entre los sexos, pero no duda que “la ciencia y la ocupacion mas util y

honorable para una mujer es la ciencia del hogar”’®.

Comenio no se arredra en defender la educacion de la mujer: “No existe ninguna razén
por la que el sexo femenino (...) deba ser excluido de los estudios cientificos (...), estd igualmente
dotado de entendimiento agil y capaz de la ciencia (a veces superiores a nuestro sexo) y lo
mismo destinado a elevadas misiones (...) ¢Tenemos miedo a su ligereza? Cuanto mas las
Ilenemos de ocupaciones tanto mas las apartaremos de la ligereza que suele tener por origen el
vacio del entendimiento”’®. Pero el énfasis en la presencia de los dos sexos se detiene en la
escuela comdn o en la lengua materna; desaparece cuando Comenio se refiere a la escuela latina
0 a la Academia (las ensefianzas ‘“secundaria” y “superior”, para entendernos). Mas
explicitamente, el autor de la Didactica Magna aclara que al sexo femenino “no se le ha de llenar
con un farrago de libros (...), sino libros en los que, al mismo tiempo que adquieran el verdadero
conocimiento de Dios y de sus obras, puedan perpetuamente aprender las verdaderas virtudes y
la verdadera piedad”®°. Y afiade poco después: “Nosotros pretendemos educar a la mujer no para
la curiosidad, sino para la honestidad y la santidad. Y de todo esto lo que mas necesario les sea
conocer y poder, ya para proveer dignamente al cuidado familiar, como para promover la

salvacion propia, del marido, de los hijos y de la familia”®.

Mas chocante resulta el sexismo de Rousseau, cuya critica es tan aguda y penetrante para
con otros lugares comunes de la época. “Persisto en la opinion” escribe Julie, la nueva Eloisa, a
su amante St. Proust, “no puedo imaginar un modelo comun de perfeccion para dos seres tan
diferentes (...), no se necesitan en absoluto los mismos gustos ni la misma constitucion para
trabajar la tierra y para amamantar a los nifios”®. De hecho, si Rousseau hace alguna
observacion marginal sobre la educacion de la mujer es exclusivamente por su afan en poner
colofén a la cria de Emilio hallandole la esposa adecuada. Esta esposa es Sofia, y sus virtudes se
definen en contraposicion a las del feliz Robinson. El destino de la mujer es agradar y ser
sojuzgada por el hombre, pues a éste, por ser el mas fuerte, corresponde ser el arbitro de la
pareja, por lo que, al contrario que en el caso del varon, la apariencia, la honra y la reputacion

M. De Montaigne, Oeuvres Complétes, Editions du Seuil, Paris, 1967, p. 393.
PIA Comenio, Didactica Magna, cit., p. 31.

80| oc. cit.

8 1bid., p. 32.

8., Rousseau, La Nouvelle Heloise, primera parte, carta XL V11, p. 128; Oeuvres Complétes, Gallimard,
Paris, 1964.



(enel laeducacion de Emilio debian ser desdefiadas), combinadas con la razdn, que media entre
ellas y el sentimiento, deben ser los criterios de su comportamiento y su educacioén. Si el hombre
estd hecho para ser libre, la mujer debe ser sojuzgada por él, de modo que la autoridad tiene un
papel prioritario en su educacién. Si el joven es educado -y so6lo al borde la mayoria de edad- en
la religion natural y elige por si mismo la confesion que prefiere, la hija debe ser educada en la
confesion de la madre y la esposa profesar la del marido. Si a él se le explica criticamente la
religion, a ella basta con recitarsela. Si él necesita un preceptor, de dificil eleccion, ella no
necesita ninguno. Si la pregunta del nifio es: ¢para qué sirve eso?, la que cuadra a la nifia es: ¢,qué
efecto hara eso? Si al hombre pertenece el perfilar y formular la moral, a la mujer tan sélo
practicarla. Y asi sucesivamente. Véanse algunos rasgos de las descripcion de Sofia: “es de
indole apacible, tiene buen natural y el corazon muy sensible”; “tiene aficion a ataviarse”; “tiene
habilidad natural (...), cantar (...), andar con ligereza, facilidad y gracia (...), lindo talle en hacer
cortesias”; “lo que mejor sabe hacer Sofia, y lo que con mas esmero le han hecho aprender, son
las tareas de su sexo, aun aquellas poco usadas, como cortar y coser sus vestidos”; “tiene Sofia
agradable el entendimiento sin que sea brillante”; “tampoco esta exenta de manias”; “ama la
virtud”; “esta instruida en las obligaciones de su sexo y el nuestro”; “poco estilo de mundo
tiene”; “no solo observa silencio y respeto con las mujeres de mas edad, sino también con los
hombres casados 0 ancianos; nunca aceptara un puesto superior a ellos, como no fuera por
obediencia”®,

También Kant se las trae, a pesar de estar dispuesto a conceder el distintivo de la
moralidad a todo ser racional, es decir, a los hombres, a los seres de otros planetas, a los angeles
y a cualquier pez que demuestre que es capaz de pensar. “El bello sexo”, escribe, “tiene tanta
inteligencia como el masculino, pero es una inteligencia bella; la nuestra ha de ser una
inteligencia profunda, expresion de significado equivalente a lo sublime. (...) El estudio trabajoso
y lareflexion penosa, aunque una mujer fuese lejos de ello, borran los méritos particulares de su
sexo (...) A una mujer con la cabeza llena de griego, (...) parece que no le hace falta mas que una
buena barba. (...) La mujer, por tanto, no debe aprender ninguna geometria; del principio de la
razon suficiente o de las monadas sélo sabra lo indispensable para entender el chiste en las
poesias humoristicas (...). El contenido de la gran ciencia de la mujer es mas bien lo humano, y
entre lo humano, el hombre (...). Del universo, igualmente, sdlo es menester que conozcan lo
necesario para hacerles conmovedor el espectaculo del cielo en una hermosa noche”, etc.?“.

Las excepciones a esta linea no son muy relevantes. La mas conocida es sin duda la de
Platon, que en su Republica reclama una educacion idéntica para ambos sexos; pero, como es
sabido, esta obra no pasa de ser una construcciéon tedrica y utdpica cuyas propuestas no siempre
estan en consonancia —desde luego, no en este caso- con el realismo de Las leyes o los Didlogos.
La mas notable, tal vez sea la de Condorcet, que escribe en el Bosquejo: “Entre los progresos del
género humano mas importantes para la felicidad general, debemos contar con la total
destruccion de los prejuicios que han establecido entre los dos sexos una desigualdad de
derechos, funesta incluso para el sexo al cual favorece. (...) Esa desigualdad no ha tenido mas
origen que el abuso de la fuerza, y ha sido indtil que luego se haya tratado de excusarla con
sofismas”®. Sin embargo, en el Informe sobre la instruccién publica (Ilamado a tener efectos
mas practicos) se conforma con proponer que haya escuelas mixtas en los pueblos donde no se
cuente con un numero de habitantes suficientes para mantener dos escuelas separadas, que es la
regla. Y en la Primera Memoria, tras afirmar que “la instruccion debe ser la misma para mas

8. Rousseau, Emilio, cit., pp. 311-316.

8. Kant, Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo sublime, pp. 147-149; traduccion de A.
Sénchez Rivero, Porrua, México, 1978.

& Condorcet, Bosquejo de un cuadro histérico de los progresos del género humano, cit., pp. 241-242.



mujeres y los hombres “, afiade a renglon seguido que “si el sistema completo de la instruccion
comun (...) parece demasiado amplio para las mujeres, que no estan Illamadas a ninguna funcion

pUblica, nos podemos limitar a hacer que recorran los primeros grados”®.

Se podria intentar detectar otras constantes del pensamiento pedagdgico, subdividir las
que aqui hemos presentado o agruparlas de otra forma, pero sea como fuere, no creemos que el
resultado se presentara muy distinto y, en todo caso, creemos haber dibujado un panorama contra
el cual ya es posible contrastar a Marx. Resta quiza explicar algo: por qué nos hemos centrado
tanto en algunos de los grandes pensadores que, mas que en la historia de la educacion, parecen
tener su lugar en la historia de la filosofia y no hemos prestado atencién, en cambio, a esa
multitud de modestos pedagogos y educadores que han centrado su actividad en la escuela.
Probablemente cierta deformacion profesional lleva al autor a sentirse mas comodo en el terreno
de lo general, de las concepciones generales de la sociedad o de la educacion dentro de ésta, pero
hay un argumento que para nosotros tiene mas peso. Consiste, sencillamente, en la conviccion de
que la “pequefia pedagogia” tiene muy poco que afadir a las concepciones globalizantes. No es
que pensemos que el pensamiento de Platén, Kant o Hegel han movido al mundo, sino todo lo
contrario; estamos convencidos de que el pensamiento filoséfico que ha perdurado hasta nuestros
dias es precisamente el que mejor ha sintetizado y formulado lo que una sociedad o una época
pensaban de si mismas, es decir, el que mas directamente ha sido movido por el mundo. Para
volver a decirlo en palabras de Hegel, “la filosofia es su tiempo expresado en pensamientos”. La
diferencia estriba en que mientras la pedagogia —como otras muchas disciplinas- suele sery casi
no puede ser otra cosa que el reflejo parcial de una realidad parcial, de una parcela de la realidad
(o de una realidad parcelada, si se prefiere), la filosofia tiene (0 tuvo, porque ese papel
corresponderia hoy a la sociologia) la oportunidad de ser el reflejo total de una totalidad real, un
todo pensado en el que, como en la realidad, deben encajar las partes. No es posible, por
ejemplo, entender a Pestalozzi sin Kant, como tampoco comprender a Freire sin Marx.

8 Condorcet, Sur I’Instruction Publique, Premier Mémoire, cit., pp. 215-216.



CAPITULO 11

LA CRITICA COMO PUNTO DE PARTIDA Y COMO METODO.

En todas o casi todas las obras tedricas de Karl Marx figura la palabra critica (Kritik), bien
sea en el titulo mismo, como en la Critica de la Filosofia del Estado de Hegel (Kritik der hegelschen
Staatsrechts), la Introduccion a la Critica de la filosofia del Derecho de Hegel (Zur Kritik der
hegelschen Rechtphilosophie. Eine Einleitung) o la Contribucién a la Critica de la Economia
Politica (Zur Kritik der Politischen O konomie), bien sea en el subtitulo, como en La Sagrada
Familia, o Critica de la Critica Critica, contra Bruno Bauer y consortes, en La Ideologia alemana:
Critica de la novisima filosofia alemana en las personas de sus representantes Feuerbach, B. Bauer
y Stirner y del socialismo aleman en la de sus diferentes profetas, o en El Capital: Critica de la
Economia politica.

Este s6lo hecho ya podria llevar a la conclusion de que en los escritos de Marx habria que
buscar, antes que los elementos o el marco de una posible teoria de la educacién o de la pedagogia,
la critica de la educacion existente y, en su caso, de las teorias pedagdgicas entonces corrientes. Pero
con tal inferencia nos habriamos quedado todavia en una aproximacion muy superficial al por qué de
la reiteracion del termino "critica™ en la obra marxiana, como metodo o en relacion al método y al
contenido del marxismo. La critica apareceria asi como el resultado inmediato del espiritu polémico
del autor o como simple consecuencia de haber tenido que construir su sistema en pugna con otras
corrientes de la filosofia, del socialismo o de la economia politica. Una breve inmersion en la
evolucion intelectual de Marx mostrara pronto lo erréneo que seria dejar el tema aqui.

La filosofia alemana o, mejor, la filosofia en general, parecia haber alcanzado con Hegel el
punto en el que ya no era posible continuar avanzando. Para los discipulos mas cercanos al
"Imperecedero” la Unica tarea pendiente era la de desarrollar el sistema en campos donde el maestro
solo habia dejado leves indicaciones, pero sin poner en modo alguno en cuestion la articulacion del
sistema mismo. Para los llamados "jovenes hegelianos", en cambio, era preciso hacer una distincion
entre el Hegel esotérico y el Hegel exoteérico, entre el método y el sistema del filésofo. Aceptaban la
idea del movimiento constante de la realidad a través de la negacion y la negacion de la negacion, la
diferencia entre apariencia y determinacion, la teleologia de la marcha triunfante de la razén, la
ubicacion del filésofo en la cima de la humanidad que camina hacia la conciencia de si e incluso la
identificacion del Estado en general como la esfera de lo racional, pero no podian pasar por aspectos
como la mera diferenciacion formal entre filosofia y religion, el intento de mediacion de las
contradicciones o el servilismo respecto del Estado prusiano.

Que la distincion entre método y sistema no era descabellada, ni simplemente un intento
piadoso, de rescatar el genio del filésofo de la debilidad del cuidado Hegel, es algo que viene
corroborado por la actitud simétrica de los antihegelianos, Los Gegner de la derecha politica,
filosofica y teoldgica, para quienes el defecto de Hegel reside en que justifica lo que es pero
simplemente porque existe, diriamos automéaticamente, en vez de hacerlo en nombre de una
autoridad mas alta. De tal guisa, Hegel justificaria por igual lo existente y el movimiento, lo que esy
lo que deviene, la realidad y su transformacion, la conservacion y la revolucién *. Tal reaccién no

L ¢f. Mario Rossi, La génesis del materialismo histdrico, vol. 1., La izquierda hegeliana, pp. 148-149;



fue privativa de un pufiado de kantianos y te6logos protestantes inveterados, sino que se convirtio en
actitud oficial con la llegada de Federico Guillermo 1V al trono y, de su mano, de Schelling a la
Universidad de Berlin.

Que tanto la izquierda hegeliana como los antihegelianos estuviesen errados en su
interpretacion de Hegel, que la filosofia de éste sea mas bien una dialéctica de lo ya devenido que
una dialéctica del devenir, que el propio método hegeliano esté castrado por el sistema, es algo que
no nos interesa aqui. Tampoco podemos detenernos en las otras orientaciones posibles a partir de
Hegel, distintas de la que a través de la izquierda hegeliana conduce a Marx, como la existencialista
que va de Kierkegaard a Heidegger, la historicista-reformista de Croce y Gentile o la
fenomenologica que corre en paralelo de Schleiermacher a Husserl; ni siquiera ocuparnos de la
bifurcacion de la izquierda hegeliana a partir de Bauer y Stirner, que nos puede llevar a Nietzsche.

Lo que nos interesa de momento es, Unicamente, que, armados del método, los jovenes
hegelianos creian su deber mostrar en todos los terrenos la distancia que todavia separaba lo real de
lo racional, la apariencia de la determinacion, etc. La expresion mas plastica de esta conviccion de la
posibilidad de emplear el método hegeliano dejando de lado el sistema nos la ofrece el poeta Heine,
de quien més tarde diria Engels que, en aquella época, era el que de entre ellos mejor habia
comprendido la naturaleza revolucionaria de la filosofia de Hegel. Heine relata una conversacion
imaginaria con el filésofo acerca de la forma en que hay que entender la expresion "Todo lo racional
es real, todo lo real es racional” y dice: “<<Como en cierta ocasion yo me mostraba insatisfecho de
la frase "Todo lo que es real es racional”, él sonrid de manera extrafia y observo que también podia
entenderse asi: "Todo lo que es racional tiene que ser necesariamente”.>>

El instrumento de que se valian para fustigar a una realidad poco satisfactoria, ain no
conforme con la razon, era precisamente la critica, ejercida a traves de la tribuna universitaria hasta
tanto fueron privados de ellay, simultanea y sobre todo posteriormente, a través de la letra impresa.
Esta absolutizacion de la critica como método vy la ilimitada confianza en su eficacia se traducian
invariablemente en una actitud contemplativa respecto de la realidad politica; en algunos casos,
como el de Feuerbach, tal actitud cuadraba perfectamente con una nula disposicién a sumergirse en
el torbellino de los acontecimientos politicos; en otros, como el de Bruno Bauer, a quién no se puede
negar su compromiso, se expresaba en una actitud despectiva hacia la "masa" que no sabia encontrar
su caminoy a la que el filésofo condescendia de vez en cuando a dirigirse con una especie de "no es
es0, no es eso"; en los que como Arnold Ruge, en fin, habian centrado tempranamente su atencién en
los acontecimientos politicos, la critica se veia eximida de la necesidad de tomar tierra por un
pesimismo obsesivo sobre las posibilidades de cualquier accidn politica en Alemania.

traduccion al castellano de Juan Antonio Méndez, Alberto Corazén -Comunicacion, Madrid 1971.

? Esta cita tiene una larga tradicion en el marxismo después de Marx: G. Plejanov, en una nota a la traduccién
rusa del Ludwing Feuerbach o el fin de la filosofia clasica alemana, en G.P. Oeuvres Philosophiques, vol. I, pp. 401-402,
Progreso, Moscd, sin fecha; G. Lukacs, El joven Hegel, pp. 450-451, traduccidon de Manuel Sacristan, Grijalbo,
Barcelona, 1976; L, Colletti, El marxismo y la "Filosofia de la Historia" de Hegel, en La cuestion de Stalin, y otros
escritos sobre politica y filosofia, p. 58, traduccién de Francisco Ferndndez Buey y Angels Martinez Castells, Anagrama,
Barcelona, 1977. Colletti la cita con intencion opuesta a la de los anteriores, para ilustrar el error de los jovenes
hegelianos sobre Hegel, y es de él de quien tomamos nuestra version.



Dejando aparte a Marx y Engels, el mas importante de todos los pensadores del grupo joven-
hegeliano es sin duda Feuerbach. Tal vez Engels exagere al decir que, con la aparicion de las obras
de Feuerbach, todos los jovenes hegelianos se hicieron feuerbachianos, extrapolando asi su propia
evolucion, pues Strauss y B. Bauer ya habian abierto el camino de la critica de la religion. Ruge
emparejaba a Feuerbach con Strauss y B. Bauer en un unico grupo de "verdaderos intérpretes de la
filosofia de Hegel" e identificaba particularmente al autor de La esencia del cristianismo (Das
Wesen des Christentums) con el Gltimo de los filésofos citados . Un corresponsal de la Augsburger
Allgemeine Zeitung llego a afirmar, segun declara el propio Feuerbach en una carta, que bastaba con
leer "unas pocas paginas" de su libro para darse cuenta de que se trataba del mismo autor de la
Posaune® (se refiere al escrito Die Posaune des jungsten Gerichts Gber Hegel den Atheisten und
Antichristien. Ein ultimatum, de Bruno Bauer, publicado an6nimamente), lo que muestra que ni el
terreno era tan nuevo ni la significacion del libro de Feuerbach fue tan claramente apreciada por
todos. los jovenes hegelianos se hallaban entonces, de acuerdo con Engels, a caballo de la
contradiccion entre el idealismo de Hegel y el materialismo anglo-francés al que habian recurrido en
su lucha contra la religion positiva. "Fue entonces", escribe, "cuando aparecié La esencia del
cristianismo de Feuerbach (en 1841). Esta obra pulverizé de golpe la contradiccién, restaurando de
nuevo en el trono, sin mas ambages, el materialismo. La naturaleza existe independientemente a toda
filosofia; es la base sobre la que crecieron y se desarrollaron los hombres, que son también, de suyo,
productos naturales; fuera de la naturaleza y de los hombres no existe nada, y los seres superiores
que nuestra imaginacion religiosa ha forjado no son més que otros tantos reflejos fantéasticos de
nuestro propio ser.(...) S6lo habiendo vivido la accion liberadora de este libro, podia uno formarse
una idea de ello. El entusiasmo fue general: al punto todos nos convertimos en feuerbachianos. Con
que entusiasmo saludo Marx la nueva idea y hasta qué punto se dejé influir por ella -pese a todas sus

reservas criticas-, puede verse leyendo La Sagrada Familia™.

3 Cf. David Mc Lellan, Marx y los jovenes hegelianos, p. 109; traduccién de Marcial Suarez, Martinez Roca,
Barcelona, 1971.

4L Feuerbach, Briefweschel und Nachlass, vol. 1., p. 337, edicién de Griin, Leipzig y Heidelberg, 1874,
recogido en D. Mc Lellan, loc. cit.

® Friedrich Engels, Ludwig Feuerbach o el fin de la filosofia clasica alemana, p. 23; traduccién "a cargo de la
redaccion de la editorial”, Ricardo Aguilera, Madrid, 1969.



La afirmacion de Engels no es exacta, en particular, con respecto a Marx. Ya en marzo de
1843 escribe éste a Ruge que Feuerbach insiste "demasiado en la naturaleza y demasiado poco en la
politica"® En la misma obra citada por Engels como muestra de la influencia de Feuerbach sobre
Marx, La Sagrada Familia, éste se refiere siempre a obras posteriores a La esencia del cristianismo,
que sin duda consideraba mas importante. Ahora bien, precisamente respondiendo a la confusion
creada en torno a su relacion con Hegel escribio Feuerbach un articulo, Zur Beurteilung des Wesens
des Christentums (Contribucién a un juicio sobre La esencia del cristianismo, en el que decia,
presentandose en oposicion a Hegel: "Hegel identifica la religion con la filosofia, y yo pongo de
manifiesto su especifica diferencia; Hegel critica la religién s6lo en el concepto, y yo, en su
verdadera esencia; Hegel objetiviza lo que es subjetivo, y yo subjetivizo lo que es objetivo. Hegel
opone lo finito a lo infinito, lo especulativo a lo empirico, mientras yo, precisamente porque
encuentro ya lo infinito en lo finito y lo especulativo en lo empirico, y porque lo infinito es para mi
tan solo la esencia de lo finito, tampoco encuentro en los misterios especulativos de la religién otra
cosa que verdades empiricas, tal como, por ejemplo, la Unica verdad que encierra el "misterio
especulativo™ de la Trinidad es la de que la vida en comin es la Gnica forma de vida, lo que no es
una verdad aparte, trascendente o sobrenatural, sino una verdad general inmanente al hombre, 0, en
términos mas sencillos, una verdad natural"’. Tiempo atras, en Zur Kritik der hegelschen
Philosophie (Contribucién a la critica de la filosofia de Hegel), habia escrito: "la filosofia genético-
critica es la que no demuestra ni concibe dogmaticamente un objeto dado por la representacion (...)
sino que estudia su origen: esta filosofia se pregunta si el objeto es un objeto real o bien s6lo una
representacion, un fendomeno puramente psicologico; ella distingue, pues, de la manera més estricta
entre lo subjetivo y lo objetivo" 8. Sin duda fue pensando en estos fragmentos y, por supuesto, en La
esencia del cristianismo que Marx escribio en la Critica de la Filosofia del Estado de Hegel algo
que parece estar directamente inspirado en él: "Una critica que todavia lucha con su objeto sigue
siendo dogmatica. Por ejemplo, era dogmatico atacar el dogma de la Santisima Trinidad sefialando la
contradiccion de que tres fueran a la vez uno. La verdadera critica muestra la génesis interna de la
Santisima Trinidad en el cerebro de un hombre. Describe su nacimiento™, etc.’. Un afio més tarde, en
los Manuscritos de Paris, afirma: “So6lo de Feuerbach arranca la critica positiva, humanista y
naturalista™.

Posteriormente habremos de ocuparnos algo mas detalladamente de Feuerbach. Por ahora nos
basta con este primer paso. Feuerbach se ocupa de la contradiccion entre ser y pensamiento, que en
Hegel ha sido suprimida en forma so6lo aparente, subsumiendo la existencia en el pensamiento
hipostatizado. “La filosofia hegeliana es la supresion de la contradiccion entre el pensar y el ser, tal
como la ha formulado en especial Kant; pero, téngase bien en cuenta, la supresion de esta

b k. Marx, carta a Arnold Ruge de 13 de marzo de 1843, en K. Marx, F. Engels, Werke, vol. 27, p. 427; Dietz
Verlag, Berlin-Republica Democratica Alemana, 1976. En el mismo sentido, D. Mc Lellan, op. cit., pp. 110 y ss; Franz
Jakubowsky, Les superestructures idéologiques dans la conception matérialiste de I'historie, p. 64, traduccioén al francés
de Jean-Marie Brohm, Etudes et Documentation Internationales, Paris, 1971.

"L Feuerbach, Kleine Philosophische Schriften, pp. 34-35; edicion de M. Lange, Leipzig, 1950.

8. Feuerbach, Contribucion/Aportes/Apuntes para la critica de Hegel, en Aportes para la critica de Hegel,

’k. Marx, Critica de la Filosofia del Estado de Hegel, existe una version castellana de esta obra en Grijalbo,
Coleccion 70, México, 1968, pero utilizaré para referirme a ella la version inglesa, mas fiable, Critique of Hegel’s
Doctrine of the State, p. 158; en Karl Marx, Early Writings, traduccién de Rodney Livingston y Gregory Benton,
Pelican-New Left Review, Penguin, Harmondsworth, 1975.

0y Marx, Manuscritos: economia y filosofia, p. 48; edicidn y traduccidn a cargo de Francisco Rubio Llorente,
Alianza Editorial, Madrid, 6.2 edicion, 1977.



contradiccion solo en el seno de la contradiccion —en el seno de un elemento, en el seno del pensar.
El pensamiento es, para Hegel, el ser —el pensamiento es el sujeto, el ser es el predicado”*. Pero “la
verdadera relacion entre el pensar y el ser es Unicamente la siguiente: el ser es sujeto, el pensamiento
es predicado”*?. La filosofia de Hegel no es més que “la teologia verdadera, consecuente y racional”
13 el Gltimo refugio, el Gltimo pilar racional de la teologia”, de modo que quien no abandona la

primera tampoco abandona la segunda™*.

De lainversion de la relacion entre ser y pensamiento, de la ubicacion del pensamiento como
predicado y el restablecimiento del ser como sujeto se sigue necesariamente lo que Feuerbach llama
la “filosofia genético-critica”: la filosofia no debe continuar discutiendo dogmaticamente las ideas,
sino explicarlas y criticarlas a partir dl hombre que las ha creado: he aqui el primer paso, necesario,
ya dado para avanzar, en palabras de Marx, de la critica del cielo a la de la tierra.

El hombre que mas influy6 sobre los jovenes hegelianos y su cabeza de filas, fue, sin duda
alguna, Bruno Bauer. Su impronta sobre Marx, quien, entre otras cosas, espero durante un periodo
acceder a la ensefianza universitaria a través suyo, es especialmente clara en la tesis doctoral de éste,
Diferencia de la filosofia de la naturaleza en Demdcrito y Epicuro, y en la Introduccién a la critica
de la filosofia del derecho de Hegel, y no debe de resultar oscurecida por la acerba critica a que le
sometio en la introduccidn a los Manuscritos, La Sagrada Familiay La ideologia alemana. La
critica baueriana de la religion, si bien es menos concluyente que la de Feuerbach y se mantiene
dentro de limites estrictamente hegelianos, es mucho més detalladay, a la vez, rica en indicaciones
para una critica de sus fundamentos histéricos y sociales. En la pugna entre la sustancia y la
autoconciencia en el desarrollo y la desembocadura de la filosofia hegeliana, Bauer, al contrario que
Strauss, que habia tomado partido por la sustanciay el contenido, lo hace por la autoconcienciay la
forma, lo que queda visiblemente de manifiesto desde su critica a la obra de éste, La vida de Jesus.
Pero si la autoconciencia es la forma final del desarrollo del espiritu, quien formula esto seré él
mismo la autoconciencia del desarrollo historico, el estadio ultimo de la evolucion del espiritu. El
propio Hegel, que sin duda tenia mas miedo al ridiculo que Bauer, no pudo evitar presentarse en las
Lecciones de historia de la filosofia como culminacién de la propia filosofia, encarnada en el
filosofo. Por otra parte, si el desarrollo estd del lado de la autoconciencia, todo lo que sea
autoconciencia ha de ser sustancia pasiva, “masa”. Esto no quiere decir, sin que importe al respecto
que el foco principal de su atencion fuese la religion, que Bauer se desentendiese de las cuestaciones
mundanas, de lo politico, lo social o lo econdémico, pero si que determina una relacion peculiar,
aunque no privativa del caso Bauer, de la filosofia del mundo. Todas las formas sucesivas que la
autoconciencia va alcanzando en su desarrollo devienen de inmediato obstaculos para su evolucion
ulterior. La autoconciencia debe desembarazarse entonces de ellas mediante la critica, que va
demoliendo invariablemente todo lo que se encuentra a su paso, sean ideas, productos de la
alienacion, instituciones, etc. Los filésofos son “los sefiores del mundo; ellos son quienes forjan el
destino de la humanidad, sus obras son obras del <<destino>>. Ellos escriben los secretos de la

1y Feuerbach, Tesis provisionales para la reforma de la filosofia, p. 19; edicién y traduccion de Eduardo
Subirats Ruggeberg, Labor, Barcelona, 1976.

2 1bid., p. 21.

B Feuerbcah, Principios de la filosofia del futuro, p. 32; edicién y traduccién de Eduardo Subirats Riiggeber,
Labor, Barcelona, 1976.

Y Feuerbach, Tesis provisionales para la reforma de la filosofia, cit., p. 20.



historia directamente en el original” *°. El fil6sofo denuncia lo no “verdadero”, lo todavia no acorde
con larazon, y tras ello s6lo queda esperar las conmociones que sus publicaciones sucesivas deben
producir, la difusion de sus ideas. La critica representa asi, por si sola, todo lo activo, consciente,
revolucionario, todo el potencial transformador; del otro lado, en cambio, la masa representa la
inercia, la ausencia de conciencia, el elemento pasivo. Las formas un tanto grotescas que podia
Ilegar a alcanzar esta relacion polar entre la “critica critica” y la “masa” fueron sisteméaticamente
expuestas y ridiculizadas por Marx y Engels en La Sagrada Familia y La ideologia alemana.

Sin embargo, no puede desdefiarse la influencia de Bauer sobre Marx precisamente en torno
al papel de la critica. Mas adelante podremos seguir detalladamente el cambio en la funcién asignada
por Marx a la critica y en la forma misma de comprenderla, que es a la vez el tema de la relacién
entre el movimiento filoséfico y el movimiento préctico, entre el pensamiento y el ser, etc., y
veremos sobre todo como la concepcion marxiana de la praxis se forma en pugna no sélo con
Feuerbach sino también, particularmente, con Bauer en tanto que maximo exponente del joven
hegelianismo. De momento baste sefialar que la critica tal cual la entiende Bauer, como asalto de la
autoconciencia gque quiere proseguir su camino contra la sustancia, del devenir de la autoconciencia
contra su estadio anterior, s6lo que en forma menos escoléstica y sin una pretension tan acentuada de
ser el agente Unico del movimiento, esta seguramente en la mente de Marx cuando, en una carta de
septiembre de 1843, preparatoria de la aparicion de los Deustche-Franzosische Jahrblicher, escribe a
Ruge: “nosotros no anticipamos dogmaticamente el mundo, sino que a partir de la critica del viejo
pretendemos deducir el nuevo™ *®, fragmento que expresa algo que fue una caracteristica de Marx
desde su irrupcion misma en la literatura filoséfica y politica, el distanciamiento respecto de toda
posicion doctrinariay portadora de modelos a seguir. La concepcion de la critica de Marx puede ser
analizada en mejores condiciones y con el maximo de claridad en oposicion a las concepciones de
feuerbach y Bauer. Por lo demas, ése es también su proceso real de evolucion. En él destacan dos
lineas que, si bien no pueden ser consideradas ni comprendidas por separado ni de manera estanca,
merecen ser expuestas cada una de ellas especificamente para una mayor sencillez. La primeraes la
que, partiendo de y en contraposicion a Feuerbach, le lleva de la critica de la religion a la critica de
la economia politica. La segunda, separandole progresivamente a la critica meramente tedrica, al
estilo baueriano, le conduce a la idea de la praxis como fusion de la critica tedrica y de la critica
practica.

En el prefacio a la Contribucién a la critica de la Economia Politica, el propio Marx escribia
asi su propia evolucion intelectual: “El primer trabajo que emprendi para resolver las dudas que me
asaltaban (sobre el socialismo y el comunismo franceses, MFE) fue una revision critica de la
Rechtsphilosophie de Hegel, trabajo cuyos preliminares aparecieron en los Deustche-Franzosische
Jahrbicher, publicados en Paris en 1844. Mis investigaciones dieron este resultado: que las
relaciones juridicas, asi como las formas de Estado, no pueden explicarse ni por si mismas ni por la
Ilamada evolucién general del espiritu humano; que se originan mas bien de las condiciones
materiales de existencia de Hegel, siguiendo el ejemplo de los ingleses y los franceses del siglo
XVII1, comprendia bajo el nombre de “sociedad civil”’; pero que la anatomia de la sociedad hay que

15 g Bauer, Die Posaune des jiingsten Gerichts tber Hegel der Atheisten und Antichristen. Ein Ultimatum,
citado en M. Rossi, La izquierda hegeliana, cit., p. 107.

18 Carta fechada en agosto de 1843, Los Anales franco-alemanes, p. 66; traduccion de J.M. Bravo, Martinez
Roca, Barcelona, 1970.



buscarla en la economia politica”*’. Es decir: a través de la critica de la politica, llegé la critica de la
sociedad entendida como critica de la economia, de las relaciones econdémicas. En otro lugar, en
cambio, en la misma Introduccién a la critica de la filosofia del derecho de Hegel a que alude el
parrafo anterior, Marx describe como necesario otro periplo: “(...) la critica de la religion es la
condicion primera de cualquier critica”*®; y, poco después: “la critica del cielo llega a convertirse en
critica de la tierra, la critica de la religion en la critica del derecho, la critica de la teologia en la
critica de la politica” *°.

La trayectoria se presenta asi como mas larga: de la critica de la religion a la critica de la
politica, y de la critica de la politica a la critica de la sociedad y la economia, entendidas estas dos
ultimas como una misma cosa. Podria parecer que con ello violentamos la evolucion descrita por
Marx, ya que él mismo afirma que “el primer trabajo” que emprendio se inscribia en la critica de la
politica y que con él lleg6 directamente a la conclusion de que debia basarse en la critica de la
sociedad civil y/o de la economia politica, pero el segundo texto citado nos da base de ello. En el
pequefo paso autobiografico visto, Marx habla de su evolucion intelectual grosso modo, describe su
transicién como investigador del campo de la politica al de la economia, pero no hay que entenderlo
como un proceso ex nihilo. De hecho, los trabajos més importantes de Marx durante el periodo al
que se refieren fueron: la Critica de la Filosofia del Estado de Hegel (Kritik der Hegelschen
Staatsrechts), escrito entre marzo y agosto de 1843 y nunca publicado; a continuacién, Sobre la
cuestion judia (Zur Judenfrage), elaborada a finales de 1843, y la Introduccidn a la critica de la
filosofia del derecho de Hegel, (Zur kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie), escrita entre finales
del mismo afio y principios del siguiente, ambas publicadas en 1844 en los Anales franco-alemanes.
El primero de los escritos estd dedicado, efectivamente, a los apartados 261 al 313 de las Lineas
fundamentales de la filosofia del derecho —o, mas brevemente, Filosofia del derecho- de Hegel, y su
contenido es una critica de la concepcion politica de éste acompafiada solo puntual y
significativamente por alguna apostilla sobre temas religiosos; el segundo, en cambio, La cuestion
judia, es tanto una critica de la religiobn como una critica de la politica, casi por mitades y en
paralelo, es decir, con un procedimiento y un fondo analogos. El tercer, en fin, trata precisamente
sobre la relacion entre la critica de la religion y la critica de la politica, aparte de otras cosas.

Por otro lado, la evolucion intelectual de Marx y su plasmacion en obras escritas no tienen
por qué ser idénticas. En realidad, con independencia de que su primer trabajo de consideracion sea
un trabajo politico, no hay lugar a dudas de que su trayectoria terica comienza por la critica de la
religion, lo que se infiere tanto de las afirmaciones contenidas en Introduccién a la critica de la
filosofia del derecho de Hegel, que son el reflejo de aquella, como del papel jugado por Bauer y
Feuerbach, dos autores dedicados fundamental y casi exclusivamente a tal género de critica, sobre la
formaciéon del pensamiento del joven Marx.

Parece indicado detenerse a tratar un poco mas en detalle algunos aspectos de estas tres
obras. Escritas en un momento clave, nodal, de la evolucion de Marx, nos mostraran, a pesar de su
proximidad en el tiempo, los primeros pasos cruciales de la misma.

k. Marx, Contribucién a la critica de la economia politica, pp. 36-37; version al castellano de J. Merino,
Alberto Corazén-Comunicacién, Madrid, 22 edicion, 1976.

By Marx, Introduccion a la critica de la filosofia del derecho de Hegel, en Los Anales franco-alemanes, cit.,
p. 101.

19 1bid., p. 102.



De la Critica de la filosofia del Estado de Hegel puede decirse que es, en gran medida, un
intento de someter la teoria politica del filésofo a una critica similar a la que Feuerbach habia
dirigido contra su teoria de la religion. En todo caso, son numerosos los pasajes en que salta a la
vista la fuerte influencia de Feuerbach sobre Marx. En muchas ocasiones simplemente se traducen
sus expresiones al terreno de la critica politica, como cuando Marx afirma que “el meollo del asunto
reside en que Hegel convierte en todas partes la idea en el sujeto, mientras que el sujeto genuino y
real, tal y como el “sentimiento politico”, es convertido en el predicado” %, o que “al igual que la
religion no hace al hombre, sino méas bien el hombre a la religion, asi la constitucion no hace al
pueblo, sino que el pueblo hace la constitucion” %, por citar sélo dos ejemplos. Esta influencia queda
también claramente de manifiesto en la insistencia en la oposicion entre el ser genérico
(Gattungswesen) del hombre, su ser como miembro de la especie, y la existencia privatizada a la que
se ve sometido en la sociedad civil o burguesa (burgerliches Gesellschaft), o en la caracterizacion
del Estado hipostasiado como proyeccion abstracta de ese ser genérico, temas tomados de la critica
feuerbachiana de la religion.

Hegel, habiendo percibido que la sociedad burguesa era el reino de los intereses populares, la
guerra de todos contra todos, trataba de construir un sistema estatal que, como representante del
interés general, impidiese que los intereses privados se devorasen entre si. Hasta aqui se trataria
solamente de una opcion politica, pero Hegel, para quien el Estado es la mas alta encarnacion de la
razon en la tierra, no lo presenta como un resultado de la sociedad civil, sino a la sociedad civil -y a
la familia- como momentos de desarrollo del Estado o, mas exactamente, de la eticidad. Marx
somete a una critica detallada todo el capitulo de la Filosofia del derecho dedicado a la eticidad
(Sittlichkeit). A lo largo de esta critica va mostrando cémo lo que Hegel hace no es sino teorizar en
forma especulativa y mistica lo que existe, pero este tratamiento en detalle no nos interesa aqui. Lo
que requiere nuestra atencion es que, por vez primera, Marx formula el hecho fundamental de que la
economia se encuentra en la base de la politica, determinando tanto el contenido de ésta como la
relacién especifica de ambas.

Segun Marx, en efecto, la sociedad burguesa es campo de intereses particulares
contrapuestos. Alla donde reinan los intereses particulares, el interés general Unicamente puede
surgir como abstraccion, y esta abstraccion es precisamente el Estado moderno, como esfera politica
separada. En la esfera politica los hombres no se relacionan como lo que realmente son —burgueses,
comerciantes, campesinos, etc.- sino como ciudadanos abstraidos de sus condiciones reales de
existencia. Pero en la medida en que el interés general s6lo surge como abstraccion, no puede ser
otra cosa que la consagracion de los intereses particulares. No necesitamos desarrollar ni explicar
mas esto: nos basta con saber que, para Marx, la esfera politica, el Estado moderno, del que se forma
parte como ciudadano, tiene su base en la esfera econdmica, la sociedad civil, en la que se es
burgués, terrateniente, proletario, etc. La propia necesidad de la abstraccion politica, de una instancia
meramente politica (en la Antigliedad o el feudalismo las relaciones econdmicas, sociales y politicas
eran idénticas entre si), se explica por la naturaleza de la sociedad civil. “La familia y la sociedad
civil son las precondiciones del Estado; ellas son sus verdaderos agentes; pero en la filosofia

20 Critica de la filosofia del Estado de Hegel, cit., p. 65.
21,
Ibid., p. 87.



especulativa es al revés” %,

Salta a la vista este tratamiento del problema en términos de “universalidad” y
“particularidad”, “intereses particulares” e “intereses generales”, “sociedad civil”, etc., tiene muy
poco que ver con lo que después sera la critica marxiana de la economia politica, aunque queremos
adelantar aqui que, a nuestro juicio, no existe solucion de continuidad entre éste analisis de la
relacion entre Estado y sociedad y el posterior analisis econdémico, es decir, que ambos son
integrables y complementarios. Pero, por mucha que sea adn la ignorancia de Marx en los temas
propiamente econdmicos, aqui se ha dado ya el paso de politica a la economia, de la critica de la
primera a la critica de la segunda o, mejor, a la critica de politica y sociedad con base en el analisis
economico.

Lo que en la Critica de la filosofia del Estado de Hegel son s6lo unos pasos todavia
vacilantes, en La cuestion judia se convierte ya en una marcha decidida. Aqui aparecen por primera
y Ultima vez, con la méxima claridad, el paralelismo y la relacion intrinseca entre la critica de la
religion, la critica de la politica y la critica de la economia en la obra de Marx.

Bauer habia planteado la cuestion judia en la forma del problema de la emancipacién politica
de los judios, es decir, de su equiparacion con los cristianos como ciudadanos. Para €l, el Estado
cristiano, confesional, es incapaz de emancipar a los judios, mientras que éstos, al limitarse a
reclamar su emancipacion como judios en lugar de reivindicar la emancipacion politica general de
judios y cristianos, no se hace merecedores de que los cristianos apoyen su emancipacion particular.
La verdadera solucion estaria en la abolicion de la religion, en su abolicion politica, la abolicion de
su exclusividad: el Estado laico.

En su critica a la posicién de Bauer, Marx muestra como el Estado cristiano, religioso,
confesional, no es el Estado perfecto ni realiza los fundamentos humanos de la religion cristiana. El
Estado cristiano por excelencia, por el contrario, es precisamente el Estado laico, que realiza el
fundamento humano del cristianismo. Asi como la religion cristiana iguala a los hombres en el cielo
manteniendo intactas sus diferencias en la tierra, elimindndolas sélo de un modo ideal, asi el Estado
moderno, aconfesional, iguala a los hombres en el cielo de la politica ignorando o proclamando no
politicas todas las diferencias que los dividen fuera de aquella, incluidas en las religiones. De este
modo, al reenviar la religion a la esfera privada, la democracia hace en la politica lo que el
cristianismo hizo en la religion. El Estado se libera de la religion y la religion se libera del Estado.
“La constitucion del Estado politico y la disolucion de la sociedad burguesa en individuos
independientes (...) se lleva a cabo en uno y el mismo acto (...) La revolucion politica disuelve la
vida burguesa en sus partes integrantes, sin revolucionar esas mismas partes ni someterlas a critica.
(...) El hombre, en cuanto miembro de la sociedad burguesa, es considerado como el verdadero
hombre, como el homme a diferencia del citoyen, por ser el hombre en su inmediata existencia
sensible e individual, mientras que el hombre politico sélo es el hombre abstracto, artificial, el
hombre en cuanto persona alegorica, moral. EI hombre real sélo se reconoce bajo la forma del
individuo egoista; el hombre verdadero, sélo bajo la forma del citoyen abstracto”?. El cristianismo
y el Estado realizan y responden a un mismo y tnico fundamento humano, pero mientras el primero
lo hace de un modo religioso el segundo lo lleva a cabo de un modo profano.

22 |bid., p. 62.
2K Marx, La cuestion judia, Los Anales franco-alemanes, cit., pp. 248-249.



Marx analiza los derechos del hombre —droits de I"hnomme-, en cuanto que distintos de los
derechos del ciudadano —droits du citoyen-. La libertad, que “consiste & pouvoir faire tout ce qui ne
nuit pas a autri”, se manifiesta como el derecho humano de la propiedad privada®*; la igualdad,
“considerada aqui en su sentido no politico, no es otra cosa que la igualdad de la liberté mas arriba
descrita, a saber, que todo hombre se considere por igual ménada y a si mismo se atenga” %°; la
seguridad es “el concepto de policia, de acuerdo con el cual toda la sociedad existe para garantizar a
cada uno de sus miembros la conservacion de su persona, de sus derechos y de su propiedad” %; el
cuarto derecho es la propiedad misma. “Ninguno de los llamados derechos humanos trasciende, por
lo tanto, el hombre egoista” %; “los emancipadores politicos rebajan incluso la ciudadania, la
comunidad politica, al papel de simple medio para la conservacion de los derechos humanos; por lo
tanto, se declaran el citoyen servidor del homme egoista”, etc. *® La emancipacion politica no es sino

la emancipacion de la sociedad burguesa respecto de la politica.

Si Bauer trataba de explicar al judio por su religion, Marx trata de explicar la religion judia
en base al judio real. “Fijémonos en el judio real que anda por el mundo; no en el judio del sabbat
como hace Bauer, sino en el judio de todos los dias” ?°. Su fundamento terrenal es la necesidad
practica, el interés egoista; su culto es el comercio, su Dios el dinero: “lo que nosotros afirmamos es
que acabarén con sus limitaciones religiosas en cuanto destruyan sus barreras terrenales” *°. No se
trata, como quiere Bauer, de que los judios renuncien a su peculiaridad religiosa, sino de que la
humanidad se libere de las condicione materiales que encuentran su expresion religiosa en lareligion
judia, del comercioy del dinero, del judaismo de la vida practica. “La emancipacion de los judios es,
en (ltima instancia, la emancipacién de la humanidad del judaismo”**; “la emancipacién social del
judio es la emancipacién de la sociedad del judaismo” *2.

Posteriormente habremos de volver sobre este escrito de Marx en relacidn con el tema de la
alienacion. De momento, sélo queremos ratificar que la critica de la religion se ha convertido en
critica de la politica y ambas en critica de la sociedad civil, de la economia. El hecho de que Marx
gire todavia en torno a nociones tan vagas como el “comercio” o el “dinero” no disminuye en un
apice la importancia del paso. Pocos meses después de escribir La cuestion judia, en 1844, habia de
esbribir los Manuscritos econdmico-filosoficos, en los que se plasman los primeros resultados de su
estudio sistematico de los economistas.

Aun cuando muy brevemente, es en la Intruduccion a la critica de la filosofia del derecho de
Hegel donde de forma més directa se problematiza el paso de la critica de la religion a la critica de la
sociedad. No necesitamos repetir la formulacion ya citada que se hace de tal cadencia. Pero la
Introduccion ofrece ya su fundamentacion: “El fundamento de la critica religiosa es: el hombre hace

2% |bid., p. 243.
2 |bid., p. 244.
%6 oc. cit.

21 Loc. cit.

28 |bid., p. 245.
29 |bid., p. 251.
%0 1bid., p. 230.
3L Ibid., p. 252.
%2 |bid., p. 257.



la religion; la religion no hace al hombre. (...) EI hombre es el mundo de los hombres, el Estado, la
sociedad. Ese Estado y esa sociedad producen la religion, una conciencia invertida del mundo,
porque Estado y sociedad son un mundo invertido” *. La religion no es simplemente una conciencia
mistificada de la realidad, sino la conciencia que produce una realidad mistificada. “Asi pues, la
critica de la religion es, en germen, la critica del valle de lagrimas que la religion rodea de un halo
de santidad” **.

Marx habla aqui ya del Estado y la sociedad, por lo que le transito de la “critica de la
teologia” a la “critica de la politica” **, no debe entenderse como una enumeracion restrictiva, sino
que la “critica de la politica” comprende tanto la critica del Estado como la critica de la sociedad,
esto es, de laeconomia. Por otra parte, la Introduccion esta escrita después de La cuestién judia, que
es precisamente el primer esbozo, primario pero sistematico, de una critica global basada en la
critica de la economia. En fin, es en la Introduccién donde Marx vincula expresamente, por vez
primera, la critica tedrica a la critica practica, la filosofia al proletariado, es decir, a una clase social
y no a un partido politico o a una escuela filoséfica, asunto sobre el que nos detendremos en breve.

Al convertirse en social, la critica se convierte también en historica. Feuerbach habia opuesto
al hombre al Dios de la teologia y a la idea o espiritu de la filosofia especulativa, pero se trataba
todavia del hombre a secas, del “hombre comin”, del hombre abstracto, abstraido de su
determinacion concreta, de sus relaciones sociales, hombre natural, ahistorico. Pero no bastaba con
plantear que era el hombre quien creaba los fantasmas de la religion: habia que investigar por qué
creaba tales fantasmas, por qué proyectaba fuera de si su esencia genérica y por qué la proyectaba
precisamente de esta forma, en la forma religiosa. “Es cierto que Feuerbach les lleva a los
materialistas “puros” la gran ventaja de que ve como también el hombre es un “objeto sensible” y no
como actividad sensible”, manteniéndose también en esto dentro de la teoria, sin concebir los
hombres dentro de su trabazdn social dada, bajo las condiciones de vida existentes que han hecho de
ellos lo que son, no llega nunca, por ello mismo, hasta el hombre realmente existente, hasta el
hombre activo, sino que se detiene en el concepto abstracto “el hombre”, y s6lo consigue reconocer
en la sensacion el “hombre real, individual, corporeo”; es decir, no conoce mas relaciones humanas”
“entre el hombre y el hombre” que las del amor y la amistad, y ademas, idealizadas (...) En la medida
en que Feuerbach es materialista, no aparece en €l la historia, y en la medida en que toma la historia

en consideracion, no es materialista. Materialismo e historia aparecen completamente divorciados en
Al?? 36
ér” .

Esta cita es posterior al periodo que veniamos considerando; pertenece ala Ideologia
alemana, escrita en 1845-1846, pero nos da, a posteriori, la razén de la ruptura de Marx con
feuerbach. Mientras Feuerbach habia criticado el sistema hegeliano desde la filosofia misma, Marx
lo hara desde el analisis de la politica y la economia. Mientras Feuerbach nunca fue otra cosa que un
filésofo, encerrados como tantos en su torre de marfil y renuente incluso a comprometerse en una
empresa como los Anales franco-alemanes por considerar que tenia una dimension demasiado

%3 |ntroduccién a la filosofia del derecho de Hegel, Los Anales franco-alemanes, cit., p. 101.
34,

Ibid., p. 102.
% oc. cit.

% K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, pp. 48-49; traduccién de Wenceslao Roces, Grijalbo, Barcelona,
43 edicion, 1972.



politica, Marx ya se habia visto embarcado en mayor o menor medida en la actividad politica como
colaborador primero y director después de la Rheinische Zeitung (Gaceta Renana). Precisamente al
frente de este periddico tuvo la primera ocasion de comprobar, con ocasion de la discusion de las
leyes contra el robo de la lefia, que el estado distaba mucho de ser ese portador incondicional del
interés general que queria Hegel®’. EI mismo se refiere a ello en el prefacio a la Contribucién a la
critica de la Economia Politica: “Por los afios 1942-43, en calidad de redactor de la Rheinische
Zeitung, me vi obligado por primera vez a dar mi opinion sobre los llamados intereses materiales.
Las discusiones del Landtag renano sobre los delitos forestales y el parcelamiento de la propiedad
rustica, la polémica que M. Von Schapper, primer presidente a la sazon de la provincia renana,
entabld con la Rheinische Zeitung respecto a las condiciones de vida de los aldeanos del Mosela'y,
por ultimo, las discusiones sobre el librecambio y la proteccion, me dieron los primeros motivos para

ocuparme de las cuestiones econémicas” *.

Mientras convertir a Dios en predicado y a | hombre en sujeto significaba para Feuerbach
detenerse en el hombre abstracto, para Marx implicaba abordar la critica de la sociedad y la politica,
enfocar al hombre politico y social, al hombre econémico. Pero si las relaciones econémicas,
sociales y politicas no han sido siempre idénticas, esto significaba centrarse en el hombre historico,
en el hombre como producto y como agente de la historia. Con ello Mar, al tiempo que rompia con
Hegel “invirtiéndolo”, se mostraba como heredero suyo al considerar las formas sociales como
historicas y transitorias, herencia despreciada o dilapidada por Feuerbach. Recordemos de paso que
en esta evolucion le cupo un papel importante a Arnold Ruge, el hombre que mas influy6 en dar la
primera orientacion hacia la critica politica radical al grupo de los jovenes hegelianos. Engels, en fin,
tiene en su activo haber atraido la atencion de Marx hacia la teoria econémica, con su Esbozo de
critica de la Economia Politica (Umrisse der Kritik der Politischen O konomie), publicado en los
Anales franco-alemanes. En esta obrita, que produjo una viva impresion en Marx, hasta entonces
todavia poco preocupado por las cuestiones econdmicas propiamente dichas, Engels repasaba
algunas de las teorias de los economistas mas importantes (Say, Ricardo, M”Culloch, Mill, Malthus,
Smith, etc.) y sacaba también algunas conclusiones & la Feuerbach: “En la economia todo aparece,
pues, de cabeza: el valor, que es lo originario, la fuente del precio, se hace depender de éste, es decir,
de su producto. En esta inversion reside, como es sabido, la esencia de la abstraccion, como puede
verse en Feuerbach” %,

Casi huelga explicar que el joven Marx compartié muy ampliamente la idea de Bauer sobre
el papel de la critica en la historia. En una de las notas a su disertacion de doctorado (sobre la
Diferencia de la filosofia de la naturaleza de Demadcrito y Epicuro), en la que, dicho sea de paso, se
opone ya a la idea de un Hegel padre de un método revolucionario y de un sistema acomodaticio, a
la vez, y plantea que la raiz del Hegel exotérico tiene que estar en uno u otro lugar del Hegel
esotérico: en esa nota, subtitulada Diferencias generales de principio entre la filosofia de la
naturaleza democritea y epicurea, se refiere Marx al “espiritu tedrico” que, “devenido libre en si
mismo se convierte en energia préactica” *°. Este “espiritu tedrico” o “teorético” devenido “energia”

et k. Marx, Verhandlungen des 6 rheinischen Landtags. Von einem Rheinlander. Dritter Artikel: Debatten
Uber das Holzsdiebstahlsgesetz, en Werke, vol. 1, pp. 109-147.

%8 Contribucién a la critica de la Economia Politica, cit., pp. 35-36.
¥E Engels, Esbozo de critica de la Economia Politica, en Los Anales franco-alemanes, cit., p. 128.
Ok Marx, Doktordissertation: Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie nebst einem



es indudablemente baueriano. “(...) La praxis de la filosofia es ella misma teorica. Es la critica, que
mide la existencia individual en la esenciay la relaidad particular de la idea” **. Marx distingue dos
corrientes dentro de la escuela hegeliana: la liberal y la positiva; la primera se aferra “al concepto y
el principio de la filosofia” como determinacion principal, mientras que la segunda lo hace a su no-
concepto, el momento de la realidad” 2. “La accién de la primera es la critica, precisamente como
volverse-hacia-fuera de la filosofia (...) Es solamente el partido liberal, en tanto que partido del
concepto, el que conduce a progresos reales en el contenido” *%. No es dificil reconocer aqui el
posicionamiento de Bauer por el predominio de la forma de la filosofia hegeliana, frente al
contenidismo tanto de los viejos hegelianos como, llegado el caso, de Strauss. Pero tambiéen se
encuentra ya presenta, no obstante, al menos como sospecha, la idea de que el método hegeliano no
es indiferente al sistema, diferencia que separard mas tarde a Marx de los jovenes hegelianos.

La etapa de la Rheinische Zeitung, en la que el propio Marx dice haberse tenido que enfrenar
por vez primera con el problema de “los Ilamados intereses materiales”, representa un primer grado
en el reconocimiento del movimiento real —practico, no filosofico- , pero s6lo eso. Todavia todo lo
perteneciente a la sociedad civil es visto como algo parcial que necesita sufrir la accion purificadora
del Estado para convertirse en problema general, universal. La mediacidn para que esto sea posible
dado el Estado prusiano existente, con el que la Rheinische Zeitung estd muy lejos de identificarse,
es precisamente la prensa libre. Su mision es convertir el sufrimiento privado —Privatleiden- en
sufrimiento del estado —Staatsleiden-**. No es ésta una posicién privativa de Marx, sino
caracteristica de los joevenes hegelianos; es la misma que menos de dos afios después expresara
Ruge en un articulo publicado en Vorwarts!, El Rey de Prusia y la Reforma social, por un prusiano,
articulo que sera duramente criticado por Marx.

Los Anales franco-alemanes, de los que solamente llegé a publicarse un nimero, fuerona la
vez un instrumento teodrico y un proyecto politico. En ellos se publicaron una serie de cartas relativas
al proyecto mismo de revista cruzadas entre Ruge, Marx, Bakunin y Feuerbach. En estas cartas
puede verse que lo que sobre todo separaba ya entonces a Marx de Ruge era que, mientras que
ambos coincidian en calificar con los adjetivos mas negros la situacion alemana, el primero extraia
de ello conclusiones optimistas y el segundo conclusiones de los méas pesimistas. En qué medida
tales previsiones pudieran responder a actitudes ya potencialmente diferentes ante la actividad
politica y el movimiento social, lo que sin duda es asi, es algo en que no podemos detenernos. Lo
relevante a nuestro propésito son algunos pasaje de Marx sobre la relacion entre la critica y el
movimiento real. “Llamo su atencion —escribe Marx a Ruge en mayo de 1943- sobre el hecho de que
los enemigos del filisteismo, es decir todos los que piensan y sufren, estan de acuerdo en que en el
pasado les faltaban medios (...) Pero el sistema de la industria y el comercio, de la propiedad y la
explotacion del hombre conduce, mas aun que el incremento de la poblacién, en el interior de la
sociedad contemporanea, a una fractura que el viejo sistema no puede sanar, porque dicho sistema
no sana ni crea, solo existe y disfruta. La existencia de la humanidad doliente que piensa y de la

Anhange. Ammerkungen Erster Teil. IV. Allgemeine prinzipiella Differenz zwischen demokritischen und epikureischer
Naturphilosophie, en Werke, Volumen Complementario, 12 parte, p. 327.

* bid., 327-328.
*2 |bid., p. 328.
43
Ibid., p. 330.
et k. Marx, Rechtfertigung des Korrespondenten von der Mosel, en Werke, vol. |, p. 189.



humanidad pensante oprimida, tiene, necesariamente, que llegar a convertirse en insoportable e
indigerible para el mundo animal de los filisteos que goza pasiva y obtusamente. Por nuestra parte,
tenemos que poner en evidencia el viejo mundo y crear positivamente el nuevo. Cuanto mas tiempo
dejen los acontecimientos para que la humanidad que piensa reflexione y la humanidad que sufre se
una, tanto mas perfecto serd el fruto que el mundo lleva en su regazo” *°.

Retengamos simplemente que entre “la humanidad pensante oprimida” y “la humanidad
doliente que piensa”, entre “la humanidad que piensa” y “la humanidad que sufre”, vale decir entre
los intelectuales revolucionarios y los explotados, a los primeros corresponde la iniciativa y a los
segundos unirse a ella. E pesar de todo, la idea de la necesidad de esta union entre la filosofia y las
masas —y precisamente las masas explotadas- representa ya un avance notable respecto de la “critica
critica” y la simple difusion indiscriminada de sus ideas.

El tema es tratado menos sumariamente en una segunda carta de Marx a Ruge, fechada en
agosto del mismo afio. En esta carta Marx rechaza ya explicitamente la idea de ofrecer al mundo
soluciones previamente preparadas: se tarta mas bien del reconocimiento de un movimiento doble
contra lo existente: movimiento teodrico —la critica- y practico —el mundo-, pero en el que la
conciencia es privativa del primero. “Efectivamente, siendo cierto el acuerdo con respecto al <<des
donde>>, no ocurre otro tanto en relacion con el <<hacia donde>>. Cada uno tendra que confesarse
a si mismo que no solo ha surgido una general anarquia entre los reformadores, sino que ni siquiera
él mismo tiene una idea precisa de lo que hay que hacer. Por otro lado, en esto estriba, precisamente,
la ventaja de la nueva orientacion: nosotros no anticipamos dogmaticamente el mundo, pero a partir
de la critica del viejo pretendemos deducir el nuevo. Hasta ahora, todos los fil6sofos tenian
preparada, sobre sus catedras, la solucion a cualquier enigma, y el exotérico mundo demente no tenia
mas que alargar el morro para que le vinieran a la boca las palmas asadas de la ciencia absoluta. La
filosofia se ha popularizado y la demostracion més absoluta de este fendmeno la constituye su
implicacion, no sélo exterior sino también interiormente, en el tormento mismo de la lucha. Si la
construccion del futuro y la invencion de una formula perennemente actual no es obligacion nuestra,
tanto mas evidente resulta que tenemos que actuar sobre el presente a través de la critica radical de
todo lo existente, radical en el sentido de que la critica no se asusta ni frente a los resultados logrados
ni frente al conflicto con las fuerzas existentes” .

Este parrafo de Marx no implica solamente el reconocimiento de su propia confusiony la de
los “reformadores” en general. Supone también, con la renuncia a dar soluciones desde la filosofia
aislada, con la negativa de ofrecer al “exotérico mundo demente” las “palomas asadas de la ciencia
absoluta”, una creciente atencion al movimiento practico, una implicacion “no sélo exterior sino
también interiormente” de la filosofia en el “tormento de la lucha”. Marx define su posicion tanto
frente a la critica al estilo de Bauer como frente al comunismo dogmatico tipo Cabet, Dezamy o
Weitling. Frente a éste tltimo reivindica la necesidad de ocuparse no solo de la realidad humana sino
también de la “esencia teorica del hombre, es decir, hacer también objeto de nuestra critica la

religion y la ciencia, por ejemplo” *’, “convertir en objeto de la critica el problema politico mas

* Marx a Ruge, V-1843, en Los Anales franco.alemanes, cit., p. 56.

46 Ibid., pp. 66-67. La edicién espafiola de los Anales vierte “esotérico”, erréneamente, por “exoterisch”: cf.
Werke, vol. I, p. 344.

7 Ibid., p. 67.



especializado, por ejemplo la diferencia entre el sistema de los drdenes y el sistema representativo”
*8_ Tanto frente al comunismo dogmatico como a diferencia de la “critica critica”, Marx afirma: “A
través de los principios mismos del mundo nosotros ilustraremos al mundo con los principios
nuevos. Nunca diremos: <<Abandona tu lucha, es una locura; nosotros gritaremos la verdadera
consigna de la lucha>>. Nos limitaremos a mostrarle la razén afectiva de su combate, porque la
conciencia es una cosa que tiene que asumir él mismo” “°.

“La reforma de la conciencia, prosigue Marx, consiste s6lo en hacer consciente al mundo de
sf mismo, en reactivarle de su aturdido replegamiento sobre si, en explicarle sus propias acciones”°.
Podria parecer que aqui se encuentra ya la posterior formulacion del socialismo cientifico como
mera “expresion general del movimiento real”, pero no es asi, porque la actividad critica sigue
enteramente del lado de la filosofia. La “reforma de la conciencia” sigue siendo condicion previa
para que el mundo despierte de su letargo, para ver “cémo el mundo hace tiempo que tiene un suefio,
del cual basta con tener conciencia para convertirlo en realidad” **. La filosofia ha perdido ya en
gran parte su primacia en el planteamiento marxiano, pero el mundo todavia no ha ganado: “Se trata
de un trabajo para el mundo y para nosotros. Puede derivar, exclusivamente, de una union de

fuerzas™ 2.

La Introduccion a la critica de la filosofia del Derecho de Hegel es el primer escrito
marxiano en el que se identifica explicitamente al proletariado como agente de la revolucion. En la
Critica de la filosofia del Estado de Hegel, escrita poco antes, podia leerse ya que “la ausencia de
propiedad y la clase del trabajo inmediato, del trabajo concreto, no tanto constituyen una clase de la
sociedad civil como proveen el suelo sobre el que se mueven y tienen su existencia los circulos de la
sociedad civil” >. No ofrece ninguna duda que esta “clase de trabajo inmediato” es el proletariado,
todavia con otro nombre. En el cuaderno manuscrito de Marx titulado Resultados del proceso
inmediato de produccion, que estaba destinado a ser, pero no fue, el capitulo VI de El Capital,
vuelve a encontrase la expresion inmediate labour como sinénimo de trabajo vivo, es decir, en el
contexto, del trabajo en acto del obrero asalariado®*.

La critica de la Introduccidn no es ya una critica tedrica mas o menos atenta a las cuestiones
practicas: es una critica tedrica que quiere dirigir una lucha préactica. “jGuerra a las condiciones
sociales alemanas!”, escribe Marx. “(...) En una lucha contra ellas la critica no es una pasion de la
cabeza, sino la cabeza de la pasién. No se trata del bisturi anatdmico, sino de un arma. Su objeto es
el enemigo, al que no trata de refutar, porque el espiritu de aquellas condiciones de vida ya se ha
refutado. (...) Esa critica no se comporta como un fin en si, sino simplemente como medio. Su
sentimiento esencial es el de la indagacién, su tarea esencial, la denuncia” *°. “Hay que hacer la

“8 Ibid., p. 68.

9 Loc. cit.

% |bid., p. 69.

51 Loc. cit.

%2 | oc. cit.

%3 Critica de la filosoffa del Estado de Hegel, cit., pp. 146-147.

etk Marx, El Capital, libro I, capitulo VI, (inédito), p, 25; traduccién de Pedro Scaron, Siglo XXI, Madrid,
32 edicion (primera en Espafia), 1973.
% Introduccién a la critica de la filosoffa del Estado de Hegel, cit., p. 104.



opresion real mas opresora todavia, afiadiendo a aquella la conciencia de la opresion, haciendo la
infamia mas infamante al pregonarla”®. La critica es ahora sélo un medio, pero, en general, el
pensamiento sigue representando la parte activa y el movimiento real la parte pasiva del proceso.
“Evidentemente, el arma de la critica no puede sustituir a la critica de las armas, la fuerza material
tiene que derrocarse mediante la fuerza material, pero también la teoria se convierte en poder
material, tan pronto como se apodera de las masas” >". El pasado revolucionario de Alemania es la
Reforma,S%, “como entonces en el cerebro del fraile, la revolucion comienza ahora en el cerebro del
filosofo” *°.

La filosofia tiene la iniciativa; s6lo necesita encontrar sus brazos, sus agentes de carne y
hueso, que actten por el camino que ella indica. “Las revoluciones necesitan, en efecto, de un
elemento pasivo, de una base material™>®. ”Naturalmente, el pensamiento no fabrica por si mismo
ese su “elemento pasivo”, sino que tiene que encontrarse disponible, predispuesto: “No basta con
que el pensamiento acucie hacia su realizacidn; es necesario que la misma realidad acucie hacia el
pensamiento” ©°. La filosofia alemana —es decir, Marx y, en un sentido objetivo, los que reclaman
una emancipacion no meramente politica, “humana”- quiere una revolucion universal, en el sentido
de no parcial, por lo que necesita buscar un agente cuyo interés resida en esa misma revolucion total.
“Para que coincidan la revolucion de un pueblo y la emancipacion de una clase en particular de la
sociedad civil, para que una clase valga por toda la sociedad, es necesario, por el contrario, que
todos los defectos de la sociedad se condensen en una sola clase, que una determinada clase resuma
en si la repulsa general, sea la incorporacion del obstaculo general; es necesario para ello que una
determinada esfera social sea considerada como el crimen notorio de toda la sociedad, de tal modo
que la liberacion de esta esfera aparezca como la autoliberacion general” ®*. “;Dénde reside,
entonces, la posibilidad positiva de emancipacién alemana? Respuesta: en la formacion de una clase
con cadenas radicales, de una clase de la sociedad civil que no sea una clase de la sociedad civil; de
un estado [en el sentido de estamento, MFE] que sea la disolucién de los estados; de una esfera que
posea el caracter de lo universal por lo universal de sus sufrimientos, y que no reclame para si
ningun derecho especial, puesto que contra ella no se ha cometido ningun desafuero particular, sino
el desafuero en si, absoluto. Una clase a la que resulte imposible apelar a ningun titulo historico, y
que se limite a reivindicar su titulo humano. Que no se encuentre en contradiccion unilateral con sus
consecuencias, sino en omnilateral contraposicion con las premisas del Estado aleman; de una
esfera, finalmente, que no puede emanciparse sin emanciparse del resto de las esferas de la sociedad,
y por tanto sin emanciparlas a todas ellas; que sea, en una palabra, la pérdida completa del hombre.
Esta descomposicién de la sociedad, en cuanto clase particular, es el proletariado” ®2.

El proletariado asi analiticamente descrito (una descripcion que es la reproduccion ampliada
de la ya contenida en la Critica de la filosofia del Estado de Hegel de la “clase del trabajo

% |bid., p. 105.
> Ibid., p. 109.
%8 Ibid., p. 110.
59, .

Ibid., p. 111.
60 Loc. cit.
%1 Ibid., p. 113.

6 Ibid., p. 115; esta edicidn de la Introduccién dice “emanciparse en el resto de las esferas”, etc., traduccion que
hemos corregido por “emanciparse de”, de acuerdo con la version original en Werke, vol. I, p. 390.



inmediato”), se presenta, pues, como la critica viviente del orden social existente; pero la critica,
permitasenos la expresion, entendida como espectaculo. Lo que Marx tiene a la vista no es la
actividad; sino la situacion del proletariado. La localizacion de la clase revolucionaria, por tanto, no
altera su papel pasivo ni, por ende, el papel activo en exclusiva de la critica, de la filosofia. “Asi
como la filosofia encuentra en el proletariado sus armas materiales, el proletariado encuentra en la
filosofia sus armas espirituales, y tanto pronto como el rayo del pensamiento muerda a fondo en ese
candoroso suelo popular, se llevara a cabo la emancipacion de los alemanes en cuanto hombres. (...)

La cabeza de esta emancipacion es la filosofia, su corazén es el proletariado™®.

La actitud ambigua de Marx queda mas claramente expresada en otro parrafo de la
Introduccion que, al mismo tiempo, expresa su ruptura con Feuerbach y Bauer. Se nos excusara una
nueva y larga cita. Dice asi.

“(...) Tiene razon el partido politico préactico aleman al reclamar la negacion de la filosofia.
Su error no consiste en dicha reivindicacion, sino en detenerse en su mera exigencia, que ni realiza
ni puede realizar seriamente. Cree llevar a cabo aquella negacion por el hecho de volver a la espalda
a la filosofia y mascullar acerca de ella, mirando por otro lado, unas cuantas frases banales y
malhumoradas. El limitado caracter de sus horizontes no incluye tampoco a la filosofia ni siquiera en
el ambito de la realidad alemana, y eso cuando no llega a considerarla por debajo de la praxis
alemana y de las teorias de las que se sirve. Se exige una trabazén con los gérmenes reales de la
vida, pero se olvida que el germen real de la vida del pueblo aleméan s6lo ha brotado hasta ahora bajo
su boveda craneana. En una palabra, no podeis superar la filosofia sin realizarla.

“Y el mismo error, sélo que en términos contrarios, lo ha cometido también el partido
politico teodrico, que arrancaba de la filosofia.

“Ese partido, en la lucha actual, sélo veia la lucha critica de la filosofia con el mundo
aleman, sin pararse a pensar que la filosofia anterior pertenecia también a este mundo y era su
complemento, siquiera fuese su complemento ideal. Mostraba una actitud critica ante la parte
contraria, pero adoptaba un comportamiento no critico para consigo misma, ya que arrancaba de las
premisas de la filosofia y, o bien se detenia en sus resultados adquiridos, o bien presentaba como
postulados y resultados directos en la filosofia los postulados traidos de otra parte, a pesar de que
éstos —suponiendo que fuesen legitimos- sélo pueden mantenerse en pie, por el contrario, mediante
la negacion de la filosofia precedente, de la filosofia en cuanto tal filosofia. (...) Su principal defecto
puede resumirse asi: creia poder realizar la filosofia sin eliminarla” ®.

Estos parrafos figuran entre los que méas quebraderos de cabeza han dado a la exegesis de los
textos de Marx., sobre todo cuando de busca localizar el punto en que Marx deja de ser un “joven
hegeliano” bajo la influencia de Feuerbach para convertirse en materialista, pero este problemano es
de nuestra incumbencia. La interpretacion mas comdn es la que identifica al “partido politico
tedrico” con la izquierda hegeliana en bloque®, y al “partido politico practico”, ora con no se sabe
quién, ora con el proletariado. La primera parte de la interpretacion podria ser correcta en tanto que
laizquierda hegeliana no salia del marco de la filosofia de Hegel —incluido Feuerbach-, en tanto que
el mismo Feuerbach “se detenia en sus resultados adquiridos” —adquiridos desde y dentro de la
filosofia-, etc., pero la acusacion de que “sélo veia la lucha critica de la filosofia con el mundo

%3 Ibid., p. 116.
% Ibid., p. 108.
6 Cf., por ejemplo, M. Rossi, La génesis del materialismo historico, cit., vol. Il, El joven Marx, pp. 304 y ss.



alemén”, que se refiere al conjunto del “partido” y encabeza su caracterizacion, parece enfocada
directamente hacia Bruno Bauer. En cuanto al “partido politico practico”, en el supuesto de que
fuese el proletariado resultaria un poco demasiado fuerte atribuirle el “reclamar la negacion de la
filosofia”; quien si que la reclamaba, en cambio, era Feuerbach, a quien también cuadraria en alguna
medida lo de “volver la espalda a la filosofia y mascullar acerca de ella, mirando para otro lado, unas
cuantas frases banales y malhumoradas” y, sobre todo, lo de los “gérmenes reales de la vida”. No se
olvide que Feuerbach, si bien supo mostrar que la filosofia hegeliana no era mas que una nueva
forma de teologia, mero misticismo especulativo, etc., tampoco supo oponerle, en lo sustantivo, otra
cosa que el “amor”, la “amistad”, el “sensualismo”, el “corazon” y otros varios del mismo estilo. Por
otra parte, esta identificacion del “partido practico” tendria mas sentido y resultaria compatible con
su identificacion con el proletariado de tener en cuenta que tanto el “comunismo filosofico” de Hess
como el “verdadero socialismo” de Griin y otros tenian su fuente directamente en Feuerbach. En fin,
no solo la ruptura definitiva de Marx con Feuerbach estaba cercana (las Tesis), sino que aquél ya
habia pasado por la experiencia negativa de éste a formar parte de la redaccion de los Anales franco-
alemanes.

El parrafo presenta una estructura antinGmica que es muy propia de los escritos de Marx, que
senti un verdadero placer en las inversiones (arma de la critica y critica de las armas, pasion de la
cabeza y cabeza de la pasion, etc., etc.). Como tal, recuerda la antinomia descrita en su tesis
doctoral, Diferencias de la filosofia de la naturaleza en Demdcrito y Epicuro, antinomia que ya
hemos consignado anteriormente. En aquella ocasion, Marx hablaba de la dicotomia entre filosofiay
mundo, que se traducia en una escision dentro de la filosofia misma, entre el “partido liberal”
(Bauer, etc.) y la “filosofia positiva” (los conservadores hegelianos). La similitud del término
“partido” y de la estructura de la construccion sugiere la posibilidad de Ilevarla mas lejos. En tal
caso la dicotomia filosofia y proletariado se traduciria también en una escisiéon de la escuela
filosofica, y no cabe duda de que aqui Marx no tiene razon alguna para pensar en otra escuela que la
de los jovenes hegelianos, que seria ella misma la dividida. La cosa estaria doblemente justificada en
la medida en que los jévenes hegelianos eran quienes protagonizaban, al menos a los ojos de Marx,
toda la oposicion radical a la situacion alemana. Esto podria conducir a una alineacion a primera
vista abusiva entre el proletariado y la corriente Feuerbach-comunismo filos6fico-verdadero
socialismo, pero, en primer lugar, no iban mucho mas lejos de ahi las escasas asociaciones obreras
alemanas de la época, y, en segundo lugar, tal seria el precio del amor por las antinomias.

Por altimo, hay que decir que el parrafo al que pertenece la primera parte de la cita —hasta el
primer punto y aparte- comienza contraponiendo la “filosofia alemana del derecho y del Estado” con
el presente politico de los pueblos vecinos, desarrollando la idea marxiana de que la filosofia
alemana era la prolongacion ideal de la historia alemana y la Unica cosa en que Alemania era
contemporanea de los paises europeos avanzados. Desde esa Optica, el “partido politico practico”
podria ser el influido por los escritores politicos franceses. Pero si es asi, los primeros que a la vista
de Marx introdujeron las Gltimas ideas francesas en Alemania fueron precisamente los freien —libres-
de Berlin —entre ellos Bakunin, Engels, Stirner..., con los que Marx habia roto acusandoles de acoger
sin critica el comunismo dogmatico francés —y Hess- que fue un “débil eco” de Proudhon, pergefid el
comunismo filoséfico e influia fuertemente en el momento sobre Engels y bakunin-, es decir,
siempre jovenes hegelianos, con lo que volveriamos a la hip6tesis de la escuela escindida.

Todo esto lo traemos a colacion para enfatizar que el autor de la Introduccion a la critica de



la filosofia del derecho de Hegel no s6lo no es ya baueriano, sino que, en gran medida, no es ya
feuerbachiano. Esta conclusion no quiebra por el hecho de que Marx recién terminara de intentar
aplicar la “inversion” feuerbachiana a la filosofia del Estado (Critica de la filosofia del Estado de
Hegel) y estuviese a punto de emprender una tentativa analoga con la economia (Manuscritos
econdmicos-filosoficos de 1844). Sigue en el punto alcanzado por Feuerbach frente al idealismo en
tanto que concibe la sensible todavia como objeto y no como una actividad, pero lo ha sobrepasado
ya en cuanto que su objeto no es ya un objeto natural-abstracto sino historico-social, no ya el
“hombre” sino el proletariado.

Los Manuscritos filosoficos-econdmicos, escritos en Paris entre abril y agosto de 1844,
representan un nuevo paso en el abandono de la autosuficienciay, sobre todo, de la autogénesis de la
teoria revolucionaria, de la critica. Frente al socialismo francés (Proudhon, Fourier, ...), Marx define
su propia posicion, “el comunismo como supresion positiva de la propiedad privada en cuanto
autoextrafiamiento del hombre, y por ello como apropiacion real de la esencia humana; por ello
como retorno del hombre para si en cuanto ser social, es decir, humano; retorno pleno, consciente y
efectuado dentro de toda la riqueza de la evolucion humana hasta el presente (...).

“El movimiento entero de la historia es, por ello, tanto su generacién real —el nacimiento de
su existencia empirica- como, para su conciencia pensante, el movimiento comprendido y conocido

de su devenir” .

Aqui yano es la filosofia la que marca el camino, la que indica al mundo o al proletariado la
via a seguir para llevar a cabo la “revolucion humana”, ya no hay un “rayo del pensamiento” que
“muerda a fondo en ese candoroso suelo popular”, la revolucion ya no nace “en el cerebro del
filésofo”. Tampoco se trata de una relacion interpares, entre iguales que vienen cada uno por su
lado. Los Manuscritos fueron escritos en la época en que Marx tomé por primera vez contacto con el
movimiento obrero real, con las asociaciones y los circulos de discusién de los obreros franceses, y
son multiples los pasajes en los mismos Manuscritos y, posteriormente, en La Sagrada Familiay La
ideologia alemana que dan testimonio de la profunda impresion que esta experiencia produjo en él.

El comunismo no es ya un producto pensado. Por el contrario, es una fuerza real, el resultado
del desarrollo de la propiedad privada que acucia a su propia disolucion al desarrollar sus
contradicciones internas. Ese comunismo que, considerado como organizacion determinada de la
sociedad, solo es todavia dinamei, en potencia, tiene también, sin embargo, su figura en carne y
hueso: el movimiento comunista, las asociaciones de obreros comunistas. Marx habia descubierto ya
al proletariado como clase revolucionaria en la Critica de la filosofia del Estado de Hegel y en la
Introduccion..., pero éste era aun, por asi decirlo, un descubrimiento filoséfico, deductivo, el
descubrimiento de un proletariado revolucionario pensado, puesto por el filosofo como
revolucionario. En su estancia en Paris se familiariza con los escritores socialistas franceses y toma
un primer contacto con las asociaciones obreras, pero esto todavia no es el proletariado sino, en todo
caso, su cuspide politica. Es concretamente en junio de 1844, en mitad del periodo de redaccion de
los Manuscritos, cuando Marx puede descubrir al proletariado actuante, en masse, en la revuelta de
los tejedores de Silesia, y ver en este movimiento la confirmacion de las previsiones que ya habia
hecho en la Introduccion sobre la “realidad que acucia hacia el pensamiento” y sobre el caracter
revolucionario del proletariado.

% Manuscritos: economia y filosofia, cit., pp. 143-144.



Por un lado, pues, Marx ya no se encuentra ante la simple dualidad filosofia-proletariado que,
en cierto modo, no era sino una version algo méas determinada de la vieja dicotomia joven hegeliana
entre la filosofia y mundo, sino que junto a la filosofia existe ahora el proletariado como clase
determinada y activa, que empuja por si misma en idéntica direccion que la filosofia, y, sobre todo,
existen también las asociaciones y circulos obreros. Estas asociaciones y circulos se presentan, por
asi decirlo, como un punto intermedio entre la filosofia y el proletariado en cuanto clase, como una
mediacidn entre ambas, como una mezcla sintética —al menos potencialmente- y sincrética de
movimiento tedrico y movimiento practico, de conciencia y ser. De esta suerte, la filosofia no se
presenta ya como la conciencia exclusiva ni la critica puede ya abarcar la conciencia tout court, sino
que la conciencia teorica en su forma mas elevada representa simplemente eso: un grado mas de la
conciencia.

Por otro lado, éste es también el periodo en que Marx emprende el estudio sistematico de la
economia politica. De hecho, en los Manuscritos, al contrario de lo que suele creerse, no estaban
destinados a su no publicacion; esta creencia procede de una retroaccion abusiva de lo que
solamente después fue una actitud sistemética de Marx: no dar los materiales a la imprenta hasta que
no representasen una posicion rigurosamente elaborada y acabada y prodigar, en cambio, los escritos
sin otro fin que la propia aclaracion. Como indica bien claramente en la introduccién de esta obra,
Marx se proponia publicar “sucesivamente, en folletos distintos e independientes, la critica del
derecho, de la moral, de la politica, etc”®, y los inéditos Manuscritos eran precisamente la critica de
la economia politica. Que el propio Marx se diese cuenta posteriormente de que su conocimientoy la
critica correspondiente de la economia politica eran todavia muy insuficientes como para sacarlos a
la luz (s6lo tres afios mas tarde apareceria su primera obra econdmica de entidad, La Miseria de la
filosofia), es otra cuestion.

Lo relevante aqui es que Marx llegaba de nuevo al comunismo, no importa que cargado de
tintes feuerbachianos, con base en el analisis y la critica de la propiedad privada, esto es, de la
economia politica, y la economia politica es algo mucho més cercano a la realidad material que la
filosofia especulativa. Ademas, Marx construia el comunismo en los Manuscritos no como un
dogma distinto o un modelo diferente que oponer a la sociedad de propietarios privados, ni como un
“principio del comunismo” en pugna con el “principio de la propiedad privada”, tal cual lo habia
hecho Hess, ni en la manera en que Proudhon oponia la “propiedad” pequefioburguesa ya periclitada
al “capital” actuante que era su resultado; lo construia como producto del desarrollo de la propiedad
privada o, mejor, como producto del desarrollo de sus contradicciones.

Hay, por consiguiente, dos lineas de acercamiento entre la filosofia y el proletariado, entre la
concienciay el ser de la revolucién. Una atraviesa la toma de contacto con las asociaciones obreras
comunistas y la insurreccion primariamente anticapitalista de los tejedores de Silesia. Otra es que,
mediante el analisis de la economia politica, descubre el comunismo como resultado del movimiento
de la propia economia, tanto en el sentido de las relaciones econdmicas reales como considerada en
cuanto disciplina cientifica. No resulta sorprendente, pues, que Marx hable ya del comunismo como
“generacion real” de la historia y, a la vez, como “movimiento comprendido y conocido en su
devenir” por la conciencia, formula que si anticipa ya la que posteriormente definira al comunismo,
en tanto que doctrina, como simple “expresion general del movimiento real”. Aqui el comunismo

® Ibid., p. 47.



pensado no es ya la posicion alcanzada por la filosofia que trata de arrastrar tras de si al mundo en
general o al proletariado en particular, sino la expresion consciente de la lucha préactica del
proletariado. La conciencia misma, por tanto, no es ya algo separado del ser, sino la expresion
consciente del ser real, el ser consciente. Todo esto estd ya contenido en si y para si en la
formulacion del comunismo que ofrecen los Manuscritos, con independencia de que su desarrollo
explicito y coherente deba esperar hasta las Tesis sobre Feuerbach y La ideologia alemana.

Esta reduccion de la conciencia a ser consciente —que no es reduccionismo, que no debe
confundirse con la llamada “teoria del reflejo”- es un golpe mortal a la omnisciencia de la critica.
Ahora Marx no se limita a expresar su propia confusién o la de los jovenes hegelianos como una
desafortunada situacion transitoria de la filosofia superable por la filosofia misma, que construye
positivamente el mundo entero a partir de la critica del viejo, tal como hacia en los Anales. Ahora la
filosofia, que se reconoce como resultado en dltima instancia del movimiento real, esta obligada a
reconocer su propia impotencia, su impotencia propia, su impotencia aislada en si misma, no sélo
para transformar el mundo sino también para interpretarlo: “solamente en el estado social
subjetivismo y objetivismo, espiritualismo y materialismo, actividad y pasividad, dejan de ser
contrarios y pierden con ello su existencia como tales contrarios; se ve como la solucion de las
mismas oposiciones tedricas slo es posible de modo practico” ®. Las falsas ideas no son sino la
expresion ideal de una realidad falseada, la conciencia invertida de la realidad no es mas que la
conciencia producto de una realidad invertida: “En el fetichismo, por ejemplo, se muestra hasta qué
punto es la solucion de las enigmas tedricos una tarea de la practica, una tarea mediada por la
practica, hasta qué punto la verdadera préctica es la condicion de una teorfa positiva y real” .

La critica se encuentra en necesidad de devenir critica practica, no ya por dotarse de un
instrumento que le permita “destruir” lo que ya ha sido “refutado”, como pensaba Marx en la
Introduccion ala critica de la filosofia del derecho de Hegel, sino con vistas a la misma tarea teérica
de la refutacion. En propiedad, ese devenir critica practica que la teoria siente como necesidad de
superar una limitacion interior, es la otra cara de la expresion del ser real como ser consciente, la
limitacion real de un movimiento real que todavia pugna con su adversario real, expresada como
limitacion de la conciencia, de la critica o de la filosofia.

Haciendo un paréntesis, por lo mucho que se ha insistido por algunos autores en que los
Manuscritos son todavia obre de un Marx prisionero de Feuerbach, por lo que convendria no
hacerles demasiado caso y, sobre todo, considerarlos como una obra meramente filoséfica, como un
comunismo meramente filoséfico, una critica hecha desde la filosofia sin salir de ella, con lo cual
quedaria desprovisto de contenido el transito de la critica tedrica a la critica practica y la fusion de
ambas a que nos hemos referido; haciendo un paréntesis, repetimos, incluiremos aqui una breve cita
que hasta los nifios pueden interpretar como una patada implicita al humanismo abstracto Feuerbach:
“Se ve como la historia de la industria y la existencia, que se ha hecho objetiva, de la industria, son
el libro abierto de las fuerzas humanas esenciales, la psicologia humana abierta a los sentidos (...).
En la industria material ordinaria(...) tenemos ante nosotros, bajo la forma de objetos sensibles,
extrafios y utiles, bajo la forma de la enajenacion, las fuerzas esenciales objetivadas del hombre.
Una psicologia para la que permanece cerrado este libro, es decir, justamente la parte méas

%8 Ibid., p. 151.
69 ...
Ibid., p. 163.



sensiblemente actual y accesible de la historia, no puede convertirse en una ciencia real con
verdadero contenido” etc. ©° Cuestién distinta es que Marx viese sus propios avances como la
aplicacion a otros terrenos de lo que Feuerbach habia hecho con la teologia y la religion, o incluso
que esperase ver a Feuerbach emprender un camino similar al suyo.

Ya hemos aludido a la impresion producida en Marx por la revuelta de los tejedores
silesianos. Arnold Ruge se ocupd del acontecimiento en un articulo, publicado en Vorwarts!,
periodico de la emigracion alemana en Paris, en el que minimizaba la importancia del movimiento,
al que tachaba de carente de alma politica y por ende parcial, y abogada por un partido capaz de
promover la reforma social dentro del sistema politico existente. A este articulo, titulado El Rey de
Prusia y la reforma social y firmado: “Un prusiano”, respondié Marx en las mismas péginas del
Vorwarts! Con sus Notas criticas sobre el articulo ““El Rey de Prusia y la reforma social. Por un
prusiano”, que marca entre otras cosas su ruptura definitiva con Ruge. La respuesta de Marx, aparte
de explicitar que él no era al autor del articulo criticado, estaba destinada a argumentar que, lejos de
tener que lamentarse por la revuelta de los tejedores de Silesia careciese de un “alma politica”, lo
que no era sino una parafrasis del estupor producido porque no fuese una revuelta meramente
politica, habia que saludar su carécter social. En boca de Ruge, que en esto no hacia sino actuar
como uno mas de los jovenes hegelianos, el reproche de carencia del espiritu politico dirigido contra
los tejedores no era otra cosa que la acusacion de que les faltaba un punto de vista total, general,
universal. Una de las razones que habian llevado a los jovenes hegelianos a acordar primacia
absoluta a la filosofia del mundo, la “masa” o incluso el proletariado (el Marx de la Introduccion...),
era la idea, heredada de Hegel, de que sélo la filosofia podia aportar un punto de vista universal,
mientras que las reivindicaciones de los membra disjecta de una sociedad civil escindida habian de
presentar necesariamente puntos de vista parciales y egoistas, estuvieran o no justificados; en la
medida en que lo universal no podia ser s6lo de una idea sino que debia tener una encarnacion
practica, tal encarnacion no podia ser mas que el Estado: el Estado prusiano en el caso de Hegel, y el
Estado en general o la esfera estatal en el de los jovenes hegelianos. De ahi la identificacion entre
universalidad y “alma politica”.

En estas coordenadas, la afirmacién marxiana de que “una revolucion social posee un punto
de vista total porque —incluso si esta confinada a un nico distrito fabril- representa a una protesta
del hombre contra una vida deshumanizada, porque procede desde el punto de vista del individuo
real, particular, porque la comunidad contra cuya separacion de si mismo esta reaccionando el
individuo es la verdadera comunidad del hombre, la naturaleza humana” ™; esta afirmacion
significaba privar a la filosofia de su Gltimo agarre, transferir la supuesta virtud magna de la

filosofia, de la critica, al movimiento real, al proletariado.

Las mismas Notas criticas... contienen el siguiente pasaje: “Solamente en el socialismo
puede una nacion filosofica descubrir la praxis consonante con su naturaleza, y solamente en el
proletariado puede descubrir el agente activo de su emancipacion” . La calificacién del socialismo
como “praxis” y no simplemente como practica engloba ya la idea de su doble dimension, como

0 1bid., p. 151.
g Marx, Noras criticas sobre el articulo ““El Rey de Prusia y la reforma social. Por un prusiano™, Critical
notes on the article “The King of Prusia and the Social Reform. By a Prussian’, en Early Writings, cit., p. 419.
72 .
Ibid., p. 416.



movimiento tedrico y como movimiento practico, al tiempo que subraya su unidad. Tampoco es
desdefable el hecho de que sea una “nacion filosofica” y no simplemente la filosofia quien busca su
“agente activo” y lo encuentra en el proletariado, en vez de encontrar dos agentes: filosofia y
proletariado. Por dltimo no podemos dejar de subrayar que el proletariado, que en la Introduccion
era el “elemento pasivo”, ha conquistado ya todos sus derechos como “agente activo™. Y todo lo que
gana el proletariado en el pensamiento de Marx lo pierde de la filosofia o, al menos, deja de ser su
monopolio.

La Sagrada Familia, o “critica de la critica critica”, es una obra integramente dirigida (salvo
las breves paginas finales dedicadas a Heinzen) “contra Bruno Bauer y consortes” y, al tiempo,
contra el propio pasado filosofico de Marx y Engels. El libro fue escrito conjuntamente por los dos
autores, pero mediante un reparto de capitulos. Los pasajes que comentaremos pertenecen
exclusivamente a Marx. Las consecuencias para la critica que podian ya desprenderse del analisis de
la alienacion hecho en los Manuscritos de 1844 de vuelven ahora explicitas, y se extraen en
oposicion a la actitud “critico critica” baueriana, esto es, como refutacion de la omnisciencia de la
filosofia y desestimando su pretension de constituirse en luz y guia del mundo. “Estos obreros
comunistas y vulgares, que trabajan en los talleres de Manchester y Lyon, por ejemplo, no creen que
mediante el “pensamiento puro” podrian desembarazarse nunca de sus patrones y de su propia
miseria practica. Experimentan muy dolorosamente la diferencia entre el ser y el pensamiento, entre
la conciencia y la vida. Saben que la propiedad, el capital, el dinero, el trabajo asalariado, etc., no
son simples quimeras de su imaginacion, sino sencillamente productos reales y précticos de su
propia expoliacion; que no se les puede suprimir, pues, mas que de una manera practica y material,
para que en la existencia de cada dia, tanto como en el pensamiento y en la conciencia, el hombre
devenga hombre.

“(...) La critica critica les ensefia que suprimen el capital real dominando, mediante el
pensamiento, la categoria del capital; que se transforman realmente y devienen hombres reales
transformando, por la conciencia, su yo abstracto, y desdefiando, como una operacion contraria a la
critica, toda transformacion real de su existencia real, y por lo tanto, toda transformacion real de las
condiciones reales de su existencia, es decir, del yo real de ellos. “El espiritu”, que no ve en la
realidad mas que categorias, reduce naturalmente toda la actividad y toda la practica humana al
pensamiento dialéctico de la critica critica. Esto es precisamente lo que diferencia al socialismo de la
critica, del socialismo de la masa y del comunismo” "2,

Obviamente, Bauer resulta un tanto caricaturizado o, mejor dicho, expuesto al desnudo.
Bauer, en realidad, no queria solamente transformar los cerebros de las personas, sino transformar el
mundo; pero paraello, y éste es un error que no termina con Bauer ni con el siglo XIX, creia posible
y necesario transformar previay totalmente las conciencias. Quien encarnara enteramente la imagen
caricaturesca, por cierto, sera muy poco mas tarde Atirner, de quien Marx y Engels se ocuparian
profusamente en la Ideologia alemana. Por lo demas, la “reforma de las conciencias” era
precisamente lo que se proponia Marx de los Anales franco-alemanes, en sus cartas a Ruge e incluso
en la Introduccion a la critica de la filosofia del derecho de Hegel, aunque aqui ya sélo de las
conciencias predispuestas de los proletarios. Lo que nunca compartio Marx con Bauer fue el

3 K. Marx y F. Engels, La Sagrada Familia, pp. 68-69; version al castellano de Carlos Liacho, Claridad,
Buenos Aires, segunda edicion, 1971.



Ilamamiento a la pasividad de la “masa” en espera de que la critica terminase su recorrido. No
obstante, resulta dificil no ver aqui, al tiempo que la critica de Bauer, una autocritica del propio
Marx, un ajuste de cuentas con su pasado.

Lo relevante aqui, sin embargo, no es tanto el reconocimiento de la necesidad de transformar
materialmente el mundo material, como la adjudicacion, por decirlo de alguna manera, del estatuto
“critico” al movimiento real. “La critica de los franceses e ingleses no es una personalidad abstracta,
distante, que se encuentra fuera de la humanidad; es la actividad humana real de los individuos que
son miembros activos de la sociedad, que sufren sienten, piensan y obran como hombres. Por esto, la
critica que realizan es al mismo tiempo préctica” *; “los enemigos del progreso son precisamente los
productos auténomos y dotados de vida personal en los cuales la masa afirma su miseria, su
reprobacion, su propia alienacion. Atacando a estos productos autbnomos de su propia miseria, la
masa ataca, pues, a su propia pobreza, lo mismo que el hombre ataca a la existencia de Dios ataca a
su propia religiosidad. Pero, como estas alienaciones practicas de la masa existen de manera sensible
en el mundo real, esta forzada a combatirlas igualmente de manera sensible. No le es posible
considerar los productos de su alienacion propia como fantasmagorias ideales, como simples
alienaciones de su conciencia, ni querer aniquilar la alienacion material mediante una accién

espiritual y puramente interior” ™.

El movimiento real no es méas algo caotico e informe que haya que modelar, ni en la
actividad desde la “critica critica” ni en la actividad con el “rayo del pensamiento”. No se trata de un
“candoroso suelo popular” que no sabe lo que hace ni por qué lo hace, sino de un movimiento que
cobra conciencia tedrica de su propia oposicion practica al mundo que le rodea. Va de suyo que no
se discute la relacion entre teoria y practica en la cabeza y los brazos de tal o cual proletario, sino
para el movimiento en su conjunto, que comprende tanto los obreros que luchan o se asocian como
los intelectuales que eventualmente puedan alinearse con ellos.

Tampoco se discute la eficacia meramente tedrica de la critica ni su relativa autonomia
respecto del movimiento practico, al menos dentro de los limites que marcaban los Manuscritos al
sefialar que ciertas cuestiones tedricas solamente podian encontrar una solucion en la practica. Lo
que queda fuera de duda es que la falsa conciencia, como fenémeno social y no individual, no puede
ser combatida con las solas armas de la teoria, sino que debe ser combatida en la base que la
produce, la realidad material.

La “critica de los franceses e ingleses” son concretamente esas asociaciones obreras de
resistencia, sindicales, conspirativas, que, a diferencia de la critica alemana —a diferencia de “Bauer
y consortes”- no aspiran a hacer sonar las trompetas del juicio final contra el cadtico mundo sino a
combatir cotidianamente su organizacion actual, no pretende ilustrar las conciencias sino organizar
la actividad préactica, no se encuentran en irreductible oposicién con la “masa” porque son la masa
misma.

La Sagrada Familia es una obra que, si bien representa cambios importantes respecto de los
escritos anteriores de Marx en torno a temas que no hemos tratado aqui e incluye pronunciamientos

" Ibid., p. 177.
" Ibid., p. 100.



mas explicitos que si hemos tratado, no ha tenido una suerte muy brillante por un doble motivo: en
primer lugar, porque resulta relativamente dificil de ubicar e interpretar cuando se parte, como es
lugar comin todavia hoy, de que el punto de inflexion entre el Marx materialista 'y el prematerialista
son las Tesis sobre Feuerbach (que sin duda han conquistado este privilegiado lugar, mas que nada,
gracias a reunir la condicion mas deseable en un “punto de inflexion”: ocupar menos de tres
paginas); en segundo lugar, porque el objeto de la critica contenida en ella, “Bauer y consortes”, ha
sido tratado de modo mas sistematico y, sobre todo, mas sencillo y libre de los largos excursos sobre
Eugenio Sue, en al primera parte de la Ideologia alemana (obra con la que, por cierto, ha ocurrido
algo parecido en cuanto a la parte dedicada a Stirner). El mismo Marx, casi treinta afios mas tarde,
escribia a Engels que, habiendo podido recuperar un ejemplar del libro a través de Kugelmann y tras
su relectura no encontraba en él, a pesar de la fuerte impronta feuerbachiana, nada de lo que tuvieran
que desdecirse.

Las Tesis sobre Feuerbach fueron escritas por Marx en la primavera de 1845 y publicadas
por vez primera por Engels en 1888, en apendice a su folleto Ludwing Feuerbach y el fin de la
filosofia clasica alemana. Posteriormente, ya en el siglo actual, fue descubierto el cuaderno de Marx
fechado 1844-1847, en el que se encontraban manuscritas, y se hizo cargo de su edicion el IMEL.
Por consiguiente, existen dos versiones de las Tesis: la de Engels y la extraida del manuscrito por el
IMEL; entre ambas hay algunas diferencias nada relevantes para nosotros de momento’.

“La falla fundamental”, comienza diciendo la tesis primera, “de todo el materialismo
precedente (incluyendo el de Feuerbach) reside en que sélo capta la cosa (Gegenstand), la realidad,
lo sensible, bajo la forma del objeto (Objekt) o de la contemplacién (Anschauung), no como
actividad humana sensorial, como practica (Praxis); no de un modo subjetivo. De ahi que el lado
activo fuese desarrollado de un modo abstracto, en contraposicion al materialismo por el idealismo,
el cual, naturalmente, no conoce la actividad real, sensorial, en cuanto tal” ”’. Y en la tesis quinta:
“Feuerbach no se da por satisfecho con el pensamiento abstracto y recurre a la contemplacion

(Anschauung); pero no concibe lo sensorial como actividad sensorialmente humana practica” .

“El problema de si puede atribuirse al pensamiento humano una verdad objetiva”, afirma la
tesis segunda, “no es un problema tedrico, sino un problema préactico. Es en la practica (Praxis)
donde el hombre debe demostrar la verdad, es decir, la realidad y el poder, la terrenalidad de su
pensamiento. La disputa en torno a la realidad o irrealidad del pensamiento —aislado de la practica-
es un problema puramente escolastico” °. Y, en la octava tesis: “toda vida social es esencialmente
practica. Todos los misterios que inducen a la teoria, al misticismo encuentran su solucion racional

en la préctica (Praxis) humana y en la comprension de esta préctica (Praxis)” .

Por fin, en la famosa tesis onceava: “Los filosofos se han dedicado a interpretar el mundo de

"® Utilizaremos la version castellana de Wenceslao Roces, incluida como apéndice a La ideologia alemana, cit.,
pp. 665-668. La version original de Marx, leida por el IMEL, y la publicada por Engels figuran en Werke, vol. 111, pp.
533-535 y 5-7 respectivamente; el texto traducido por Roces es el debido a Engels.

" Tesis sobre Feuerbach, cit., p. 665.
"8 Ibid., p. 667.
 Ibid., p. 666.
8 Ibid., p. 667.



distintos modos; de lo que se trata es de transformarlo” . Més correcto seria verter: “de lo que se

trata ahora es de transformarlo” .

Las Tesis sobre Feuerbach contienen dos pautas indisociables y complementarias, pero que
deben ser delimitadas, en la ruptura con la dicotomia idealismo-materialismo, conciencia y ser. El
reproche Feuerbach contenido en las tesis primera y quinta ya parcialmente citadas consiste en que,
aun siendo un paso adelante respecto de la filosofia especulativa hegeliana, sigue manteniendo el
dualismo entre concienciay ser. Feuerbach da entrada a la actividad sensible, pero solamente como
actividad de los individuos aislados, con lo que el ser genérico, lo especificamente humano, queda
reducido al pensamiento; pero se trata de un pensamiento todavia abstracto, individual, que se refiere
a lo real como objeto no activo y cuya Unica relacion con esta realidad, por consiguiente, solo puede
ser la contemplacion. Lo que constituye genéricamente el ser genérico del hombre, su vida social,
queda asi fuera tanto del pensamiento como de su objeto. “Por eso, en La esencia del cristianismo
solo se considera auténticamente humano el comportamiento tedrico, y en cambio la practica
(Praxis) s6lo se capta y se plasma bajo su sucia forma judia de manifestarse” ®. Como consecuencia,
“lo més a lo que puede llegar el materialismo contemplativo, es decir, el que no concibe lo sensorial
como una actividad préctica, es a contemplar los diversos individuos sueltos y a la sociedad civil” o
burguesa (birgerliches Gesellschaft) (tesis 1X) ®, pues, precisamente bajo esta forma, la sociedad no
€S 0 No aparece mas que como una suma de individuos aislados, cuyas virtudes no pueden ser otras
que el “amor”, la “amistad”, etc., y sus defectos los afectos opuestos.

Para Feuerbach, el fundamento de las ideas humanas esta en las condiciones mismas de vida
de los hombres, pero éstas aparecen como circunstancias ya dadas; por eso la critica de las
alienaciones del hombre en el pensamiento, critica que corresponde al pensamiento libre, s6lo puede
ser una critica filosofica, contemplativa. Para Marx, en cambio, las ideas de los hombres son
efectivamente resultado de su vida real, pero concebida ésta como actividad practica, como ser
consciente o expresion consciente del ser; pero los hombres no se hallan simplemente determinados
por una realidad dada, sino que crean esta realidad y forman parte de ella. Reproducen esta realidad
o0 intentan transformarla, y en la medida en que hagan una cosa o la otra su conciencia sera el
correspondiente de una actividad conservadora o transformadora, la apologia o la critica de la
realidad.

“La teoria materialista del cambio de las circunstancias y de la educacion olvida que las
circunstancias las hacen cambiar los hombres y que el educador necesita, a su vez, ser educado.
Tiene, pues, que distinguir en la sociedad dos partes, una de las cuales se halla colocada por encima
de la otra.

“La conciencia del cambio de las circunstancias con el de la actividad humana o cambio de
los hombres mismos, s6lo puede concebirse y entenderse racionalmente como préactica (Praxis)

81 \zersion de Roces, ibid., p. 668.
82 En 1a version de Marx rescatada por el IMEL: “es kommt drauf an, sie zu verandern”; en la de Engels: “es
kommt aber darauf an, sie zu verandern”; Werke, vol. ll1, pp. 7 y 535, respectivamente.
83, -
Ibid., p. 666.
8 Ibid., p. 668.



revolucionaria™ (tesis 111), como “actividad critico-practica” (tesis 1) ¥, actividad sobre la que
Feuerbach es reo de olvido.

Las implicaciones de esta tesis tercera de cara a la cuestion de la educacion son muchas y
muy importantes, pero solo posteriormente nos detendremos en detalles sobre ellas. Por otra parte,
como ha hecho notar con acierto Michael Lowy, en ella hay algo mas que una simple critica
unidireccional dirigida contra el materialismo determinista. “La praxis revolucionaria”, escribe
Lowy, “que transforma al mismo tiempo las circunstancias y al hombre —o al sujeto de la accion:
Selbstveranderung- es, en el fondo, la superacion, la Aufhebung de la antitesis entre el materialismo
del siglo XVIII (cambio de las circunstancias) y el joven hegelianismo (cambio de la conciencia).
Después de haber sido, sucesivamente, idealista aleman y materialista francés, Marx formula, en la
Tesis I11 sobre Feuerbach, nada menos que “el germen genial de una nueva concepcion del mundo”,
que supera “negandolas” y “conservandolas”, las etapas anteriores de su pensamiento y pensamiento
filosofico de los siglos XVI11'y XIX. La Tesis Il permite también, a nivel politico, superar el dilema
del comunismo de la década de 1840, dividido entre una corriente “babeuvista-materialista” que
encarga a un grupo “elevado por encima de la sociedad”, a una élite de “ciudadanos sabios y
virtuosos” cambiar las circunstancias (tomando el poder mediante un “golpe de mano”) y una
corriente “utopico-pacifista” que se propone cambiar “a los hombres, primero”, y que quiere,
mediante tan solo la fuerza de la propaganda y de la persuasion, convencer a principes, burgueses y
proletarios de las virtudes de la vida comunitaria...” %

Lo que a nosotros nos interesa es que aqui se encuentra, en su forma definitiva, el abandono
de cualquier pretension de preeminencia o de desarrollo autonomo y separado por parte de la
conciencia, es decir, de la filosofia y de la critica. EI cambio de las conciencias no es ya condicion ni
resultado del cambio de las circunstancias, o bien es a la vez condicion y resultado, esto es, forma
parte del proceso mismo del cambio de la realidad. En el transcurso de su lucha contra la realidad
existente los propios hombres se transforman a si mismos, transforman su propia conciencia. La
critica no es ya algo que corre por delante o paralelamente a la lucha mundana, sino la manifestacion
consciente de esta lucha, y ambas forman indisolublemente unidas a actividad revolucionaria, la
actividad critico practica. Por eso la critica, como afirma la tesis onceava, no estriba ya en la
interpretacion del mundo, sino en su transformacion.

Una segunda linea, que recorre la tesis segunda, cuarta y octava, es la puesta en cuestion de
la capacidad critica, a nivel meramente tedrico, de la teoria, la filosofia o la “critica” —al modo joven
hegeliano- mismas. Hay que decir en honor a Engels que él fue el primero de los jovenes hegelianos
que plante0 abierta y explicitamente este problema en La situacion en Inglaterra, una recension de
la obra de Thomas Carlyle Past and Present publicada en los Anales franco-alemanes, en la cual
afirmaba: “El trabajo es vida: en definitiva no tienes mas conciencia que la adquirida con el trabajo,
lo demas es todo hipdtesis, materia de discusiones escolasticas y especulaciones, agotada en vueltas
y revueltas logicas sin fin, mientras no la experimentemos o la fijemos. La accion resuelve cualquier
tipo de dudas” ¥’

8 |bid., p. 666.

8 M. Lowy, La teoria de la revolucién en el joven Marx, pp. 167-168; traduccién de Francisco Gonzalez
Aramburu, Siglo XXI, Madrid, tercera edicion, 1973.

87 | os Anales franco-alemanes, cit., p. 211.



Este tema ya habia parecido en los Manuscritos de Paris. Ahora se afirma, en la tesis
segunda, que la “verdad” del pensamiento debe demostrarse “en la practica” y, en la octava, que
todos los misterios tedricos encuentran su solucion “en la practica humanay en la comprension de
esta practica”. Marx ya habia planteado en su polémica contra Bauer que las falsas representaciones
ideologicas tenian su base en la distorsion de la realidad misma, que las alienaciones no eran
simplemente alienaciones del cerebro, sino alienaciones practicas, y que, por consiguiente, debian de
ser combatidas de manera practica. Pero lo que ahora se discute es otra cosa. No se trata ya de que la
critica filos6fica no pueda esperar la difusion de sus propios resultados criticos en tanto que las
formas ideoldgicas contra las que se dirigen sigan respondiendo a una base material incambiada,
sino que esos mismos resultados solamente pueden surgir como resultado de la actividad practica, o
bien, si permanecen aislados de tal actividad, como en el caso de Bauer, etc., no ser realmente una
critica sino la apologética disfrazada producida por una filosofia que sigue siendo prisionera de si
misma y, por tanto, del estado de cosas existente.

De ahi que la tesis onceava resulte abiertamente desnaturalizada cuando se traduce su
segunda parte como: “de lo que se trata es de transformarlo”, en vez de: “de lo que se trata ahora...”,
“a partir de ahora se tarta de...”, 0: “ha llegado el momento de transformarlo”. (El texto original es:
“Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kommt drauf an, sie zu
verandern”, en la version de Marx y el IMEL, o “...es kommt aber darauf an, sie zu verandern”, en
la version de Engels) ®8. Porque lo que aqui se lanza no es en modo alguno un reproche voluntarioso
y voluntarista contra los fildsofos encerrados en sus gabinetes en vez de comprometidos en las
refriegas callejeras; ni tan siquiera se trata del grito de guerra de una filosofia que, considerandose a
si misma como un instrumento para la transformacion de la realidad, desdefia a las filosofias
anteriores, capaces solo de intentar comprenderla desde fuera. Menos todavia consiste la tesis
onceava en que la filosofia, llegada a su perfeccidn, considere ya oportuno descender al mundo para
dirigir su transformacién en funcién de una interpretacion ya dispuesta y acabada. Lo que la tesis
espeta a los fil6sofos —y al propio pasado filoséfico de Marx- es que, incluso como meros intérpretes
del mundo, ya han dado todo lo que podian dar de si en tanto en cuanto que filésofos, que ya no
pueden ir mas lejos en su interpretacion del mundo, porque su ulterior interpretacion exige como
condicién el proceso de su transformacion.

En Laideologia alemana, obra escrita en 1845-1846 y en cuyas primeras paginas los autores
exponen las premisas de su propia concepcion del hombre, de la sociedad y de la historia, ésta, a la
que bautizan con el término comunismo por cuanto que el socialismo recubre ya toda la serie de
teorias estramboticas y filantrépicas que proliferan en los salones, es presentada asi: “Para nosotros,
el comunismo no es un estado que debe implantarse, un ideal al que haya que sujetar la realidad.
Nosotros llamamos comunismo al movimiento real que anula y supera (aufhebt) al estado de cosas
actual”®®. Se trata de “un movimiento extraordinariamente practico, que persigue fines préacticos con
medios practicos y que, a lo sumo, solamente en Alemania y frente a los filosofos alemanes puede
detenerse por un momento la <<esencia>>"%, que “no predica absolutamente ninguna moral” **.
Marx y Engels se rebelan contra los “verdaderos socialistas” que “ven en la literatura comunista del

8¢t Werke, vol. 11, pp. 77 y 535.

8 K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit., p. 37.
% |bid., p. 247.

% Ibid., p. 287.



extranjero, no la expresion y el producto de un movimiento real, sino obras puramente tedricas que

han brotado enteramente del “pensamiento puro”, como ellos se imaginan que han surgido los

sistemas filos6ficos alemanes"®, e” vez de considerarla como “la expresion teérica de una antitesis
» 93

real” ™.

La critica comunista, asi entendida, no es, pues, un resultado alcanzado por la filosofia, salvo
en la historia personal de los comunistas alemanes que debieron partir de la critica de aquéllay de la
inexistencia de un movimiento obrero de cierta relevancia, sino la simple “expresion teérica” de un
movimiento practico con raices igualmente practicas, al cual debe ceder los instrumentos. “La fuerza
propulsora de la historia, incluso de la religion, la filosofia y toda otra teoria, no es la critica sino la

revolucion” %,

Mejor que en ninguna otra parte, esta relacion entre el comunismo como teoria y el
comunismo como movimiento real, entre la critica tedrica y el movimiento préctico, se encuentra
expresada en una obra posterior al periodo de transicion en el pensamiento marxiano que hemos
venido considerando hasta aqui. Nos referimos a la Miseria de la filosofia, dirigida contra las utopias
de Proudhon y, en particular, contra su Systéme des contradictions économiques ou Philosophie de
la misére. Se lee en ella:

“Asi como los economistas son los representantes cientificos de la clase obrera, los
socialistas y los comunistas son los tedricos de la clase proletaria. En tanto que el proletariado no se
ha desarrollado todavia suficientemente para constituirse como clase y, por consiguiente, la misma
lucha del proletariado con la burguesia carece todavia de caracter politico y las fuerzas productivas
no se han desarrollado bastante todavia en el seno de la sociedad burguesa misma para dejar entrever
las condiciones materiales necesarias para la liberacion del proletariado y la formacién de una
sociedad nueva, estos tedricos no son mas que utopistas que, para obviar las necesidades de las
clases oprimidas, improvisan sistemas y corren detras de una ciencia regeneradora. Pero, a medida
que la historia marcha y en ella se dibuja mas claramente la lucha del proletariado, no tienen ya
necesidad de buscar la ciencia en su espiritu, no necesitan mas que darse cuenta de lo que sucede
ante sus 0jos y hacerse portavoces de ello. En tanto que busquen la ciencia y no hagan mas que
sistemas, en tanto que estén al comienzo de la lucha, en la miseria no ven mas que la miseria, sin ver
el lado revolucionario, subversivo, que trastocaré la vieja sociedad. Desde este momento la ciencia
producida por el movimiento histérico, al asociarse a éste con pleno conocimiento de causa, ha
dejado de ser doctrinaria para hacerse revolucionaria” .

Hemos recorrido a través de los primeros escritos de Marx, a saltos unas veces y, quizas, con
demasiados detalles y reiteraciones otras, la evolucion del concepto de la critica, es decir, de la
funcion de la filosofia o de la teoria en Marx. No lo hemos hecho para recorrer “como un camino ya
trillado”, el modo de la autoconciencia hegeliana, el camino seguido por Marx porque consideremos
que tal es la unica forma de llegar a sus resultados, sino, sencillamente, porque solamente asi parecia

%2 |bid., p. 543.
% |bid., p. 550.
% Ibid., p. 40.

e Marx, Miseria de la filosofia, pp. 182-183; traduccién de Dalmacio Negro Pavén, Aguilar, Madrid, 1%
edicion, 22 reimpresion, 1973.



posible captar plenamente el significado de hablar de una critica de la educacion de Marx. Cuando
alguien se dirige a nosotros diciéndonos que ha saciado su hambre, compartimos con él los signos
con que nos interpela pero dificilmente lo significado, a no ser que hayamos compartido también el
hambre, pues, de lo contrario, malamente podremos saber cuanto o, mejor, qué clase de hambre es la
que ha saciado. Analogamente, el significado de la expresion “critica” en la pluma de Marx es algo
que sélo puede captarse siguiendo su evolucién, particularmente en los afios de juventud, condicién
que puede hacerse extensiva a toda su concepcion del mundo. Buena parte del caracter limitado y
estrecho que ha adquirido el marxismo en muchos de los epigonos de Marx se debe precisamente a
la ignorancia de sus obras de juventud o al desprecio olimpico con que pasan por encima de ellas
considerandolas como obras anteriores a la “madurez”, como obras de un Marx “todavia no
marxista”. Sin embargo, la gran dificultad y, a la vez, la gran suerte de Marx estriba en haber
construido su pensamiento partiendo de, y en oposicion a, la filosofia idealista mas desarrollada. De
modo que cuando, posteriormente, se toman los escritos del Marx “marxista” en su forma de
resultado, ignorando el proceso que condujo hasta ellos, se pierde en su mayor parte el rico complejo
de determinaciones que confluyeron en la formacion del pensamiento marxiano y, lo que es méas
grave, se corre el peligro —que las mas de las veces llaga a ser batacazo real- de perder también
buena parte del marxismo propiamente dicho.

Hasta el momento hemos entrado poco y sélo tangencialmente en cuestiones —por llamarlas
de algin modo- sustantivas. Pero sin duda nos hallamos ya en condiciones de hacernos varias
preguntas, en realidad una misma. ¢Qué es, pues para Marx, una critica de la educacion? ¢En qué
sentido podemos hablar de una critica marxiana de la educacion? ;Qué caracteristicas tendré esta
critica? ¢Qué significa hablar de critica en vez de hacerlo de una teoria de la educacion o una
pedagogia marxianas? El contenido de esta critica es algo que veremos sélo posteriormente, pero sus
caracteristicas, sin pretension alguna de elaborar un catalogo de las “ene leyes de la critica” sino con
el simple proposito de delimitar por qué una critica y no una teoria de la educacion, son algo que
puede ser resumido de la manera siguiente.

En primer lugar, se trata de eso: una critica. En ningiin momento puede encontrarse en Marx
el intento de disefiar un modelo de educacion con arreglo al cual habria que medir la educacion
existente 0 preparar la educacion del futuro. Si existe una “componente pedagdgica del marxismo”,,
como gusta decir a Snyders, tiene que ser algo construido a la contra, no el resultado de un plan
alternativo de educacion ni tampoco la parte dedicada a la educacion de un plan alternativo de
sociedad, igualmente inexistente. Los pocos textos en que Marx postula la trinidad formada por la
produccion material, la instruccion politécnica y la educacion fisica—con estos o con otros términos-
, aparte de que dificilmente pueden ser tomados como un dogma educativo, no contradicen lo dicho;
no son el resultado de una deduccion a partir de un supuesto modelo de sociedad, sino, como ya
tendremos ocasion de ver, un ejemplo més de “expresion general del movimiento real”.

En segundo lugar, ha de ser una critica materialista. No tendria sentido en Marx la critica a
partir de unos posibles ideales educativos o, eventualmente, de una idea determinada del hombre
como tal y de sus necesidades. Por el contrario: la criticas ha de construirse sobre la base de que no
existen ni el hombre abstracto ni el hombre en general, sino el hombre que vive dentro de una
sociedad dada y en un momento histérico dado, que esta determinado por la configuracion social y el
desarrollo historico concretos, con independencia de que, a su vez, puede y deba actuar sobre ellos.
No hay necesidades tout court del hombre, sino necesidades historicas y sociales, necesidades del
hombre situado en unas coordenadas determinadas de la sociedad y de la historia, del hombre



historico y social, del hombre concreto, y esto vale, entre otras, para sus necesidades en el aspecto
educativo.

En tercer lugar, esta critica no debe perder en ningin momento de vista la totalidad —
totalidad histérica y social-. Si uno de los objetos confesos de toda educacion es formar la
conciencia del hombre, la critica de la educacion debe abarcar todas las vias por las que se produce y
reproduce la conciencia social e individual, y la importancia de la educacién misma —sobre todo de
su version restringida: la ensefianza- debe ser reubicada en relacion con los demas mecanismos de
produccidn de la conciencia. Por otra parte, las instituciones educativas, en su existencia separaday
auténoma, no seran tomadas como instituciones naturales sino, a su vez, como un producto histérico
y social que sélo puede ser comprendido dentro de la totalidad en devenir de la cual forma parte,
esto es, como producto de un estadio del desarrollo social.

En cuarto lugar, en cuanto que la educacion es contenido o, mejor dicho, inculcacion de una
serie de valores, ideas, actitudes, etc., predeterminados, el objetivo de la critica marxista no es el de
oponer a estos valores otros distintos y alternativos, sino el de mostrar la relacion entre los valores
educativos y las condiciones materiales que les subyaceny contribuir a la destruccion de tales bases
materiales en tanto que formen parte de un estadio historico agotado. Por ende, la critica de tal
contenido es a la vez critica de todo reformismo pedagogico consistente en el intento de cambiar las
conciencias a través de la accion educativa, pues tal reformismo parte del supuesto, Gnico o basico,
de que actla sobre el educando como sobre una tabula rasa o de que su tarea consiste en limpiar su
cerebro de prejuicios por el mismo procedimiento por que los ha adquirido: por lainculcacion, por la
accion pedagogica.

En quinto lugar, si la ideologiay las superestructuras sociales en general, una de las cuales es
el aparato educativo, encuentran su explicacion en la sociedad civil y, mas concretamente, en la
critica de la economia politica; si es asi, -y, efectivamente, asi es-, el propio analisis econémico
tendra mucho que decir a la hora de situar la educacion dentro del proceso de produccion y
reproduccion del capital y del valor, sobre el papel de la educacion el en proceso general de la
produccidn social, sobre su mismo surgimiento como necesidad social -no meramente individual- y
sobre las potencialidades de la antitesis entre las necesidades creadas y las realmente satisfechas en
el terreno de la educacion.

En sexto lugar, ha de comprender la valoracion critica de la educacion realmente existente,
de las ideas dominantes sobre la educacion e, igualmente, de otros aspectos de la vida social que
confluyen con la empresa educativa en sus logros o en sus fracasos. Y esta valoracion critica no se
detendra simplemente y satisfecha en la enumeracion de los obstaculos que la organizaciéon de la
sociedad pone a la realizacion de cualquier ideal educativo que pretenda trascenderla, sino que
debera sobre todo, tratar de localizar las tendencias ya existentes dentro de la propia sociedad actual
que permitan prever y delimitar lo que seran, una vez libres de trabas, las tendencias de la educacion
del futuro. Es decir, la critica, una vez mas, debera buscar la solucion a las antitesis reales en las
tendencias reales en presencia.

Este es, por asi decirlo, el hexagrama en que debe estar escrita cualquier critica de la
educacion que pueda encontrarse en la obra de Marx. En qué medida se encuentra realmente ahi, es
decir, en qué medida existe una critica marxiana de la educacién y qué es lo que nos dice esta critica



es lo que trataremos de ver a continuacion.



CAPITULO 111

EL HOMBRE HACE AL HOMBRE:
HOMBRE, AMBIENTE Y PRAXIS

Con demasiada ligereza se ha inferido a veces que Marx, encerrado en las consecuencias
de una concepcion del mundo que otorga la primacia a los factores econémicos, tendria poco que
decir sobre el tema de la educacién fuera de unas cuantas afirmaciones generales o de la
reduccion del fendbmeno educativo a sus raices de clase, bien por imposibilidad de desarrollar
desde una base materialista historica un andlisis adecuado de algo tan claramente ubicado en el
ambito de las superestructuras como es la educacion, bien por falta de interés hacia algo que
seria visto como un simple epifendmeno de fuerzas mas profundas. Este error se ve alentado por
la casi exclusiva concentracién del trabajo cientifico de Marx en el terreno de la critica de la
economia politica y no atafie s6lo al tema de la educacion, sino que suele ser extensivo a otros
temas aparentemente ajenos a la economiay, en todo caso, con una indudable autonomia propia,
como pueden ser el analisis de las formas politicas, juridicas e ideologicas, la antropologia, etc.
El redescubrimiento de algunos escritos marxianos de juventud, particularmente la Critica de la
filosofia del Estado de Hegel y los Manuscritos econdmico filoséficos y, posteriormente, de los
Fundamentos de la critica de la economia politica (Borrador) (los Grundrisse...), que
constituyen un puente manifiesto entre las obras de juventud y de madurez, ha generado la
posibilidad de una apreciacion mas certera de la obra marxiana como un todo que se sitia muy
lejos de la simple reduccidn de los niveles politico e ideoldgico al nivel econémico y que incluye
un desarrollo meditado y coherente de temas como el Estado, la alienacion, la falsa conciencia,
etc. No ha habido ni habra, sin lugar a dudas, "redescubrimiento” nuevo alguno que permita
extraer una teoria coherente y explicita de la educacidon de Marx, porque nunca se ocupd sino
ocasionalmente del tema. Pero si huimos de la identificacion estrecha de la educacion con la
escolarizacién y tratamos de comprender aquélla como el proceso general y mas amplio de la
formacion del hombre -y, con o sin Marx, existen razones suficientes para hacerlo-, no cabe duda
entonces de que la obra de Marx, una vez restaurada en toda su complejidad y libre de
simplificaciones, tiene mucho que decir al respecto.

En La ideologia alemana, primera obra en la que Marx y Engels intentaron exponer de
manera sistematica su nueva concepcion, se expresaban en estos términos: "Esta concepcion de
la historia consiste, pues, en exponer el proceso real de produccion, partiendo para ello de la
produccion material de la vida inmediata, y en concebir la forma de intercambio correspondiente
a este modo de produccion y engendrada por €l, es decir, la sociedad civil en sus diferentes fases,
como el fundamento de toda la historia, presentdndola en su accién en cuanto Estado y
explicando en base a ella todos los diversos productos tedricos y formas de la conciencia, la
religion, la filosofia, la moral, etc., asi como estudiando a partir de esas premisas su proceso de
nacimiento, lo que, naturalmente, permitira exponer las cosas en su totalidad (y también, por ello

mismo, la accion reciproca entre estos diversos aspectos)™.

La Miseria de la filosofia, obra escrita dos afios mas tarde que la anterior, en 1847, ofrece
otra breve exposicion de la concepcidon marxiana: "Las relaciones sociales se hallan intimamente
unidas a las fuerzas productivas. Al adquirir nuevas fuerzas productivas los hombres cambian su

1 K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, p. 40; traduccion de Wenceslao Roces, Pueblos Unidos-
Grijalbo, Barcelona, 1972.



modo de produccion, y al cambiar el modo el produccion, la manera de ganar su vida, cambian
todas sus relaciones sociales. EI molino a brazo os dara la sociedad con el sefior feudal; el molino
a vapor, la sociedad con el capitalismo industrial”.

""Los mismos hombres que establecen las relaciones sociales conforme a su productividad
material producen también los principios, las ideas, las categorias, conforme a sus relaciones
sociales".

"Asi, estas ideas, estas categorias resultan tan poco eternas con las relaciones que

expresan. Son productos histéricos y transitorios"?.

La exposicion mas sistematica, en fin, es la que se nos ofrece en el prefacio a la
Contribucién a la critica de la economia politica (prefacio también conocido como Introduccion
de 1859). Dice asi: "En la produccion social de su existencia, los hombres entran en relaciones
determinadas, necesarias, independientes de su voluntad; estas relaciones de produccion
responden a un grado determinado de desarrollo de sus fuerzas productivas materiales. El
conjunto de estas relaciones de produccion constituye la estructura econdémica de la sociedad, la
base real, sobre la cual se eleva una superestructura juridica y politica y a la que corresponden
formas sociales determinadas de conciencia. EI modo de produccion de la vida material
condiciona el proceso de vida social, politica e intelectual en general. No es la conciencia de los
hombres lo que determina la realidad; por el contrario, la realidad social es la que determina su
conciencia. Durante el curso de su desarrollo, las fuerzas productoras de la sociedad entran en
contradiccion con las relaciones de produccién existentes (...). Entonces se abre una era de
revolucion social. EI cambio que se ha producido en la base econdmica trastorna mas o menos
lenta o rapidamente toda la colosal superestructura”, etc.’

Empezando por lo mas facil, no parece que haya que entrar en demasiadas disquisiciones para
comprender que, cuando Marx plantea que las superestructuras ideoldgicas y las formas de la
conciencia social deben ser entendidas y solamente pueden serlo como expresion consciente de
la realidad econdmica subyacente, no esta en absoluto formulando -como muy acertadamente lo
ha sefialado Jakubowsky- * una teorfa de la motivacion de las acciones humanas, incluidas las
ideas. Ni el marxismo intenta buscar una explicacién psicologista de la conducta individual ni
pretende en modo alguno reducir las motivaciones de la conducta humana a los maviles
econdmicos. No trata de explicar las motivaciones subjetivas de las acciones de los hombres,
sino las condiciones objetivas en las cuales y a partir de las cuales éstas se desarrollan.

Como bien claramente indica el texto citado de La ideologia alemana, como puede
desprenderse de la metodologia general de la obra de Marx y como se manifiesta de manera
di&fana en los escritos que Marx dedicé al andlisis de numerosos fenémenos politicos de su
tiempo (La lucha de clases en Francia, El 18 Brumario de Luis Bonaparte, La guerra civil en
Francia, los escritos consagrados a las revoluciones alemana, norteamericana y espafiola, etc.),
su concepcion de la sociedad y de la historia estaba muy lejos de desconocer la importancia de
los factores juridicos, politicos, religiosos, etc., en suma, de los factores superestructurales. Si
bien Marx considera que la economia es la base de todas las demas esferas, nada permite decir
que pretenda borrar de un plumazo ni la autonomia ni la eficacia relativas de estas ultimas. Lo

2 K. Marx, Miseria de la filosofia, p. 161; traduccién de Dalmacio Negro Pavon, Aguilar, Madrid, 12
edicion, 22 reimpresion, 1973.

3K, Marx, Contribucion a la critica de la economia politica, p. 37; traduccion de J. Merino, Comunicacion,
Madrid, 22 edicion, 1976.

*Franz Jakubowsky, Les superestructures idéologiques dans la conception matérialiste de I'histoire, p. 113;
traduccion al francés de Jean-Marie Brohm, Etudes et Documentation Internationales, Paris, 1971.



que tampoco cabe en la concepcion marxiana es la idea de que la economia seria una especie de
primus inter pares frente a las demas esferas de la vida social. Todas las manifestaciones de la
vida social deben ser comprendidas en conjunto como una totalidad dentro de la cual las fuerzas
productivas y las relaciones econdmicas juegan el papel determinante. Las esferas juridica,
politica, ideoldgica, gozan de cierta autonomia que les permite, a su vez, influir sobre la base
econOmica; pero esta misma autonomia, su génesis, sus formas, su grado, debe ser explicada
también en funcion de las relaciones econémicas y, en todo caso, queda dentro de los limites por
éstas marcados.

La superestructura juridica es la que muestra mas al desnudo en qué medida es reflejo de
las relaciones econdmicas, sobre todo si pensamos en campos como el derecho civil, mercantil y
electoral. Pero esta transparencia se va perdiendo a medida que nos elevamos a otros niveles,
cada vez mas abstractos, de la vida social, como pueden ser la superestructura politica e
ideoldgica. Por otra parte, al paso que se consolidan y autonomizan, las superestructuras
presentan sus propias necesidades de coherencia interna, lo que se traduce en una mayor
exigenciay, sobre todo, en una mayor apariencia de autonomia. Asi, por ejemplo, mientras que
las primeras normas juridicas -histéricamente hablando- no son sino la expresion puray dura de
las relaciones econémicas en forma juridicay los llamados "principios generales del derecho™ no
son mas que una abstraccion posterior -cosa que vienen a admitir los juristas cuando sélo
reconocen como "fuente del derecho™ aquellos principios que se desprenden inequivocamente del
ordenamiento juridico positivo-, los sistemas juridicos desarrollados presentan sus propias
exigencias de sistematizaciény completud; pero la misma autonomia formal de lo juridico, es
decir, el caracter abstracto de la ley, y su autonomia real, vale decir la configuracion del derecho
como profesion y como una rama de la divisién del trabajo, encuentran su explicacion, su motor
y sus limites en la fase histdrica concreta de la produccién, el cambio y la division social del
trabajo (tema sobre el que, por desgracia, no podemos extendernos aqui).

De manera analoga, la autonomia de las esferas politica e ideoldgica se ve real y
aparentemente reforzada por la conversion de la politica, la religion, la ciencia, la literatura, la
filosofia, etc. en verdaderas profesiones, estos es, en ramas de la division del trabajo; o, dicho
mas sintéticamente, por la separacion general entre trabajo manual y trabajo intelectual que se
encuentra en la base de todas las variantes del idealismo. Pero, una vez mas, es la economia la
que explica el despegue de las otras esferas en relacion entre unas y otras.

Asi, la vida social no es reducida a una de sus partes, sino comprendida como totalidad
dialéctica que no es una simple suma de esferas o niveles diferentes entre los cuales se dé una
interaccion indiscriminada, sino una totalidad, por decirlo asi, jerarquizada, en la que la primacia
de lo econémico no niega el reconocimiento de la beligerancia de las demas esferas ni se pierde
como consecuencia del mismo.

La base sobre la cual descansa el conjunto social es ella misma social. La ubicacion de las
fuerzas productivas en el basamento del edificio social no significa que la historia humana sea
una prolongacion de la historia natural, o que las leyes de la sociedad humana no sean sino
epifendmenos de las leyes naturales. Cuando Marx o Engels hablan de "leyes naturales™ que se
imponen a los hombres no se adscriben por ello a ningun determinismo mecanicista o naturalista:
lo hacen, simplemente, para sefialar que las leyes sociales se imponen a los hombres al margen
de su conciencia y con o contra su voluntad, y sélo en este sentido son leyes "naturales™”.



La naturaleza es para Marx, fundamentalmente, naturaleza social o humana, la naturaleza
como objeto de la accion del hombre y de la sociedad®. Siempre quedara en pie la naturaleza en
si, exterior, que se situa en el origen de la especie humana y de la vida mismas. Criticando el
abstracto concepto feuerbachiano de naturaleza, escribe Marx: "Es cierto que queda en pie, en
ello, la prioridad de la naturaleza exterior y que todo esto no es aplicable al hombre originario,
creado por generatio aequivoca pero esta diferencia sélo tiene sentido siempre y cuando se
considere al hombre como algo distinto de la naturaleza. Por lo demas, esta naturaleza anterior a
la historia humana no es la naturaleza en que vive Feuerbach, sino una naturaleza que, fuera tal
vez de unas cuantas islas coraliferas australianas de reciente formacion, no existe ya hoy en parte
alguna, ni existe por tanto, tampoco, para Feuerbach"®. Lo que para Marx cuenta es la naturaleza
histdrica, er71 relacion con el hombre. Y la "unidad del hombre con la naturaleza” es precisamente
la industria’.

No hay lugar a interpretar la cadencia fuerzas productivas, modo de produccién,
relaciones sociales, superestructura juridica, etc., como una cadena causal funcionando al diktat
de unas fuerzas productivas identificadas con la naturaleza sin mas. La naturaleza solamente
deviene fuerza productiva en su utilizacién por el trabajo humano®. Las meras fuerzas, por otra
parte, no incluyen Unicamente a las fuerzas de la naturaleza exterior empleadas en el proceso de
produccion de los hombres, sino también a las fuerzas desarrolladas por el trabajo mismo:
cooperacion, ciencia y técnica, division del trabajo, etc.’

Hay que rechazar tanto el reproche de que la concepcién marxiana niega la realidad de la
conciencia como la errénea identificacion entre la "base™ econdémica en que se fundan las
superestructuras y el ser social en que se funda la conciencia. Tampoco es correcto recaer en la
oposicién prehegeliana entre conciencia y ser, como lo hiciera Lenin.*

La determinacion de las superestructuras sociales por la base econdémica es algo
netamente distinto de la determinacion de la conciencia por el ser social. Las relaciones sociales,
juridicas y politicas tienen una clara realidad material: encarnan en instituciones tan materiales
como la familia socialmente determinada, el Estado o la judicatura. El ser social es la vida del
hombre social en y a través de todos estos niveles: econdmico, social, juridico, politico,... Lo real
que determina la conciencia no es para Marx la naturaleza nuda, ni tan siquiera el modo de
produccién por si solo, sino el conjunto de las formas de la vida social o, dicho en términos
negativos, todo aquello que no tiene una existencia meramente pensada. El ser social no son s6lo
las relaciones econdmicas, sino la totalidad de las relaciones sociales, y la conciencia, en cuanto
es parte de la vida social, conciencia social, es también, a su vez, parte del ser real. "La
conciencia", escribe Marx en La ideologia alemana, "no puede ser nunca otra cosa que el ser
consciente, y el ser de los hombres es su proceso de vida real™'*. “Pensamiento y ser estan”, dice

° Cf., en este sentido, Alfred Schmidt, El concepto de naturaleza en Marx, p. 48 et passim; traduccion de
Julia M.T. Ferrari de Prieto y Eduardo Prieto, Siglo XXI, Madrid, 22 edicion, 1977.

®La ideologia alemana, cit., p.48.

k. Marx, Manuscritos: economia y filosofia, po. 146; traduccion de Francisco Rubio Llorente, Alianza
Editorial, Madrid, 62 edicion, 1977.

8cr. Jakubowsky, op. cit., p. 90.

°k. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, vol.l, p. 249; edicién de José
Arico, Miguel Murmis y Pedro Scaron, traduccién de Pedro Scaron, Siglo XXI, Madrid 52 edicién 1976.

0 ¢, Jakubowsky, op. cit., p. 66.
Y ideologia alemana, cit., p.26.



el Marx de los Manuscritos, "diferenciados y, al mismo tiempo, en unidad el uno con el otro"*?,

Esta unidad, como también distinguié Engels, es algo plenamente diferente de la identidad entre
pensamiento y ser, es una unidad en la que se conserva la diferencia de ambos. Lukacs lo expresa
bien, aun conservando injustificadamente el término "identidad", cuando escribe: "El
pensamiento y el ser no son "idénticos™ en el sentido de que se "correspondan”, y se "reflejen" o
"reproduzcan™ el uno al otro, de que discurran "paralelamente™ o "coincidan” (todas estas
expresiones no son mas que formas disimuladas de una dualidad cristalizada), sino que su
identidad consiste en ser momentos de un solo y mismo proceso dialéctico™*. EI monismo
marxiano no se basa en la identificacion entre pensamiento y ser, sino en la concepcion
globalizante que incluye a ambos en un todo Unico y articulado. El ser social de los hombres es el
proceso entero de su vida social; en tanto en cuanto que esta vida social es vivida también en la
conciencia, nos hallamos ante el ser consciente.

Las fuerzas productivas no son un demiurgo marxiano de la historia en sustitucion del
Espiritu o la Idea hegelianos. No existen unos "fines de la historia™ para los cuales los hombres
serfan meros instrumentos™. Ya en La Sagrada Familia escribe Marx: "jLa historia no hace
nada, "no posee una riqueza inmensa", no "libra combates"! Ante todo es el hombre, el hombre
real y vivo quien hace todo esos y libra combates; estemos seguros de que no es la historia la que
se sirve del hombre como de un medio para realizar -como si ella fuera un personaje particular-

sus propios fines; no es mas que la actividad del hombre que persigue sus objetivos™®.

La ideologia alemana: "La historia no es sino la sucesion de las diferentes generaciones,
cada una de las cuales explota los materiales, capitales y fuerzas productivas transmitidos por
cuantas la han precedido; es decir, que, por una parte, prosigue en condiciones completamente
distintas la actividad precedente, mientras que, por otra parte, modifica las circunstancias
anteriores mediante una actividad totalmente diversa, lo que podria tergiversarse
especulativamente, diciendo que la historia posterior es la finalidad de la que la precede, como si
dijésemos, por ejemplo, que el descubrimiento de Ameérica tuvo por finalidad ayudar a que se
expandiera la Revolucion Francesa, interpretacion mediante la cual la historia adquiere sus fines
propios e independientes y se convierte en "una persona junto a otras personas™", etc.®

Y en la Introduccion de 1857 a la Contribucidn a la critica de la economia politica,
inédita en sumomento e incluida posteriormente en los Grundrisse..., escribe Marx: "La llamada
evolucidn histérica descansa en general en el hecho de que la tltima forma (del desarrollo social,
de sociedad, MFE) considera a las formas pasadas como grados que conducen a ella, y dado que
rara vez y solamente en condiciones muy determinadas es capaz de criticarse a si misma -aqui no
se trata, como es natural, de esos periodos histdricos que se descubren a si mismos como tiempos
de decadencia- las concibe siempre unilateralmante’.

Una interpretacién mecanicista de la concepcion materialista de la historia se cuenta entre
los factores que méas han pesado para hacer arrraigar la idea de que, desde un punto de vista

12 Manuscritos: economia y filosofia, cit., p. 147

Ba. Lukécs, Historia y conciencia de clase, p. 262; traduccion de Manuel Sacristan, Grijalbo, Barcelona,
22 edicion, 1975.

1% ¢f. Alfred Schmidt, op. cit., p. 32.

15k Marx y F. Engels, La sagrada Familia, pp. 111-112; traduccion de Carlos Liacho, Claridad, Buenos
Aires, 2% edicion, 1971.

%) a ideologia alemana, cit., p.49.

17 Contribucién a la critica de la economia politica, cit., pp. 275-276.



marxista, la libertad apenas tendria otro espacio en la vida del hombre que el de la conformacion
a la necesidad; expresado al modo hegeliano y engelsiano: "la libertad es la necesidad hecha
conciencia". Pero en Marx no hay una historia que actua independientemente de los hombres, no
hay una "astucia de la razén", al modo de Hegel, ni una "naturaleza que sabe lo que quiere" al
modo de Kant, ni una "mano invisible" al modo de Smith que tengan sus propios fines y se
sirvan para ellos de los hombres como de titeres -titeres a los que cabria el consuelo de saberse
tales.

No hay unos fines de la historia que expliquen los estados anteriores, sino una realidad
actual que empuja en favor de unas soluciones en vez de otras. Se ha llegado a comparar la
secuencia historica de modos de produccién formulada por Marx con larga marcha del espiritu
hegeliano: el comunismo primitivo (el comunismo en si, subjetivo, inmediato, etc.) deberia
recorrer las etapas del esclavismo, el feudalismo y el capitalismo (el género fuera de si,
enajenado, como mediacion, etc.) hasta llegar al comunismo consciente (la humanidad
recuperada y reconciliada consigo misma, el comunismo en si y para si, en fin, el espiritu
absoluto o la historia realizada). Pero esta larga marcha no se explica para Marx en funcion de un
resultado final que estaria siempre presente como meta de la historia, sino que, al contrario, cada
fase historica se explica en virtud de la anterior o de las anteriores (explicacion que, por otra
parte, sigue siendo objeto de investigacion y polémica en sus términos concretos); el socialismo
o el comunismo no son el final inevitable y por fin alcanzado de la historia, sino la solucién hacia
la cual empuja una realidad tan concreta y tan poco mistica como el capitalismo.

Los hombres no son movidos por ningn demiurgo ni son inspirados por musa historica
alguna, sino que hacen ellos mismos su historia al perseguir sus fines individuales y colectivos,
con mayor o menor conciencia de la significacién histdrica de sus actos. Pero al hacer la historia
no la hacen arbitrariamente, como quien escribe o dibuja sobre un papel en blanco, sino
partiendo de las posibilidades y las necesidades de su sociedad, y de su tiempo, porque incluso
considerados en tanto que individuos producidos por la sociedad y por la historia, por la sociedad
histérica o por la historia social. "Los hombres hacen su propia historia, pero no la hacen
arbitrariamente, bajo circunstancias elegida por ellos mismos, sino bajo circunstancias
directamente dadas y heredadas del pasado. La tradicion de todas las generaciones muertas

oprime como una pesadilla el cerebro de los vivos™.

Dentro de la concepcion marxiana no hay espacio para la dicotomia tradicional hombre-
sociedad; el hombre es el hombre social, la sociedad, sociedad humana. Ya en la Critica de la
filosofia del Estado de Hegel afirmaba Marx que "la esencia de la "persona particular” no reside
en su carne y sangre ni en su physis abstracta, sino en su cualidad social"*®. En las Tesis sobre
Feuerbach, y contra la concepcion abstracta, ahistérica y asocial del hombre del citado fil6sofo,
Marx insiste en que "la esencia humana no es algo abstracto e inmanente a cada individuo. Es, en
su realidad el conjunto de las relaciones sociales™?°. "La "personalidad en general” , escribe en
La ideologia alemana," es, o bien el disparate "en general” o bien el concepto abstracto de la

personalidad"?*.

By Marx, El Dieciocho Brumario de Luis Bonaparte, p. 11; traduccion de O.P. Safont, Ariel, Barcelona,
2% edicidn, 1971.
¥k Marx, Critique of Hegel's doctrine of the State, en Early Writings, pp. 77-78; versién inglesa de
Rodney Livingstone y Gregory Benton, New Left Review-Pelican, Penguin, Harmondsworth, 1975.
La ideologia alemana, cit., p. 667.

2L |bid, p. 100.



El individualismo, la idea misma de la existencia de una naturaleza humana
independiente del estadio histdrico y la formacién social concretos, es un producto social, la
expresion ideologica del modo de existencia de los hombres en la sociedad moderna. De acuerdo
con la séptima tesis sobre Feuerbach, "el individuo abstracto (...) pertenece a una forma
determinada de sociedad"?. Es la época burguesa, con la escision de la sociedad en poseedores
de mercancias independientes cuyos trabajos son mediados sélo por el cambio, la que produce el
punto de vista del individuo aislado®. El mercado y la competencia aislan no solamente a los
burges grandes y pequefios, sino también a los proletarios, separandolos entre si y unos con
otros. Las relaciones monetarias, que se interponen entre los individuos y corren un tupido velo
sobre sus relaciones de produccién, hace que los individuos parezcan independientes en la
medida en que los abstraen de sus condiciones reales de existencia, de vida y trabajo. El
intercambio, que no es sino la superficie de la vida econdmica, oculta el caracter social de la
produccion tras la modalidad de la apropiacion privada.

Todos los mitos individualistas y robinsonianos de la economia politica burguesa, el
contractualismo social, el jusnaturalismo, se alimentan de esa apariencia de independencia de los
productores que generan la propiedad privada, el mercado y la competencia. EI "hombre que se
hace a si mismo", el self made man, es la figura metafdérica mas adecuada para la conciencia del
burgués que no puede confesar ni confesarse que €l no es la obra de su propio esfuerzo, sino del
esfuerzo de sus asalariados; la existencia de una amplia aparente tierra de nadie formada por
artesanos, pequefios campesinos, profesionales liberales, etc., refuerza esta impresion y permite
que, todavia hoy, la gran propiedad privada capitalista siga justificandose a si misma en términos
de la pequefia propiedad privada originaria, producto del trabajo individual, etc.

22
23

Ibid., p. 667.
Contribucion a la critica de la economia politica, cit., pp. 247-248.



"En su representacion abstracta y en su abstraccion inanimada, el individuo egoista de la
sociedad burguesa gusta hincharse y transformarse en atomo, es decir, en un ser sin relaciones,
bastandose a si mismo, sin necesidades, absolutamente perfecto y bienaventurado™®*. Pero esta
abstraccidn no es un mero producto de la imaginacion ni un mero intento de autojustificacion o
de embellecimiento de la realidad, aungque también lo sea; es, sobre todo, la forma en que se
traduce en la conciencia de los hombres el hecho de vivir dentro de unas relaciones sociales en
las que cada uno persigue sus propios fines, no en colaboracion con los demas, sino en oposicion
a ellos.

No es que se niegue la existencia del individuo; lo que se niega es su existencia abstracta,
fuera de las relaciones sociales. El individuo es lo que la sociedad hace de él, y lo que distingue a
un individuo de otro es, en gran parte -en lo fundamental- producto de la sociedad. "EIl supuesto
basico", escribe Marx en los Grundrisse..., "de que los sujetos de la circulaciéon han producido
valores de cambio, productos que estdn puestos de manera inmediata bajo el caracter
determinado social del valor de cambio, y por tanto que al producir estaban subsumidos bajo una
division del trabajo de determinada formacion historica, incluye una serie de supuestos que no
derivan de la voluntad del individuo ni de su inmediata condicion natural, sino de condiciones y
relaciones histéricas en virtud de las cuales el individuo ya se encuentra determinado
socialmente"®®. Analogamente, instituciones como la personalidad juridica generalizada, los
derechos civiles, el derecho de sufragio, etc., 0 concepciones como la "autonomia de juicio”, el
"autocontrol”, el "desarrollo de la personalidad” y otras que tanto eco han tenido en la educacion,
presuponen un determinado estadio del desarrollo social y, por tanto, de la evolucion econémica,
Y SONn su consecuencia y su expresion superestructural.

El individuo es el ser social , es la encarnacion humana de un conjunto de
determinaciones sociales; el individuo en general es el resultado en general de las relaciones
sociales, el individuo concreto es el resultado de su entrecruzamiento en un punto concreto; es la
"criatura” de las relaciones sociales, " por mas que subjetivamente pueda elevarse sobre las

mismas"2.

Al igual que Marx no aceptaba ninguna historia demidrgica sirviéndose de los hombres,
tampoco confunde la sociedad con ente alguno independiente de la actividad humanay conforme
a cualquier "naturaleza de las cosas". El materialismo marxiano concibe lo material no como lo
real inanimado, sino como actividad humana sensible, tal cual se formula en las Tesis sobre
Feuerbach. En este sentido, materialismo es igual a humanismo. Marx abandoné posteriormente
este término, pero sin duda fue por las mismas razones que le llevaron a bautizar de comunista,
en vez de socialista, el Manifiesto de 1848: porque el término estaba degradado por causa de su
uso por los feuerbachianos, "verdaderos socialistas", etc. Pero nada permite decir que abandonara
el punto de vista humanista aun cuando el término desapareciese de su obra?’.

Es en los Manuscritos de 1844 donde se utiliza y explica la expresion "humanismo™ con
mayor profusion y detalle. En La Sagrada Familia habia escrito Marx que la metafisica
sucumbiria "definitivamente delante del materialismo perfeccionado por el trabajo de la

24
25
26

La Sagrada Familia, cit., p. 141.
Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. llI, p. 167.

K. Marx, El Capital, libro I, vol. I, p. 8; edicién y traduccidon de Pedro Scaron, Siglo XXI, Madrid, 62
edicion, 1978.
2t Cf., en este sentido, Jakubowsky, op. cit., p. 72.



especulaciony coincidente con el humanismo. De igual modo que Feuerbach en el dominio de la
teoria, el socialismo y el comunismo de Francia e Inglaterra representan en el dominio de la
practica el materialismo coincidente con el humanismo"?. En los Manuscritos de Paris, en un
pasaje que ya hubimos de citar antes, describe asi su concepcion: "ElI comunismo como
superacion positiva de la propiedad privada en cuanto autoextrafiamiento del hombre, y por ello
como apropiacion real de la esencia humana por y para el hombre; por ello como retorno del
hombre para si en cuanto hombre social, es decir, humano; retorno pleno, consciente y efectuado
dentro de toda la riqueza de la evolucion humana hasta el presente. Este comunismo es, como
completo naturalismo = humanismo, como completo humanismo = naturalismo; es la verdadera
solucion del conflicto entre el hombre y la naturaleza, entre el hombre y el hombre, la solucion
definitiva del litigio entre existencia y esencia, entre objetivacion y autoafirmacion, entre libertad
y necesidad, entre individuo y género. Es el enigma resuelto de la historia y sabe lo que es"*°. Y,
en el mismo escrito: "Del mismo modo que el ateismo, en cuanto superacion de Dios, es el
devenir del humanismo tedrico, el comunismo, en cuanto superacion de la propiedad privada, es
la reivindicacion de la vida humana real como propiedad de si misma, es el devenir del
humanismo conciliado consigo mismo mediante la superacion de la religion; el comunismo es el
humanismo conciliado consigo mismo mediante la superacion de la propiedad privada. Sélo
mediante la superacion de esta mediacion (que es, sin embargo, un presupuesto necesario) se
llega al humanismo que comienza positivamente a partir de si mismo, al humanismo positivo"*°.
La ideologia alemana, en el capitulo dedicado al "verdadero socialismo”, nos da la clave del
abandono posterior por Marx del término "humanismo™: "Después de acabar asi con el
comunismo Y el socialismo nuestro autor (el autor de un articulo publicado en los Rheinische
Jahrbicher con el titulo Kommunismus, Sozialismus, Humanismus, MFE) nos presenta la unidad
superior de uno y otro, el humanismo. A partir de este momento, pisamos la tierra "del hombre™,
desde ahora en adelante toda la verdadera historia de nuestro verdadero socialista acontece
solamente en Alemania. "En el humanismo, se borran todas las disputas en torno a los nombres:
(para qué comunistas, para que socialistas? Todos somos hombres” -tous freres, tous amis

"No nademos contra la corriente,

"No violemos la ley,

"Subamos a la colina de Templow

"Y gritemos: jViva el rey!*!

El humanismo tedrico, feuerbachiano, al comprender que la religién no era sino la
esencia humana proyectada fuera de si, convertia la religion en un producto humano y planteaba
al hombre el problema de reconciliarse con su esencia. EI comunismo francés llevaba a cabo un
proceso similar con los productos del trabajo humano: la riqueza, el capital, independizados de
éste y convertidos en instrumento de su explotacion. En ambos casos se trata de restituir al
hombre lo que no es sin su obra enajenada. Ateismo y comunismo superan, respectivamente, a
Dios y a la propiedad privada en cuanto que ya no los tratan como entes autdbnomaos sino como
productos del hombre; en este sentido ambos conducen al humanismo. Y en este sentido,
precisamente, el humanismo es una constante en la obra de Marx con independencia del
abandono posterior del término.

Lo que diferencia a Marx tanto de Feuerbach como de los comunistas franceses es que,

B la Sagrada Familia, cit., p.147
2 la Sagrada Familia, cit., p. 147
%0 Ibid., p. 201
%L 1bid., p 561.



frente al primero, no considera al hombre abstracto, sino al hombre histérico; frente a los
segundos, no trata las relaciones econémicas y las categorias correspondientes como eternas sino
igualmente como historicas y transitorias. Por eso, a diferencia de Feuerbach, no se limita a
deducir el fendmeno religioso de la miseria humana, factor secular, sino que la deduce de la
sociedad burguesa. Y, a diferencia de los comunistas franceses (particularmente Proudhon), no
ve la explotacién econémica y las diferencias sociales como el lado malo de una propiedad
privada que debe ser conservaday restituida en su pureza, sino como la consecuencia necesaria e
inevitable de un régimen de propiedad que debe ser abolido.

Pero, en todo caso, no aniquila teéricamente al hombre en aras de la sociedad o de la
historia, sino que lo conserva en su centro; la sociedad son los hombres mismos que se
relacionan entre si, la historia es la evolucion de este relacionarse. Desaparece el individuo
abstracto; queda en su lugar el hombre social e histérico. En Marx, como en Feuerbach, el
hombre ocupa el lugar central, pero no se trata mas del hombre natural, sino del hombre como
producto del trabajo social humano. Las leyes a las que el hombre esta sometido no son las leyes
naturales, sin leyes sociales, vale decir humanas, con lo que el humanismo marxiano se presenta
como sintesis superadora del idealismo (que todo lo concebia desde el punto de vista del sujeto)
y del materialismo metafisico (que s6lo concebia lo real como objeto). Como afirmaba la
Introduccidn a la critica de la filosofia del derecho de Hegel: "La raiz, para el hombre, es el

hombre mismo"2.

El pensamiento unilateral, que separa sujeto y objeto, hombre y circunstancias, individuo
y sociedad, etc., se ve siempre encerrado en una dicotomia de la que solo pueden surgir
soluciones igualmente unilaterales. Sin concebir lo sensible como praxis humana, al individuo
como ser social, al hombre como producto y artifice, a la vez, de las circunstancias, no es posible
salir de este circulo vicioso.

La opcion por cambiar primero las circunstancias para después cambiar al hombre
conduce a elevar a una minoria por encima del conjunto de la sociedad, considerada como
compuesta mayoritariamente por individuos pasivos. Es la opcién del jacobinismo, a lo
Robespierre 0 a lo Babeuf, para el que una minoria selecta, activa y conspirativa debe traer los
cambios sociales necesarios, tras los cuales podra pensarse en una mutacion de las personas. Es
la base de la mitologia burguesa del "salvador", que no es otra cosa sino la expresion ultima, en
este terreno, del jacobinismo. Es el fundamento sobre el cual, en lugar de confiar el cambio de
las circunstancias a los hombres mismos, se escriben obras y se dedican discursos a convencer al
"legislador" o a los "poderosos™ de que deben cambiar las "instituciones" en tal o cual sentido.

La opcion por cambiar primeramente al hombre conduce al socialismo utépico vy al
utopismo en general, que aspira a convencer lenta y progresivamente al conjunto de la sociedad
de las medidas necesarias a tomar. Conduce a las teorias de la "revolucion cultural™ previa, de la
necesidad de "cambiar al hombre", antes de intentar cambiar la sociedad y como requisito para
ello. Esta, en fin, y esto es lo mas importante para nosotros, en la base de todas las versiones del
reformismo pedagdgico, cuyo objetivo no es otro que el de cambiar las conciencias. Desde
Platén hasta nuestros dias no hay pedagogo profesional u ocasional apenas que no haya
presentado la reforma de la educacion como la via por excelencia para la reforma de la sociedad.
Platon afirmaba que, si la educacion fallaba, mas valia no detenerse a pensar en la suerte de la
Republica; todavia en 1970, la exposicion de motivos de la Ley General de Educacion, con
independencia de que su sinceridad merezca poco crédito, proclamaba la reforma educativa

2k Marx, A. Ruge, etc., Los anales franco-alemanes, p. 109; traduccion de J.M.Bravo, Martinez Roca,
Barcelona, 1970.



como "una revolucion pacifica y silenciosa, pero la mas eficaz para conseguir una sociedad mas
justa y una vida cada vez mas humana".

La falsa dicotomia entre cambiar las conciencias o cambiar la realidad ha tenido y tiene
también su manifestacion, e intensa, dentro del marxismo después de Marx y del movimiento
obrero que en él se inspira ideoldégicamente. La opcién a favor del cambio primero de las
circunstancias se traduce en la tesis de que la ideologia, las formas de vida, etc., solamente
pueden ser alteradas después, incluso mucho después de haber cambiado la estructura de la
sociedad, lo que lleva al abandono de este frente y, en particular, al abandono de la educacion en
todo el periodo previo a la conquista del poder por el proletariado.

La opcidn por el cambio primero de las conciencias tiene multiples variantes, entre las
que las mas comunes son el reformismo parlamentario, o la idea de que es preciso ganar a una
amplia mayoria de la poblacion, a priori, para las transformaciones sociales que s6lo se iniciaran
después, y, su version reforzada, la conviccion de gque, antes de poder modificar las estructuras
por via politica, es necesario transformar profundamente "la sociedad civil" o "el tejido social”,
lo que se convierte en una nueva denominacion para el cambio de las conciencias.

En el terreno de la educacion, esta dicotomia se traduce también en una doble alternativa.
Por un lado, todas las ilusiones que el reformismo pedagogico deposita en las potencialidades de
una educacion distinta, capaz de formar hombres distintos y, por consiguiente, una sociedad
distinta. Por otro, la posicién segun la cual no es posible cambiar la educacién sin antes cambiar
la sociedad, que se materializa en el abandonismo en torno a la educacion y la pedagogia.

En este mismo terreno, pero a nivel micropedagdgico, o propiamente pedagdgico, la
alternativa se plantearia entre cambiar el contenido de la inculcacion que la educacion es, en lo
que el papel activo corresponde al educador y el educando sigue siendo considerado como el
elemento pasivo (cambiar a los hombres), es decir, la manipulacion de las conciencias; o cambiar
las condiciones en las que se ejerce la accion educativa para influir no directa, sino
indirectamente, en la formacion del educando, al que corresponderia una posicién activa, es
decir, la manipulacion del ambiente (cambiar las circunstancias).

3 Ley General de Educacion y disposiciones complementarias, edicién del Ministerio de Educacion y
Ciencia, p. 54, Madrid, 1976.



Para Marx, la dialéctica hombre-circunstancias sélo puede ser entendida como proceso,
como modificacion e interaccion de ambos polos, que aparecen a la vez como punto de partiday
como resultado. En los Manuscritos de Paris puede leerse: "tanto el material de trabajo como el
hombre en cuanto sujeto son, al mismo tiempo, resultado y punto de partida del movimiento (en
el hecho de que han de ser este punto de partida reside justamente la necesidad histdrica de la
propiedad privada). El caracter social es, pues, el caracter general de todo el movimiento; asi
como es la sociedad misma la que produce al hombre en cuanto hombre, asi también es

producida por é1"**.

La tercera tesis sobre Feuerbach aborda directa y explicitamente el problema en los
siguientes términos:

"La teoria materialista del cambio de las circunstancias y la educacion olvida que las
circunstancias las hacen cambiar los hombre y que el educador necesita, a su vez, ser educado.
Tiene, pues que distinguir en la sociedad dos partes, una de las cuales se halla colocada por
encima de ella”. (En la version de las Tesis sobre Feuerbach del 1.M.E.L., basada en el
manuscrito de Marx, se afiade al final de este parrafo: "(por ejemplo, Robert Owen)"®).

"La coincidencia del cambio de las circunstancias con el de la actividad humana o cambio
de los hombres mismos, s6lo puede concebirse y entenderse como practica (Praxis)

revolucionaria"®.

La "teoria materialista del cambio de las circunstancias y la educacion™ tiene su
personificacion Helvetius y Owen, respectivamente. En realidad, si las circunstancias son las que
educan al hombre, ambas teorias pueden fundirse y son fundidas por Marx en una sola.

"Si es cierto que los talentos y las virtudes de un pueblo aseguran tanto su poder como su
felicidad, no hay cuestién mas importante que ésta: saber si, en cada individuo, los talentos y las
virtudes son el efecto de su organizacién o de la instruccién que se le da™*’. Esta es la pregunta
que se plantea Helvetius al comienzo de su obra postuma Sobre el hombre (De I'hnomme, ses
facultés intellectuelles et de son éducation). Para él, el espiritu (esprit) o entendimiento, como
para Locke, no es la coordinacién, el ensamblaje de nuestras ideas, las cuales provienen, a su
vez, de los sentidos que juegan asi un papel secundario. "Considerarlo (al espiritu, al esprit,
MFE) como un simple don de la naturaleza, como el efecto de una organizacion singular (i.e., de
caracteristicas innatas, MFE), sin poder indicar el érgano que lo produce, es recurrir en filosofia

a las cualidades ocultas, creer sin pruebas, un juicio aventurado'®.

De aqui deduce Helvetius la omnipotencia de la educacion: ella es quien nos hacer ser lo
que somos. "La instruccion, siempre Gtil, nos hace aquello que somos (...). Todo en nosotros es
adquisicion y educacion"®. Las causas generales de las desigualdades del espiritu entre los
hombres se reducen a dos: "Una es el encadenamiento diferente de los acontecimientos, de las
circunstancias y las posiciones en las que se encuentran los distintos hombres (encadenamiento
al que yo llamo azar). La otra es el deseo mas 0 menos vivo que tienen de instruirse™*. ", Qué es
lo que haria falta para que dos individuos recibiesen precisamente la misma instruccion?: que se

3 Manuscritos: economia y filosofia, cit., p. 145

% Marx-Engels Werke, vol. 111, p. 534, Dietz Verlag, Berlin, 1978.

%®a ideologia alemana, cit., p. 666.

8 Helvetius, De I'homme, ses facultés intellectuelles et son éducation, en Oeuvres complétes, vol. VII, p. 5;
Imprimerie de P. Didot L'Ainé, Paris, 1795.

% Ibid., vol. XII, p. 147,

%9 Ibid, vol. 1X, p.235; en el mismo sentido, vol XIlI, pp. 75,148 et passim.

%0 1bid., vol. VI11,p.187.



encontrasen precisamente en la misma posicion, en las mismas circunstancias. Semejante

hipétesis es imposible™*,

No puede hablarse, en este sentido, de que el hombre sea bueno o malo por naturaleza: es
lo que la educacion hace de él. Helvetius se opone explicitamente, en este punto, a Rousseau: "'Si
el vicio es extrafo a la naturaleza del hombre, asimismo debe serle extrafia la virtud. Uno y otra

no pueden ser sino adquisiciones"*2.

Aunque Helvetius utilice con frecuencia el término "instruccion" como sinénimo de
educacién, lo que podria dar la idea de una acepcion restrictiva de ésta, nada se encuentra mas
lejos de su voluntad. Esto se desprende ya del papel otorgado a la "posicion™ y las
"circunstancias™ en los pasajes que hemos citado. En consonancia, el fendmeno educativo no se
limita a los primeros afos de la vida, ni siquiera a la juventud: "El curso de mi vida no es, en
propiedad, otra cosa que una educacion prolongada™**.

El mayor obstaculo para el perfeccionamiento de la educacion, considera el materialista
francés, es la creencia en que el talento o la virtud son un producto natural. S6lo partiendo de la
conviccion contraria es posible perfeccionar la educacion, conseguir los efectos con ella
buscados: "El espiritu y el talento no son nunca en los hombre otra cosa que el producto de su
voluntad (desirs -de instruirse-, MFE) y su posicién particular. Tal vez la ciencia de la educacién
se reduzca a colocar a los hombres en una situacion (position) que les refuerce a la adquisicion

del talento y las virtudes que se desean de ellos"**.

Sobre Helvetius y otros materialistas escribe Marx en La Sagrada Familia: "Cuando se
estudia las teorias de los materialistas sobre la bondad natural y la igual inteligencia de los
hombres, sobra la omnipotencia de la educacion, de la experiencia, de la costumbre, sobre la
influencia de las circunstancias exteriores en los hombres, sobre la alta importancia de la
industria, sobre la justicia del placer, etc., no hace falta una sagacidad extraordinaria para
descubrir lo que les une necesariamente al comunismo y al socialismo. Si el hombre obtiene del
mundo sensible y de la experiencia sobre el mundo sensible todo conocimiento, sensacion, etc.,
conviene entonces organizar el mundo empirico de tal manera que el hombre se asimile cuanto
encuentre en él de verdaderamente humano, que él mismo se conozca como hombre. Si el interés
bien entendido es el principio de toda moral, conviene que el interés particular del hombre se
confunda con el interés humano. Si el hombre no es libre en el sentido materialista de la palabra,
esto es, si es libre no por la fuerza negativa de evitar esto o aquello, sin por la fuerza positiva de
hacer valer su verdadera individualidad, no conviene castigar los crimenes en el individuo, sino
destruir los focos antisociales donde nacen los crimenes y dar a cada cual el espacio social
necesario para el desenvolvimiento esencial de su vida. Si el hombre es formado por las
circunstancias, se deben formar humanamente las circunstancias"®. En Helvetius el factor
decisivo es la educacion, pero "Helvetius entiende por tal no sélo la educacion en el sentido

ordinario de la palabra, sino como conjunto de las condiciones de existencia de un individuo™*®.

* Ibid, vol. VII, p.24.

*2 1bid, vol. IX, p. 125.

3 Ibid. vol. V11, p. 23.

* 1bid, vol. XI1,pp. 76-78.

®La Sagrada Familia, cit., p. 153.
% 1bid., p. 155.



En el caso de Owen es similar. En el tercer ensayo de Una nueva vision de la sociedad (A
New View on Society), 1814, Owen explica lo fundamental de su concepcién educativa, que
habia intentado, con mayor o menor éxito, poner en practica en la factoria de New Lanark. El
motivo permanente del pensamiento de Owen es que las circunstancias son las que educan al
hombre. "Asi", dice al comienzo del tercer ensayo, "lo que se ha hecho hasta aqui por la
comunidad de New Lanark, tal como se describe en el segundo ensayo, ha consistido
principalmente en eliminar algunas de las circunstancias que tendian a generar, conservar o
aumentar los malos habitos tempranos; es decir, en deshacer lo que la sociedad por ignorancia,
habia permitido que se hiciese™*’. Owen se aproxima un tanto a la idea de educacién negativa de
Rousseau cuando, como en el parrafo anterior, atribuye a la sociedad todos los malos habitos
(ergo: la buena educacion deberia darse al margen de la sociedad) o cuando atribuye como
finalidad a la educacién temprana, justamente, la de impedir esa formacion de costumbres
perniciosas. "Fue para prevenir o, en la medida de lo posible, para contrarrestar estos primeros
males, a los que estan expuestos en su nifiez los pobres y las clases trabajadoras, que el area (de

la educacién, MFE) se convirti6 en parte de la Nueva Institucion™*.

El filantropo ingles critica insistentemente la idea de que cada hombre se forma por si
mismo su caracter, idea a la que considera como un error de principio que se encuentra en la base
de la perjudicial préctica educativa seguida hasta entonces. "Este error no puede continuar
existiendo por mucho tiempo; porque cada dia se hara mas y mas evidente que el caracter del
hombre, sin una sola excepcion, es siempre modelado; que puede ser y es, principalmente,
creado por sus predecesores; que éstos le dan, o le pueden dar, sus ideas y sus habitos, que son
las potencias que gobiernan y dirigen su conducta. EI hombre, por consiguiente, no ha sido
capaz nunca, ni es posible que lo sea jamas, de formar sus propio caracter"*. *(...) La voluntad
del hombre no tiene poder alguno sobre sus opiniones; debe creer, creyd y creera siempre lo que
haya sido, sea 0 pueda ser impreso en su mente por sus predecesores y por las circunstancias

que le rodean™°.

47 Recogido en Brian Simon, editor, The Radical Tradition in Education in Britain, p. 65; Lawrence and
Wishart, Londres, 1972.

*8 |bid.,p.66.

* Ibid., p. 71.

% 1bid, p.80.



Puesto que las circunstancias son quienes determinan lo que el hombre es o haya de ser,
la labor del reformador consiste en modificar las circunstancias de acuerdo con los fines
elegidos. "El control de las circunstancias exteriores puede llevar a los hombres a producir
facilmente en el mundo un bien o un mal universales">*. De ahi, escribe en 1840, “la imperiosa
necesidad en que nos hallamos de cambiar todas las circunstancias exteriores para (fundar) otras

instituciones basadas sobre hechos conocidos y en armonfa con nuestra naturaleza".

Tanto Helvetius como Owen ejercieron una influencia importante en Marx. El pasaje
citado de La Sagrada Familia muestra como Marx veia al comunismo cientifico como
continuador del materialismo francés, y ésta es una deuda que jamas dejé de reconocer. En
cuanto a Owen, es bien sabido que no solamente forma filas, junto con Saint Simon y Fourier, en
una de las "tres fuentes y tres partes integrantes del marxismo" -por parafrasear a Lenin-, sino
que, en especial, ejerci6 un notable efecto sobre las opiniones en materia de educacion de Marx,
que cita su experimento de New Lanark, repetidamente, como ejemplo de la posibilidad y
conveniencia de combinar en la educacion de los nifios la instruccion y la produccion material.

Pero lo mismo Owen que Helvetius consideran la relacion entre el hombre y el ambiente
de un modo unilateral: el primero, puray simplemente, sufre la accion del segundo. Si ambos se
plantean la posibilidad o la necesidad de modificar el ambiente con fines educativos, ambos
también asignan esta tarea no a los hombres en general, sino a una minoria ya ilustrada en
particular.

En Marx, en cambio, la relacion hombre-ambiente es bidireccional, reciproca. Tal como
explica en La ideologia alemana, "las circunstancias hacen al hombre en la misma medida en
que éste hace a las circunstancias™?. Al igual que el hombre es hombre social, las circunstancias
son creadas por los hombres mismos, la sociedad, sociedad humana.

No se trata aqui de un do ut des entre "el hombre" y "su circunstancia”. Lo que Marx
tiene en mente no es el individuo aislado, sino el hombre asociado. El individuo aislado nada
puede por si mismo; el hombre asociado lo puede todo. "(...) Los individuos se hacen los unos a

los otros, tanto fisica como espiritualmente, pero no se hacen a si mismo">*.

En todo este planteamiento marxiano estéa presente un concepto de educacion mas amplio
que el habitual. Por sus objetivos, en los que todavia no hemos entrado, estaria bastante mas
cerca de la paideia griega, la humanitas romana o la Bildung germanica que de lo que
normalmente se entiende hoy por educacion; lo que separa la concepcidén marxiana de estas otras
es su base materialista, cuando menos. Llegados a este punto conviene evocar la vieja distincion
entre educacion, entendida como instruccion, y formacion del hombre; distincion que, si bien
hoy es poco mas que material de esporadicas quejas retoricas, estuvo muy presente en el
pensamiento educativo desde la Antigliedad hasta la Edad Moderna, desde Sécrates hasta Hegel.
Con tanta 0 mayor razén ha de comprenderse que se trata de un concepto de educacion que
rebasa con mucho el exiguo marco escolar, que cuestiona este marco mismo y que no tiene
apenas cabida en él, pues no hay duda de que la escuela es una de las "circunstancias" a

*L Citado en Maurice Dommanget, Os grandes socialistas e a educacao, p. 194; traduccién al portugués de
Celia Pestana, Publicacoes Europa-América, Braga, 1974.

*2 1hid., p.195.

®la ideologia alemana, cit., p.41

** |bid., p.40



modificar -y no simplemente a retocar manteniéndola como institucion y variando su
funcionamiento.

La educacion o formacion se presenta en Marx, para emplear la expresion de A. Santoni
Rugiu, como un “componente inescindible de la vida entera del hombre"*®. Reducir esta
componente a la educacion que se imparte en el &mbito escolar no seria sino plegarse a la
concepcion burguesa de la educacion, al reflejo ideoldgico del estadio actual de la division del
trabajo, que ha convertido la educacion en una rama separada. Y lo mismo puede decirse de su
eventual reduccion a una relacion pedagogica entre maestro y alumno, entre educador y
educando.

Es obvio, a fortiori, que la critica marxiana no es una critica desde dentro de la
pedagogia, ni la alternativa que se desprende a contrario de esta critica una alternativa que
corresponda aplicar a los pedagogos ni que pueda ser aplicada por ellos. Como tal, la pedagogia -
hoy ya languideciente, por otra parte-, considerada como disciplina, parte de una concepcion
necesariamente estrecha de la educacion. Una concepcion amplia de ésta, entendida como
formacion humana, implicaria por igual a otras muchas disciplinas: psicologia, sociologia,
politica, etc. Otra cosa es que a partir de la pedagogia o de cualquier otra disciplina parcial pueda
la critica remontarse hasta una concepcion global del proceso de la formacion del hombre. Pero,
en si misma, la pedagogia parte de una atribucién de cometidos a la relacién maestro-alumno que
seria el primer punto a discutir y que, desde luego, es incompatible con la idea marxiana de la
formacion humana.

No es extrafio, por eso mismo, que no exista hoy ninguna corriente pedagdgica (a
excepcion de Freire, sobre quien volvemos en breve), que pueda reclamarse como heredera de la
concepcion marxiana de la educacion de manera indiscutida o con mayores titulos que cualquier
otra. La pedagogia de Blonsky, el autor y educador préactico mas interesante de toda la corriente
de renovacidn pedagdgica que surgio efimeramente en los primeros afios de la revolucion rusa, y
sin negar por ello su valor, no pasa de ser un experimento limitado al &mbito todavia indiscutido
de la escuela. Makarenko, que al ocuparse de educandos adolescentes salia de un punto de
partida mejor desde el que era posible, directamente, plantear una educacién en interaccion
inmediata con el ambiente, se convirtio pronto en el vocero de la pedagogia estalinista, o del
estalinismo sub specie pedagdgica...lo que, por cierto, le permitio cosechar laureles en vez de
verse condenado y relegado al olvido como Blonsky.

Otra corriente pedagdgica importante, la pedagogia popular o escuela del pueblo de
Freinet, se basa en la relacion hombre-ambiente, pero en un sentido y con unos resultados
limitados. La imprenta escolar, la redaccion libre, el libro de la vida y la correspondencia escolar
son expedientes técnicos que, al margen de hacer mas facil o mas divertido el aprendizaje,
presentan la caracteristica comun de tornar posible la introduccion de la vida exterior dentro del
marco de la escuela, es decir, facilitar la funcion educadora del ambiente franqueandole los
muros colegiales. El problema es que estos expedientes técnicos, por una parte, s6lo quiebran
muy levemente el aislamiento de la escuela, y, por otra -lo que no es sino la cruz de lo anterior-
parecen perder toda su eficacia o exigir un replanteamiento global cuando se les trasplanta de la
pequefa escuela en una pequefia comunidad aldeana a los grandes complejos escolares urbanos.

% A. Santoni Rugiu, introduccion a K. Marx, L'uomo fa I'uomo, p. 3; La Nuova Italia, Florencia, 1976.



Todos los intentos de traducir la critica marxiana de la educaciéon en una préactica
pedagogica concreta tienen que chocar necesariamente con las cuatro paredes de la escuela. Pero
de aqui no debe desprenderse una opcion "desescolarizadora™, en la linea de Goodman, Reimer o
Illich. Desde un punto de vista marxista, no cabe duda de que, a largo plazo, la escuela debe
desaparecer dejando lugar a una sociedad pedagdgica -0, en el lenguaje de la UNESCO, a una
"ciudad educativa"-, ni tampoco de que esto no vendra con la aurora de un segundo "gran dia"
sino como resultado de medidas progresivas encaminadas en esa direccion y aplicadas al paso de
la transformacidn de otras estructuras e instituciones sociales. Hoy, sin embargo, la propuesta de
"desescolarizaciéon" solo puede derivar en alternativas fantasiosas como los "Servicios de
referencia respecto de objetos educativos”, las "Lonjas de habilidades”, los "Servicios de
busqueda de compariero®, los "Servicios de referencia respecto de educadores independientes"°
y otros inventos por el estilo. (No deja de ser significativo sobre la validez de esta solucién -sin
por ello poner en duda la sinceridad, el progresismo ni los muchos aspectos validos de la critica
de Illich -el hecho de que sus deus ex machina, el "educrédito” o bono educativo, se encuentre
tan cerca de la propuesta de los economistas liberales y politicos conservadores- es decir, los
reaccionarios -norteamericanos y de la derecha espafiola). Por lo demas, la alternativa de Illich -
que, naturalmente, es de aplicacién individual- se limita a atacar unas pocas instituciones
secundarias -en concreto las del Estado asistencial- y deja en pie las instituciones econémicas,
sociales y politicas fundamentales, entre otras cosas porque su critica se reduce al campo del
consumo y deja intacta y da por buena la esfera de la produccion y el intercambio.””.

El "cambio de las circunstancias" necesario para que cambien los hombres, tal como lo
entiende Marx, presenta dos caracteristicas que resultan, en la escuela, imposible la unay dificil
la otra. En primer lugar, no alude a ninguna "circunstancia personal”, ni a las circunstancias
inmediatas, sino a la sociedad en general. En segundo lugar, ha de ser obra de los hombres
mismos, no un regalo venido del exterior. "La coincidencia del cambio de las circunstancias con
el de la actividad humana o cambio de los hombres mismos", decia Marx en la ya citada tercera
tesis sobre Feuerbach, "s6lo puede concebirse y entenderse racionalmente como practica
revolucionaria”. Como "actividad revolucionaria”, como "transformacién"” del mundo (tesis
onceava)®.

El tema vuelve a aparecer en La ideologia alemana en polémica con Stirner, para quien la
revolucion es rebeldia que comienza -y termina- por uno mismo:

"Proverbio Salomdnico nam. 11, pag. 277. "Si el interés por la sociedad fuese menos
apasionado y ofuscado, se reconoceria. ... que una sociedad no puede ser nueva mientras los que
la forman y constituyen sigan siéndolos mismos de antes”. (Marx y Engels citan EI Unicoy su
Propiedad, de Stirner; el subrayado del término se es, sin duda, de los citantes, que se burlan de
la frecuencia con que el citado utiliza la forma impersonal y la convierten en Se, personaje
enigmatico).

"Stirner cree aqui que los proletarios comunistas que revolucionan la sociedad y
establecen las relaciones de produccion y la forma del intercambio sobre una nueva base, es
decir, que se establecen sobre si mismos como los nuevos, sobre un nuevo modo de vida, siguen
siendo "los mismos de antes™. La incansable propaganda a que se entregan estos proletarios, las

¥t Illich, La sociedad desescolarizada, pp. 104-105 y ss.; traduccion de Gerardo Espinosa, Barral,
Barcelona, 32 edicién, 1976.

®" para una critica detallada y bastante coherente, ver Herbert Gintis y Vicente Nvarro, Critica de Illich
(Critica del illichismo y La industrializacién del fetichismo o el fetichismo de la industrializacion), traduccién de
Joaquin Jorda y Horacio Gonzalez, Anagrama, Barcelona, 1975.

%la ideologia alemana, cit., pp. 666 y 668.



discusiones que diariamente mantienen entre si, demuestran suficientemente hasta qué punto no
quieren seguir siendo "los mismos de antes", ni quieren que lo sean lo hombres. "Los mismo de
antes™ lo seran si, con San Sancho (Stiner MFE), "buscasen la culpa en si mismos™, pero, saben
demasiado bien que sélo al cambiar las circunstancias dejaran de ser "los mismos de antes", y
por eso estan resueltos a hacer que estas circunstancias cambien en la primera ocasion. En la
actividad revolucionaria, el cambiarse coincide con el hacer cambiar las circunstancias"*®.

El ambiente no es algo dado para el hombre, algo que éste deba limitarse a sufrir como se
sufren las catastrofes naturales o los cambios atmosféricos. No ya porque pueda ser modificado
desde fuera (por el ser supremo, por el salvador, por la minoria, por la historia convertida en
sujeto o por la marcha imparable de las fuerzas productivas: tanto da), sino porque puede ser,
debe ser y es de hecho modificado por los hombres mismos. Marx no alberga la menor duda a
este respecto:

"Las circunstancias las hacen cambiar los hombres™ y "el educador necesita, a su vez, ser
educado”. Y el verbo se hace carne: las circunstancias son cambiadas y se educa al educador. Al
transformar colectivamente su medio los hombres cambian ese ambiente educador, se cambian a
si mismos y cambian a los demas; y, como cada uno es el educador de los otros y los otros los
educadores de uno, como "los hombres se hacen los unos a los otros", resulta que, si no directa,
si indirectamente se hacen a si mismos, pero s6lo dentro del proceso de transformacion de lo que
les rodea, de la actividad revolucionaria. La mejor educacion es la revolucion.

Sin caer en el entusiasmo de Engels por el autodidactismo y las manifestaciones
intelectuales de los trabajadores, es claro que Marx estima en mucho el efecto que la propia
actividad asociativa y revolucionaria produce sobre los trabajadores. Esta alta estimacion,
patente en el pasaje de La ideologia alemana reproducido poco mas arriba, estaba ya presente en
La Sagrada Familia, dos afios antes: "Habia que conocer el estudio, la sed de instruirse, la
energia moral, el infatigable deseo de desenvolvimiento que animan a los obreros franceses e

ingleses de ese movimiento"®.

Antes hicimos excepcion de Freire al referirnos a las limitaciones de las corrientes
pedagdgicas que se reclaman del marxismo. No por curioso es menos cierto que es precisamente
la pedagogia de este autor, un cristiano militante, la que con mas y mejores titulos podria aspirar
a ser continuadora de la concepcién marxiana de la educacion. Paulo Freire comienza por
distinguir entre "la educacidn sistematica, que sélo puede transformarse con el poder, y los
trabajos educativos que deben ser realizados con los oprimidos, en el proceso de su
organizacion"®. Defiende una concepcion de la educacion que "sabe, también, porque es critica,
que esta transformacién de la percepcion no se hace mediante un trabajo, a nivel puramente
intelectual, sino en la praxis verdadera, que demanda la accién, constante, sobre la realidad, y la
reflexién sobre esta accién. Que implica un pensar y un actuar correcto"®?. Una educacién que
""no aceptara, ni al hombre aislado del mundo -credndolo en su conciencia-, ni tampoco al mundo
sin el hombre -incapaz de transformarlo®. Para Freire, en palabras de Julio Barreiro “la
educaciéon verdadera es praxis, reflexion, y accion del hombre sobre el mundo para

% Ibid., p. 245.
01 a Sagrada Familia, cit., p. 102.

Slp, Freire, Pedagogia del oprimido, p 53; traduccién de Jorge Mellado, Siglo XXI, Madrid, 182 edicion,
1977.

2p Freire, ¢ Extension o comunicacion? p. 71; traduccion de Lilian Ronzoni, Siglo XXI, Buenos Aires,
1973.

%3 1bid., p. 86.



transformarlo™®, un esquema que "significa: 1)que nadie educa a nadie; 2)que tampoco nadie se

educa solo; 3)que los hombres se educan entre si, mediatizados por el mundo™®.

La pedagogia de Freire pretende que el hombre asuma el mundo y a si mismo como
problema, recorriendo un camino que pasa simultineamente por la alfabetizacién y la
concienciacion politica y a lo largo de todo el cual se establece una relacion de comunicacion
entre el "educador-educando” y el "educando-educador”, asi como una relacion activa entre el
hombre y el mundo que le rodea. No es éste el lugar para exponer ni las bases de la concepcion
de Freire ni sus desarrollos mas concretos o sus técnicas. Pero incluiremos todavia otro pasaje,
del escrito Papel de la educacion en la humanizacion, en el que se pone de manifiesto el cordon
umbilical que le une con Marx, ligazdn, por lo demas, reconocida numerosas veces en su obra;

""La concepcion humanista y liberadora de la educacion (...) jaméas dicotomiza al hombre
del mundo. En lugar de negarla, afirma y se basa en la realidad permanentemente mutable. (...)
Estimula a la creatividad humana. Tiene del saber una vision critica; sabe que todo el saber se
encuentra sometido a condicionamientos historicos-sociologicos. (...) Reconoce que el hombre se
hace hombre en la medida en que, en el proceso de su hominizacién hasta su humanizacién, es
capaz de admirar el mundo. Es capaz de, desprendiéndose de él, conservarse en él y con él; y,
objetivandolo, transformarlo. Sabe que es precisamente porque puede admirar el mundo que el
hombre es un ser de la praxis o un ser que es praxis. Reconoce al hombre como un ser histérico.
(...) En lugar del hombre-cosa, adaptable, lucha por el hombre-persona, transformador del

mundo"®®.

Mas adelante tendremos que ir abordando, desde distintos angulos, el tema del trabajo en
relacion con la educacién. Veremos, en especial, que para Marx es un componente indispensable
de ésta. por el momento, nos basta con la enunciacion de este hecho, que puede y debe ser
reinterpretado, mejor aprehendido, a la luz de todo lo dicho sobre la relacion pedagogica entre el
hombre y su ambiente, la relacién dindmica entre educacion y praxis transformadora.

Si el trabajo productivo se halla siempre presente en la propuesta educativa marxiana, no
es porque los educandos, desde la mas temprana edad, deban compartir su cuota de sacrificio con
la sociedad, ni por imperativo moral alguno, ni por necesidad fisiologica, ni porque pueda ser la
base de la adquisicion de una conciencia proletaria y revolucionaria, por mucho que pueda
contribuir a aliviar la carga laboral del resto de los hombres, que pueda satisfacer a la moral
comunitaria, que posibilite un desarrollo armoénico fisico e intelectual o que facilite la
adquisicion de la conciencia de clase y socialista. Si el trabajo ocupa un lugar central en la
educacion es, sin duda, porque es el distintivo del hombre como género y porque es la formaen
que el hombre se relaciona con la naturaleza, o mejor dicho, porque es ambas cosas a la vez.

®3ulio Barreiro, Educacién y concienciacion, introduccién a P. Freire, La educacién como practica de la
libertad, p. 7; traduccion de Lilian Ronzoni, Siglo XXI, Buenos Aires, 152 edicion, 1974.

® Ibid., pp. 17-18.

6p, Freire, Papel da educacao na humanizacgao, en Uma educacao para a liberdade, pp. 16-17; Escorpiao,
Oporto, 1972.



"La produccion practica de un mundo objetivo, la elaboracion de la naturaleza indrganica,
es la afirmacion del hombre como un ser genérico consciente, es decir, la afirmacion de un ser
que se relaciona con el género como con su propia esencia o que se relaciona consigo mismo
como con el género. Es cierto que también el animal produce. Se construye un nido, viviendas,
como las abejas, los castores, las hormigas, etc. Pero produce Unicamente lo que necesita
inmediatamente para si o para su prole; produce unilateralmente, mientras que el hombre
produce universalmente; produce Unicamente por mandato de la necesidad fisica inmediata,
mientras que el hombre produce incluso libre de la necesidad fisica y sélo produce realmente
liberado de ella; el animal se produce sélo a si mismo, mientras que el hombre reproduce la
naturaleza entera; el producto del animal pertenece inmediatamente a su cuerpo fisico, mientras
que el hombre se enfrenta libremente a su producto. El animal forma uUnicamente segun la
necesidad y la medida de la especie a la que pertenece, mientras que el hombre sabe producir
segun la medida de cualquier especie y sabe siempre imponer al objeto la medida que le es

inherente; por ello el hombre crea también segun las leyes de la belleza™’.

Detengdmonos un momento en la diferencia entre la produccion animal y la produccion
humana. Tanto el hombre como el animal forman parte de la naturaleza, lo que significa que, al
reproducirse ellos mismo, reproducen a su vez la naturaleza. En este punto, la diferencia
planteada por Marx entre el animal que se reproduce a si mismo y el hombre que reproduce la
naturaleza entera s6lo puede ser comprendida atendiendo al aspecto consciente que distingue la
produccion humana de la animal; efectivamente, el hombre, en su labor productiva, se propone
conservar o modificar la naturaleza, cosa que no puede decirse del animal. Sin atender a esto no
podria captarse la diferencia, puesto que también el animal, objetivamente, influye con su accion
en el resto de la naturaleza o en parte del mismo. Es en este sentido que puede afirmarse que el
producto del animal se incorpora inmediatamente a éste, mientras que el hombre se enfrenta a su
producto como algo distinto, objetivado, o que el animal produce unilateralmente -segln su
propia medida- y el hombre universalmente -sin limites, o sin otros limites que los de la propia
naturaleza misma.

En El Capital, escribe Marx: Concebimos el trabajo bajo una forma en la cual pertenece
exclusivamente al hombre. Una arafia ejecuta operaciones que recuerdan las del tejedor, y una
abeja avergonzaria, por la construccion de las celdillas de su panal, a mas de un maestro albafiil.
pero lo que distingue ventajosamente al peor maestro albafiil de la mejor abeja es que el primero
ha moldeado la celdilla en su cabeza antes de construirla en la cera. Al consumarse el proceso de
trabajo surge un resultado que antes del comienzo de aquél ya existia en la imaginacion del
obrero, o sea idealmente. El obrero no sélo efectia un cambio de forma de lo natural; en lo
natural, al mismo tiempo, efectiviza su propio objetivo, objetivo que él sabe que determina, como
una ley, el modo y manera de su accionar y al que tiene que subordinar su voluntad. Y esta
subordinacion no es un acto aislado. Ademas de esforzar los 6rganos que trabajan, se requiere del
obrero, durante todo el transcurso del trabajo, la voluntad orientada a un fin, lo cual se

manifiesta como atencion"®®.

En este punto, Marx se presenta una vez mas como seguidor y heredero de Hegel, al que,
no obstante, sigue siendo necesario "poner sobre los pies”. Hegel es el primer fil6sofo que supera
la antinomia clasica entre causalidad y teleologia, al poner de relieve que la posicion por parte
del hombre de fines que orientan su accion sitla a aquéllos dentro de la cadena causal en

%7 Manuscritos: economia y filosofia, cit., p. 112.
B g Capital, cit., libro I, vol. I, p. 216.



igualdad de derechos con los demas factores®.

En la medida en que el hombre somete su accion productiva a un proyecto consciente
deja de tener una existencia limitada a lo fenoménico y se manifiesta como ser libre. "El hombre
es un ser genérico no sélo porque en la teoria y en la practica toma como objeto suyo el género,
tanto el suyo propio como el de las demas cosas, sino también, y esto no es mas que otra
expresion para lo mismo, porque se relaciona consigo mismo como el género actual, viviente,
porgue se relaciona consigo mismo como un ser universal y por eso libre"™. Este relacionarse
universalmente consigo mismo y con la naturaleza, relacién no limitada por el género sino, al
contrario, género constituido por la universalidad de dicha relacion; es decir, esta relacion
productiva con la naturaleza que no es su mera reproduccion o que para emplear la terminologia
de El Capital, no es su reproduccién simple sino su reproduccion ampliada y modificada,
configura al trabajo como actividad transformadora.

"Al producirse sus medios de vida, el hombre produce indirectamente su vida material.

"El modo como los hombres producen sus medios de vida (...) Este modo de produccion
no debe considerarse solamente en cuanto es la reproduccion de la existencia fisica de los
individuos. Es ya, mas bien, un determinado modo de la actividad de estos individuos, un
determinado modo de manifestar su vida, un determinado modo de vida de los mismos. Tal y
como los individuos manifiestan su vida, asi son. Lo que son coincide, por consiguiente, con su

produccién, tanto con lo que producen como con el modo como producen™’ .

En el trabajo alienado, el hombre produce y reproduce no solamente mercancias, capital,
etc.; se produce y reproduce a si mismo como trabajador socialmente determinado, reproduce la
alienacion de su ser genérico, miembro de la especie. Pero, si dejamos de lado, de momento, la
determinacion social del trabajo, si consideramos el trabajo en general abstraido de las
condiciones sociales en que se realiza, entonces el trabajo es -y esta caracteristica se conserva
bajo todas las formas que el trabajo pueda aportar- el modo en que el hombre transforma la
naturaleza y, por ende, se transforma a si mismo.

Por ello creemos poderos afirmar que, con independencia de que Marx indicara tal cosa
explicitamente o no -que no lo hizo-, la inclusién del trabajo como parte del proceso educativo se
inscribe plenamente y con todo derecho en la relacion pedagdgica hombre-ambiente que hemos
venido estudiando. El trabajo es la relacion del hombre con la naturaleza, relacion en cuyo
caracter transformador hay que insistir, y la naturaleza forma parte de las "circunstancias" del
hombre. Naturalmente, la incorporacion del educando al trabajo productivo en su determinacion
social actual, tal como existe, significa su inclusion en una relacion pedagdgica con un ambiente
que, por si mismo, necesariamente, ha de ser un mal educador, pero esto no es algo privativo de
la produccion material en su forma presente, sino que se extiende a todo el edificio social que se
erige sobre ella. El trabajo, como la sociedad, debe ser transformado, y es en el proceso de esta
transformacion donde el individuo actual alcanzara su verdadera dimension humana. La funcion
pedagdgica del trabajo material, como la de la sociedad en general, no depende tan so6lo de las
condiciones en que le es dado al hombre, sino también y sobre todo de la lucha de los hombres
contra estas condiciones. Una vez mas, la relacion pedagdgica hombre-ambiente no es
unidireccional, sino dialéctica.

69 Cf., sobre el tema, Carlos Astrada, Trabajo y alienacion, pp. 58 y ss.; Siglo XX, Buenos Aires, 22
edicion, 1965.

"0 Manuscritos: economia y filosofia, cit., p. 110.

™ la ideologia alemana, cit., p.19.



CAPITULO IV

LA DIVISION DEL TRABAJO:
DESARROLLO UNILATERAL
Y FALSA CONCIENCIA

Una de las lineas mas fructiferas de las investigacion econémica marxiana es, sin duda,
de cara a la critica de la educacion, la que atafie a la division del trabajo. Marx no se ocupa de la
divisién del trabajo en general, sino de su division capitalista en particular. Deja de lado, aunque
tenia noticia de ellas, otras formas historicas de la division del trabajo no basadas sobre el
intercambio. Comprende que, si bien la division del trabajo no presupone el cambio de
mercancias, éste si que tiene como punto de partida la divisién del trabajo. (Un ejemplo de
division del trabajo no fundada en el intercambio es la establecida entre los incas)*. El interés de
Marx se centra, pues, en la divisién manufacturera e industrial del trabajo y, en el mejor de los
casos, en sus antecedentes inmediatos.

La ideologia alemana es la primera obra de Marx y Engels que se ocupa de manera
sistematica del tema de la division del trabajo. "La mas importante division del trabajo fisico y
espiritual es la separacion entre la ciudad y el campo. La contradiccion entre el campo y la
ciudad comienza con el transito de la barbarie a la civilizacion, del régimen tribal al Estado, de la
localidad a la nacion, y se mantiene a lo largo de toda la historia de la civilizacién hasta llegar a
nuestros dias"?. Con la ciudad aparece la necesidad de la organizacion politica y se hace
manifiesta la separacion de la sociedad en clases; es ya, en si misma, la expresion de la division
del trabajo.

Es en las ciudades medievales donde se desarrolla la divisién gremial del trabajo. La
divisién entre los gremios puede aparecer todavia como natural, y no existe para nada entre los
trabajadores de cada gremio. Los propios gremios son un obstaculo que no permite un desarrollo
ulterior de la divisién del trabajo, que s6lo tendra lugar pasando por encima de sus cadaveres. La
Gnica limitacién que existe al trabajo de cada miembro del gremio es la de sus propios
instrumentos de produccion. Cada trabajador conoce todos los aspectos del oficio y elabora sus
productos desde el principio hasta el fin. Esto permite tanto una cierta satisfaccion con el propio

trabajo como una "resignada actitud de servidumbre respecto a éI"=.

Let k. Marx, Contribucién a la critica de la economia politica, p. 86; traduccion de J. Merino,
Comunicacion -Alberto Corazdn, Madrid, 22 edicion, 1976.

K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, p. 55; traduccion de Wenceslao Roces, Grijalbo, Barcelona,
43 edicion, 1972,

% Ibid., p. 59.



"El paso siguiente en el desarrollo de la division del trabajo fue la separacion de la producciony
el cambio, la formacién de una clase especial de comerciantes™*, que a su vez permite que las
ciudades se relacionen econdmicamente unas con otras y da paso a la division del trabajo entre
las distintas ciudades®, que tienden a especializarse, cada una de ellas, en una rama determinada
de la produccion.

La division del trabajo entre ciudades trae pronto como consecuencia el nacimiento de la
manufactura, que somete ramas enteras de la produccion de las que desaloja progresivamente a
los gremios. La concentracion y desarrollo de la manufactura, a su vez, permite la aparicion de
"la gran industriay, con ella, la aplicacion de las fuerzas naturales a la produccion, la maquinaria
y la mas extensa division del trabajo™®, a la que “arranca la Gltima apariencia de un régimen

natural"’.

Los procesos de desarrollo de la division del trabajo y de la concentracion del capital
corren paralelos. La propia aparicion de las ciudades implica cierta concentracion de medios de
produccidn en las mismas; la configuracion del comercio como una rama separada exige un nivel
determinado del capital comercial, esa "forma antediluviana del capital”; la manufactura
solamente es posible gracias a la concentracién del capital comercial que se invierte como capital
industrial; la gran industria requiere una concentracion aun mayor del capital industrial. "La
concentracion de los instrumentos de produccion y la division del trabajo resultan tan
inseparables una de otra como lo son, en el régimen politico, la concentracién de los poderes
publicos y la division de los intereses privados™®. Para ser més precisos, los pasos dados en la
concentracion del capital son la condicion previa de los pasos a dar por la division del trabajo,
siempre dentro del régimen de produccidn e intercambio de mercancias, y aunque la primera se
vea, a su turno, estimulada por la segunda.

"La cooperacion fundada en la division del trabajo asume su figura clasica en la
manufactura™®, que Marx analiza detalladamente en el libro primero de El Capital. Esta surge
por una parte como una combinacion de oficios artesanales independientes que se complementan
en la produccién de uno o varios productos, o bien como la utilizacién simultanea por el mismo
capital de muchos artesanos que producen algo igual o similar. La manufactura de coches, por
ejemplo, retne en un solo taller a carreros, guarnicioneros, tapiceros, cerrajeros, latoneros,
torneros, pasamaneros, vidrieros, pintores, barnizadores, doradores, etc. O bien un capital inico
emplea al mismo tiempo a multiples hiladores, o tejedores, etc., primero en sus propios talleres,
después en un taller colectivo. En cualquier caso, la suma inicial de procesos laborales
identificados con oficios distintos o iguales ya dejando paulatinamente paso a la division del
proceso de produccion en las distintas partes que lo componen.

"VVemos, pues, que el modo en que se origina la manufactura, su formacién a partir del
artesanado, presenta un caracter dual. Surge aquella, por una parte, de la combinacion de oficios
artesanales autbnomos, de indole diversa, que pierden su autonomia y se vuelven unilaterales
hasta el punto de no constituir mas que operaciones parciales, mutuamente complementarias, en

* Loc. cit.

° Ibid., 59-60.

®Ibid., p. 68.

" bid., p. 69.

8k. Marx, Miseria de la filosofia, p. 199; traduccién de Dalmacio Negro Pavén, Aguilar, Madrid, 12
edicion, 22 reimpresién, 1973.

°K. Marx, El Capital, libro I, vol I1, p. 409; edicion y traduccion de Pedro Scaron, Siglo XXI, Madrid,
2% edicidn, 1975.



el proceso de la produccion de una y la misma mercancia. La manufactura se inicia, por otro
lado, a partir de la cooperacion de artesanos del mismo oficio, disgrega el mismo oficio
individual en sus diversas operaciones particulares y las aisla y autonomiza hasta el punto en que
cada una de las mismas se vuelve funcion exclusiva de un obrero en particular. (...) Pero,
cualquiera que sea su punto de arranque, su figura final es la misma: un mecanismo de
produccién cuyos 6rganos son hombres™°.

La division manufacturera del trabajo no es sino una forma particular de la cooperacion, y
como tal debe ser comprendida. Sus raices no son técnicas, sino sociales, y "varias de sus
ventajas derivan de la esencia general de la cooperacion, y no de esa forma particular de la
misma"**. Por lo demés, aunque pueda llevar la descomposicién del proceso laboral al paroxismo
(recuérdense las dieciocho operaciones en que descompone la produccién del alfiler que tanto da
que pensar a Adam Smith),, tampoco debe ser confundida la manufactura con la produccion
basada en la maquinaria: "la maquinaria especifica del periodo manufacturero sigue siendo el

obrero colectivo mismo, formado por la combinacién de muchos obreros parciales"*?.

Se suele distinguir con excesiva ligereza®® entre "division técnica" y "division social” del
trabajo, inevitable la primeray sujeta la segunda a la evolucidn social. Toda division del trabajo
es para Marx un fendmeno social e historico, lo que no significa que toda forma historica de la
division del trabajo merezca para €l el mismo juicio.

Marx distingue, en cambio, entre division manufacturera y division social del trabajo,
entendida la primera como la que tiene lugar dentro del taller y la segunda como la que se
desenvuelve en el conjunto de la sociedad. En el marco de la division social del trabajo, los
productos respectivos de las unidades independientes se presentan y existen como mercancias; en
el seno de la division manufacturera del trabajo, el obrero aisladamente considerado no produce
mercancia alguna. La division social se basa en el fraccionamiento de los medios de produccion
de la sociedad entre muchos propietarios independientes; la division manufacturera, dentro del
taller, se basa en la concentracion de los medios de produccion en las manos de un Unico
capitalista (sea 0 no una persona unica). El equilibrio de los resultados de la division social del
trabajo se restablece solamente a posteriori, por medio del mercado y la competencia entre los
capitales; el equilibrio en la divisién manufacturera es establecido a priori por el capitalista, que
es quien organiza la produccion en el ambito del taller. La division social del trabajo parte de la
existencia de productores independientes sobre los cuales no existe otra autoridad que la del
mercado; su régimen es la anarquia. La division manufacturera del trabajo se basa en la autoridad
Unica del capitalista sobre los hombres que forman parte del mecanismo productivo que es el
talle: su régimen es el despotismo™*.

En lo esencial, la introduccién de la maquinaria no modifica el caracter de la division del
trabajo surgida de la manufactura, al menos en lo que concierne a los obreros mismos. No es la
maquina la que introduce la division del trabajo, sino la division del trabajo quien deja espacio
libre para la introduccion de la maquinaria. Naturalmente, la maquinaria exige cierto nivel
cientifico y técnico, influye a su vez sobre la division del trabajo y, sobre todo, la introducciony

19 bid., pp. 411-412.

Y ibid., p. 412.

12 bid., p. 424.

13 V.g. André Gortz, editor, Critique de la division du travail, Seuil, Paris, 1973.
“ Ibid., 432-434.



utilizacion masiva de la misma tiene su motor en la competencia intercapitalista y en la
configuracién de la ciencia y la técnica como una rama especifica de la produccion. Pero el
camino inicial que sigue "es el analisis a través de la division del trabajo, la cual transforma ya
en mecanicas las operaciones de los obreros, cada vez mas, de tal suerte que en cierto punto el

mecanismo puede introducirse en lugar de ellos"*®.

Todo desarrollo de la division del trabajo, a la vez que vuelve cada vez mas universal el
producto del trabajo social, que convierte en multilateral el sistema de las necesidades sociales y
las formas de satisfacerlas, reduce, por el contrario, a una unilateralidad y parcialidad cada vez
mayores el trabajo de cada individuo™. Ya la divisién entre la ciudad y el campo es para Marx
"la expresion mas palmaria de la absorcion del individuo por la division del trabajo, absorcion
que convierte a unos en limitados animales urbanos y a otros en limitados animales rusticos,
reproduciendo diariamente este antagonismo de intereses"’. En los gremios, la division del
trabajo, por el mismo acto, forma a aprendices, oficiales y maestros en un oficio y le excluye del
conocimiento de los otros. Pero es en la manufactura y la gran industria donde alcanza su cénit la
unilateralidad del trabajo. ""La manufactura promueve el virtuosismo del obrero detallista, puesto
que reproduce en el interior del taller y lleva sistematicamente hasta sus extremos la segregacion
natural de los oficios, segregacion a la que ya encontro, preexistente, en la sociedad"*®. Por si
misma, la manufactura convierte al trabajador en "obrero parcial™, le condena a ejecutar de por
vida una o una serie de operaciones simples y ""convierte su cuerpo entero en drgano automatico

y unilateral de dicha operacion"®. "Desarrolla fuerzas de trabajo que por naturaleza sélo sirven

para desempefiar una funcién especial y unilateral"?.

Todo lo que el género gana con el desarrollo de la produccion, lo pierde el individuo
considerado en particular. "Lo que caracteriza la division del trabajo en el interior de la sociedad

moderna es que engendra las especialidades, las especies, y con ellas el idiotismo del oficio"?".

La manufactura, en fin, lleva al extremo la forma mas importante de la division del
trabajo, la separacion entre el trabajo manual y el trabajo intelectual. Por un lado, elimina
cualquier componente intelectual en el trabajo del obrero, que reduce a una serie de movimientos
mas 0 menos automaticos (el taylorismo es la culminacion de este proceso); por otra, autonomiza
el trabajo cientifico y técnico y lo somete por entero a la férula del capital. Sobre este tema, al
que Marx concede la maxima importancia ("la division del trabajo sélo se convierte en verdadera
division a partir del momento en que se separan el trabajo fisico y el intelectual"??) volveremos
mas adelante, cuando tratemos de la relacion entre division del trabajo y falsa conciencia.

Este desarrollo unilateral no afecta solamente a los trabajadores manuales, sino también a
los trabajadores intelectuales; no solamente a los trabajadores, sino también a quienes viven sin
trabajar, del trabajo de los deméas. "De este modo, la sociedad, hasta aqui, ha venido
desarrollandose siempre dentro de un antagonismo, que entre los antiguos era el antagonismo de

By Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, vol. 11, p. 227; edicion de
José Arico, Miguel Murmis y Pedro Scaron, traduccién de Pedro Scaron, Siglo XXI, Madrid 22 edici6n, 1972.

18 1bid., vol 111, p. 169.

k. Marx, La ideologia alemana, cit., p. 56.

Bk, Marx, El Capital, cit., libro I, vol.1l, p. 413.

19 1bid., p. 412.

20 1bid., p. 425.

2y, Marx, Miseria de la filosofia, cit., p. 205.

22 KK Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit., p. 32.



libresy esclavos, en la Edad Media el de la noblezay los siervos y en los tiempos modernos es el
que existe entre la burguesia y el proletariado. Y esto es lo que explica, de una parte, el modo
"inhumano”, anormal, con que la clase dominada satisface sus necesidades y, de otra parte, las
limitaciones con que se desarrolla el intercambio y, con él, toda la clase dominante, de tal modo
que estas limitaciones con que tropieza el desarrollo no consisten solamente en la exclusion de
una clase, sino también en el caracter limitado de la clase excluyente y en que lo "inhumano" se
da también en la clase dominante"®®. De ahi que la alternativa educativa marxiana (régimen
combinado de la educacion y la produccion material) se presente como tal también para las
clases dominantes, con independencia de que éstas puedan sentirse satisfechas en su existencia
limitada, sin duda bastante mas llevadera que la de los trabajadores.

Asi, si bien el capital tiende a llevar a cabo una utilizacién cada vez mas universal y a
asegurar un desarrollo creciente de las fuerzas productivas (la cienciay la técnica, la maquinaria,
la cooperacion, los recursos naturales), no puede decirse lo mismo sobre las mas importante de
ellas, la fuerza de trabajo, el hombre, cuya fuerza productiva se desarrolla de forma autébnomay
antitética con él mismo. "Asi como el capital tiene una tendencia a aumentar desmesuradamente
las fuerzas productivas, limita, hace unilateral, etc., a la principal fuerza productiva, el hombre

mismo; en suma, tiene tendencia a limitar las fuerzas productivas"*.

Hay una excepcion, no obstante, a la tendencia del capital a convertir al trabajo en una
actividad cada vez mas parcial y limitada, excepcién que Marx no deja de reconocer®. Se trata
de las nuevas funciones comprehensivas que surgen con el propio desarrollo de la manufacturay
la gran industria (funciones técnicas, de supervision y control, etc.). Pero estas funciones
representan un papel minoritario dentro del conjunto de la produccion capitalista, son la
excepcion hecha necesaria por la reglay no invierten ni debilitan la tendencia general apuntada.

La hiperespecializacion no afecta Unicamente a los trabajadores manuales, sino,
igualmente, a los trabajadores intelectuales. Lukacs sefialo, ya "el modo de trabajar
completamente mecanizado, "sin espiritu”, de la burocracia inferior", su "tratamiento cada vez
mas formal-racionalista de todas las cuestiones", la "separacion cada vez mas radical, de la
esencia material cualitativa de las "cosas" de la operacion burocratica”, la "intensificacion
monstruosa de la especializacion unilateral” en ella®. Serge Mallet, Radovan Richta y André
Gorz, entre otros, han Ilamado la atencion sobre el hecho de que una proporcién creciente de los
técnicos y cientificos se ve sometida al mismo proceso de parcelacion del trabajo que antes
sufrieron los trabajadores manuales®.

La division del trabajo, por otra parte, al contrario de lo que en algin momento pudiera
creer Adams Smith, prescinde casi por entero de la destreza del trabajador. En la produccion
artesanal, el trabajador, aun dentro de las limitaciones de su oficio, alcanza un desarrollo
importante de su destreza laboral: Hasta cierto punto, su produccién se distingue todavia mas por
la calidad que por la cantidad. En el transito de aprendiz a maestro llega a dominar el oficio y

% 1bid., p. 517.

2K, Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol, I, p. 376.

Bk, Marx, El Capital, cit., libro I, vol 11, p. 426.

e} Lukacs, Historiay conciencia de clase, p. 141; traduccién de Manuel Sacristan, Grijalbo, Barcelona,
22 edicion, 1975.

%" Sobre este punto, véase André Gorz, Technique, techniciens et lutte des classes, en Critique de la
division du travail, cit., pp. 249-295.



puede sentir cierto interés por el mismo, interés que se manifiesta en el caracter a veces casi
artistico -artesano- de sus obras. La manufactura, por el contrario, al tiempo que continda
moviéndose sobre la estrecha base técnica del artesanado, prescinde de la destreza que en aquél
podia desarrollarse, promueve el "virtuosismo del obrero detallista"®® y "genera una clase de
trabajadores que la industria artesanal excluia por entero, los llamados obreros no calificados",
haciendo "de la carencia de todo desenvolvimiento una especializacién"? (irénicamente, los
trabajadores sin ninguna cualificacion profesional reciben todavia hoy en Francia el nombre de
"0.S.": ouvriers spécialisés).

Si en la produccion artesanal o en las primeras manufacturas, que no son mas que una
suma de oficios, se exigia al trabajador el desarrollo de una importante destreza propia, nada de
esto es necesario cuando, ulteriormente, la misma manufactura procede al analisis y
descomposicion del proceso laboral en sus partes mas simples, ni, con mayor razon, a partir de la
introduccion de la maquinaria. "Los conocimientos, la inteligencia y la voluntad que desarrollan
el campesino o el artesano independientes, aunque mas no sea en pequeria escala -al igual que el
salvaje que ejerce todo el arte de la guerra bajo la forma de astucia personal-, ahora son
necesarios nicamente para el taller en su conjunto”. En la manufactura, esta destreza encarna
en el capital que organiza el proceso productivo. En la industria moderna encarna en la maquina:
"Laacumulacion del saber y la destreza, de las fuerzas productivas generales del cerebro social,
es absorbida asi, con respecto al trabajo, por el capital y se presenta por ende como propiedad del

capital, y més precisamente del capital fixe",*! es decir, de la maquinaria.

Al sustituir las operaciones mas complejas por otras mas simples, la manufactura, y sobre
todo la gran industria basada en la maquinaria, vuelven incluso obsoletos los procesos de
aprendizaje anteriores. Asi ocurre, por ejemplo, en el caso de las imprentas inglesas, referido por
Marx *2, donde el antiguo pasaje de los aprendices desde los trabajos mas faciles hasta los més
complicados, a través de un proceso de aprendizaje que les llevaba a convertirse en impresores,
se ve sustituido, tras la introduccion de la maquina de imprimir, por la combinacion de un obrero
adulto encargado de vigilar la maquina con un grupo de asistentes jovenes ocupados en
alimentarla, para lo cual no se necesita -y, por consiguiente, no reciben ni recibiradn- ningin
género de formacion profesional.

A un rapsoda de la gran industria capitalista como Andrew Ure, el autor de Philosophy of
Manufactures, profusamente citado por Marx, no se le escapa este aspecto de la maquinaria, ni
tampoco su vertiente micropolitica:

"Cuando Adam Smith escribié su inmortal obra sobre los elementos de la economia
politica apenas se conocia todavia el sistema automatico en la industria. La division del trabajo le
parecio, con razon, el gran principio del perfeccionamiento en la manufactura; demostro en la
fabrica de alfileres que al perfeccionarse por la practica en un tnico y mismo punto, un obrero
resulta mas expeditivo y menos costoso. (...) Pero lo que en tiempo del doctor Smith podia servir
como Util ejemplo hoy induciria al pablico a errar en relacion con el principio real de la industria
manufacturera. En efecto, la distribucion, o, mas bien, la adaptacion de los trabajos a las distintas
capacidades individuales casi no interviene en el plan de operaciones de las manufacturas

Bk, Marx, El Capital, cit., libro I, vol. Il, p. 413.

2 1bid., p. 426.

%0 1bid., p. 439.

k. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. I1, p. 220.
2k, Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I1, p. 590.



automaticas: al contrario, siempre que cualquier procedimiento exige mucha destreza y mano
segura se le aparta del alcance del obrero demasiado habil e inclinado, a menudo, a
irregularidades de diversas clases, para encargarselo a un mecanismo especial cuya operacion
automatica esta tan bien regulada que un nifio puede vigilarla.

"(...) La debilidad de la naturaleza humana es tal que cuanto mas habil es el obrero mas
caprichoso e intratable se vuelve y, por consiguiente, resulta menos adecuado en un sistema
mecanico en cuyo conjunto sus ocurrencias caprichosas pueden causar un dafio considerable.

"(...) El fin constante y la tendencia de todo perfeccionamiento en el mecanismo consiste,
en efecto, en prescindir por completo del trabajo del hombre y en disminuir el precio,
sustituyendo la industria del obrero adulto por la de las mujeres y los nifios, o el trabajo de
habiles artesanos por el de obreros bastos (...). Esta tendencia a no emplear méas que nifios de
mirada viva y dedos finos, en lugar de jornaleros que posean una larga experiencia, demuestra
que el dogma escolastico de la division del trabajo conforme a los diferentes grados de habilidad
ha sido por fin abandonado por nuestros manufactureros ilustrados".

% Andrew Ure, Philosophie des manufactures ou Economie industrielle, t. I, cap. 1°, citado por Marx en
Miseria de la filosofia, cit., pp. 202-205.



Vale la pena detenerse en este punto, rara vez suficientemente destacado, de la eficacia
disciplinariay "bélica" de la division del trabajo contra los obreros industriales. Ya antes hemos
indicado la diferencia sefialada por Marx entre la anarquia en que se desarrolla la division social
del trabajo y el despotismo a que estd sometida su division manufacturera, en el interior del
taller. el tema habia aparecido ya en la Miseria de la filosofia: “en el interior del taller moderno
la division del trabajo esta minuciosamente reglamentada por la autoridad del empresario”®*. En
El Capital Marx cita de nuevo en su apoyo a Andrew Ure, tan clarividente como cinico o
ingenuo. Refiriéndose al inventor de los telares continuos (throstles), Arkwright, escribe Ure: "en
la fabrica automatica, la principal dificultad (...) radicaba (...) en la disciplina necesaria para
lograr que los hombres abandonaran sus habitos inconstantes de trabajo e identificarlos con la
regularidad invariable del gran autémata. Pero inventar un cédigo disciplinario adaptado a las
necesidades y a la velocidad del sitema automatico y aplicarlo con éxito, era una empresa digna
de Hércules, jy en eso consiste la noble obra de Arkwright!"*°. Es lo que Marx llama la maquina
"no s6lo como autémata, sino también como autécrata”*®.

""Se podria escribir”, dice Marx, "una historia entera de los inventos que surgieron, desde
1830, como medios bélicos del capital contra los amotinamientos obreros™’. Es, una vez, més, el
doctor Ure quien suministra los mejores testimonios: una maquina para estampar colores que
sirve a los capitalistas para librarse de esa esclavitud insoportable, es decir, de condiciones
contractuales que todavia les parecian molestas, y restablecer sus “legitimos derechos",
invocando para ello el auxilio de los recursos de la ciencia; o un invento para preparar urdimbres,
gracias a la cual unos obreros en huelga, "la horda de los descontentos, que atrincherada tras las
viejas lineas de la division del trabajo se creia invencible, se vio atacada por los flancos, con sus
medios de defensa aniquilados por la moderna tactica de los maquinistas™; o la self-acting mule,
que "confirma la doctrina propuesta por nosotros, segun la cual cuando el capital pone la

ciencia a su servicio, impone siempre la docilidad a la rebelde mano de trabajo"®.

Esta funcién sigue plenamente vigente hoy, como puede observarse en las recientes
reestructuraciones de la gigantesca empresa italiana FIAT o en la diferente composicion del
capital en empresas alemanas que fabrican los mismo productos en su propio pais de origen (con
un movimiento obrero fuertemente organizado, de larga tradicion y que se beneficia de una
escasez relativa de mano de obra, al que se ataca sustituyéndolo por maquinas) y en paises del
norte de Africa (donde la clase obrera carece de organizacion y combatividad, encontrandose
todavia en proceso de formacion, lo que permite una utilizacion extensiva del trabajo), por
emplear dos ejemplos bien conocidos. Por lo demas, desde los primeros estadios de la
introduccion de la maquinaria en la industria, los trabajadores comprendieron rapidamente que se
trataba de un arma contra ellos y reaccionaron por todos los medios a su alcance, incluidas las
revueltas acompafiadas de la destruccion masiva de las nuevas maquinas (los luditas). Tales
movimientos, sin embargo, orientados contra la corriente de la historia, no hicieron sino acelerar
el proceso mismo al que se oponian.

No fue Marx el primer autor que denuncié los aspectos negativos de la division del
trabajo en general, ni, en particular, sobre el desarrollo individual del hombre. Numerosos
economistas y escritores socialistas o socializantes lo habian hecho, con mayor o menor acierto

% Ibid., p. 195.

®A. Ure, Philosophy of Manufactures, p.15, citado en K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. 11, p. 517.
% 1bid., p. 512.

37 Ibid., p. 530.

% Citado por Marx, ibid., p. 531.



antes que él. Como siempre fue una obsesion del autor de El Capital la de restablecer a cada cual
sus derechos en el desarrollo y la critica de la economia politica, pueden encontrarse en su obra
abundantes referencias a juicios de valor anteriores, que él mismo asume en todo o en parte,
sobre los efectos de la division del trabajo. Reproduciremos aqui algunos de los pasajes
correspondientes, en cuanto que ilustran, a veces de manera muy brillante, tales efectos.

Smith: "en la realidad la diferencia de talentos naturales entre los individuos es bastante
menor de lo que creemos. Las aptitudes tan diferentes que parecen distinguir a los hombres de las
distintas profesiones, cuando han llegado a la madurez, no constituyen tanto la causa como el
efecto de la division del trabajo™*°. Say: “La division del trabajo es un cémodo y Gtil medio, un
habil empleo de las fuerzas humanas para el desarrollo de la sociedad, pero disminuye la
capacidad de cada hombre individualmente considerado"*’. Lemontey: "Nos sorprendemos
admirados al ver que entre los antiguos el mismo personaje es a la vez, en grado eminente,
fildsofo, poeta, orador, historiador, sacerdote, administrador, general del ejército. Nuestras almas
se espantan ante la perspectiva de un tan vasto dominio. Cada uno sus seto y se encierra en su
cercado. Ignoro si a causa de este recorte el campo se agranda, pero estoy seguro de que el
hombre se achica"**. Ferguson: "Habria incluso que dudar si la capacidad general de una nacién
crece en proporcion al progreso de las artes. Varias artes mecénicas (...) tienen perfecto exito
cuando les falta totalmente el socorro de la razon y del sentimiento, y la ignorancia es la madre
de la industria tanto como de la supersticion. La reflexién y la imaginacion estan expuestas a
extraviarse: pero el habito de mover el pie o la mano no dependen ni de una ni de otra. Por eso
podria decirse que la perfeccion, respecto a las manufacturas, consiste en poder prescindir de la
inteligencia, de manera que sin esfuerzo mental el taller pueda ser considerado como una
maquina cuyas partes son los hombres (...). EI general puede ser muy habil en el arte de la
guerra, mientras que todo el mérito del soldado se limita a ejecutar algunos movimientos con el
pie 0 con la mano. Uno puede haber ganado lo que ha perdido el otro (...) En un periodo en el

cual todo se halla dividido, el arte de pensar puede constituir por si mismo un oficio aparte™*?.

Say de nuevo: “en la division del trabajo, la misma causa que produce el bien engendra el mal"*.
Smith, una vez mas: "El espiritu de la mayor parte de los hombres se desenvuelve
necesariamente a partir de sus ocupaciones diarias. Un hombre que pasa su vida entera
ejecutando unas pocas operaciones simples (...) no tiene oportunidad de ejercitar su
entendimiento (...). En general, se vuelve tan estipido e ignorante como es posible que llegue a
ser lo un ser humano (...). La uniformidad de su vida estacionaria corrompe de un modo natural
el empuje de su inteligencia (..) Destruye incluso la energia de su cuerpo y lo incapacita para
emplear su fuerza con vigor y perseverancia en cualquier otro terreno que no sea la actividad
detallista para la que se lo ha adiestrado. De este modo, su destreza en su actividad especial
parece haber sido adquirida a expensas de sus virtudes intelectuales, sociales y marciales. Ahora
bien, en toda sociedad industrial y civilizada, es ésta la condicion en la que tiene necesariamente
que caer el pobre que trabaja, o sea, la gran masa del pueblo"**. Urquhart: "Subdividir a un
hombre es ejecutarlo, si merece la pena de muerte, o si no la merece asesinarlo (...) La

subdivision del trabajo es el asesinato de un pueblo"*.

% Citado por Marx en Miseria de la Filosofia, cit., p. 186, y en Manuscritos: economia y filosofia, cit.,
p.170.

%0 parafraseado por Marx en Manuscritos: economia y filosofia, cit., p. 174.

* Citado por Marx en Miseria de la filosofia, cit., p. 205.

*2 Citado por Marx, ibid., pp. 187-188, y de nuevo en El Capital, cit., libro I, vol. II, p. 440.
 Citado por Marx, Miseria de la filosofia, cit., p. 441.

* Citado por Marx, El Capital, cit., p.187.

* Citado por Marx, ibid., p. 442.



"La extension de la maquinariay la division del trabajo™, afirma el Manifiesto Comunista,
"guitan a éste, en el régimen proletario actual, todo caracter autdbnomo, toda libre iniciativa y
todo encanto para el obrero. El trabajador se convierte en un simple resorte de la maquina, del
que sélo se exige una operacién mecanica, monétona, de facil aprendizaje™*®.

Marx es plenamente consciente del efecto nefasto de la division manufacturera del
trabajo y la maquinaria sobre el desarrollo fisiélogico e intelectual de los individuos: "la
continuidad de un trabajo uniforme destruye la tension y el impulso de los espiritus vitales, que
encuentran su esparcimiento y su estimulo en el cambio mismo de actividades"*’. Si el trabajador
gremial desarrollaba una gama mas o menos amplia de actividades -descansando, como
Menéndez Pidal, de la una con la otra, valga la expresion-, la descomposicion manufacturera del
trabajo le obliga a realizar incesantemente y de manera repetitiva las mismas o la misma
operacion, convirtiendo en tiempo de trabajo los poros que antes suponia el cambio de
actividades. Y si en la manufactura es todavia el trabajador mismo quien emplea la herramienta
de acuerdo con su propio ritmo de trabajo, sometido a sus caracteristicas bioldgicas y sus
disposiciones psicoldgicas particulares, o por lo menos limitado por ellas, en la industria
moderna es la maquinaria quien se sirve del hombre y lo somete a su propia cadencia de
funcionamiento, determinando al extremo hasta sus mas pequefios movimientos. "El trabajo
mecanico agrede de la manera mas intensa el sistema nervioso, y a la vez reprime el juego
multilateral de los mUsculos y confisca toda actividad libre, fisica e intelectual del obrero. Hasta
el hecho de que el trabajo sea mas facil se convierte en medio de tortura, puesto que la maquina
no libera del trabajo al obrero, sino de contenido a su trabajo™*®.

Como la maquinaria simplifica al maximo las tareas, por una parte, y suministra por si
misma la fuerza motriz, por otra, permite, por consiguiente, la sustitucion en masa de los obreros
varones adultos y mas o menos cualificados por las mujeres y los nifios. El grupo de trabajadores
que elabora el producto en la manufactura deja paso al formado por un trabajador adulto que
vigila y control la maquina y una serie de peones que asisten a éste o alimentan a aquélla,
generalmente nifios. "jTrabajo femenino e infantil fue, por consiguiente, la primera consigna del
empleo capitalista de maquinarial™®®. En la medida en que esta mano de obra resulta
incomparablemente mas barata que la de los trabajadores adultos, en tanto que no haya una
legislacion efectiva que impida su utilizacion, la mera posibilidad de su empleo es ya,
automaticamente, su realidad. Ello se traduce en someter a hombres y mujeres, ya desde la
infancia, a todas las caracteristicas de parcialidad, unilateralidad, monotonia, embrutecimiento,
etc., caracteristicas de la division del trabajo fabril. "Se utiliza abusivamente la maquinaria para
transformar al obrero, desde su infancia, en parte de una maquina parcial™.

Ahora bien, el desarrollo y los efectos de la division del trabajo no son lineales y
armonicos, ni siquiera como realidad indeseable y condenable, sino antitéticos. Todo lo que de
una parte es pobreza, miseria, limitacion, unilateralidad, cretinismo, embrutecimiento, de otra es
riqueza, plenitud, expansion, multilateralidad, espiritu, florecimiento cultural. Tiene lugar asi una

8 K. Marx y F. Engels, EI manifiesto comunista, p. 79; traduccion de Wenceslao Roces, Ayuso, Madrid,
1974,

k. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. 11, p. 415.
*® |bid., pp. 515-516.

%9 |bid., p. 481.

% 1bid, p. 515.



fuerte polarizacion social en la que el "progreso”, si bien no puede ocultar la pobreza absoluta
que el desarrollo del capital genera en todas partes, agrava sin cesar la miseria relativa, la
diferencia. La diferencia no es simplemente diferencia cuantitativa, sino contradiccion; la
escasez no es escasez a secas, sino el polo negativo de la contradiccion.

El aspecto més visible de esta antitesis es el desequilibrio entre la concentracion de la
rigueza material en un extremo y la difusion de la pobreza en el otro. Es el caracter
contradictorio de la division del trabajo que, por una parte, genera un desarrollo hasta entonces
desconocido de las fuerzas productivas sociales y la riqueza material producida por ellas, y, por
otra, se traduce en miseria absoluta y/o relativa para la inmensa mayoria de la poblacion y, en
particular, de la poblacion trabajadora.

La division del trabajo, en cuanto que es una forma de la cooperacion y permite la
sustitucion de trabajo vivo o trabajo acumulado, de los hombres por las maquinas, desarrolla sin
cesar las fuerzas productivas del trabajo mismo, pero empobrece y limita a la principal fuerza
productiva: el hombre. "En tanto que la division del trabajo eleva la fuerza productiva del
trabajo, la riqueza y el refinamiento de la sociedad, empobrece al obrero hasta reducirlo a
méquina">*. "No sélo desarrolla la fuerza productiva social del trabajo para el capitalista, en vez
de hacerlo para el obrero, sino que la desarrolla mediante la mutilacion del obrero individual.
Produce nuevas condiciones para la dominacion que el capital ejerce sobre el trabajo. De ahi que,
si bien, por una parte, se presenta como progreso histérico y fase necesaria de desarrollo en el
proceso de formacion econémica de la sociedad, aparece por otra parte como medio para una

explotacion civilizada y refinada".

Ya vimos antes que el saber y la destreza del trabajador artesanal solamente eran
necesarias, en la manufactura, para el taller en su conjunto. Las fuerzas intelectuales del trabajo,
entendido como trabajo social, ya no se presenta como producto y propiedad suyos, Sino como
propiedad e incluso producto del capital. "Si las potencias intelectuales de la produccién amplian
su escala en un lado, ello ocurre porque en otros muchos lados se desvanecen. Lo que pierden los
obreros parciales se concentra enfrentado a ellos, en el capital™.

El trabajo "produce espiritu, pero origina estupidez y cretinismo para el trabajador">*. Las
producciones mas elevadas del trabajo humano so6lo son posibles, en el régimen de la division
capitalista del trabajo, gracias a la deshumanizacion del trabajo productivo de la mayoria. "La
concentracion exclusiva del talento artistico en individuos Gnicos y la consiguiente supresion de

estas dotes en la gran masa es una consecuencia de la division del trabajo">>.

Esta polaridad se hace carne en la existencia de una minoria que, beneficiandose del
excendente economico producido por la mayoria a costa de su propia privacion, monopoliza el
desarrollo humano. Marx cita en su apoyo al cura Townsend, apologista satisfecho de la
situacién existente: "Parece ser una ley natural que los pobres, hasta cierto punto, sean
imprévidos (improvident) de manera que siempre haya algunos (that there always may be some)
que desemperien los oficios mas serviles, sordidos e innobles en la comunidad. De esta suerte se

k. Marx, Manuscritos: economia y filosofia, cit., p. 57.
e Marx, El Capital, cit., libro I, vol.1l, p.444.

*3 |bid., pp. 439-440.

K. Marx, Manuscritos: economia y filosofia, cit, p. 108.
% K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit., p. 470.



aumenta el fondo de felicidad humana (the fund of human happiness), los seres mas delicados
(the more delicate) se ven libres de trabajos enfadosos (...) y pueden cultivar sin molestias
vocaciones superiores (...). La ley de pobres tiende a destruir laarmoniay la belleza, la simetria
y el orden de ese sistema establecido en el mundo por Dios y la naturaleza"*°. O, en boca de un
autor menos convencido de la necesidad y justificacion divina y natural de lo que le rodea,
Storch, citado aprobatoriamente por Marx: "El progreso de la riqueza social engendra esa clase
atil de la sociedad(...) que ejerce las ocupaciones mas fastidiosas, viles y repugnantes, que echa
sobre sus hombros, en una palabra, todo lo que la vida tiene de desagradable y de esclavizante,
proporcionando asi a las otras clases el tiempo libre, la serenidad del espiritu y la dignidad
convencional (c'est bon!) (exclamacién de Marx, MFE) del caracter”, etc.>

Esta polarizacion se manifiesta, en fin, en la multilateralidad del sistema de las
necesidades generado por el desarrollo del capital y la unilateralidad a que se ve reducida la
produccién individual®®, en el desarrollo y multiplicacién de las necesidades de la sociedad
tomada en su conjunto y su restriccion para los distintos grupos sociales o individuos, en las
distintas necesidades y la distinta forma de satisfacer necesidades en principio iguales en los dos
extremos de la sociedad "Esta enajenacion (de las necesidades, MFE) se muestra parcialmente al
producir el refinamiento de las necesidades y de sus medios de una parte, mientras produce

bestial salvajismo, plena, brutal y abstracta simplicidad de las necesidades de la otra™”.

¥k, Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I11, pp. 806-807.
" Ibid., p. 807.

% ¢t K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. IlI, p. 169,
fragmento ya aludido antes.

¥k, Marx, Manuscritos: economia y filosofia, cit., pp. 157-158.



En cuanto “expresion del caracter social del trabajo dentro de la enajenacion”®, "la

division del trabajo lleva aparejada (...) la contradiccion entre el interés del individuo concreto o
de una determinada familia y el interés comdn de todos los individuos relacionados entre si,
interés comdn (...) que se presenta en la realidad, ante todo, como una relacion de mutua
dependencia de los individuos entre quienes aparece dividido el trabajo". Ademas, "la division
del trabajo nos brinda ya el primer ejemplo de cdmo, mientras los hombres viven en una
sociedad natural, mientras se da, por tanto, una separacion entre el interes particular y el interés
comun, mientras las actividades, por consiguiente, no aparecen divididas voluntariamente, sino
por modo natural, los actos propios del hombre se erigen ante él como un poder ajeno y hostil,
que le sojuzga, en vez de ser él quien los domine™®!. (Huelga decir que la sociedad y la division
"naturales” sélo son tales en cuanto que funcionan por encima de la conciencia de los hombres).
El "interés comdn" del que habla aqui Marx no es distinto del buscado por la "mano invisible™ de
Smith o, mas prosaicamente, el mercado. La diferencia estriba en que para Marx no se trata de un
interés comun a toda la sociedad, sino a la clase dominante en exclusiva, de la misma manera que
la comunidad no es sino la comunidad de los miembros de esta clase.

En la medida en que la interdependencia de los trabajos humanos sélo puede manifestarse
a través del mercado y la competencia, es decir, a través de mecanismos que los hombres, lejos
de controlar, simplemente soportan; en tal medida, decimos, la interdependencia de los trabajos
se presenta ante éstos como algo extrafio. Esto vale tanto para el trabajador que se ve empujado
hacia una u otra rama de la divisién del trabajo por las presiones del mercado de mano de obra
como para el capitalista ante quien las crisis se presentan como catastrofes naturales méas o
menos inesperadas.

La fuerza productiva de la combinacién de los trabajos aislados, que no por ello deja de
ser, en su origen, una fuerza productiva del trabajo mismo combinado, se presenta ante los
trabajadores como fuerza productiva del capital. "En su combinacidn este trabajo se presenta (...)
al servicio de una voluntad ajena y de una inteligencia ajena, dirigido por ella. Este trabajo tiene
su unidad espiritual fuera de si mismo, asi como su unidad material esta subordinada a la unidad
objetiva de lamaquinaria, del capital fixe, que como monstruo animado objetiva el pensamiento
cientifico y es de hecho el coordinador. (...) El trabajo combinado o colectivo puesto de esta
suerte -tanto en cuanto actividad como transmutado en objeto, de forma estatica- es puesto a la
vez directamente como un otro del trabajo individual realmente existente: en cuanto objetividad
ajena (propiedad ajena) e igualmente como subjetividad ajena (la del capital)"®. La unidad de
los procesos laborales aislados solamente existe, pues, fuera de éstos: en el capital como cosa 'y
como persona, en la maquina y el capitalista; es en la primera, se sabe en el segundo.

Por esto afirma Marx de "la sustantivacion de las relaciones sociales que es inevitable
dentro de la divisién del trabajo®. Esto vale tanto para la esfera de la produccién como para la de
la distribucion, pues también en ésta "la misma division del trabajo que los convierte en
productores privados independientes (a los poseedores de mercancias, MFE), hace que el
proceso de produccién y las relaciones suyas dentro de ese proceso sean independientes de ellos
mismos, y que la independencia reciproca entre las personas se complemente con un sistema de

%0 bid., p. 169.

81 K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit., p. 34.

62 k. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. I, p. 432.
83 K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit., p. 88.



dependencia multilateral y propio de cosas"®. En suma, que las relaciones personales
establecidas en el proceso de la produccion se presentan enajenadas, reificadas, como nexus
rerum, como relaciones propias de cosas y entre cosas. (Pero los procesos de reificacion son algo
que solo trataremos en detalle en el proximo capitulo). Asi como en el intercambio la
equiparabilidad de los trabajos humanos se presenta como propiedad de las mercancias de
cambiarse entre si -0 propiedad del dinero de cambiarse por todas las otras mercancias-, en el
proceso de produccion la relacion entre los trabajos se presenta como relacion puesta por el
capital, como si la maquina poseyera "un alma propia": el trabajo objetivado, la cosa, domina al
trabajo vivo, al hombre®.

Resta analizar la influencia determinante de la division del trabajo en el surgimiento y
consolidacion de la falsa conciencia.

Si atendemos a la division social del trabajo, es decir, a la division del trabajo en el
conjunto de la sociedad, su primer efecto, ya tratado parcialmente y que volvera a serlo en el
capitulo siguiente, es la vision de las leyes econdmicas como leyes naturales, incontrolables por
los hombres, que se hacen sentir catastroficamente o, en todo caso, por detrés y por encima de la
voluntad humana, forma naturalista de conciencia que no se aleja mucho de la comprension del
salvaje. El hecho de que, de Keynes a nuestros dias, el capital haya hecho notables progresos en
el conocimiento de sus propias leyes, no termina de eliminar el problema para los capitalistas
mismos ni empieza a hacerlo siquiera para la gran mayoria de la poblacion. En la medida en que
larelacion entre los trabajos humanos se presenta como actuante, lo hace, como ya hemos visto,
bajo la apariencia de una relacién entre cosas o de propiedad inherentes a las cosas: es la
conciencia fetichista, el reverso de la reificacion, que también trataremos en el siguiente capitulo.

El desarrollo de la division social del trabajo y la automatizacion progresiva de sus
diversas ramas esté en la base, por otra parte, de todas las formas de la conciencia idealista®®. “La
division del trabajo”, escriben Marx y Engels en La ideologia alemana, “s6lo se convierte en
verdadera division a partir del momento en que se separan el trabajo fisico y el intelectual. Desde
este instante, puede ya la conciencia imaginarse realmente que es algo mas y algo distinto que la
conciencia de la practica existente, que representa realmente algo sin representar algo real; desde
este instante, se halla la conciencia en condiciones de emanciparse del mundo y entregarse a la
creacion de la teorfa “pura”, de la teologia “pura”, la filosofia y la moral “puras”, etc” ®’. Esta
division no se limita a convertir en monopolio de la clase dominante el trabajo intelectual y
relegar a las clases dominadas el trabajo manual —reparto, por lo demas, que puede ser tan
relativizado como se quiera, en lo que concierne a los individuos considerados como tales, sin
que pierda por ello un apice de su realidad, su naturaleza y su funcionalidad clasista. Se
manifiesta también en el seno de la propia clase dominante, una parte de la cual se dedica sobre
todo a pergefar, transmitir e interpretar la ideologia mientras el resto se dedica al trabajo
“fisico”, vale decir al negocio. Pero esté en la naturaleza del trabajo unilateralmente intelectual el

K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I, p. 131.

% k. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. Il, p. 219; El
Capital, cit., libro I, vol. II, p. 516.

% Alfred Sohn Rethel ha escrito un interesante libro en el que intenta mostrar la relacion entre la separacion
del trabajo manual y el trabajo intelectual y la epistemologia, basada en dicha separacidn, de la ciencia moderna, la
filosofia critica kantiana, etc.: A.S.R., Trabajo manual y trabajo intelectual, particularmente primera y segunda
partes; El Viejo Topo, Barcelona, 1980.

K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit., p. 32.



que cada pensador se considere a si mismo hijo de la raz6n en vez de mero intérprete de sus
convecinos, vicio que contiene in nuce la posibilidad de un distanciamiento y hasta un
enfrentamiento, siempre dentro de ciertos limites cuidadosamente respetados —los que impone la
necesidad de la perpetuacién del dominio de las clases-, lo que viene a reforzar “la apariencia de
que las ideas dominantes no son las de la clase dominante, sino que estan dotadas de un poder
propio, distinto de esta clase” .

No menos importantes son los efectos de la division manufacturera del trabajo, es decir,
de la division del trabajo en el interior del taller, especialmente tras la introduccién de la
maquinaria. Desde Tiempos modernos hasta La clase obrera va al paraiso, la perplejidad del
obrero ante los complejos mecanismos de la produccion moderna ha sido uno de los temas
favoritos del cine humoristico —precisamente del cine, y no de la literatura, porque el lenguaje
cinematografico no exige descripciones, sino que le basta con imagenes. Desde el punto de vista
del trabajador, el proceso productivo carece de cualquier lazo, o éste presenta como algo fortuito
y, en todo caso, determinado desde fuera. El trabajador se ve ocupado en un proceso laboral
parcial o, mejor, en un momento del proceso laboral y pierde con ello el punto de vista de la
totalidad. La trabazdn entre los distintos momentos del proceso productivo solamente existe para
el capital; considerada desde el proceso laboral, pues, la trabazon se encuentra fuera de si mismo,
en el trabajo inanimado, muerto, objetivado. Con la pérdida del punto de vista total el trabajo
deja de ser para el trabajador —aunque siga siéndolo considerado en su conjunto, como trabajo
social- una actividad transformadora para convertirse en una mezcla de esfuerzo fisiolégico y de
atencion y actividad contemplativa.

“Laimpresion que experimenta el individuo”, escribe Franz Jakubowsky, “de encontrarse
frente a un proceso independiente del hombre, se ve todavia mas reforzada por la acentuacion del
caracter contemplativo del trabajo. La actividad del obrero en el funcionamiento moderno y
racionalizado de la fabrica consiste cada vez mas en observar y regular la maquina. No es ya el
hombre que trabaja, sino la maquina, quien aparece como el agente propiamente dicho del
proceso de trabajo. El obrero es incorporado como parte mecanizada a un proceso de trabajo
preexistente y organizado sin su intervencion” .

Sin que nos vayamos a permitir otra cosa que aludir a ello, vale la pena sugerir que el
hecho de que, en la division capitalista del trabajo, la unidad de éste se presente como algo ajeno,
exterior, hipostasiado, esta sin duda en la base de la facilidad con que se aceptan cominmente
otras hipdstasis como el Estado moderno —representativo o no, tanto da- o el “orden natural de
las cosas”, etc.

Si la division del trabajo esta en la base de parte de la fenomenologia de la falsa
conciencia, es decir, si, una vez mas, es la existencia la que determina la conciencia, si la
conciencia no es mas que el ser consciente, la forma consciente del ser social, entonces no hace
falta decir que aqui se aplica todo lo explicado anteriormente sobre la critica que deviene
actividad critico-practica, praxis revolucionaria. En concreto, esto tiene dos consecuencias: la
primera, relativizar la eficacia de cualquier accion meramente ideoldgica —en el “buen sentido”
del término- contra la falsa conciencia, por ejemplo y en primer lugar de la accién pedagdgica
entendida como instruccion. En segundo lugar, lo mas importante: la necesidad de establecer si

®8 |bid., p. 51.

O, Jakubowsky, Les superestructures idéologiques dans la conception matérialiste de I’historie, p. 157,
traduccion al francés de Jean-Marie Brohm, E.D.1., Paris, 1971.



en la realidad existen o no tendencias que conduzcan a la supresion del orden de cosas que se
encuentra en la base de la unilateralidad del desarrollo humano individual y de la falsa
conciencia.

Si bien Marx no deja de constatar reiteradamente la creciente unilateralidad del trabajo y
la actividad humanos, no hay que deducir de ello que sea presa de nostalgia alguna de los
periodos anteriores, aungue tanto él como Engels hayan presentado al hombre renacentista como
muestra de una omnilateralidad posible. “En estadios de desarrollo precedentes”, escribe en los
Grundrisse, “el individuo se presenta con mayor plenitud precisamente porque no ha elaborado
aun la plenitud de su relaciones y no las ha puesto frente a él como potencias y relaciones
sociales autonomas. Es tan ridiculo sentir nostalgia de aquella plenitud primitiva como creer que
es preciso detenerse en este vaciamiento completo” °. Burlandose de Proudhon, que aspira a
eliminar los inconvenientes de la division del trabajo haciendo rotar a los trabajadores en las
diversas funciones productivas de taller, escribe en la Miseria de la filosofia: “El sefior
Proudhon, al no comprender este Unico aspecto revolucionario [que nosotros veremos en breve,
MFE] de taller automatico, da un paso atrds y propone al obrero, no solamente que haga la
doceava parte de un alfiler, sino, sucesivamente, cada una de las doce partes. El obrero llegara
asi a la ciencia y a la conciencia del alfiler. (...) En resumen: el sefior Proudhon no ha
sobrepasado el ideal del pequefio burgués. Y para realizar este ideal no imaginaba nada mejor
que hacernos volver al compafiero o, a lo sumo, al maestro artesano de la Edad Media” .

No parece que sea necesario detenerse, en términos generales, sobre el “papel
verdaderamente revolucionario” " atribuido por Marx al capitalismo. Baste con sefialar que s6lo
este modo de produccion crea las condiciones materiales, como posibilidad, de un desarrollo
universal de las capacidades humanas, tanto del género como del hombre individualmente
considerado. El desarrollo capitalista de las fuerzas productivas entrafia “una existencia empirica
dada en un plano histérico-universal, y no en la vida puramente local de los hombres”; “este
desarrollo universal de las fuerzas productivas lleva consigo un intercambio universal de los
hombres, en virtud de lo cual, por una parte, el fendmeno de la masa “desposeida” se produce
simultaneamente en todos los pueblos (competencia general), (...) instituye a individuos
historico-universales, empiricamente mundiales, en vez de individuos locales” . La
universalidad de la que aqui habla Marx se refiere al ambito mundial de las relaciones sociales
entre los hombres, es decir, del intercambio capitalista. Pero ésta no es todavia la universalidad
del trabajo, del desarrollo humano, sino la de sus potencias alienadas, del capital: es la
universalidad de la negacion. Sin embargo, frente a la limitada vida local de la sociedad feudal o
los nicleos urbanos protocapitalistas, Marx no deja de ver el aspecto positivo de la
universalizacion de las relaciones econdémicas. La cuestion esta claramente expresada, aun
cuando en forma de apunte, en los Grundrisse: “El resultado [del capitalismo, MFE] de las
fuerzas productivas —de la riqueza en general- como base, y asimismo la universalidad de la
comunicacion, por ende el mercado mundial como base. La base como posibilidad del desarrollo
universal del individuo, y el desarrollo real de los individuos, a partir de esta base, como
constante abolicién de su traba, que es sentida como una traba y no como universalidad pensada

0 imaginada, sino como universalidad de sus relaciones reales e ideales” ™.

Ok, Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. I, p. 90.

Tk Marx, Miseria de la filosofia, cit., pp. 205-206; el ejemplito del alfiler ya salia en La ideologia
alemana, cit., p. 258, esta vez contra Stirner.

2 K Marx y F. Engels, El manifiesto comunista, vit., p. 74.
3 K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit., pp. 36-37.
™ K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. 11,



La “universalidad de sus relaciones reales e ideales” es la del “desarrollo de las fuerza
productivas, de la circulacion del saber” . Es empirica, no “pensada o imaginada”. En otras
palabras, no se trata de un postulado moral, un horizonte del deber ser o un simple buen deseo.
Se trata de un objetivo ya realizado de forma alienada. Su realizacion plena solo exige derribar la
alienacion practica.

Este mismo pasaje plantea otros dos aspectos del problema. El capitalismo no se limita a
fijar un nuevo horizonte al desarrollo humano, sino que supera sistematicamente todos los
horizontes sucesivos y los sustituye por otros mas elevados (en lo que se refiere a la riqueza
material y al margen de la problematica de las “fuerzas destructivas”, larecaida en la “barbarie”,
ya apuntada por Marx, o la posibilidad hoy real de un holocausto también universal, cuestiones
de las que podemos prescindir tranquilamente a los efectos que nos interesan aqui). En esto se
distingue de los modos de produccion anteriores que, o bien fueron estacionarios, o bien
conocieron un crecimiento lento y secular, y que en ningln caso se vieron, como el modo de
produccion capitalista, forzados por su propia naturaleza a revolucionar constantemente las
condiciones técnicas y las dimensiones de la produccion. Es en este sentido que Marx habla de la
“constante abolicion” de las trabas.

El otro aspecto al que queremos hacer referencia es el de la diferencia entre la “traba” y
el “limite sagrado”. Al contrario también de los modos de produccion anteriores, el capitalismo
no se deja limitar por ningun género de corsé extraecondmico, no siente sus limites como limites
fijos, puestos desde fuera, “sagrados” (por ejemplo, los indios de América de Sur frente a la
tierra), sino que, como era de esperar, hace de su dindmica real su ideologia oficial: “jAcumulad,
acumulad! jHe aqui a Moisés y los profetas!” .

“En su aspiracién incesante por la forma universal de la riqueza, el capital, empero,
impulsa al trabajo mas alla de los limites de la necesidad natural y crea asi los elementos
materiales para el desarrollo de la rica individualidad, tan multilateral en su produccion como en
su consumo...””’. Los Manuscritos de 1844, que veian la universalidad y el ser genérico del
hombre en hacer “de la naturaleza toda su cuerpo inorgéanico” ", en producir universalmente, a la
medida de todas las especies, en reproducir la naturaleza entera y la industria como “relacion
histdrica real de la naturaleza con el hombre” ™ resuenan en este pasaje de los Grundrisse. Lo
mismo considerada como realidad alienada que como posibilidad o necesidad, la universalidad
surge no como producto de esencia eterna alguna del hombre, sino como producto histérico y
social, todavia in pectore, al igual que serad un producto histérico su realizacion plena.

“El nexo es un producto de los individuos. Es un producto historico. Pertenece a una
determinada fase del desarrollo de la individualidad. La ajenidad y la autonomia con que ese
nexo existe frente a los individuos demuestra solamente que éstos aun estan en vias de crear las
condiciones de su vida social en lugar de haberla iniciado a partir de dichas condiciones. (...) Los
individuos universalmente desarrollados, cuyas relaciones sociales en cuanto relaciones propias
y colectivas estdn ya sometidas a su propio control colectivo, no son un producto de la

p. 33.
"> Loc. cit.
K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. 11, p. 735.
k. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. I, pp. 266-267.
8 K. Marx, Manusxcritos: economia y filosofia, cit., p. 111.
™ Ibid., p. 152.



naturaleza, sino de la historia” .

La necesidad de la universalidad surge precisamente de la prosaica realidad de la
unilateralidad. No era sentida por el maestro artesano, que podia encontrarse mas o menos
satisfecho con su trabajo, aun dentro de su horizonte limitado, en el marco de una sociedad que
no ofrecia nada sustancialmente mejor, como no fuera la codiciada posibilidad de vivir sin
trabajar, ni mucho menos la sentia el salvaje dentro de su salvajismo. El caso del obrero es muy
distinto, pues, mientras, de una parte, se ve reducido en su trabajo muy por bajo del nivel del
artesano, por otra se encuentra rodeado por una sociedad y unos procesos productivos
crecientemente omnilaterales. “Lo que caracteriza la division del trabajo en el taller automatico”,
escribe Marx en su Miseria de la filosofia, “es que en él el trabajo no ha perdido todo su caracter
de especialidad. Pero desde el momento en que se detiene todo desarrollo especial, comienza a
hacerse sentir la necesidad de universalidad, la tendencia hacia un desarrollo integral del
individuo™” ®.

La necesidad de universalidad se presenta, por utilizar la terminologia de Agnes Heller,
como una de las “necesidades radicales” ® que, si bien su origen y desarrollo es consustancial al
capitalismo, sdlo pueden ser satisfechas mediante su destruccion. Huelga explicar que tal
necesidad, que toma la forma de antinomia y de contradiccion, es inherente a la division del
trabajo desarrollada, la cual “presupone que las necesidades de cada uno se hayan vuelto

extremadamente unilateral” &,

El transito hacia un desarrollo universal del hombre exige a la apropiacion por éste de las
fuerzas productivas, y el caracter mismo de esta apropiacion (cuya necesidad es determinada
también por toda otra serie de factores que no estamos obligados a analizar aqui), las condiciones
en que se vuelve posible y necesaria, exigen a su vez que tenga un caracter total, universal, no
limitado ni parcial.

“Todas las anteriores apropiaciones revolucionarias”, escribe Marx en La ideologia
alemana, “habian tenido un caracter limitado”; individuos cuya propia actividad se veia
restringida por un instrumento de produccion y un intercambio limitados, se apropiaban este
instrumento limitado de produccion y, con ello, no hacian, por tanto, mas que limitarlo
nuevamente. [Sirva como ejemplo la apropiacion del terrufio por los siervos, aparceros y
arrendatarios convertidos asi en pequefios propietarios agricolas, MFE]. Su instrumento de
produccion pasaba a ser propiedad suya, pero ellos mismos se veian absorbidos por la division
del trabajo y por su propio instrumento de produccion; en cambio, en la apropiacion por los
proletarios es una masa de instrumentos de produccion la que tiene necesariamente que verse
absorbida por cada individuo y la propiedad sobre ellos, por todos” .

La necesidad de que esta apropiacion sea total no tiene mayor secreto: deriva del caracter
planetario de las fuerzas productivas desarrolladas por el modo de produccién capitalista; ha sido
sentida en carne y sangre por todas las revoluciones socialistas, exitosas o fracasadas, y las
formaciones sociales de transicion sufren todavia y seguiran sufriendo los efectos negativos de su

0k Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. I, pp. 89-90.
8k, Marx, Miseria de la filosofia, cit., p. 205.

82 cf, Agnes Heller, La théorie des besoins chez Marx, pp. 122 y ss.; traduccion al francés de Martine
Morales, Union Générale d’Editions, Paris, 1978.

8Bk Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. I, p. 134.
8 K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit., pp. 79-80.



realizacién limitada, aunque no fuera mas que desde el punto de vista del equilibrio econémico.

La division del trabajo se ha desarrollado hasta tal punto, por otra parte, que ya no caben
reapropiaciones a la Proudhon, es decir, reapropiaciones en un ambito estrictamente particular.
La socializacion de un taller puede servir para modificar relativamente las condiciones de trabajo
de los obreros que forman parte de él, pero el salto del ostracismo de la cadena de montaje al
control del conjunto del proceso productivo de un taller o de una fabrica aislados significa muy
poco en relacion con la distancia que media todavia entre cualquier unidad de produccion aislada
y el entramado econdmico global. EI campesino medieval podia ver su horizonte en la
apropiacion del pedazo de tierray el arado, pero el obrero moderno tiene poco que esperar de la
apropiacion de una maquina —supuesto que esto sea posible desde su posicion, lo que ya es
dificil-, como no sea el vacio topico de “trabajar sin nadie que le mande a uno”, es decir, sin que
le mande nadie que no sea el mercado.

Ademas, resulta ridiculo pensar en un pufiado de empleados apropiandose de una colosa
fabrica-robot, un salto hidroeléctrico o una central nuclear mientras un sinfin de barrenderos se
apropiarian de las correspondientes escobas y carritos y las costureras asalariadas a domicilio de
las maquinas de coser en régimen de alquiler. No solo es ridiculo, sino también imposible
politicamente y arbitrario y demencial econdmicamente.

Estas dos paradojas, que constituyes el quebradero de cabeza, en ésta o en otra forma, de
todos los partidarios de la autogestion limitada —es decir, de la autogestion fabrica a fabrica o en
el marco de la actual division del trabajo y el mercado capitalistas- s6lo encuentran solucién en
la apropiacion colectiva y, por consiguiente, en las gestion colectiva de los medios de
produccion. No cabe apropiacion por parte de los individuos aislados, como tales 0 en grupos
definidos por la division del trabajo, sino s6lo por la asociacion universal de los individuos,
asociacion tan universal como las mismas fuerzas productivas de las que debe apropiarse.

También aqui, en el hecho de que la apropiacion solo sea posible de manera colectiva, no
habiendo lugar para nuevas apropiaciones limitadas y limitativas, reside el caracter
revolucionario y necesario del modo de produccion capitalista; y Marx nunca olvida, a la hora de
criticar la situacion existente, este caracter. “De hecho, s6lo se debe al mas monstruoso derroche
de desarrollo individual el que el desarrollo de la humanidad en general esta asegurado y se lleve
a cabo en la época historica que precede inmediatamente a la reconstitucion consciente de la
sociedad humana” ®. Este “derroche de desarrollo individual” es la otra cara de la liberacién de
las fuerzas productivas de toda limitacién humana o, lo que es lo mismo, de su autonomizacién
respecto del control de los hombres, autonomizacion que era necesaria —en relacion a los modos
de produccion anteriores- para permitir su desarrollo hasta el término de hacer posible su
reapropiacion como reapropiacion de la riqueza, no como colectivizacion de la miseria —
colectivizacion imposible que, por afiadidura, en el supuesto de darse habria sido tan impotente
ante sus propias fuerzas productivas como lo fueron otras formas de comunidad anteriores, si no
mas-.

La apropiacion colectiva de la totalidad de las fuerzas productivas, en la que cada
individuo participa como componente del todo, de la asociacion humana, significa tanto el fin de
la division del trabajo —desde un punto de vista social- como el derrumbamiento de los muros
que encierran a cada hombre —desde el punto de vista individual. “La apropiacion de estas
fuerzas no es, de suyo, otra cosa que el desarrollo de las capacidades individuales

Bk Marx, El Capital, cit., libro I, vol. VI, p. 107.



correspondientes a los instrumentos materiales de la produccidon. La apropiacién de una totalidad
de instrumentos de produccion es ya de por si, consiguientemente, el desarrollo de una totalidad
de capacidades en los individuos mismos” 2. “Solamente al llegar a esta fase coincide la propia
actividad con la vida material, lo que corresponde al desarrollo de los individuos como
individuos totales y a la superacion de cuanto hay en ellos de natural; y a ello corresponde la
transformacion del trabajo en propia actividad y la del intercambio anterior condicionado en
intercambio entre los individuos en cuanto tales”®’. Este Gltimo pasaje, de La ideologia alemana,
debe ser leido en la clave de las contemporaneas Tesis sobre Feuerbach. La “actividad” es la
actividad humana sensible y consciente, y su coincidencia con la “vida material” es el resultado
del paso de la actividad limitada y exteriormente determinada en el marco de la division
capitalista del trabajo a la actividad consciente que toma como objeto el conjunto de la vida
social, particularmente la produccion social. La superacion de “lo natural” en los individuos es la
superacion de su sometimiento a las leyes que actian por encima de sus cabezas.

La ideologia alemana contiene incluso algunas descripciones arcadicas de lo que seré la
nueva sociedad: “en la sociedad comunista, donde cada individuo no tiene acotado un circulo
exclusivo de actividades, sino que puede desarrollar sus aptitudes en la rama que mejor le
parezca, la sociedad se encarga de regular la produccion general, con lo que hace cabalmente
posible que yo pueda dedicarme hoy a esto y mafiana a aquello, que pueda por la mafiana cazar,
por la tarde pescar y por la noche apacentar el ganado, y después de comer, si me place,
dedicarme a criticar, sin necesidad de ser exclusivamente cazador, pescador, pastor o critico,
seglin los casos” ®. “En una sociedad comunista, no habré pintores, sino, a lo sumo, hombres

que, entre otras cosas, se ocupan también de pintar” .

La magnitud de la universalizacion del desarrollo humano que sigue a la apropiacién de
las fuerzas productivas no es, de partida, sino el resultado de positivar la magnitud de su
privacion anterior. “La verdadera riqueza espiritual del individuo depende totalmente de la
riqueza de sus relaciones reales. (...) La dependencia total, forma natural de la cooperacion
histérico-universal de los individuos, se convierte, gracias a la revolucién comunista, en el
control y la dominacién consciente de estos poderes, que, nacidos de la accion de unos hombres
sobre otros, hasta ahora han venido imponiéndose a ellos, aterrandolos y dominandolos, como
potencias absolutamente extrafias” *°.

La ruptura de las limitaciones, en fin, no ha de afectar solamente al trabajo manual
restringido como tal y desprovisto de la componente intelectual, sino también al trabajo
intelectual mismo, tan sometido a la parcialidad que encierra su propia definicién e incluso a su
parcelacion ulterior —pero, sobre todo, a la hipéstasis y la abstraccién- como el otro polo de la
divisiéon del trabajo. “En un individuo, por ejemplo, cuya vida abarque un gran numero de
actividades y relaciones practicas con el mundo, que lleve, por tanto, una vida multilateral,
tendré el pensamiento el mismo caracter de universalidad que toda otra manifestacion de vida del
mismo individuo. El pensamiento del tal individuo sera siempre, desde el primer momento, un
momento [Moment: momento de tiempo pero también en mecénica, etc., MFE] de la vida total
del individuo, momento que tendera a desaparecer o a reproducirse, segun sea necesario. (...) Lo

8 K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit., p. 73.

Ibid., p. 34.
8 |bid., p. 470.
% 1bid., p. 39.



que permite a los individuos desembarazarse, en condiciones favorables, de su limitacion no es,
en modo alguno, el que ellos, en su reflexion, se imaginen o se propongan acabar con su
limitacion local, sino el hecho de que, en su realidad empirica y movidos pro necesidades
empiricas, logren realmente producir un intercambio universal” °*.

La exigencia de universalidad se hace sentir ya, parcialmente, como demanda de
versatilidad del trabajo en funcidén de las mismas necesidades del proceso de produccion
capitalista. “La industria moderna”, podemos leer en El Capital, “nunca considera ni trata como
definitiva la forma existente de un proceso de produccién (...) Revoluciona constantemente, con
el fundamento técnico de la produccion, las funciones de los obreros y las combinaciones
sociales del proceso laboral. Con ellas, revoluciona constantemente, asimismo, la division del
trabajo en el interior de la sociedad y arroja de manera incesante masa de capital y de obreros de
un ramo de la produccién a otro.

La naturaleza de la gran industria, por ende, implica el cambio del trabajo, la fluidez de
la funcién, la movilidad omnifacética del obrero. (...) Suprime toda estabilidad, firmeza y
seguridad en la situacion vital del obrero, a quien amenaza permanentemente con quitarle de las
manos, junto al medio de trabajo, el medio de subsistencia; con hacer superflua su funcion
parcial y con ésta a él mismo. (...) La gran industria, precisamente por sus mismas catastrofes,
convierte en cuestion de vida o muerte la necesidad de reconocer como ley social de la
produccion el cambio de los trabajos y por tanto la mayor multilateralidad posible de los obreros
(...). Convierte en cuestion de vida o muerte (...) la disponibilidad absoluta del hombre para
cumplir las variables exigencias laborales; el reemplazar al individuo parcial, al mero portador de
una funcidn social de detalle, por el individuo totalmente desarrollado, para el cual las diversas
funciones sociales son modos alternativos de ponerse en actividad®.

El tema hace también aparicion en el llamado capitulo inédito de EI Capital (previsto
inicialmente por Marx como capitulo VI del libro 1), un manuscrito titulado Resultados del
proceso inmediato de produccion: “Aunque la capacidad de trabajo”, escribe Marx, “posee una
forma peculiar en cada esfera particular de la produccién —como capacidad para hilar, hacer
calzado, forjar, etc.- y por consiguiente para cada esfera particular de la produccién se requiere
una capacidad de trabajo que se ha desarrollado unilateralmente, una capacidad especial, esa
misma fluidez del capital implica su indiferencia con respecto al caréacter particular del proceso
laboral del que se apropia, La misma fluidez o versatilidad en el trabajo, y en consecuenciaen la
aptitud que tiene el obrero de emplear se capacidad de trabajo. (...) Asi como al capital, en cuanto
valor que se valoriza a si mismo, le es indiferente la forma material particular que reviste en el
proceso laboral —tratese de una maquina de vapor, un monton de estiércol o seda-, al obrero le es
igualmente indiferente el contenido particular de su trabajo. (...) Cuanto mas desarrollada esta la
produccion capitalista en un pais, tanto mayor es la demanda de versatilidad en la capacidad
laboral, tanto mas indiferente el obrero respecto al contenido particular de su trabajo y tanto mas
fluido el movimiento del capital, que pasa de una esfera productiva a la otra. (...) Es ésta la
tendencia del modo capitalista de produccion, la cual se impone inexorablemente pase a todos los
obstaculos que en gran parte él mismo se crea” *.

Obsérvese que Marx evita en todo momento la utilizacion del término “universalidad”,

%% |bid., pp. 305-306.
k. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I, pp. 592-594.

Bk Marx, El Capital, libro I, capitulo VI (inédito), pp. 46-47; traduccion de Pedro Scaron, Siglo XXI,
Madrid 32 edicién, 1973.



incluso la expresion “omnilateralidad” —que tanto aparecen a lo largo y ancho de sus escritos-,
emplea muy matizadamente la expresion “multilateralidad” (“la mayor multilateralidad posible™)
y prefiere, en general, hablar de “versatilidad” o de “fluidez”.

Larealidad del problema planteado por Marx, patente ya en su tiempo, se ha tornado aun
mas manifiesta en la actualidad, con la tecnificaciéon y la complejidad creciente de todos los
procesos productivos y la aceleracion del ritmo de la innovacion tecnoldgica industrial. Esta
versatilidad es tanto lo que buscan el capital y sus gobiernos con el ciclo obligatorio de
ensefianza (aparte de otros motivos como responder a las reivindicaciones sociales, ocultar el
paro juvenil, prolongar la inculcacion ideoldgica escolar para todos, etc.; pero el motivo de la
versatilidad, la necesidad de una base comun que permita la movilidad en el empleo y facilite el
reciclaje, es explicito en toda la literatura oficial y nacional e internacional sobre planificacion
educativa); tanto lo que busca el capital, deciamos, como lo que demanda una mayoria de la
poblacion sometida a los cambios bruscos de la estrcutura ocupacional (y brusco, a este respecto,
es todo un cambio que no sea simplemente generacional, i.e. que pueda afectar a personas que ya
no volveran a la escuela).

Debemos terminar este capitulo sin atender a algo que se desprende por si solo de todo lo
dicho: la necesidad de una esperanza polivalente tanto desde el punto de vista del desarrollo del
individuo como desde el angulo de las exigencias del sistema productivo. Pero este punto sera
tratado mas adelante, cuando nos refiramos a las reivindicaciones en materia de educacion que
Marx incluyé en diversas ocasiones en manifiestos, programas, etc, del movimiento obrero. Por
€s0 no estimamos necesario detenernos ahora en ello.



CAPITULO V

ALIENACION,
REIFICACION Y FETICHISMO:
LA REALIDAD INVERTIDA

Dice Lucio Colletti, a nuestro juicio con buena parte de razon, que lo que distingue
a Marx de toda la economia politica clésica es la teoria de la alienacién y el fetichismo®. Sin
embargo, se discute sin cesar el caracter “marxista”, “materialista”, etc. De la teoria
marxiana de la alienacion. Toda una escuela —la althusseriana- se ha construido
practicamente partiendo y alrededor de la negacion de tal caracter. Otros autores, como
Erich Fromm y algunos socialistas italianos, han tratado de reducir a Marx a una lectura
humanista de sus escritos juveniles, particularmente los Manuscritos de Paris. La mejor
expresion de la primera corriente citada es la obra colectiva Lire le Capital, que incluye
trabajos de Althusser, Balibar, Macherey, Establet, etc.?. De la segunda lo es el libro de
Fromm: Marx y su concepto de hombre®.

La tardia recuperacion de los Grundrisse rompid el aislamiento de los Manuscritos
y restituyo en sus plenos derechos a la teoria de la alienacion dentro del conjunto de la obra
marxiana. Hoy, salvo que se sea althusseriano recalcitrante, tarea tan dificil como estéril e
ingrata, tal vez haya que sustituir la cantinela sobre las obras “de juventud” y “de
madurez”, anteriores y posteriores a la “ruptura epistemoldgica”, por la distincion que ya
hicieron Rianazov, sin duda poco advertido de las posibles consecuencias, entre dos
versiones de El Capital: la de Marx, que comprendia los Grundrisse y los cuardernos de
Historia de las teorias de la plusvalia, y la de Engels y Kautsky, formada por los libros 11 y
Il del Capital editados por el primero y las teorias de la plusvalia publicadas por el
segundo (el libro | seria lo Unico comin a ambas). Sea como sea, nosotros No podemos
detenernos en esta discusion. Nos limitaremos a adelantar que, a nuestro juicio, la teoria de
la alienacion se mantiene desde el principio hasta el final de la obra marxiana, desarrollada
hasta el detalle en las obras de madurez en forma de teoria de la reificacion, lo mismo que
las primeras generalidades sobre la sociedad civil se convierten luego en analisis exhaustivo
y critico de la economia politica. Todo esto podra verse mas adelante con mayor claridad.

Por lo demas, conviene adelantar también donde reside la importancia de la teoria
de la alienacion en un trabajo cuyo objetivo es la critica de la educacién, o lo que de tal
pueda haber en la obre de Marx. En principio, se admite generalmente que el objetivo de la

! En la introduccion a la edicién italiana de los Manuscritos de 1844, citada por G. Bedeschi,
Alienacién y fetichismo en el pensamiento de Marx, p. 218; traduccién de Benito Gomez, Comunicacién —
Alberto Coraz6n, Madrid, 1975.

Hay edicion castellana, aunque con un indice modificado: Para leer “El Capital, Siglo XXI,
Meéxico, 1969.
® Editado por el Fondo de Cultura Econdmica, México, 1962.



educacion es formar —o deformar, tanto da- las conciencias. Esto vale lo mismo para la
educacion entendida estrechamente como educacion escolar que para la mas amplia de sus
acepciones, como formacién humana general (no es preciso explicar por qué dejamos de
lado el tema de la educacion fisica, cuya importancia no pertenece a este contexto). La
constitucion de la actividad pedagogica en oficio, contra la que ya previno agudamente
Rousseau, sin duda ha contribuido de manera sustancial a la tan extendida fe en la
omnipotencia de las ideas, para bien o para mal. En este respecto se igualan el descubridor
—el dltimo- de la piedra filosofal y el maestro que se lamenta de que el nifio o la nifia
adquieren falsas ideas en el seno de la familia, el predicador y el pedagogo reformista.

Lo que la teoria marxiana de la alienacion ofrece es precisamente una genealogia de
la conciencia, una fundamentacion materialista del proceso de construccién social de la
realidad como representacion. Lo que Marx descubre y explica —y ya hemos aludido a ello
en el capitulo dedicado a la critica como punto de partida y como método- es que no existen
ideas simplemente falsas de la realidad, sino una realidad falseada, invertida, alienada, etc.,
que provoca la representacion ideoldgica correspondiente. En breve: una teoria materialista
de la falsa conciencia. Y el desarrollo mas completo de esta teoria, aunque sélo afecte a una
parte de la falsa conciencia y no pueda ni pretenda agotarla, es la teoria de la alienacion o,
mejor, de la reificacion.

El término marxiano “alienacion” es perfectamente intercambiable por los de
“enajenacion” (aunque éste se use también, en ocasiones como sinénimo de venta sin otra
pretension) o “extrafiamiento”. Por supuesto, no es dificil localizar cierta intencionalidad en
Marx, en algunos momentos, al preferir uno de los términos frente a los otros dos, pues
pueden recoger ciertos matices distintos, pero en lo esencial designan un mismo proceso y
con frecuencia se intercambian indistintamente y se emplean explicitamente como
sinénimos. Distintos son, en cambio, y lo son con direcciones opuestas, los términos
“objetivacion” (u “objetivizacion™) y “exteriorizacion” —que tampoco son sindénimos entre
si-, por un lado y “reificacion” (o “cosificacion™), por otro. El término “fetichismo” se
refiere al mismo fendmeno que la reificacién, pero visto desde otro angulo. El término
“mistificacion” (o “mixtificacion”), en fin, también muy frecuente, es empleado por Marx
para multitud de fendmenos situados en la base de la falsa conciencia, pero sobre todo, para
los incluidos bajo el epigrafe del fetichismo.

Por otra parte, no existe mucho acuerdo entre los traductores al castellano de la obra
de Marx o sobre Marx. Asi por ejemplo, Entfremdung es traducido como “extrafiacién” por
Manuel sacristan, pero Wenceslao Roces prefiere verlo como “enajenacion”. Rubio
Llorente, por su parte, traduce indistintamente *“extrafiamiento” y *“enajenacion” por
Entfremdung, Entdusserung y Verdusserung. Vera Pavlowsky, a su turno, reserva el
término “enajenacion” para el aleman Entdusserung. Rodney Livingstone y Gregory
Benton, traductores ingleses de los escritos juveniles de Marx, trasladan Entdusserung
como “alienacion”  (alienation) 'y como  “exteriorizacion”  (externalization:
“externalizacion” nos parece excesivo en castellano, aunque esté de moda). (Naturalmente,
éstas no son las Unicas variantes posibles, pero sirven para hacerse una idea de la confusion
reinante). Por fortuna no ofrecen los mismos problemas los términos “objetivizacion”
(Vergegenstandlichung), “reificacion” (Verdinglichung), y fetichismo” (Fetischismus). (En
cuanto a la parte mas problematica, puesto que consideramos como similares las



expresiones “alienacion”, “enajenacion” y “extrafiamiento”, nos podemos ahorrar unas
paginas filologicas que, por otra parte, no es el autor de estas lineas el mas indicado para
hacer; el Unico problema relevante vendria de la doble posibilidad de traducir Entausserung
por “enajenacion”, etc., 0 como “exteriorizacion”, etc., pero ésta es una opcion que suele
resolver facilmente el contexto).

Las ideas de objetivizacion y alienacion provienen originariamente de Hegel, y
tienen para él un mismo significado. En esa “autobiografia de Dios™* que es la historia para
Hegel, la naturaleza, la objetividad, se presentan como la forma alienada, extrafiada,
objetivada de espiritu, forma que debe recorrer, captandola y superandola como figura
independiente, para llegar a la perfecta conciencia de si mismo, al saber absoluto. Todo lo
objetivo, por tanto, es objetivacion o alienacion del espiritu; objetivacion y alienacion son
idénticas y no dependen de ningun estadio histdrico en particular, sino que son la historia
misma en general.

Hegel desarrolla especialmente esta idea en lo que concierne a las necesidades y al
modo de satisfacerlas, el trabajo. “Las necesidades y los medios [para satisfacerlas: el
trabajo, MFE] son, en cuanto existencia real, un ser para otro™, afirma en la Filosofia del
derecho. A diferencia del animal, que tiene unas necesidades limitadas y las satisface de
manera igualmente limitada, por medios limitados, las necesidades del hombre son
ilimitadas y van siempre por delante de lo que puede producir con su trabajo. Aqui reside
un primer aspecto de la alienacion del trabajo —determinado por las necesidades que nunca
puede satisfacer enteramente-, pero también un aspecto de liberacién: “Puesto que en las
necesidades sociales, en cuanto union de las necesidades inmediatas o naturales y las
necesidades espirituales de la representacion, es esta Ultima la preponderante, hay en el
momento social un aspecto de liberacion. Se oculta la rigida necesidad [Notwendigkeit]
natural de la necesidad [Bedurfnis] y el hombre se comporta en referencia a una opinién
suya, que es en realidad universal, y a una necesidad [Notwendigkeit] instituida por él; ya

que no esta en referencia a una contingencia exterior, sino interior, el arbitrio™.

Pero volviendo al tema de la objetivacion como alienacion, el lugar donde mas
claramente expresa Hegel esto en relacion con el trabajo es el célebre capitulo de la
Fenomenologia de espiritu sobre el siervo y el sefior, mas exactamente: Independencia y
sujecion de la autoconciencia; sefiorio y servidumbre. Hegel concibe la objetivacion como
la creacion de un mundo social objetivo y, por consiguiente, en cierto modo, al hombre
objetivo como resultado de su propio trabajo’. Lo objetivo, los objetos, se presentan como
negacion de la conciencia, y su modificacién como negacion de la negacion. El trabajo es
alienacion y objetivacion en cuanto que, primero, la materia es el espiritu fuera de si vy,
segundo, el resultado del trabajo existe previamente en la conciencia del hombre y se
“objetiva” en el proceso de trabajo. En el trabajo, por tanto, el trabajador reconoce el objeto
como algo independiente, extrafio y, a la vez, al modificarlo, al darle forma, lo reconoce

* Sidney Hook, La génesis del pensamiento filoséfico de Marx. De Hegel a Feuerbach, p. 51,
traduccion de Jacobo Mufioz y Josep Puig, Barral, Barcelona, 1974.

> G.W.F. Hegel, Principios de la filosofia del derecho, p. 236, traduccion de Juan Luis Vermal,
Editorial Sudamericana, Buenos Aires, 1975.

® Ibid., p. 237.

" Cf. G. Bedeschi, op. cit., p. 36.



también como algo propio. En el proceso de trabajo estan presentes, pues, simultaneamente,
la alienacion y su superacion.

“La relacién negativa con el objeto”, escribe Hegel, “se convierte en forma de éste y
en algo permanente, precisamente porque ante el trabajador el objeto tiene independencia.
Este téermino medio negativo o la accion formativa es, al mismo tiempo, la singularidad o
el puro ser para si de la conciencia, que ahora se manifiesta en el trabajo fuera de si, y pasa
al elemento de la permanencia; la conciencia que trabaja llega, pues, de este modo a la
intuicion del ser independiente como de si misma.

“(...) En la formacion de la cosa, la propia negatividad, su ser para si, solo se
convierte para ella en objeto en tanto que supera la forma contrapuesta que es. Pero este
algo objetivamente negativo es precisamente la esencia extrafia ante la que temblaba. Pero,
ahora destruye este algo negativamente extrafio, se pone en cuanto tal en el elemento de lo
permanente y se convierte de este modo en algo para si mismo, en algo que es para si. (...)
Deviene, por lo tanto, por medio de este reencontrarse por si misma sentido propio,

precisamente en el trabajo, en que s6lo parecia ser un sentido extrafio”®.

Marx tomara de Hegel tanto la idea del caracter social de las necesidades como el
tema de que todo trabajo es objetivacion de un proyecto que ya estaba en la mente del
hombre. La primera aparece en los Manuscritos de 1844, pero elaborada en la forma de
contradiccion o alienacion historico-concreta, vinculada a la produccion moderna,
particularmente a la division del trabajo, en su caracter de privacion del hombre de su ser
genérico, del control de su produccion como produccion universal. EI segundo aparece
también en los Manuscritos y en el capitulo primero de El Capital, presentado como
diferencia entre la produccion humana y la produccion animal, pero como mera
objetivacion, no como alienacion, fendbmeno este ultimo que Marx vincula también a
circunstancias historicas concretas.

Todo lo que la objetivacion o la alienacion tiene de necesaria, de momento que
posibilita el enriquecimiento del hombre, -el propio reconocimiento de la autoconciencia-
en Hegel, desaparece en Feuerbach. En este punto, como en otros, Feuerbach lleva a cabo
una inversion teérica de Hegel®. “La esencia de la teologia”, escribe Feuerbach, “es la
esencia trascendente de hombre puesta fuera del hombre; la esencia de la l6gica de Hegel
es el pensar trascendente, el pensar del hombre puesto fuera del hombre™°. “Dios en tanto
que Dios (...) no es otro que el ser de la razon misma, el cual, sin embargo, es representado
mediante la imaginacién por la teologia comin o el teismo como un ser distinto e
independiente”™. “El hombre convierte sus pensamientos e incluso sus afectos en

8 G.W.F. Hegel, Fenomenologia del espiritu, p. 120; traduccién de Wenceslao Roces, Fondo de
Cultura Econdmica, México, 2.2 reimpresion de la 1.2 edicién, 1973.

° Cf. M. Rossi, La génesis de materialismo histérico. I. La izquierda hegeliana, pp. 160 y ss.;
traduccién de Juan Antonio Méndez, Comunicacion — Alberto Corazon, Madrid, 1971.

10 L. Feuerbach, Tesis provisionales para la reforma de la filosofia, p. 6, traduccién de Eduardo
Subirats Ruggeberg, Labor, Barcelona, 1976.

L. Feuerbach, Principios de la filosofia del futuro, p. 32; traduccién de Eduardo Subirats
Riggeberg, Labor, Barcelona, 1976.



pensamientos y afectos de Dios; convierte su esencia y su punto de vista en esencia y punto

de vista de Dios"*?.

Para Feuerbach, el Dios de la religion cristiana no es otra cosa que el conjunto de
los atributos del hombre o, mas exactamente, de su ser genérico (Gattungswesen), que, no
pudiendo ser realizados ni reconocidos en la vida real, son proyectados por el hombre fuera
de si en la forma de un ser imaginario. La teologia comun y la creencia popular conciben a
su Dios como un objeto (Objekt) que se presenta en la misma relacion con el hombre que
cualquier otro objeto sensible. De esta manera, la proyeccion por el hombre de sus atributos
fuera de si se manifiesta como objetivacion: “el objeto (Objekt) de la teologia no es sino la
esencia objetivada del sujeto, del hombre™*3,

Pero esta objetivacion es a la vez privacion: todo lo que gana Dios, lo pierde el
hombre. (Hegel ya habia apuntado mucho antes, por cierto, la idea de que el Dios de un
pueblo es tanto mas rico cuanto mas pobre es ese mismo pueblo.) Dios no es nada de lo que
es el hombre real, sino justamente lo que no logra ser. Dios es infinito, perfecto, eterno,
omnipotente, santo; el hombre es finito, imperfecto, perecedero, impotente, pecador. “Dios
y el hombre son dos extremos: Dios el polo positivo, en si confluye todo lo que es real, el
hombre polo negativo, todo lo que es nulo™*,

Si bien Feuerbach prefiere el uso de las palabras “objetivacion”, “objeto” (Objekt),
“proyeccion”, “transferencia”, “fuera de si”, etc., para referirse al fendmeno religioso, no
hay duda, tanto por el contexto como por la relacion de oposicién a Hegel en que se
plantean, de que son conceptos intercambiables por “alienacion”, “extrafiamiento” o
“enajenacion”. Puntualmente, incluso, el propio Feuerbach utiliza esta misma terminologia,
como cuando al referirse a la filosofia hegeliana, una vez mas, como forma racional de la
teologia, escribe: “Es asi como la filosofia absoluta enajena (entéussert) y aliena

(entfremdet) al hombre su propia esencia, de su propia actividad™*.

Como puede verse, pues, en Feuerbach se mantiene la identidad entre objetivacion y
alienacién, pero ahora con una carga netamente negativa. Tocante a la relacion entre
alienacion y el proceso de trabajo, Feuerbach deja de lado las importantes sugerencias de
Hegel. Por otra parte, su idea de la alienacién es todavia absolutamente ahistérica —aunque
abre la puerta a la comprension de la importancia de su andlisis historico, pero esa puerta
solo la franqueard Marx, no el autor de La esencia del cristianismo- y la inversion de Hegel
se mantiene en un plano exclusivamente teorético. No obstante en los escritos de Feuerbach
hay ya fragmentos que apuntan a la posibilidad de una teoria materialista de la alienacion,
como cuando en las Tesis... leemos: “Lo infinito de la religion y la filosofia no ha sido
nunca algo distinto de un finito, determinado, cualquiera, pero mixtificado, es decir, un
finito, un determinado, con el postulado de ser no-finito y no-determinado™®. Pero ha
Ilegado el momento de que abandonemos a Feuerbach para comenzar con Marx.

2 Ibid., p. 39.

B Ibid., p. 81.

14|, Feuerbach, La esencia del cristianismo, p. 47; edicién y traduccion de Franz Huber, Claridad,
Buenos Aires, 2.2 edicion, 1963.

> L. Feuerbach, Principios de la filosoffa del futuro, cit., p. 69.

18, Feuerbach, Tesis provisionales para la reforma de la filosofia, cit., p. 12.



Si bien Marx hereda de Hegel y Feuerbach la idea de la alienacion, hay algo que le
distingue netamente de estos desde sus primeros escritos: la historizacion del analisis.
Marx, por supuesto, acepta y parte de la inversion tedrica de Hegel llevada a cabo ya por
Feuerbach, pero afiade de su propia cosecha la idea fundamental de que la alienacién no es
ni la milenaria lucha del espiritu contra si mismo ni el producto de la miseria humana
igualmente milenaria, sino el resultado de unas relaciones sociales histéricamente
determinadas.

En la Critica de la filosofia del Estado de Hegel Marx intenta hacer en la esfera de
la politica lo mismo que Feuerbach habia hecho en la esfera de la religion. Asi como para
Feuerbach Dios no es sino la esencia extrafiada del hombre, para Marx el Estado es su
esencia objetivada. Pero ya en este escrito temprano advierte Marx que “la abstraccion del
Estado como tal no naci6 hasta el mundo moderno™’. En el mismo sentido, la
Introduccion a la Critica de la filosofia del derecho de Hegel (es decir, la introduccion a la
obra anterior, Unica parte que se publicé en los Deutsche-Franzdsiche Jahrbicher) se
refiere a que “el Estado moderno se abstrae”, etc.’®. Pero mejor que detenernos a buscar
pasajes en los que Marx explicite el caracter histérico de su analisis de la alienacion es
entrar directamente en el contenido del mismo.

En las dos obras citadas y en La cuestion judia, escritas todas por la misma época
(1843 y el primer mes de 1844), Marx se refiere repetidamente al fendémeno que califica
como abstraccion, objetivacion o alienacion. Podemos partir del resumen que ya hicimos
de estas tres obras de juventud en el capitulo segundo, sin necesidad de repetirlo de nuevo.
Tanto en la religion como en la politica, el hombre proyecta fuera de si el ser genérico que
no puede manifestar en su vida social normal —porque la sociedad, no se olvide, 0, mas
exactamente, la sociedad burguesa, es un terreno en el que cada cual persigue Unicamente
sus fines particulares. En interés general, incompatible con los intereses privados,
solamente puede existir abstraido de éstos, de la sociedad. “El Estado politico”, escribe
Marx, “es una abstraccion de la sociedad civil”*®. “El Estado moderno”, escribe en la
Introduccion..., “se abstrae del hombre real o satisface al hombre total de un modo
puramente imaginario”®. En la sociedad burguesa el ser genérico del hombre, su vida en
cuanto especie, solamente puede cobrar una existencia separada, distinta de su vida
material. El Estado es la comunidad abstracta, el ciudadano del Estado es el hombre
abstracto.

Refiriéndose a la diferencia entre los droits de I"homme y los droits du citoyen,
escribe Marx en La cuestion judia: “El hombre, en cuanto miembro de la sociedad
burguesa, es considerado como el verdadero hombre, como el homme a diferencia del
citoyen, por ser el hombre en su inmediata existencia sensible e individual, mientras que el
hombre politico s6lo es el hombre abstracto, artificial, el hombre en cuanto persona

K. Marx, Critique of Hegel’s Doctrine of the State (Critica de la filosofia del Estado de Hegel), en
Early Writings, p. 90, traduccion al inglés de Rodney Livingstone y Gregory Benton, Penguin-New Left
Review, Harmondsworth, 1974.

18 K. Marx, Introduccién a la critica de la filosofia del derecho de Hegel, en K. Marx, A. Ruge, et.
al., Los anales franco-alemanes, p. 109 et passim; traduccion de J.M. Bravo, Martinez Roca, barcelona, 1970.

19 K. Marx, Critica de la filosofia del Estado de Hegel, cit. P. 145; también en p. 85.

20 K. Marx, Introduccién a la critica de la filosofia del derecho de Hegel, cit., p. 109.



alegdrica, moral. ElI hombre real sélo se reconoce bajo la forma del individuo egoistas; el

hombre verdadero, sélo bajo la forma del citoyen abstracto”?,

Ahora bien, la abstraccion de la vida genérica del hombre que se lleva a cabo en la
esfera politica no es simplemente “alegorica, moral”, sino que cobra una existencia tan real
como la de su vida individual. “La época moderna, la civilizacion”, escribe Marx en la
Critica de la filosofia del Estado de Hegel, “aisla la esencia objetiva del hombre, tratdndola
como algo puramente externo y material”?*. El Estado no es sino el hombre objetivado”?.
En estos escritos tempranos ya aparece esporadicamente la terminologia posterior: “El
mero hecho de que Hegel llame la atencidn sobre el caracter extrafiado de esta situacion
[del Estado respecto de la familia y la sociedad civil, MFE] no implica que haya eliminado

el extrafiamiento que comporta”?.

La cuestion judia misma ofrece ya una version econdmica de la alienacion, centrada
en el caracter del dinero: “El dinero es el valor general de todas las cosas, constituido en si
mismo (...) El dinero es la esencia del trabajo y de la existencia del hombre, enajenada de
éste, y esta esencia le domina y es adorada por é1"%.

En éstas tres obras aparecen mas o menos indiscriminadamente los términos de
“abstraccion”  —pero  entendida como  abstraccion  real-,  “objetivacion”,
“alienacion”/’enajenacion” y “extrafiamiento”. No puede decirse todavia que Marx haga un
empleo consciente de ellos para referirse a distintos conceptos, puesto que la “objetivacion”
aparece todavia equiparada a los demés procesos. Sin embargo, parecen ya claras las
diferencias que separan a Marx de Hegel y Feuerbach. Frente a ambos, su concepto de la
alienacion es un concepto historico. Frente a Hegel, Marx comparte la critica de Feuerbach:
aquel convertia al sujeto (el hombre, el pueblo, ...) en predicado y al predicado (Dios, el
Estado, ...) en sujeto. Frente a Feuerbach, Marx no ve la alienacién como un fenémeno
meramente ideal, sino practico. Frente a Feuerbach, de nuevo (en la dialéctica invertida de
Hegel el problema carece de sentido), Marx no busca la explicacién en ninguna concepcién
abstracta o naturalista del hombre, sino en su mundo social (la sociedad civil, el trabajo y el
dinero, etc.) No vale la pena ir mas alla sobre el tema en el analisis de estas tres obras
primeras, porque nuestro objetivo no es discutir en detalle la génesis del pensamiento
marxiano. Posteriormente, a medida que avancemos en el analisis econémico de la
alienacion y, particularmente, de la reificacion y el fetichismo, veremos en qué grado forma
una unidad organica, sin solucién de continuidad, con los primeros andlisis de la religion y
el Estado.

En los Manuscritos de 1844 el estudio de la alienacion se centra en el trabajo. Aqui
aparecen méas claramente tanto el caracter historico de la alienacion como su distincion de
la objetivacion. “El producto del trabajo”, escribe Marx, “es el trabajo que se ha fijado en
un objeto, que se ha hecho cosa; el producto es la objetivacion del trabajo. La realizacion

2L K, Marx, La cuestion judia, en Los anales franco-alemanes, cit., pp. 248-249.
22 K. Marx, Critica de la filosoffa del Estado de Hegel, cit., p. 148.

2 |bid., p. 87.

* Ibid., p. 145.

% K. Marx, La cuestion judia, cit., p. 254.



del trabajo es su objetivacion. Esta realizacion del trabajo aparece en el estadio de la
Economia Politica [es decir, de la produccion y el cambio capitalistas, MFE] como
desrealizacion del trabajador, la objetivacién como pérdida del objeto y servidumbre a él,

la apropiacién como extrafiamiento, como enajenacion”?.

Marx recorre aqui cuatro aspectos del trabajo alienado. En primer lugar, la
alienacion del trabajador respecto del producto de su trabajo —y viceversa-, que “se enfrenta
a él como un ser extrafio, como un poder independiente del productor”?’. “El trabajador”,
prosigue Marx, “se convierte en siervo de su objeto en un doble sentido: primeramente,
porque recibe un objeto de trabajo, es decir, porque recibe trabajo; en segundo lugar,
porque recibe medios de subsistencia”?®. Este aspecto de la alienacion del trabajo se
manifiesta en el hecho de que de su lado se concentren la miseria, la barbarie, la ligazén
inmediata a la naturaleza, mientras frente a él se acumulan la riqueza, la civilizacion, el
espiritu.

En segundo término, “el extrafiamiento no se muestra sélo en el resultado, sino en el
acto de la produccién, dentro de la actividad productiva misma™?°. El trabajo se manifiesta
como algo externo al trabajador, como mortificacion en vez de como realizacion, como
“trabajo forzado™*°. No le pertenece a él, sino a otro; él mismo pertenece a otro cuando
estd en el trabajo. “La enajenacion respecto de si mismo como, en el primer caso, la

enajenacion respecto de la cosa™".

Como consecuencia, en tercer lugar, el hombre se encuentra enajenado de su vida
genérica. Lo que distingue al hombre como tal y lo que lo convierte en ser genérico, lo que
constituye su vida en cuanto miembro de la especie es precisamente la “elaboracién del
mundo objetivo”®, la produccion, el trabajo. Pero la enajenacion del trabajador respecto del
objeto y de la actividad misma del trabajo hace que la vida individual se convierta en fin y
la vida genérica en medio, que la segunda quede supeditada a la primera. “Hace extrafios al
hombre e3r31 su propio cuerpo, la naturaleza fuera de él, su esencia espiritual, su esencia
humana”*.

De nuevo en consecuencia, y en cuarto lugar, “la enajenacion del hombre respecto
del hombre. Si el hombre se enfrenta consigo mismo, se enfrenta también al otro. Lo que es
valido respecto de la relacién del hombre con su trabajo, con el producto de su trabajo y
consigo mismo, vale tambien para la relacion del hombre con el otro y con el trabajo y el
producto del trabajo del otro™®*.

% K. Marx, Manuscritos: economia y filosofia, pp. 105-106; traduccion de Francisco Rubio Llorente,
Alianza Editorial, Madrid, 6.2 edicién, 1977.

27 |bid., p. 105.

% Ibid., p. 107.

% |bid., p. 108.

% |bid., p. 109.

* Ibid., p. 110.

* Ibid., p. 112.

* Ibid., p. 113.

* Loc. cit.



Marx subsume dentro de esta concepcion del trabajo alienado las demés categorias
de la economia politica. El salario son los medios de subsistencia, esa parte del objeto del
que el hombre se encuentra enajenado. La propiedad privada es “el producto, el resultado,
la consecuencia necesaria del trabajo enajenado, de la relacion externa del trabajador con la
naturaleza y consigo mismo”®, puesto que, si su trabajo no le pertenece, “esto sélo es
posible porque pertenece a otro hombre que no es el trabajador”®. La contradiccion
aparente entre el trabajo y la propiedad privada “es la contradiccion del trabajo enajenado
consigo mismo™*’. El capital “es el hombre que se ha perdido totalmente a si mismo™*%. La
division del trabajo “es la expresion econdmica del caracter social del trabajo dentro de la
enajenacion”®. El dinero es la “esencia genérica extrafiada, enajenante y autoenajenante del
hombre. Es el poder de la humanidad™*.

Con posterioridad a los Manuscritos de Paris, encontramos ya en Marx una teoria
unitaria de la reificacion y el fetichismo que se ve expuesta a lo largo de la Contribucion a
la critica de la economia politica, ElI Capital y los Grundrisse. Otras obras, como La
Sagrada Familia, La ideologia alemana o la Miseria de la filosofia, tratan también en
alguna medida los temas de la alienacion o la reificacion, pero no representan un cuerpo
aparte ni un estadio espacial al respecto. Nos limitaremos a resefiar que La Sagrada
Familia insiste especialmente en el caracter practico de la alienacién*, mientras La
ideologia alemana lo hace en la enajenacion de las fuerzas productivas®, en lo que califica
como sustantivacion de las relaciones de produccién y cambio®, la dominacion de las
formas materiales sobre los individuos*, etc. La Miseria de la filosofia, a su turno, también
contiene alguna referencia a la reificacion, aunque sin utilizar todavia explicitamente el
término, al hablar del dinero®. Pero es en El Capital y los Grundrisse donde Marx va a
desarrollar de modo sistematico, por vez primera, esta teoria.

En los sistemas sociales que no representan una esfera cambiaria desarrollada, las
relaciones entre los individuos se presentan como vinculos personales aunque socialmente
determinados. La posicion econémica del siervo o el sefior es idéntica a su posicion
politica, y el primero debe al segundo una parte de su cosecha o de su jornada laboral por
las mismas razones, por la misma relacion por la que le debe vasallaje. No existen
relaciones econdmicas independientes salvo en la reducida esfera del comercio, poco
desarrollado y generalmente insignificante y confinado a los limites de cada comunidad. En
los sistemas de cambio desarrollados, por el contrario, los individuos aparecen ante si
mismos y ante los demés como independientes, desprovistos de cualquier vinculacion de

% Ibid., p. 116.

* Ibid., p. 114.

% Ibid., p. 116.

% Ibid., p. 123.

* Ibid., pp. 169 y 175.

0 Ibid., p. 179.

1 Cf. K. Marx y F. Engels, La Sagrada Familia, pp. 57, 100 y otras; traduccion de carlos Liacho,
Claridad, Buenos Aires, 2.2 edicion, 1971.

%2 Cf. K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit. P. 78 y otras.

3 Cf. Ibid., pp. 88, 285-286, 472, 527 et passim.

* Cf. Ibid., pp. 89, 525 y otras.

* Cf. K. Marx, Miseria de la filosofia, p. 125; traduccion de Dalmacio Negro Pavon, Aguilar,
Madrid, 1.2 edicion, 2.2 reimpresion, 1973.



cardcter personal y capaces de relacionarse libremente. De hecho estdn sujetos a
condiciones, pero éstas parecen actuar de manera fortuita y, sobre todo, no estan sometidas
al control de los individuos mismos: “se presentan, por asi decirlo, como condiciones de la
naturaleza (...). El caréacter determinado que en el primer caso aparece como una limitacién
personal de un individuo por parte de otro, en el segundo caso se presenta desarrollado
como una limitacion material del individuo resultante de relaciones que son independientes

de él y se apoyan sobre si mismas™®.

Dentro del sistema de la produccion generalizada para el mercado los individuos
existen los unos para los otros Unicamente como propietarios de mercancias, como
compradores y vendedores. “Los individuos se enfrentan s6lo como propietarios de valores
de cambio, en cuanto individuos que gracias a su producto, la mercancia, se han conferido
mutuamente una existencia social. Sin esta mediacion objetiva carecen de toda relacién
reciproca (...)"*".

“(...) La misma division del trabajo que los convierte [a los poseedores de
mercancias, MFE] en productos privados independientes, hace que el proceso de la
produccion y las relaciones suyas dentro de este proceso sean independientes de ellos
mismos, y que la independencia reciproca entre las personas se complemente con un
sistema de independencia multilateral y propia de cosas™®, escribe Marx en el libro primero
de El Capital.

El hecho de que los hombres se relacionen entre si en el intercambio como
poseedores independientes de mercancias se presenta ante ellos como resultado o
manifestacion de una propiedad inherente y comun a las mercancias mismas: su
cambiabilidad. Cualquier mercancia puede expresar su valor en una segunda que actua
frente a ella como equivalente, y esté en la l6gica misma del cambio el que una mercancia,
la que mejor reuna las condiciones de durabilidad, resistencia, divisibilidad, alta relacion
valor-volimen, etc., se destaque como equivalente general, como mercancia en la que
expresan su valor todas las demas. La forma acabada del equivalente general es el dinero.

Pero, para Marx, lo que posibilita realmente que las mercancias puedan cambiarse
entre si es el hecho de que todas ellas son producto del trabajo humano, y lo que permite
que tengan una medida comin de valor es la naturaleza igual o reducible a la igualdad de
los trabajos humanos mismos. En cuanto valores de uso, las mercancias son el producto de
los trabajos concretos, la chaqueta es producida por el sastre, el lienzo por el tejedor, etc.
Pero en cuanto valores de cambio, se pierden en ellas toda huella del trabajo especial que
las produjo y se manifiestan Unicamente como resultado de una determinada cantidad de
trabajo humano indiferenciado, trabajo abstracto, tiempo de trabajo simple. Esta reduccion
no es un recurso del andlisis ni un a priori, sino que es realizada diariamente por el
mercado mismo al acercar constantemente los precios de las mercancias a su valor de

% K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica (Borrador), vol. 1, p.
91, edicidn de José Arico, Miguel Murmis y Pedro Scaron, traduccion de Pedro Scaron, Siglo XXI, Madrid,
5.2 edicibn, 1976.

* Ibid., vol. I, p. 171.

* K. Marx, El capital, libro I, vol. I, p. 131; edicién y traduccién de Pedro Scaron, Siglo XXI,
Madrid, 6.2 edicién, 1978.



cambio. No se trata de una abstraccion meramente teorica, sino de una abstraccion practica.
Pero no es el resultado de la accion consciente de los hombres, sino que se les impone
como una ley natural, externa, objetiva.

Es en este sentido que lo que no es otra cosa que una relacion social, el hecho de
que trabajos humanos objetivamente iguales o igualables (por reduccion del trabajo
complejo a trabajo simple elevado a una cierta potencia) se empleen en la produccion de
objetos distintos y, en el marco de la divisién del trabajo, deban ser cambiados como
mercancias; lo que no es sino una relacion social, decimos, se presenta como una propiedad
de las cosas, de los productos mismos convertidos en mercancias. “Lo que caracteriza al
trabajo que crea valor de cambio”, escribe Marx en la Contribucidn, “es que las relacione
sociales de las personas aparecen, por decirlo asi, invertidas, como la relacion social de las
cosas. Puesto que un valor de uso se relaciona con el otro como un valor de cambio, el
trabajo de una persona se relaciona con el de otra como con el trabajo igual y general. Si es,
pues, correcto decir que el valor de cambio es una relacion entre las personas, conviene

afiadir: una relacién oculta bajo el velo de las cosas™*.

El que los productores equiparen y relacionen sus distintos trabajos Utiles, creadores
de diferentes valores de uso, cualitativamente diversos, como cantidades distintas de fuerza
de trabajo indiferenciada, como montos determinados de gasto de fuerza humana de
trabajo, se les aparece como facultad de los productos mismos de poseer un valor. EI hecho
de que el trabajo se mida como tiempo de trabajo se presenta ante ellos como magnitud de
valor de los distintos productos. EI que los productores se relacionen entre si por medio de
sus trabajos, en fin, cobra la apariencia de una relacién natural, se presenta como una
facultad social de las propias cosas. “En suma, los productos del trabajo se manifiestan a
los productores como mercancias, cosas sensorialmente suprasensibles, esto es, cosas

sociales™™,

Este fendbmeno consistente en que las relaciones sociales entre los hombres
acompafien, encarnen, se transformen en cosas, es lo que Marx denomina reificacion. No se
trata de un mero efecto del intelecto, sino de una “mixtificacion prosaicamente real y no
imaginaria”®. Con esta afirmacion, Marx reproduce en la Contribucién, al respecto de la
reificiacion, lo que ya habia afirmado sobre el carécter real de la alienacion en algunas de
sus obras juveniles.

El reverso de la cosificacion de las relaciones sociales es el hecho de que las cosas
aparezcan ante los individuos como sujetos con cualidades sociales. Esto es el fetichismo.
“A esto llamo”, dice Marx, “el fetichismo que se adhiere a los productos del trabajo no bien
se los produce como mercancias y que es inseparable de la produccién mercantil”®?. La
forma en que la relacion social existe para los hombres, el modo en que la perciben, deriva
de la naturaleza real de la relacion misma.

* K. Marx, Contribucién a la critica de la economia politica, pp. 53-54; version al castellano de J.
Merino, Comunicacion — Alberto Corazén, Madrid, 2.2 edicion, 1976.

% K. Marx, primera version del capitulo sobre el valor, El Capital, cit., libro I, vol. 11, p. 1030.

*L K. Marx, Contribucién a la critica de la economia politica, cit., p. 72.

52 K. Marx, El capital, cit., libro I, vol. 111, p. 1030.



Debemos decir aqui que algunos de los autores que mayor significacion han tenido
en el proceso de recuperacion de la teoria de la alienacion y la reificacion de Marx, como
Lukacs y Jakubowsky, han cometido el error de identificarla en mayor o menor medida con
su precedente hegeliano o de extenderla suprahistéricamente. Asi, Lukacs, en Historia y
conciencia de clase, reduce en exceso la problemaética de la reificacion a la tematica de la
division del trabajo e identifica la contraposicion entre el trabajador y el producto de su
trabajo y su fuerza de trabajo con la antinomia hegeliana sujeto-objeto, lo que le lleva a
tratar la reificacion repetidamente como si fuera la objetividad a secas®®. El propio Lukacs
ha escrito en el prélogo de 1967 a esta obra juvenil: “En el pensamiento de Hegel el
problema de la extrafiacion aparece por vez primera como cuestion basica de la situacion
del hombre en el mundo y respecto del mundo. Pero la extrafiacion [Entfremdung], bajo el
nombre de alienacion, [Entausserung], es al mismo tiempo en el texto de Hegel el poner, la
posicion de toda objetividad. Por lo tanto, y si se piensa hasta el final, la extrafiacion es
idéntica con la posicién de objetividad. Consiguientemente, el sujeto-objeto idéntico, al
superar la extrafiacion, ha de superar simultaneamente la objetividad. Mas como el objeto,
la cosa, no existe segin Hegel sino como alienacion de la autoconciencia, ocurre que la
retrocapcion de la alienacion en el sujeto seria el final de la realidad externa, o sea, de la
realidad en general. Historia y conciencia de clase sigue este pensamiento de Hegel en la
medida que identifica extrafiacién con objetivacion [Vergegenstandlichung] (por adoptar el
Iéxico de Marx en los Manuscritos econdmicos-filosoficos). Este error, fundamental y
grosero, ha contribuido sin ninguna duda mucho al éxito de Historia y conciencia de clase.
Como queda dicho, el desenmascaramiento filosofico de la extrafiacion se encontraba en el
aire, y muy pronto se convirtio en una cuestion central de la critica de la cultura que
estudiaba la situacion del hombre en el capitalismo presente. Era obvia para la critica
cultural filosofica burguesa (baste pensar en Heidegger) la solucion de sublimar la critica
social en critica filosofica pura, hacer la extrafiacion, esencialmente social, una eterna
condition humaine, por utilizar una expresion surgida con posterioridad. Y también esta
claro que el tipo de exposicién de Historia y conciencia de clase, pese a lo diferentes,
incluso contrapuestas, que eran sus intenciones, favoreci6 mucho aquellas actitudes. La
extrafiacion identificada con la objetivacién estaba pensada como categoria social —puesto
que el socialismo iba a superar a la extrafiacion-, pero su existencia insuperable en las
sociedades de clases, y ante todo su fundamentacion filosofica, se aproximaban a pesar de
ello a la condition humanie®. Hay que afiadir en descargo de Lukécs que, cuando escribi6
su obra, no habian sido aun recuperados los Manuscritos econdmicos-filosoficos de 1844,
en los que Marx plantea de manera clara y explicita la diferencia entre objetivacion y
extrafiamiento.

Este error es todavia mas claro en Jakubowsky, quien, bajo la influencia de Lukécs,
escribe en Las superestructuras ideoldgicas en la concepcion materialista de la historia,
considerando que la alienacién cubre por igual toda la historia pre-comunista: “El
capitalismo y las formaciones sociales que le han precedido pueden ser caracterizadas como
formaciones naturales (...) En todas estas formas de produccidn, las fuerzas humanas han

%% Cf. G. Lukacs, La cosificacion y la conciencia del proletariado, en Historia y conciencia de clase,
pp. 123-265, passim; traduccion de Manuel sacristan, Grijalbo, Barcelona, 1975.
** Ibid., pp. XXV-XXVI.



objetivado frente a sus portadores y les dominan como fuerzas extrafias”. Esta obra, sin
embargo, fue escrita en 1936, despues de la publicacion de los Manuscritos de Paris, que
figuran entre los materiales empleados por su autor.

Cuando en el curso del desarrollo de la produccion y el cambio mercantiles, la
funcion de equivalente general termina por fijarse a una mercancia especifica, ésta pasa a
jugar frente a todas las demas el papel de mercancia dineraria o dinero. El fetichismo
inherente a la forma mercancia se ve reforzado y potenciado al llegar a la forma dinero. En
la economia monetaria, las cualidades sociales que hemos visto en las mercancias parecen
concentrarse en una de ellas: el dinero.

El movimiento de los trabajos humanos, que antes se presentaba como movimiento
de sus respectivos productos, lo hace ahora como movimiento del dinero. Gide, creo,
ironizaba sobre los cientificos suponiendo el caso de uno de ellos que, tras emborracharse
sucesivamente bebiendo whisky con soda, ginebra con soda, ron con soda, etc., llegaba a la
conclusion de que lo que producia la ebriedad era la soda. En si y por si no es mejor el
razonamiento que lleva a la conclusion de que es el dinero quien hace circular a las
mercancias. En la circulacion simple, todo movimiento de una mercancia se ve compensado
y acompafiado por un movimiento en sentido inverso del dinero. Mas aun: mientras que las
mercancias desaparecen de la circulacion tras un solo o unos pocos movimientos, el dinero
permanece constantemente en ella —salvo cuando se atesora, es decir, cuando deja de
funcionar como dinero-, y una cantidad dada de dinero es capaz de poner en movimiento
una cantidad de mercancias de valor muy superior al suyo propio en un tiempo
determinado, dependiendo de su velocidad de circulacion. En su funcion de instrumento de
compra y medio de pago, no es ya el dinero, sino su mera representacion quien sigue el
movimiento de las mercancias. El hecho de que los metales preciosos ocupen rapidamente
y en régimen de monopolio la funcion de la mercancia dineraria all4 donde se desarrolla el
cambio, en fin, funcion que parece corresponderles de modo natural, refuerza la impresion
de que se trata de cualidades sociales de las cosas en cuanto tales.

Las mismas relaciones sociales de produccién y cambio que llevan a la escision del
trabajo humano en trabajo concreto y trabajo abstracto, a la escision del valor en valor de
uso y valor de cambio, hacen que el mundo de las mercancias se escinda de modo tal que
una de ellas cumple la funcién de servir como equivalente de todas las demas. El dinero
representa asi el trabajo abstracto, trabajo humano indiferenciado, la existencia separada del
valor de cambio frente a unas mercancias que, tras un breve paso por la esfera de la
circulacion, son consumidas como valores de uso. En sus diversas funciones, como medida
general de los valores, patron de precios, unidad de cuenta, instrumento de compra, medio
de pago, tesoro, el dinero representa relaciones sociales de produccion o, mejor, es esas
relaciones sociales de produccion en su existencia separada y adherida a una cosa.

“El caracter social de la actividad, asi como la forma social del producto y la
participacion del individuo en la produccion, se presentan aqui como algo ajeno y con
caracter de cosa frente a los individuos; no como su estar reciprocamente relacionados, sino

% F. Jakubowsky, Les superestructures idéologiques dans la conception matérialiste de I’histoire, p.
173; traduccion al francés de J.M. Brohm, Etudes et documentation internationales, Paris, 1971.



como su estar subordinados a las relaciones que subsisten independientemente de ellos y
nacen del choque de los individuos reciprocamente indiferentes. El intercambio general de
las actividades y de los productos, que se ha convertido en condicién de vida para cada
individuo particular y es su conexion reciproca [con los demés, MFE], se presenta ante
ellos mismos como algo ajeno, independiente, como una cosa. En el valor de cambio el
vinculo social entre las personas se transforma en relacion social entre las cosas; la

capacidad personal, en una capacidad de las cosas™®.

El dinero se presenta como mediador entre los hombres y las mercancias o, lo que
es lo mismo, entre las necesidades de los hombres y los medios para satisfacerlas. Puesto
que es él quien pone en relacion los distintos productos de los trabajos humanos, se
presenta como el mediador entre los hombres. EI mismo es el nexo social®’, la propia
comunidad®.

En la medida en que los productores independientes de mercancias sélo se
relacionan entre si a través del mercado y el mercado los relaciona a todos ellos, la
circulacion se presenta como el dominio por excelencia de la economia. “La circulacion es
el compendio de todas las relaciones reciprocas que se establecen entre los poseedores de
las mercancias. Fuera de ella el poseedor de mercancias esta en relacién Unicamente con su
propia mercancia”®®. Pero la circulacion sélo existe en la medida en que es alimentada por
las esferas de la produccién y el consumo. “La circulacién, considerada en si misma, es la
mediacion entre extremos presupuestos. (...) Su existencia inmediata es por ende
apariencia pura. Es el fenémeno de un proceso que se efectlia a espaldas”®. “Esta
circulacion”, insiste Marx, “es una nebulosa tras la cual se esconde un mundo entero, el
mundo de los nexos del capital”®’. Posteriormente volveremos sobre la importancia de esta
primacia aparente de circulacion.

Los procesos de reificacion y fetichismo no se limitan a la esfera de la circulacion,
sino que se extienden igualmente ala esfera de la produccién. Los fenémenos de la
alienacion del trabajo apuntado en los Manuscritos de 1844 reaparecen, bajo la forma de
teoria de la reificacion, en los Grundrisse y El Capital.

En un pasaje de los cuadernos que constituyen los Grundrisse, que Marx encabeza
de la siguiente forma: Enajenacion de las condiciones laborales del trabajo con el
desarrollo del capital. (Inversion). En la inversion se funda el modo capitalista de
produccion, no sélo el de su distribucion; en éste pasaje, escribe Marx, recogiendo la
distincion ya hecha en los manuscritos: “No se pone el acento sobre el estar-objetivado sino
sobre el estar-enajenado, el estar-alienado, el estar-extrafiado, el no-pertenecer-al-obrero
sino a las condiciones de produccion personificadas, id est, sobre el pertenecer-al-capital de

*% K. Marx, Fundamentos para la critica de la economia politica, cit., vol. 1, pp. 84-85.

% Ibid., vol. I, pp. 88-89 et passim.

%8 |bid., vol. I, pp. 157, 161 et passim.

% K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I, p. 201.

% K. Marx, Fundamentos para la critica de la economia politica, cit., vol. IlI, p. 184; también vol. I,
p. 194 et passim.

® Ibid., vol. I, p. 153.



ese enorme poder objetivo que el propio trabajo social se ha contrapuesto a si mismo como
uno de sus momentos... Esta distorsion e inversion es real, esto es, no meramente mental,
no existente sélo en la imaginacion de los obreros y capitalistas. Pero evidentemente este
proceso de inversion es tan solo una necesidad historica... Los economistas burgueses estan
enclaustrados en las representaciones de una determinada etapa histérica de desarrollo de la
sociedad, que la necesidad de que se objetiven los poderes sociales del trabajo se les
aparece como inseparable de la necesidad de que los mismos se enajenen con respecto al
trabajo vivo™®.

En los Manuscritos, por decirlo asi, la extrafiacion del trabajo era definida
solamente en forma negativa, por contraposicién al trabajo como constitutivo del ser
genérico de la humanidad. En los Grundrisse el analisis gana en precision al verse
circunscrito a la relacion entre trabajo y capital. EI producto enajenado del trabajo se
presenta ahora bajo la determinacién de ser capital. El capitalista cambia su capital-dinero
por medios de produccion, materias primas y fuerza de trabajo, y el producto de estos tres
factores es ya, como tal, capital. Capital a secas, en tanto que sea producto del trabajo
necesario; pluscapital en cuanto que lo sea del trabajo excedente; pero, en todo caso,
capital.

Asi, si al principio la ajenidad del trabajo frente al obrero consistia en el hecho de
que las condiciones de su trabajo se le presentasen como condiciones externas, extrafas,
dadas, ahora es el propio trabajo del obrero el que produce esas condiciones objetivas de la
produccidn ya en su caracter de condiciones objetivas de la produccion, ya en su caracter de
condiciones extrafiadas. Lo que inicialmente aparecia como punto de partida se presenta
ahora como resultado del mismo proceso laboral. El secreto reside en que el modo de
produccidn capitalista no solo produce mercancias, no solamente produce y reproduce el
valor, sino que se produce a si mismo como modo de produccion, reproduce las
condiciones objetivas del trabajo en su determinacion econdémico-social. “Por ello”, escribe
Marx en el libro Il de El Capital, “el resultado de dicho modo de produccion aparece
siempre como presupuesto a él, sus presupuestos aparecen como resultados”®.

Para los agentes del proceso de produccion la relacion entre trabajo y capital se
presenta invertida. En lugar de aparecer el capital como producto del trabajo, como trabajo
objetivado, es el trabajo el que aparece como un momento del ciclo del capital. Una
inversion, como explica Marx en un pasaje citado anteriormente, no solo aparente, sino
también real. S6lo cuando el capital se intercambia por los diversos elementos que deben
intervenir en el proceso laboral, por medios de produccion, materias primas y fuerza de
trabajo, puede esta ultima servirse de los primeros para transformar las segundas,
poniéndose asi en marcha el proceso laboral. En el proceso laboral capitalista, pues, el
trabajo es puesto por el capital, al igual que lo son los otros elementos que intervienen en el
proceso productivo.

82 K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., Vol. II, pp. 394-
395.
8% K. Marx, El Capital, cit., libro 111, vol. V111, p. 1106.



En los primeros estadios del capitalismo, esta nieva relacion entre el trabajo vivo y
el trabajo objetivado se presenta como subsuncién formal del trabajo en el capital, para
emplear la misma terminologia empleada por Marx en el que debia haber sido, pero no
Ilegd a ser, capitulo VI de El Capital. Procesos laborales determinados socialmente de otra
forma, heredados, se ven subsumidos en el ciclo del capital en cuanto que éste, desde su
forma de dinero, se convierte en tales factores, los pone bajo su direccion y los dedica a la
produccion de valor. Es el caso, por ejemplo, cuando el campesino que antes trabajaba para
si mismo independientemente se transforma en asalariado de un agricultor. En este estadio,
el capitalista extrae el plusvalor como plusvalor absoluto, recurriendo a la prolongacion del
tiempo de trabajo®. Sélo “con la produccion de la plusvalia relativa (...)”, escribe Marx,
“se modifica toda la forma real del modo de produccion y surge (incluso desde el punto de
vista tecnoldgico) un modo de produccion especificamente capitalista.

“Las fuerzas productivas sociales del trabajo, o las fuerzas productivas del trabajo
directamente social, socializado, (colectivizado) merced a la cooperacion, a la division del
trabajo dentro del taller, a la aplicacion de la maquinaria y en general a la transformacion
del proceso productivo en aplicacion consciente de las fuerzas naturales, mecénica,
quimica, etc., y de la tecnologia etc., con determinados objetivos, asi como los trabajos en
gran escala correspondientes a todo esto (...); este desarrollo de la fuerza productiva del
trabajo objetivado, por oposicion a la actividad laboral mas o menos aislada de los
individuos dispersos, etc., y con él la aplicacion de la ciencia —ese producto general del
desarrollo social- al proceso inmediato de produccion; todo ello se presenta como fuerza
productiva del capital, no como fuerza productiva del trabajo, o s6lo como una fuerza
productiva del trabajo en cuanto éste es idéntico al capital, y en todo caso no como fuerza
productiva ni del obrero individual ni de los obreros combinados en el proceso de
produccion. La mixtificacion implicita en la relacion capitalista en general, se desarrolla
ahora [en la subsuncién real del trabajo en el capital, MFE] mucho mas de lo que se habia 'y
se hubi%E_)a podido desarrollar en el caso de la subsuncion puramente formal del trabajo en el
capital”™.

Cuando el capital da el paso de la extraccion de plusvalia absoluta —prolongacion de
la jornada de trabajo- a la extraccion de plusvalia relativa —aumento de la productividad del
trabajo-, es decir, cuando pasa de comprar y poner en relacion los diversos momentos del
proceso productivo a organizar a su antojo el proceso laboral mismo, de la subsuncién
formal a la subsuncion real del trabajo en el capital, la alienacion pasa a su vez de ser un
fendmeno de la circulacion a ser la esencia de la produccion. Al igual que la facultad de los
trabajos humanos de cambiar sus productos entre si se presentaba en la circulacion simple
como propiedad de las mercancias y, en ultima estancia, en la circulacion dineraria, como
propiedad del dinero, las fuerzas productivas sociales del trabajo no sélo son ahora puestas
en movimiento por el capital, sino que se presentan como fuerzas que le pertenecen solo a
él y que solamente él aporta al proceso productivo.

8 Cf., K. Marx, El Capital, libro 1, capitulo VI (inédito), pp. 54 y ss.; traduccién de Pedro Scaron,
Siglo XXI, Madrid, 3.2 edicion, 1973.
% Ibid., pp. 59-60.



La cooperacion de los trabajadores, la asociacion de distintas actividades laborales,
la existencia general y la forma concreta de la division del trabajo entre y dentro de los
distintos procesos productivos no se presentan como una forma de organizacion adoptada
por el trabajo —para empezar porque, propiamente, no lo son-, sino como algo enteramente
puesto por el capital®.

Este efecto se refuerza con la irrupcion de la maquinaria, cuya existencia se presenta
inseparable de su determinacion social como capital, como propiedad ajena. Cooperacion y
division del trabajo aparecen ahora como un diktat de la cosa misma, de la maquina, como
ineluctable necesidad tecnoldgica. El desarrollo de las fuerzas naturales —de su aplicacion a
la produccion-, de la destreza del trabajo humano, de la ciencia —las potencias intelectuales
del trabajo social-, encarna directamente en esa cosa, la maquina.

La fuerza productiva del trabajo aparece contrapuesta en el capital fijo. La
reproduccion de las condiciones de trabajo, la mediacion entre los distintos trabajos, como
obra del capital circulante. “En conclusion”, escribe Marx, “en el capital fixe la fuerza
productiva social del trabajo estd puesta como cualidad inherente al capital; tanto la
scientific power como la combinacion de las fuerzas sociales dentro del proceso de
produccion, y por ultimo la destreza transferida del trabajo inmediato a la maquina, a la
fuerza productiva inanimada. En el capital circulant, al contrario, el intercambio de los
trabajos, de las diversas ramas de trabajo, su interpenetracion y sistematizacion, la
coexistencia de trabajo productivo, como cualidad del capital™®’.

Esta trasposicion de la fuerza productiva social del trabajo al capital hace que el
capital represente ante los trabajadores tal fuerza productiva, mientras que el trabajo
productivo se presenta ante el capital —y ante los obreros mismos- como simple trabajo de
obreros dispersos. Toda la fuerza de este proceso reificador y fetichista se resume en la
expresion “el capital emplea al trabajo”, presente desde las paginas de “oferta” y
“demanda” de trabajo de los periddicos hasta el pretendido rigor de las expresiones
alemanas Arbeitgeber (“dador” de trabajo = patron) y Artbeitnehmer (“tomador” de trabajo
= asalariado).

Marx analiza, dentro de lo que llama la mixtificacion del capital, la forma en que
tienden a confundirse las fuentes de rentas con fuentes del valor. El proceso de creacion por
el trabajo de un valor que se convierte en capital se ve ulteriormente oscurecido por la
aparicion, en el proceso de circulacion del capital industrial, del capital comercial y el
capital dinerario, asi como de la propiedad terrateniente, que reclaman y obtienen su parte
en el plusvalor producido.

En el caso del capital comercial —que histéricamente es anterior al capital industrial-
, la intervencidn del coste de circulacion en el precio del coste del producto y la idea simple
de las ganancias de enajenacion —es decir, de vender especulativamente a precios mas altos,

% Cf. Ibid., pp. 59, 93 et passim; también K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la
economia politica, cit., vol. I, pp. 7, 8, 86, 241 et passim.

7 K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. II, p. 241; cf.,
también p. 223.



en lo que consistié inicialmente y aln consiste marginalmente la actividad del capital
comercial- refuerza la impresion de que la funcién comercial, por si misma, -0 sea en tanto
que puro intercambio- es fuente de valor. El hecho de que la ganancia tienda a igualarse
para los distintos capitales, empleados industrial o comercialmente, redunda en el mismo
sentido.

En cuanto a la renta de la tierra, escribe Marx, “puesto que aqui una parte del
plusvalor no aparece directamente ligada a las relaciones sociales, sino a un elemento
natural, la tierra, la forma de la enajenacion y esclerosamiento de la diferentes partes del
plusvalor se consuma, la conexion interna queda definitivamente desgarrada y la fuente del
plusvalor sepultada por entero, precisamente porque las relaciones de produccién
vinculadas a los diferentes elementos materiales del proceso de produccion se han vuelto

autématas unas con respecto a las otras”®.

Pero donde este proceso de fetichizacion puede observarse y comprenderse mas
claramente es en el caso del capital dinerario o a interés. Si se atiende a la contraposicion
entre capital a interes y capital productivo —industrial-, la ganancia del primero se presenta
como ganancia del capital en si y por si mientras que la del segundo lo hace como producto
de la actividad con él. La primera como fruto de la propiedad del capital, la segunda como
ganancia empresarial. Una como resultado del capital en cuanto propiedad, la otra como
producto del capital en cuanto funcion. En tanto que el interés aparece como parte del
plusvalor que corresponde por naturaleza al capital en cuanto propiedad, es decir, en virtud
de su determinacion social, esta misma determinacion parece volatilizarse, en contrapartida,
en la otra posicion del capital, el capital industrial, lo que (unido a la trivialidad de que todo
trabajo asociado precisa de una autoridad rectora, cosa muy distinta de que esta autoridad
deba ser el capital) hace que la parte del plusvalor que corresponde a este ultimo se presente
incluso como salario de supervision del trabajo, etc., es decir, como producto de la
actividad laboral del capitalista en persona.

Simétricamente, si es por su empleo en el proceso productivo y por su relacion con
el trabajo por lo que el capital industrial tiene derecho a una parte del plusvalor, toda huella
del proceso productivo en cuanto tal se borra en el plusvalor obtenido por el capital
dinerario, tanto méas cuanto que la proporcién en que éste se valoriza no depende de para
qué proceso productivo haya sido prestado, sino que es constante y Unica para todos los
capitales empleados como capital dinerario. “En el capital que devenga interés”, sefiala
Marx, “la relacion de capital alcanza la forma més enajenada y fetichista, Tenemos aqui D-
D’, dinero que genera mas dinero, valor que se valoriza a si mismo, sin el proceso que
media ambos extremos”®. “El capital aparece como la fuente misteriosa y autogeneradora
del interés, de su propia multiplicaciéon. La cosa (dinero, mercancia, valor) ya es capital
COmMoO mera cosa, Y el capital se manifiesta como mera cosa; el resultado del proceso total
de reproduccion aparece como un atributo que recae de por si en una cosa (...) En el capital
que devenga interés, por consiguiente, este fetiche automatico —el valor que se valoriza a si
mismo, el dinero que incuba dinero- se halla cristalizado en forma pura, en una forma que
ya no presenta los estigmas de su origen. La relacion social se halla consumada como

% K. Marx, El Capital, cit., libro 111, vol. VIII, pp. 1055-1056.
8 K. Marx, El Capital, cit., libro 111, vol. I, p. 499.



relacién de una cosa, el dinero, consigo misma”’®. “En D-D’ tenemos la forma no

conceptual del capital, la inversion y cosificacion de la relaciones de produccion en la
potencia suprema”"*.

Tras el recorrido, por otra parte nada exhaustivo, que hemos hecho del tratamiento
de la alienacion y la reificacion en la obra marxiana, no parece que sea necesario, en el
contexto de este trabajo, detenerse a discutir en detalle la interpretacion althusseriana
aludida al comienzo del capitulo. Si debemos hacerlo, en cambio, en dos apreciaciones muy
difundidas que consideramos parcial o totalmente erréneas, aunque s6lo sea por un
momento. Nos referimos a la idea de que la alienacion seria un fendmeno “mucho mas
amplio” que la reificacion y a la de que tanto una teoria como otra comportan elementos
ético-normativos aprioristicos.

La primera cuestion no tiene mayor importancia, salvo porque podria dar pie a un
althusserianismo mitigado, pues la teoria de la reificacion quedaria dentro del marxismo
“cientifico” mientras la de la alienacion se veria relegada a su precedente “filosofico-
antropologico”. Uno de los autores que ha expresado esta idea —nada sospechoso, por
cierto, de ser aficionado a las distinciones althusserianas entre el joven y el viejo Marx,
entre humanismos y materialismo marxistas, etc.- es Ernest Mandel, en la obra titulada La
formacion del pensamiento econémico de Marx. “Algunos autores”, escribe Mandel, “han
hablado de una transformacion de la teoria primitiva marxista de la alienacion en una
‘teoria general de caracter fetichista de la mercancia’. No creemos que esta formulacion sea
exacta. Es verdad que Marx refirio la alienacion humana en la sociedad basada en la
produccion mercantil en lo esencial, a la reificacion de las relaciones humanas y sociales,
causada por las relaciones mercantiles. Pero, en primer lugar, hizo esta reduccién solo por
lo que toca a lo esencial, y no era para todos los aspectos de la alienacion; ya que, incluso
en la sociedad burguesa, el concepto de alienacidn encierra un dominio mayor que el de la
‘reificacion’ o el del ‘fetichismo de la mercancia’ (por ejemplo: la alienacion en el plano
del consumo, la alienacion de las capacidades de desarrollo del individuo, la alienacion de
los conocimientos sociales posibles, etc.) Y, ademas, Marx siguié hablando de la alienacion
en la sociedad primitiva —como surge del pasaje de los Grundrisse citado antes- y, en esa
sociedad, no habfa produccién mercantil ni a fortiori fetichismo de las mercancias”’?. Hay
que alegar a favor de Mandel que en otro trabajo, Las causas de la alienacion, posterior en
unos tres afios al anteriormente citado, escribe precisamente lo contrario: “La alienacién es
el resultado de una cierta forma de organizacion de la sociedad. Mé&s concretamente, tan
solo en una sociedad basada en la produccién de mercancias, y s6lo bajo las circunstancias
econdmicas y sociales que nosotros proyectamos fuera de nosotros cuando producimos
adquirir una existencia propia socialmente opresiva...”".

" Ibid., p. 500.

™ Ibid., p. 501.

2 E. Mandel, La formacién del pensamiento econémico de Marx, pp. 211-212; traduccién de
Francisco Gonzélez Aramburu, Siglo XXI, Madrid, 6.2 edicion, 1974.

® E. Mandel, Alienacion y emancipacion del proletariado, p. 20; traduccién de Vera Pawlowsky,
Fontamara, Barcelona, 1978.



No obstante, no por ello deja de merecer la pena discutir la primera asercion. El
pasaje de los Grundrisse al que se refiere Mandel, tal como figura en la misma edicion en
castellano de su libro, dice asi: “En etapas precedentes de la evolucion, el individuo
singular aparece como si tuviese mas plenitud, precisamente porque no ha desarrollado
todavia la totalidad de sus relaciones y porque todavia no las ha opuesto a si mismo como
fuerzas y relaciones sociales independientes de él. Es tan ridiculo desear una vuelta a esta
plenitud original como ridicula es la creencia de que hay que detenerse en este vacio
completo (de hoy, E.M.)...”". Pues bien, basta una lectura minimamente atenta del texto de
Marx para ver que dice exactamente lo contrario de lo que Mandel cree leer en él. Lo que
Marx hace no es “seguir hablando de la alienacion en la sociedad primitiva” sino, por el
contrario, afirmar que en ella, “precisamente”, el hombre “no ha desarrollado todavia la
totalidad de sus relaciones” ni “las ha opuesto a si mismo como fuerzas y relaciones
sociales independientes de éI” (los subrayados son nuestros), es decir: que no ha alienado
todavia sus fuerzas y relaciones productivas. EI mismo sentido tiene la contraposicién de la
limitada plenitud de ayer con el completo vacio de hoy, ambos rechazados.

¢Quiere esto decir que el hombre es plenamente duefio de si en las sociedades
primitivas? En absoluto, como tampoco lo es un castor, por mas que no podamos hablar de
alienacion de su fuerza productiva, tanto menos de su relacion social. Significa que la
alienacion no es el antonimo de la “plenitud” ni del dominio de las propias fuerzas
productivas y relaciones sociales, sino tan sélo el término opuesto a la unidad el hombre
con las mismas, sin importar que ésta implique que su mas libre y completo desarrollo o su
sofocacion mas absoluta. Por eso Marx distingue entre el desposeimiento del hombre que
significa la autonomizacion de las fuerzas productivas y las relaciones sociales, que debe
ser superado, y el aumento de la riqueza social y la productividad del trabajo que ha traido
consigo, que deben ser conservados, lo que torna tan imposible como indeseable volver a la
limitada “plenitud” anterior (estamos en el mismo caso de la polémica que ya vimos contra
Proudhon, respecto de la division del trabajo). En otras palabras: que la misma
interpretacion que del texto se desprende también del contexto.

Los mismos ejemplos que aduce Mandel como formas de la alienacién
supuestamente no comprendidas en una teoria de la reificacion, se puede facilmente volver
al contrario. Esto es obvio en el caso de “la alienacion de las capacidades de desarrollo del
individuo” y “la alienacion de los conocimientos socialmente posibles”, pues la absorcién
de la ciencia, la destreza y la capacidad de desarrollo del individuo por la maquina es,
ademas, un tema permanente en los Grundrisse y el llamado capitulo VI de EI Capital del
que, al menos en cierta medida, ya hemos dado cuenta. En cuanto a la “alienacion en el
plano del consumo”, resulta dificil encontrar un caso mas claro de fetichismo, es decir, de
atribucion de propiedades magicas a los objetos como el que ofrece la publicidad y su
efecto sobre los consumidores, asi como de reificacion, esto es, de encarnacion de
cualidades sociales en objetos; sobre este punto, aparte de su ampulosidad y pretensiones

™ E. Mandel, La formacién del pensamiento econémico de Marx, cit., pp. 205-206; el mismo pasaje,
con leves variantes de estilo en la traduccion, se encuentra en K. Marx, Fundamentos para la critica de la
economia politica (borrador), cit., vol. I, p. 90.



globalizantes, producto tal vez de otra forma de fetichismo, el del propio discurso, resulta
interesante seguir a Baudrillard™.

Una variante algo mas sofisticada es la que ofrece el filosofo polaco Adam Schaff,
especialmente preocupado por los intentos de demostrar que la teoria del fetichismo podria
“reemplazar” ala teoria de la alienacion, lo que para el equivale a “eliminarla”.

“Ante todo”, escribe Schaff, “la teoria del fetichismo no sustituye a la teoria de la
alienacion, no se pone — en la intencién de Marx- en su lugar, de lo cual da testimonio el
hecho de que en El Capital éste recurra a ambas teorias, y por cierto como dos teorias
diferentes; de ello da testimonio la diferencia de &mbito y contenido de ambas teorias, a las
cuales sélo se puede igualar mientras no se delimite su contenido.

“En lo que toca al &mbito, el caso es que el fetichismo se refiere exclusivamente a
las relaciones de la mercancia en el mercado, mientras que la teoria de la alienacion
(objetiva) se refiere a todos los productos —objetivos y no objetivos- de la actividad
humana, y la teoria de la alienacion de si mismo, en cambio, se refiere al hombre en su
relacion con la sociedad, con los deméas hombres y su propio yo. (...)

“.Qué forma toma , en base a la teoria marxiana, la relacion verdadera entre la
categoria alienacion y las categorias cosificacién y fetichismo de la mercancia? La
respuesta es: consideradas l6gicamente, las teorias de la cosificacion y del fetichismo de la
mercancia son una consecuencia de la teoria de la alienacion, aparecen sobre su suelo y son
partes integrantes de ella, en una interpretacion mas amplia de esta teoria.

“¢Cuando aparecen las relaciones entre los hombres como relaciones entre cosas
(mercancias), que es —segn hemos visto- lo que tienen por contenido tanto la teoria de la
cosificacion como la del fetichismo de la mercancia? Cuando, y s6lo cuando, los productos
del trabajos humano, asi como el propio proceso de trabajo, se enajena al hombre (...)

“Un resultado de la alienacién y en consecuencia un aspecto especifico de la
situacion de la alienacidn, es la cosificacion de las relaciones humanas, que en el caso de
las mercancias se presenta como fetichismo de la mercancia (si bien la concepcién de la
cosificacion y del fetichismo puede ser extendida a otros campos de las relaciones
interhumanas)”’®.

De entrada, es claro que el miedo de Schaff a que la teoria de la alienacion sea
sustituida o “eliminada” por la teoria de la reificacion se debe a que combina una
concepcion amplia de la primera con una concepcion notablemente mas estrecha de la
segunda, por lo que no vale la pena intentar discutir de manera autbnoma este problema
especifico.

La distincion de &mbitos que lleva a cabo el autor entre las teorias de la alienacion y
la reificacion, reduciendo el de la segundas a “las relaciones de la mercancia en el
mercado”, no puede ser mas errénea, y sin duda es producto del hecho de que la
explicacion mas completa, sistematica, cerrada y detalladamente abordada del fetichismo

> Cf. Jean Baudrillard, Critica de la economia politica del signo, El sistema de os objetos, etc. VVéase
nota 120.

® A, Schaff, La alienacion como fenémeno social, pp. 127-128; traduccion de Alejandro Venegas,
Grijalbo, Barcelona, 1979.



sea precisamente la ofrecida por Marx bajo el epigrafe El caracter fetichista de la
mercancia y su secreto, al final del primer capitulo de El Capital. Sin embargo, a lo largo
de nuestra exposicion creemos haber ofrecido ya una buena muestra —diminuta, no
obstante, en relacion con la que se podia ofrecer- de la aplicacion sistematica por Marx de
la teoria de la reificacion y el fetichismo a la esfera de la produccion, concretamente al
anélisis del capital. Recuérdense, simplemente, fendmenos ya descritos como la
trasposicion de las fuerzas productivas del trabajo en las fuerzas del capital, la descripcion
del capital a interés como la forma mas fetichista y no conceptual del capital, etc., que nos
eximen de volver de nuevo sobre el tema.

Después de reducir artificialmente el campo de la teoria de la reificacion, quedan
bajo el foco exclusivo de la teoria de la alienacion, salvo “la mercancia en el mercado”,
“todos los productos —objetivos y no objetivos- de la actividad humana”, y bajo el epigrafe
de la “alienacion de si” (Selbstentfredung) “el hombre en su relacién con la sociedad, con
los demas hombres y su propio yo”. Pero, si esto fuera asi, ¢qué necesidad habria de
teorizar una reificacion distinta de la objetivacion? Que las mercancias son las cosas es
algo obvio de por si. Lo que ya no resulta tan obvio es que, como tales cosas, sean
cambiables, que este cambio ponga en relacion los distintos trabajos humanos, etc. Que las
cosas funcionen como cosas no es ninguna teoria de la reificacion. Lo que esta teoria
plantea precisamente, por el contrario, que en determinadas condiciones historicas las
relaciones sociales se adhieren a las cosas y se presentan como propiedades suyas en cuanto
tales cosas. Lo que la teoria de la reificacién explica es que, cuando dos mercancias —dos
cosas- se encuentran en el mercado, tras ellas desfilan la reducibilidad a trabajo humano
indiferenciado de los distintos trabajos, el hecho de que estos trabajos tengan por objeto la
satisfaccion de las necesidades —en sentido amplio- ajenas, etc.; esto es, que decir que las
mercancias son cambiables es tanto como decir que los trabajos individuales son parte del
trabajo social, que los hombres se relacionan entre si por medio de sus trabajos y que la
relacion entre el hombre y su trabajo o el trabajo de otros se me mediatizado por el hecho
de que los productos de estos trabajos se relacionan entre si como mercancias; 0. Para
utilizar el lenguaje de A. Schaff, que “la mercancia en el mercado” es precisamente “el
hombre en su relacién con la sociedad, con los demas hombres y su propio yo”, o cuando
menos el ndcleo fundamental de estas relaciones.

La segunda parte de la distincion de Schaff entre la teoria de la alienacion y la teoria
de la reificacion, relativa al “contenido”, no resulta mas convincente. La alusion: “segln
hemos visto”, referida a que la cosificacion aparece “cuando, y sélo cuando, [lo que para
Schaff quiere decir “después” o “con la condicion de que”, MFE], los productos del trabajo
humano, asi como el propio proceso de trabajo, se enajenan del hombre (...)”, retrotrae a
una cita de los Grundrisse en la cual Marx afirma que s6lo cuando el dinero aparece como
medio de cambio, y no meramente como medida de valor, “sélo entonces esté claro para los
economistas que la existencia del dinero presupone la objetivacion de la relacién social”’”.
El dinero, paradigma de la reificacion, portador de un fetichismo potenciado, presupondria
la objetivacion, lo que en las condiciones de la produccion y el cambio capitalistas vale
tanto como para decir alienacién. Pero, en primer lugar, quien quiera que lea con
detenimiento los Grundrisse deberia percatarse de su jerga hegelianizante y tomar con mas

T Citado en ibid., p. 73.



cuidado términos como “presupone”, es decir, no darle necesariamente un valor temporal o
condicional, a no ser que el contexto asi lo indicare. Ademas, resulta que los Grundrisse no
dicen “objetivacion”, sino “reificacion”: “la existencia del dinero presupone la reificacion
del nexo social”’®. Con lo cual, si emplearamos el mismo método que Schaff para analizar
el texto, habria que concluir que lo presupuesto es la reificacion, presupuesta al dinero
como medio de cambio, aunque ya no estaria tan claro si ello implica presupuesta a la
objetivacion, a la alienacion, a ambas 0 a ninguna (segunda parte de ésta, totalmente
irrelevante a nuestro propdsito, que esperamos se nos conceda para evitar asi una trabajosa
exégesis). Quede claro, en todo caso, que en la medida en que “en este pasaje se aclara la
relacion entre alienacion y cosificacion” (Schaff dixit)’® se aclara en sentido contrario al
pretendido por nuestro autor.

Tampoco es cierto que, “considerada ldgicamente”, la teoria de la reificacion y el
fetichismo sea “una consecuencia de la teoria de la alienacion”. En la secuencia légica,
reificacion y fetichismo son productos del analisis de las relaciones econdmicas, si bien su
filiacion histérica —es decir, atendiendo a la evolucién intelectual de Marx, o si nos
preguntasemos por queé su critica economica no se detiene en el umbral de las
representaciones ideologicas generadas por las relaciones econdmicas- si que se remonta,
por supuesto, a la teoria de la alienacién, asi como a la “inversion” feuerbachiana de Hegel.
Por lo demas es facil observar en el fragmento de Schaff citado con anterioridad una
notable abundancia de salvaguardas que parece indicar poca seguridad en los propios
postulados: “en una interpretacion mas amplia de esta teoria” de la alienacién, o: “si bien la
concepcion de la cosificacion y del fetichismo puede ser extendida a otros campos de la
relaciones interhumanas”.

La segunda apreciacion sobre la teoria marxiana de la alienacion en que deseamos
detenernos la ofrece Joachim Israel en su Teoria de la alienacién; un libro, por otra parte,
bastante exhaustivo, interesante y seriamente elaborado. Consiste en la insistencia en que la
teoria de Marx estaria, en este punto, fuertemente prefiada de elementos ético-normativos,
lo que, quiérase o no, daria al traste, al menos en buena parte, con su vocacion materialista.
Asi, escribe por ejemplo Israel: “Estos elementos ético-normativos se contienen en el ideal
del trabajo de Marx. Es posible preguntarse ¢por qué deberia el hombre ejercer su actividad
conscientemente y dirigirla?; ¢por qué su trabajo deberia ser un medio de autorrealizacion?
Ello s6lo puede entenderse si esos elementos revisten una significacion normativa, si
representan los objetivos deseados por los que el hombre deberia luchar, pero no si se
plantean como anélisis descriptivo. En tanto que elementos normativos se convierten en

parte integrante de un sistema ético-humanista”®.

O bien, mas adelante: “Marx habla a menudo del efecto de deshumanizacion que
tienen sobre el hombre las condiciones de la sociedad capitalista. Pero todas las
suposiciones acerca de la “deshumanizacion” presuponen la adopcion de ciertos criterios

® K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica (borrador), cit., vol. 1,
p. 88.

™ A, Schaff, La alienacién como fenémeno social, cit., p. 73.

8 3. Israel, Teoria de la alienacion, p. 63; traduccion de Jose-Francisco Ivars y Pilar Estelrich,
Peninsula, Barcelona, 1977.



éticos-normativos definidores de la que constituye una “vida humana”®'. “Toda actividad
humana esta dirigida hacia un fin. Quien no quiera limitarse a constatar simplemente este
hecho, sino que —como Marx- desee tomar parte en el planteamiento de los objetivos, tiene
que introducir valores, es decir, modelos normativos”® “(...) Mediante el rol ejercido por la
praxis en la epistemologia marxiana se introducen elementos normativos en nuestra
actuacion y por consiguiente también en la teoria”®, “(...) También el objetivo de crear un
sociedad ideal “clases’, introduce valores en la teoria, y estos valores forman parte de una
ética humanista”®. EI tema se repite a lo largo y ancho de toda la obra, pero con estos

ejemplos sera mas que suficiente.

Vayamos por partes. Sobre la “autorrealizacion” y la “deshumanizacion” del
hombre, el planteamiento de Marx es muy sencillo, aunque Israel no lo haya entendido. La
realizacion de que se habla es la del ser genérico del hombre, y la deshumanizacién su
pérdida. No hay ninguna naturaleza humana abstracta, natural o suprahistorica a realizar. Se
trata, simplemente, de si el hombre individual se sitla a la altura alcanzada por la especie 0
si, por el contrario, se ve apartado en masa de ella, incluso se convierte este apartamiento
en la condicion y la base de los mas elevados logros de su especie.

En este sentido, el salvaje, en su salvajismo, estad perfectamente realizado y nada
deshumanizado, porque ése es el nivel de la humanidad de su época, mientras que el
proletario moderno, esté por detrés o por delante del salvaje (por delante, sin duda, en New
York y por detrés, tal vez, en las minas y los ghettos sudafricanos), no cabe discutir que se
halla muy por debajo del nivel alcanzado por la humanidad, que encarna s6lo en una
restringida minoria o, ni siquiera eso, sino por partes en distintos segmentos de ella. No se
trata, por consiguiente, de ningun criterio prefijado de “humanidad” o “humanizacion”, ni
de ninguna “autorrealizacion” o *“realizacion” de no se sabe qué entelequia, sino
sencillamente, de la distinta realizacion de la especie en cada uno de los individuos que la
componen, siempre en detrimento de la inmensa mayoria, lo que no puede dejar de ser
sentido por ésta, en una u otra forma, como un complejo de necesidades no satisfechas.

En cuanto a los fines de la actividad humana, si de lo que se trata es de identificar
fin y norma, teleologia y ética, (por ejemplo, cuando se dice: “factores normativos en las
teorias de Marx: a) su concepcion del hombre como ser activo de orientacion teleoldgica”,
etc.)®, este problema ya fue resuelto por Hegel.

En lo que concierne a Marx y sus intenciones, es claro que para él “tomar parte del
planteamiento de los objetivos” es algo muy distinto de “introducir valores”, cosa que se
entiende de suyo con sélo recordar la evolucion tedrica que lleva al joven Marx de
considerarse parte del “rayo de la filosofia” que muerde sobre el “candoroso suelo popular”
a considerar a la teoria socialista no mas —ni menos- que como “expresion general del
movimiento real”. Con esto queda también contestada la tercera objecion, que corresponde
a la misma dicotomizacion unilateralmente de la praxis en teoria y practica pero vista ahora

& |bid., p. 96.
& |bid., p. 97.
& Ibid., p. 99.
8 Loc.cit.

% Ibid., p. 101.



desde el lado de la segunda, con lo que si antes aparecia una teoria arbitraria ahora surge
una practica moralmente conformada.

Por ultimo, queda lo de la “sociedad ideal ‘sin clases’”, que introduciria en la teoria
“valores que forman parte de una ética humanista”. No se sabe qué genero de relacion
pueda tener el objetivo de una sociedad sin clases con la ética “humanista”, si entendemos
por tal la que asi ha sido denominada en la historia, pero seria fatil entrar en esta discusion.
Tampoco hace falta decir que el adjetivo “ideal” es cosecha de Israel y sélo suya.
Precisamente lo que Marx intenta demostrar en toda su obra es que tal sociedad sin clases
no es ya un “ideal” sino una necesidad —material, real, en todos los ambitos, no simple ni
principalmente moral- y, en Gltima instancia, la Unica posibilidad en que puede desembocar
la sociedad existente, salvas la destruccion mutua de las clases en pugna o el holocausto
universal, que ninguna de estas variantes fue tajantemente excluida por el filésofo de
Treveris. Casi siglo y medio después, resulta obvio que otras posibilidades , como las que
hoy existen en el este europeo, han venido a resultar no tan transitorias como las
previsiones marxianas habrian exigido, pero esto no toca a lo fundamental. Lo fundamental
es que Marx descubre o cree descubrir el sentido en que se dirige la evolucion histdrica,
precisamente la “sociedad sin clases”, lo que le permite decir que con él “la ciencia deja de
ser doctrinaria para hacerse revolucionaria” o, para expresarlo en palabras de Engels, pasar
del “socialismo utdpico” —para el que la sociedad sin clases es algo que esta en otra parte,
fuera de lo real, algo ideal- al “socialismo cientifico”, que ve en la propia sociedad que
critica las fuerzas propulsoras que conducirdn a la abolicion de las clases sociales.
Recapitulando su contribucion teorica personal, escribe Marx a Weydemeyer: “lo nuevo
que aporté fue demostrar: 1) que la existencia de las clases estd vinculada Unicamente a
fases particulares, historicas, del desarrollo de la produccion; 2) que la lucha de clases
conduce necesariamente a la dictadura del proletariado; 3) que esta misma dictadura solo

constituye la transicion de la abolicién de todas las clases y a una sociedad sin clases”®.

Naturalmente, Israel y cualquiera puede considerar que Marx creyé demostrar lo
que sus convicciones morales le llevaban a querer demostrar, que se equivocd, etc., etc.,
pero entonces hay que entrar a discutir el proceso mismo de la demostracion y los presuntos
resultados. Lo que Israel hace es, partiendo de que la sociedad sin clases puede ser
adoptada como objetivo ético, al igual que otros muchos y con mejores razones que la
mayoria de ellos, postular, supuestamente en consecuencia, que lo Unico que puede hallarse
detras de tal objetivo es la susodicha opcidn ética. Es lo mismo que si, partiendo de que hay
hombres que gozan matando en la guerra, llegamos a la conclusién de que éstas se hacen
para darles gusto.

Esto no significa que el marxismo tenga una enemiga en toda ética. Significa que se
trata, meramente, de dos planos distintos, aun cuando obligadamente se entrecrucen. Va de
suyo que Marx, en cuanto que no se limito a sentarse en la puerta de la casa a ver pasar el
cadaver de su enemigo sino que hizo lo posible por desbrozarle el camino y empujarlo por
él, no dejo en absoluto de llevar a cabo opciones éticas, opciones que tal vez habria
adoptado también sin el sustento de un analisis cientifico, pero esto es ya salirse del campo

% K. Marx, carta a Joseph Weydemeyer, 5 de marzo de 1852, en K. Marx y F. Engels,
Correspondencia (seleccion), p. 55; version de “Traductores asociados”, Cartago, Buenos Aires, 1973.



de la critica tedrica para entrar en el de la biografia psicologica, cuando no en el de la
novela caballeresca.

Con anterioridad hemos expuesto las razones por las que no creiamos validas las
caracterizaciones ofrecidas por Mandel y Schaff de la relacion entre la teoria de la
alienacion y la teoria de la reificacion en Marx, pero al hacerlo no hemos terminado de
explicar ninguna opcion alternativa. Giuseppe Bedeschi tiene razén, a nuestro juicio,
cuando sefiala que “Marx desarrolla su teoria de la alienacion en el cauce del fetichismo de
las mercancias”®’, aunque todo el mundo podria estar de acuerdo con una formulacién tan
prudente. No obstante, ya hemos hecho notar repetidas veces, en primer lugar, que no
creemos que la teoria del fetichismo se restrinja al campo de la circulacion, sino que se
extiende al de la produccion, y, en segundo, que parece mas adecuado hablar de una teoria
de la reificacién que de una teoria del fetichismo.

En todo caso hay varios aspectos 0 pasos que se repiten en la teoria de la alienacion,
incluso en los primeros analisis de la objetivacion en las esferas religiosa y del Estado
Ilevados a cabo por el joven Marx. Se trata siempre, en primer lugar, de que los productos
del hombre, sean productos materiales —en sentido estricto- o tratese de relaciones sociales,
se separan de él por un proceso u otro. En segundo lugar, se objetivan frente a él. En tercer
lugar, se independizan o autonomizan, sustrayéndose a su dominio. Y en cuarto lugar,
terminan por reaccionar de forma hostil y dominar al mismo hombre que los cre6.

Este proceso puede seguirse en el primer andlisis, feuerbachiano por més sefias, de
la religion, donde los productos de la mente humana cobran una existencia propia frente al
hombre, se objetivan (vergegenstand) ante €l y lo oprimen ideoldgicamente. O en el
anélisis del Estado moderno, visto como objetivacion de un ser genérico que no encuentra
espacio para su realizacion en la sociedad real, interés general abstracto que, como tal, solo
puede servir a los intereses particulares, lo que en un campo de intereses contrapuestos es
tanto como decir a los intereses dominantes. Lo mismo encontramos en la critica de la
alienacion del trabajo de los Manuscritos, donde el producto del hombre se separa de él
como propiedad privada y lo oprime como capital. E idéntico proceso se repite en el
analisis de la mercancia y del capital tanto en los Grundrisse como en El Capital, con la
diferencia de que ahora se habla de reificacion y fetichismo.

El problema estriba en la peculiar relacion entre la trayectoria intelectual de Marx y
el orden de determinaciones en el sistema por él construido. En el sistema marxiano, la
politica, el derecho, la religion, la ideologia, etc., forman la cuspide de un edificio en cuya
base estan las relaciones econdmicas. Su evolucién intelectual, en cambio, va de la critica
de la religion a la critica de la politica, y de ésta a la critica de la sociedad civil, es decir, de
la economia politica. Los primeros escritos son works in progress, lo que hace que en cada
uno de ellos se encierre una concepcién globalizante de las relaciones entre los distintos
niveles de la realidad social, incluido el nivel ideoldgico. Se trata de escritos que reflejan el
transito acelerado de Marx de la critica filosofica al analisis econémico y que, por otra
parte, estan construidos en polémica explicita o implicita contra el resto de los jovenes

8 G. Bedeschi, op. cit., p. 146.



hegelianos. Ademas, los primeros escritos son la obra de un autor con una amplia
formacién filosofica y una escasa formacion econdémica, por mas que en la introduccion a
los Manuscritos ya lanzase un presuntuoso grito de guerra en estas lides. Sin embargo, la
relacién que Marx establece entre la ideologia y la politica, de un lado, y la economia de
otro es, grosso modo, la misma desde La cuestion judia e incluso desde la Critica de la
filosofia del Estado de Hegel hasta sus ultimos escritos, y él mismo da cuenta de ello en el
famoso prélogo autobiografico. Lo que en modo alguno es o mismo es su analisis de la
sociedad civil. Donde en un principio no habia sino vaguedades hegelianas —con frecuencia
muy sugerentes, pero al fin y al cabo vaguedades-: los intereses particulares, el dinero, el
trabajo inmediato, etc., habra mas tarde un analisis econdmico enormemente preciso. Esto
es lo que hace que la teoria de la alienacion no se desarrolle mas en términos de “pérdida
del ser genérico”, “deshumanizacion”, “relacion con otros hombres”, etc., sino en términos
de relaciones econdmicas del trabajo consigo mismo y con sus productos: cooperacion,
division del trabajo, mercancias, capital, etc.

“Si el producto del trabajo no pertenece al trabajador, si es frente a él un poder
extrafio”, escribia el Marx de los Manuscritos del 44, “esto sélo es posible porque pertenece
a otro hombre que no es el trabajador (...) Ni los dioses, ni la naturaleza, sino sélo el
hombre mismo, puede ser este poder extrafio sobre los hombres”®. Sin embargo, en los
Resultados del proceso inmediato del produccion, previstos como capitulo VI de El
Capital, leemos: “Las funciones que ejerce el capitalista no son otra cosa que las funciones
del capital mismo —del valor que se valoriza succionando trabajo vivo- ejercidas con
conciencia y voluntad. El capitalista s6lo funciona en cuanto capital personificado, es el
capital en cuanto persona (...). La dominacion del capitalista sobre el obrero es por
consiguiente la de la cosa sobre el hombre, la del trabajo muerto sobre el trabajo vivo, la
del producto sobre el productor...”® No es dificil ver el cambio de énfasis, de la
personificacion a la reificacion de las relaciones sociales, entre un pasaje y otro.

En lo que atafie a la alienacién econdmica, a la alienacion del trabajo, puede
afirmarse sin ningun escripulo que la primitiva teoria de la alienacion es concretada -y, en
tal sentido sustituida- por la teoria de la reificacion. Esto no quiere decir que la nueva teoria
de la reificacién se enfrente a la vieja de la alienacion, ni tampoco que la abarque en toda su
amplitud tematica, pero si que se constituye en su nuevo centro nuclear. Para que haya
reificacion, cosificacion, tiene que haber cosas: cosas materiales, sensibles, tangibles que
encarnan, que se presentan como portadoras, como sujetos de relaciones sociales, 0 a las
que éstas se adhieren; mal puede haber, pues, reificacion en esferas de las que las cosas se
hallan ausentes o en las que sélo intervienen como figurantes en escena, como es el caso
con la esfera de la religion. Pero si se ha de ser consecuente con el carcter determinante, el
menos en Ultima instancia, que las relaciones econdmicas tienen para Marx sobre las
restantes esferas de la realidad social, si la alienacion religiosa y la alienacion politica
deben tener su base en la alienacion econémica, ello implica que deben tener su base en la
reificacion de las relaciones socioecondémicas.

8 K. Marx, Manuscritos: economia y filosofia, cit., p. 114.
8 K. Marx, El Capital, libro 1, capitulo VI, (inédito), cit., p. 19.



En la medida en que la obra marxiana dé una explicacion de los fendmenos
politicos, religiosos, juridicos, ideoldgicos; en la medida en que se pretenda extraer de
Marx una fundamentacion de los fenémenos de la alienacion en estos niveles, las claves
deberan buscarse en la teoria de la reificacion —y su correlato: el fetichismo- en la esfera
econdmica, con la obvia precaucion de saber que en ella solamente podran encontrarse eso:
claves, y en modo alguno explicaciones exhaustivas ni determinaciones llamadas a dar
cuenta de todo. Por otra parte, ningun entusiasmo con las teorias de la alienacion y/o la
reificacion debe hacer perder de vista que la realidad econdmica es algo mucho mas amplio
que los procesos de reificacion y alienacion, lo que equivale a decir que, por muy
fructiferos que sean éstos a la hora de aportar claves interpretativas de los fendmenos
superestructurales o ideoldgicos, siempre quedardn amplios espacios superestructurales
que, en el mejor de los casos, si es que es posible seguirles la pista desde la base
econdmica, habra que hacerlo desde las esferas de la misma que probablemente se resistan
a cualquier aplicacion de las susodichas teorias.

Una razén ultima, en fin, aunque en modo alguno concluyente por si misma, que
nos permite abundar en la hipétesis de que la teoria de la reificacion se constituye en nuevo
centro de la teoria de la alienacion, a partir de la cual debera ser reinterpretada toda ésta, es
el hecho de que en torno a la reificacion y el fetichismo vuelven a surgir todos los temas
anteriores sobre el derecho, el Estado, la religion o la filosofia idealista que antes habian
sido tratados a la luz de la objetivacion o la alienacion, tal como veremos en breve.

El hecho de que la mayor parte de El Capital fuese editada, no por Marx, sino por
Engels, que en una carta a su amigo confesaba abiertamente que se le escapaba el elevado
nivel de abstraccion de los cuadernos que posteriormente serian los Grundrisse, y, sobre
todo, su posterior vulgarizacién en muchos aspectos por Plejanov, Kautsky e incluso Lenin,
han afectado profundamente a la forma en que ha sido entendida la teoria marxiana de la
ideologia. Hay un pasaje en La ideologia alemana que ha pasado a convertirse en el
supuesto centro, resumen y clave de cualquier interpretacion de esta teoria. “Las ideas de la
clase dominante”, escriben Marx y Engels, “son las ideas dominantes de cada época; o,
dicho en otros términos, la clase que ejerce el poder material dominante en la sociedad es,
al mismo tiempo, su poder espiritual dominante. La clase que tiene a su disposicion los
medios para la produccién material dispone con ello, al mismo tiempo, de los medios para
la produccion espiritual, lo que hace que se le sometan, al propio tiempo, por término
medio, las ideas de quienes carecen de los medios necesarios para producir espiritualmente.
Las ideas dominantes no son otra cosa que la expresion ideal de las relaciones materiales
dominantes, las mismas relaciones materiales dominantes concebidas como ideas; por
tanto, las relaciones que hacen de una determinada clase la clase dominante son también las
que confieren el papel dominante a sus ideas”®.

La primera parte de este pasaje sugiere, por asi decirlo, una inculcaciéon desde el
exterior de ideas mas o menos funcionales a los intereses de la clase dominante. Asi, ésta,
por ejemplo, dominaria por via de la propiedad los medios de comunicacion, por sus
relaciones sociales las actividades religiosas o por su influencia sobre el Estado la marcha
de la escuela, procurando directa o indirectamente, consciente o inconscientemente, que

% K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit., pp. 50-51.



estos “medios para la produccidn espiritual” sirviesen a sus intereses. Esto, naturalmente, es
enteramente cierto, pero es sélo una parte de la verdad, quizd no la mas importante. La
segunda parte del pasaje citado: “las ideas dominantes no son otra cosa que la expresion
ideal de las relaciones materiales dominantes”, etc., sugiere dos posibilidades. La primera,
que las ideas generadas por esos “medios para la produccion espiritual” no hacen sino
reflejar idealmente, con mayor o menor fidelidad y mas o menos mediaciones, la realidad
de las relaciones materiales dominantes. La segunda, que tales relaciones materiales
dominantes, que son parte constituyente del mundo objetivo que rodea al hombre, tienen
por si mismas una eficacia ideoldgica propia, autbnoma, sobre cuya base es posible que las
elaboraciones de quienes poseen los citados “medios para la produccion espiritual” pasen
de ser resultados de gabinete a convertirse en ideologemas o ideologias ampliamente
extendidas en la sociedad.

Las consecuencias fetichistas de los procesos de reificacion solamente pueden ser
integradas sin forceps, como algo mas que comparfieras de viaje, dentro de la segunda
posibilidad. Sin embargo, la primera, indudablemente cierta pero de manera igualmente
indudable simplista y superficial, es la que parece primar en al interpretacion vulgar del
marxismo, desde la confianza ilimitada en la guerra panfletaria hasta la mayor parte de las
actuales teorizaciones gramscianas o pseudogramscianas sobre la “hegemonia”.

En la Critica de la filosofia del Estado de Hegel, Marx habia caracterizado al Estado
como abstraccion y objetivacion de la esencia humana. En La cuestion judia habia
mostrado que los llamados derechos del hombre no eran sino la trasposicion juridico-
ideologica del régimen de la propiedad privada. Obras como La ideologia alemana y
Miseria de la filosofia, asi como, por supuesto, sus trabajos periodisticos, abundan en
referencias al Estado y al derecho, pero no hay necesidad de traerlas aqui a colacion. Lo
que si resulta pertinente es sefialar como, aunque sea de modo marginal debido a la
naturaleza del contexto, esta temética se conserva en las obras economicas de madurez,
concretamente en El Capital y los Grundrisse. Asi, al final de la seccion segunda de El
Capital, escribe Marx:

“La esfera de circulacion o del intercambio de mercancias, dentro de cuyos limites
se efectlia la compra y la venta de la fuerza de trabajo, era, en realidad, un verdadero Edén
de los derechos humanos innatos. Lo que aqui imperaba era la libertad, la igualdad, la
propiedad y Bentham. jLibertad!, porque el comprador y el vendedor de una mercancia,
por ejemplo de la fuerza de trabajo, s6lo estdn determinados por su libre voluntad.
Celebran su contrato como personas libres juridicamente iguales. El contrato es el
resultado final en el que sus voluntades confluyen en una expresion comun. jlgualdad!,
porque solo se relacionan entre si en cuanto poseedores de mercancias, e intercambian
equivalente por equivalente. jPropiedad!, porque cada uno dispone sélo de lo suyo.
iBentham!, porque cada uno de los dos se ocupa sélo de si mismo. El Unico poder que los
retne y los pone en relacion es el de su egoismo, el de su ventaja personal, el de sus
intereses privados (...) No hay duda de que en este pasaje resuena la critica politica
juvenil.

1 K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I, p. 214.



No hacia falta esperar a Marx, claro esta, para ver que la relacion juridica mas
simple, el contrato, no es sino la expresion juridica de la relacion entre dos propietarios de
mercancias que se reconocen mutuamente como tales. En este caso, “el contenido del tal
relacion juridica o entre voluntades queda dado por la relacién econémica misma”®. Pero
Marx va mas lejos al considerar el reconocimiento de la personalidad juridica, la libertad y
la igualdad, no como principios por fin realizados una vez que la sociedad se libra de las
artificiales trabas feudales para organizarse de acuerdo a la naturaleza humana, sino como
topicos que, cualquiera que sea su funcion progresiva respecto a estadios anteriores, no
hacen sino reflejar o expresar relaciones sociales en modo alguno méas naturales y menos
artificiales que las que las precedieron. Ya en La ideologia alemana se afirmaba que, dentro
del régimen de la division del trabajo, las relaciones de produccion “cobran necesariamente
existencia sustantiva frente a los individuos”®, y esta sustantivacién es entre otras cosas su
juridificacion o trasposicion en relaciones juridicas. Marx dedica mayor atencion al tema en
los Grundrisse. “En las relaciones monetarias”, escribe, “concebidas en su forma mas
simple, todas las contradicciones inmanentes de la sociedad burguesa aparecen borradas.
(...) En efecto, en la medida en que la mercancia o el trabajo estan determinados meramente
como valor de cambio, y la relacion por la cual las diferentes mercancias se vinculan entre
si se presenta s6lo como intercambio de estos valores de cambio, como su equiparacion, los
individuos o sujetos entre los cuales transcurre ese proceso se determinan sencillamente
como intercambiantes. No existe absolutamente ninguna diferencia entre ellos, en cuanto a
la determinacion formal, que es también la determinacion econdmica, la determinacion
ajustandose a la cual se ubican esos individuos en la relacién de intercambio; el indicator
de su funcién social o de su relacién social mutua. Cada sujeto es un intercambiante, esto
es, tiene con el otro la misma relacion social que éste tiene con él. Considerado como sujeto

del intercambio, su relacion es pues la de la igualdad”®*.

Los productos que ambos sujetos intercambian son también iguales, expresamente
iguales. En la esfera del intercambio nada importa que el uno ofrezca el resultado de un
saqueo pirateril y el otro el producto de su honrado y esforzado trabajo, que el comprador
vea el yelmo de Mambrino donde el vendedor sélo ve un bacin de barbero, que el uno
venda su fuerza de trabajo mientras el otro se dispone a explorarla hasta donde pueda: todas
éstas son determinaciones extrafias al proceso de la circulacion y que desaparecen en él
como por encanto, aunque se trata de un encanto bien distinto del que Don Quijote arguia
para explicar por qué los deméas so6lo veian un prosaico bacin en lo que él sabia glorioso
yelmo. Las mercancias solamente se cambian en cuanto que valores, y es en este punto en
el que se igualan como equivalentes.

“Los sujetos”, prosigue Marx, “existen mutuamente en el intercambio sélo merced a
los equivalentes; existen como seres de valor igual y se confirman en cuanto tales mediante
el cambio de la objetividad, en donde uno existe para el otro. Existen unos para los otros
solo como sujetos de igual valor, como poseedores de equivalentes y como garantes de esta
equivalencia en el intercambio, y al mismo tiempo que equivalentes, son indiferentes entre

% Ibid., p. 103.
% K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit., p. 430.
% K. Marx, Fundamentos para la critica de la economia politica (borrador), cit., vol. I, p. 179.



si; sus restantes diferencias individuales no les atafien; todas su demas cualidades

individuales les son indiferentes”®.

Estas otras diferencias pueden provenir de la distinta naturaleza de las mercancias o
de las distintas necesidades que estan llamadas a satisfacer, pero todo esto cae fuera de la
circulacion. No obstante, esta disparidad es un presupuesto del cambio. Si las necesidades
fueran idénticas en todo momento, las mercancias tendrian el mismo valor de uso para los
potenciales comprador y vendedor, y no habria lugar al intercambio; si las mercancias en
poder de cada poseedor fuesen iguales, tampoco habria razon alguna para cambiarlas entre
si. “Es la diversidad de sus necesidades y de su produccién lo que da margen a su
intercambio y a su igualacion social. Esta disparidad natural constituye, pues, el supuesto
de su igualdad social en el acto del intercambio y de la propia vinculacion que se establecen

entre si como productores”®.

Por lo demas, las relaciones entre los trabajos y las necesidades de los sujetos del
cambio no es la que se da en el liquen entre hongo y alga. La variedad de los trabajos que
se ofrecen y las necesidades que se intentan satisfacer en el mercado es multidireccional:
mientras uno busca el cilicio con que compensar una vida muelle, otro intenta regalar su
estdmago tras el duro trabajo y un tercero cambiar oro por mas oro. “En la medida que esta
disparidad natural de los individuos y de las mercancias de los mismos constituye el motivo
de la integraciéon de estos individuos, la causa de su relacion social como sujetos que
intercambian, relacion en la cual estan presupuestos como iguales y se confirman como
tales, a la nocion de igualdad se agrega la de libertad. Aunque el individuo A siente la
necesidad de poseer la mercancia del individuo B, no se apodera de la misma por la
violencia, ni viceversa, sino que ambos se reconocen mutuamente como propietarios, como
personas cuya voluntad impregna sus mercancias. En este punto aparece la nocion juridica

de la persona y, en la medida en que se halla contenida en aquella, la de la libertad”®’.

Cada uno de los cambiantes ha realizado un trabajo distinto del otro y para el que,
posiblemente, el otro no esta igualmente capacitado; cada uno de ellos posee el objeto
Ilamado a satisfacer la necesidad del otro; cada uno de ellos reconoce a su contrario como
propietario del objeto llamado a satisfacer su necesidad; cada uno de ellos no persigue en la
transaccién otra cosa que sus propios fines, que satisfacer su propio interés, y considera
para ello al otro como un medio; cada uno de ellos, al propio tiempo, se constituye en
medio para los fines del otro. La relacion entre ambos es la reciprocidad, pero eso es algo
que importa poco a cualquiera de las partes, salvo en lo que concierne a la igualdad de los
valores cambiados.

“Mediante el propio acto del intercambio, el individuo, cada uno de ellos, se refleja
en si mismo como sujeto exclusivo y dominante (determinante) de aquel acto. Con ello esta
dada la libertad total del individuo: transaccion voluntaria; ninguna violencia de ambas
partes; el ponerse a si mismo como medio, 0 en esta funcidn de servicio, Unicamente como
medio, y ello con la finalidad de ponerse a si mismo como fin para si, como ser dominante,

% Ibid., p. 180.
% Ipid., p. 81.
" Ibid., pp. 181-182.



prevaleciente; por ultimo, el interés egoista, que no realiza ningln interés que esté por
encima de él; se sabe y se reconoce también que el otro realiza del mismo modo su interés
egoista, con lo cual ambos saben que el interés comun radica Unicamente en la dualidad,
multiplicidad, autonomia unilateral e intercambio de interés egoista. El interés general es
precisamente la generalidad de los intereses egoistas. (...) No solo se trata, pues, de que la
libertad y la igualdad son respetadas, en el intercambio basado en valores de cambio sino
que el intercambio de valores de cambio es la base productiva, real, de toda igualdad y
libertad. Estas como ideas puras, son meramente expresiones idealizadas de aquél al
desarrollarse en relaciones juridicas, politicas y sociales, éstas son solamente aquella base

elevada a otra potencia”®.

Con agudeza observa Marx que “el derecho romano define correctamente al servus
como aquél que no puede adquirir nada para si mediante el intercambio (ver Instituciones).
Es igualmente claro, por consiguiente, que este derecho, aunque corresponde a una
situacion social en la que el intercambio no estaba desarrollado, por el hecho de estarlo en
algunas esferas pudo exponer las determinaciones de la persona juridica, es decir del
individuo que participa en el intercambio... De esta suerte pudo anticipar (en sus rasgos

fundamentales) el derecho de la sociedad industrial (...)"*°.

Todo lo dicho se refiere ain al cambio de mercancias no mediado por el dinero. En
este proceso, la igualdad es todavia puesta, por asi decirlo, en forma ideal. Igualdad quiere
decir equivalencia, igualdad de los valores de cambio de mercancias, pero estos valores de
cambio son todavia ideales adheridos a los valores de uso reales de las mercancias, por mas
que determinen las cantidades también reales en que éstas se cambian. La igualdad esta ya
puesta, pero junto a ella se conserva explicita la desigualdad: desigualdad de las mercancias
que seran valores de uso para cada uno de los cambiantes, diversidad de los trabajos que
han producido esas mercancias, desigualdad de las necesidades que han de satisfacer. En
cuanto que el acto cambiario puede ser descompuesto en intercambio de valores de cambio
e intercambio de valores de uso, la igualdad ha surgido en el primero, pero la desigualdad
se mantiene presente en el segundo y sirve de base a aquél.

Con la introduccion del dinero, cuyo valor de uso es precisamente ser valor de
cambio universal, el acto de cambio se descompone para cada sujeto en una venta y una
compra sucesivas (0 en multiples ventas y multiples compras, lo que ahora no viene al
caso). Para cada sujeto econémico, por demas, su actividad se divide ahora por partes
iguales en una serie de adquisiciones y cesiones de mercancias distintas entre las que, como
tales, ninguna es mas caracteristica que las otras, y, por otro lado, en una serie de
adquisiciones y cesiones de dinero que forman el denominador comun de todas sus
transacciones.

“Como el dinero no es sino la realizacion del valor de cambio”, escribe Marx, “y
como el sistema de valores de cambio sélo se ha realizado dentro de un sistema monetario
desarrollado, o viceversa, de hecho el sistema monetario s6lo puede ser la realizacion de
este sistema de la libertad y la igualdad. Como medida, sélo el dinero da al equivalente la

% Ibid., p. 182-183.
% Ibid., p. 184.



expresion precisa, hace de él un equivalente también en cuanto a la forma. En la
circulacion, no obstante, se manifiesta aln una diferencia en lo que toca a la forma; los dos
individuos que participan en el intercambio se presentan bajo las determinaciones
diferentes de comprador y vendedor; el valor de cambio aparece una vez como universal,
bajo la forma del dinero, luego como particular en la mercancia natural, que ahora tiene
precio. Pero, para empezar, estas determinaciones se cambian; la circulacion misma no
consiste en poner una desigualdad, sino precisamente una igualdad, una eliminacion de la
diferencia, simplemente pensada. La desigualdad es tan s6lo puramente formal. Por Gltimo,
en el propio dinero, en cuanto circulante que se presenta ora en unas manos ora en otras, y
es indiferente a este presentarse, la igualdad pone ahora materialmente incluso la igualdad
como cosa. Cada uno aparece ante el otro como poseedor del dinero, como dinero
personificado. Por ello, la indiferencia y la equivalencia existen expresamente en la forma

de la cosa™®,

Asi, con la culminacion del proceso de reificacion, la circulacion termina de borrar
la diferencia entre las mercancias, de igualar a los cambiantes. El dinero se presenta como
materia general de todos los contratos y con ello se borra toda la diferencia entre las partes
contratantes y aun toda diferencia formal entre los contratos mismos.

Unos se enriquecen y otros se empobrecen, unos acumulan valore de uso y otros
valores de cambio, unos obtienen mercancias cuyo valor desaparece en el consumo y otros
fuerza de trabajo cuyo consumo produce valor, pero todo ello tiene lugar fuera de la esfera
de la circulacion. En este caso, en contra de lo dicho, la procesion va por fuera.

Pasemos ahora al terreno de la religion. Las referencias de Marx al tema son
numerosas, aunque no todas del mismo género. Si quisiéramos clasificarlas podria hacerse,
por ejemplo, en tres grandes bloques: el primero, formado por las obras de juventud, en las
que la religion es un tema constante y vertebral; el segundo, constituido por un sinfin de
referencias y alusiones mas o menos ocasionales contenidas en su obra politica y
periodistica; el tercero, en fin, formado por el frecuente recurso a analogias religiosas en las
obras dedicadas al analisis econdmico. De estos tres bloques el que nos interesa ahora es el
tercero.

No obstante, debemos recordar la insistencia del joven Marx en la relacion existente
entre el dualismo del mundo social y la religién. En sus primeras obras hacia notar la
relacion entre la division de intereses particulares e interés general, ser individual y ser
genérico, y la separacion, en el plano del andlisis politico, entre el Estado y la sociedad civil
y, en el de la religion, entre el cielo y la tierra. “Alli donde el Estado ha logrado un
auténtico desarrollo”, escribia Marx en La cuestion judia, “el hombre lleva, no sélo en el
pensamiento, en la conciencia, sino en la realidad, en la existencia, una doble vida, una
celestial y otra terrenal, la vida en la comunidad politica, en la que se considera como ser
colectivo, y la vida en la sociedad civil, en la que act(ia como particular (...)"**". “Los
miembros del Estado politico son religiosos por el dualismo existente entre la vida
individual y la genérica, entre la vida de la sociedad burguesa y la vida politica: son

199 oc. cit.
101 K. Marx, La cuestion judia, cit., pp. 232-233.



religiosos en la medida en que el hombre se comporta con respeto a la vida del Estado,
localizada en el més alla de su individualidad real, como con respecto a su verdadera vida;
religiosos en cuanto que, aqui, la religién es el espiritu de la sociedad burguesa, la
expresion del divorcio y del alejamiento del hombre con respecto al hombre. La democracia

politica es cristiana”, etc.'%,

Este dualismo que Marx ve en la base de la religion es paralelo y equivalente al que
luego el analisis econdmico descubrira entre dinero y mercancia, valor de cambio y valor
de uso, trabajo abstracto y concreto. Lo general, lo universal, que antes se situaba del lado
de la pertenencia a la especie, del Estado politico o del cielo de la religion, es ahora el nexo
social, que se coloca de parte del dinero, del valor de cambio, del trabajo abstracto. Lo
particular, la existencia individual, antes de parte de la sociedad civil o de la tierra en la
religion, se halla ahora en el lado de la mercancia particular, del valor de uso, del trabajo
concreto.

No faltan alusiones de Marx al caracter “divino” del dinero, o que en €l encarna la
“comunidad”*®, Tampoco deja de sefialar la relacion entre la reduccion del trabajo social a
trabajo abstracto, tiempo de trabajo, y, por tanto, de su valor de cambio, y las formas més
evolucionadas del cristianismo: “Para una sociedad de productores de mercancias, cuya
relacion social general de produccion consiste en comportarse frente a sus productos como
ante mercancias, 0 sea valores, y en relacionar entre si sus trabajos privados, bajo esta
forma de cosas, como trabajo humano indiferenciado, la forma de religion méas adecuada
es el cristianismo, con su culto del hombre abstracto, y sobre todo en su desenvolvimiento
burgués, en el protestantismo, deismo, etc”'®. Lucio Colletti afiade de su parte lo que Marx
olvido explicitar: “que el cristiano y la mercancia estan hechos de la misma manera: al
‘alma’ y el ‘cuerpo’ del primero corresponden el ‘valor’ y el ‘valor de uso’ de la

segunda”®.

Pero donde Marx acude a la analogia méas general entre la economia y la religion es
en el analisis de la relacion capital-trabajo. “Asi como en la religion el hombre esta
dominado por las obras de su propio cerebro”, podemos leer en El Capital, “en la
produccién capitalista lo esta por las obras de su propia mano™®. Y, en el frustrado
capitulo VI: “En la produccion material, en el verdadero proceso de la vida social —pues
esto es el proceso de la produccion- se da exactamente la misma relacion que en el terreno
ideoldgico se presenta en la religion: la conversion del sujeto en objeto y viceversa™?’. Las
dos versiones del capitulo primero, La mercancia, llaman, a la hora de explicar el caracter
fetichista de ésta, a buscar la “analogia pertinente” en “neblinosas comarcas del mundo

192 Ipid., p. 239.

103 f., por ejemplo, K. Marx, Fundamentos para la critica de la economia politica (borrador), cit.,
pp. 157-161.

104 K Marx, El Capital, cit., libro I, vol. 1, p. 96.

195 | ucio Colletti, 1l marxismo e Hegel, vol. I, Materialismo dialettico e irrazionalismo, Laterza,

Roma, 1976, p. 429.
108K Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I, p. 771.
197 K. Marx, El Capital, libro I, capitulo VI (inédito), cit., p. 19.



religioso”*®. En el mismo nombre de fetichismo, por otra parte, se encuentra ya recogida
dicha analogia.

En fin, otro pasaje en el que Marx apunta una sugerente relacion entre el mundo de
la economia y el de la religion, esta vez referido al dogma de la creacion, pude hallarse en
el tercer manuscrito de 1.844. Después de haber explicado que uno de los aspectos de la
alienacion del trabajo estriba en que deba ser cambiado por medios de subsistencia, o, dicho
de otro modo, que estos medios solamente puedan ser obtenidos por el obrero mediante la
venta de su fuerza de trabajo, escribe: “Un ser s6lo se considera independiente en cuanto es
duefio de si y s6lo es duefio de si en cuanto se debe a si mismo su existencia. Un hombre
que vive por gracia de otro se considera a si mismo como un ser dependiente. Vivo, sin
embargo, totalmente por gracia de otro cuando le debo no sélo el mantenimiento de mi
vida, sino que él ademas ha creado mi vida, es la fuente de mi vida; y mi vida tiene
necesariamente fuera de ella el fundamento cuando no es mi propia creacion. La creacion
es, por ello, una representacion muy dificilmente eliminable de la conciencia del pueblo. El
ser por si mismo de la naturaleza y del hombre le resulta inconcebible porque contradice
todos los hechos tangibles de la vida practica™.

Es cierto que, salvo el ultimo pasaje de los Manuscritos citado, lo que hemos traido
a colacion son analogias empleadas por Marx para ilustrar sus razonamientos econémicos;
tomadas en si mismas carecen de intencionalidad con que nosotros las empleamos: explicar
fendmenos religiosos a partir de las relaciones econdmicas. Pero nadie que conozcas
minimamente la globalidad de la obra marxiana, o simplemente el tratamiento que se hace
en ella de la ideologia, la falsa conciencia, etc., discutird que si Marx hubiera vuelto a
poner, en su madurez, la religion como objeto de analisis, habria retomado estas analogias
con tal fin.

Lo que acabamos de decir esta clarisimamente implicito en el siguiente pasaje de El
Capital —pasaje que, por cierto, es casi inmediatamente posterior al recientemente citado
sobre el cristianismo y el trabajo abstracto-: “El reflejo religioso del mundo real Gnicamente
podria desvanecerse cuando las circunstancias de la vida practica, cotidiana, representen
para los hombres, dia a dia, relaciones didfanamente racionales, entre ellos y con la
naturaleza. La figura del proceso social de vida, esto es, del proceso material de
produccion, sélo perdera su mistico velo neblinoso cuando, como producto de hombres
libremente asociados, éstos la hayan sometido a su control planificado y consciente. Para
ello, sin embargo, se requiere una base material de la sociedad o una serie de condiciones
materiales de existencia, que son a su vez, ellas mismas, el producto natural de una
prolongada y penosa historia evolutiva”'. En el Gltimo punto de este paso se encuentran
también las razones por las cuales Marx, ademas de por considerar en todo caso prioritarios
sus trabajos econdmicos, no volvio a dedicar sus esfuerzos a la critica de la religion.

Recuérdese ahora lo que Marx decia en la Introduccion a la critica de la filosofia
del derecho de Hegel: “La religion es el opio del pueblo. La superacion de la religion, en

108 K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I, p. 89 y vol. 111, p. 1030.
109 K. Marx, Manuscritos: economia y filosofia, cit., p. 154.
110 K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. 1, p. 97 y vol. 111, p. 1012.



cuanto ilusoria dicha del pueblo, es la exigencia de su dicha real. (...) La critica no arranca
de las cadenas las flores imaginarias para que el hombre soporte las cadenas sin fantasia ni
consuelo, sino para que se las sacuda y puedan brotar las flores vivas. La critica de la
religion desengafia al hombre para que piense, para que actle y organice su realidad como
un hombre desengafiado y que ha entrado en razén”, etc.**’ Entonces consideraba la
destruccion de las ilusiones religiosas como un paso previo necesario para la emancipacion
social y posible antes de esta. Ahora, a la inversa, se considera la emancipacion social como
requisito de la desaparicion de la religion y esta desaparicion como inalcanzable antes de la
emancipacion. En estos dos pasajes se resume el paso del “joven hegelianismo” al
materialismo.

Hasta aqui Marx. Resumiendo, su teoria de la alienacion y la reificacion ofrece dos
cosas: primera, una explicacion general de la objetivacion de las esferas juridica, politica y
religiosa a partir de los procesos igualmente generales de la alienacion y la reificacion en la
esfera economica (ello no debe entenderse, sin embargo, en el sentido en que toda
objetivacion sea o tenga una funcion religiosa, como pretende —no en nombre de Marx sino
en el suyo 2propio- ese sofisticado vicario saboyano del siglo XX que es Thomas
Luckmann)**%; segunda, algunas sugerencias que permiten vincular aspectos particulares
de los procesos de objetivacion que se dan fuera de la esfera econdmica a aspectos
particulares de la alienacion y la reificacion dentro de la misma. Estas relaciones, a la vez,
deben integrarse dentro de un campo mas amplio de vinculos entre las relaciones
econdmicas y la superestructura institucional e ideologica, campo del que forman parte
desde la division del trabajo hasta los distintos intereses economicos dentro de la sociedad.

En los mismos campos abordados por Marx existen otras muchas posibilidades,
desde fundamentar la idea de la creacion no ya en el intercambio de la fuerza de trabajo por
medios de subsistencia sino en la insercion del trabajador en una organizacion laboral y un
proceso de trabajo dados y para él incontrolados, pasando por la relacion entre cualquier
forma de sobrenaturalismo y la irracionalidad de un mercado cuyas leyes se imponen a
través de aquella solamente en forma catastrofica, hasta preguntarse por qué la forma
consagrada es precisamente la forma de una moneda (y brilla en la imagineria como ella).

Los andlisis tanto de la alienacién como de la reificacion llevados a cabo por Marx
han sido utilizados de manera bastante fructifera no ya solamente en estudios dedicados a
las relaciones econdmicas o al trabajo, sino también en investigaciones centradas en
campos que Marx no habia abordado de modo sisteméatico o no habia abordado en modo
alguno, particularmente en los campos que podriamos denominar superestructurales; y esto
tanto por parte de autores marxistas 0 marxistizantes como de otros a los que podemos
considerar no marxistas o, simplemente, antimarxistas. Por supuesto, no podemos
detenernos aqui ni siquiera para dar minima cuenta de estos trabajos, cosa que se aparta de
nuestro objetivo. Pero, en apoyo de esta afirmacion, baste pensar en los desarrollos sobre la

11 K. Marx, Introduccion a la critica de la filosofia del derecho de Hegel, cit., p. 102.
12 ¢f,, T. Luckmann, La religion invisible, pp. 59, 65, 69-70 et passim; traduccién de Miguel
Bermejo, Sigueme, Salamanca, 1973.



teorfa general del derecho y el derecho civil de E.B. Pasukanis'*®, U. Cerroni*** o J.M.
Vincent'™, o en el intento de Pasukanis de explicar el moderno derecho penal en términos
de intercambio forzoso de equivalentes™®. P. Berger, S. Pullberg'!” y T. Luckmann®*® han
formulado interesantes hipotesis sobre el lenguaje y en el campo de la sociologia del
conocimiento, que el mismo Berges ha utilizado como base para una sociologia de la
religion''®. J. Baudrillard ha hecho otro tanto al estudiar el campo del consumo'®. E.
Fromm y H. Marcuse han trabajado en la tarea de hermanar al marxismo, particularmente la
teorfa de la alienacién, con el psicoanalisis®®’. Lukacs y la escuela de Frankfurt,
especialmente Adorno, se han apoyado en las teorias de la alienacion y el fetichismo en la
critica cultural?.

Otras implicaciones forman parte de polémicas tejidas y destejidas a lo largo del
siglo, como por ejemplo, el posible papel del fetichismo de la mercancia, etc., en el proceso
de formacién de consenso en las sociedades de capitalismo desarrollado, lo que es tanto
como decir la polémica sobre cémo se distribuyen coercidn y consenso entre las esferas del
Estado y la sociedad civil, una discusion que arrastra el movimiento socialista, explicita o
implicitamente, desde Trotsky, Bordiga, Lukacs y Gramsci hasta Anderson o Habermas,
por evitar un centenar de referencias posibles'®. Un desarrollo especialmente sugerente y
fructifero es el que identifica la ideologia del racionalismo tecnoldgico como proceso de
reificacion y fetichismo. Fue Lukacs el primero que comparé el anélisis marxiano de la
reificacién con la teoria weberiana de la racionalidad'®, empresa continuada por

13 E B. Pasukanis, Teoria general del derecho y marxismo, Labor, Barcelona, 1976.

14U, Cerroni, EI marxismo y la sociedad democréatica, Avance, Barcelona, 1975, cap. V;
Metodologia y ciencia social, Martinez Roca, Barcelona, 1977, cap. II; La libertad de los modernos, Martinez
Roca, Barcelona, 1972, caps. II, 111 y IV, etc.

115 3.M. Vicent, Fetichismo y sociedad, Era, México, D.F., 1977, caps. II, Il y IV.

116 £ B. Pasukanis, op. cit., capitulo VII.

17p, Berger y S. Pullberg, The concept of refication, New Left Review n° 35, 1966; una critica del
mismo: Igor S. Kon, El concepto de alienacién en la sociologia moderna, en P. Berger, editor, Marxismo y
sociologia, Amorrortu, Buenos Aires, 1972, pp. 146-165.

18 p Berger y T. Luckmann, The social construction of reality, Penguin, Harmondsworth, 3.2
edicién, 1973, particularmente la segunda parte.

19 p. Berger, El dosel sagrado. Elementos para una sociologia de la religion, Amorrortu, Buenos
Aires, 1971, particularmente capitulo V.

120 3. Baudrillard, El sistema de los objetos, Siglo XXI, México, 1969; Critica de la economia
politica del signo, Siglo XXI, México, 1974.

121 E Fromm, Marx y su concepto del hombre, Fondo de Cultura Econémica, México, D.F., 1962; H.
Marcuse, One-dimensional man, Beacon Press, Boston, 1964.

22 G. Lukécs, Estética, Grijalbo, México; T.W. Adorno, por ejemplo, en Negative Dialektik,
Frankfurt am Maine, 1966; Critica cultural y sociedad, Ariel, Barcelona, 1973; Prismas, Ariel, Barcelona,
1962; T.W. Adorno y M. Horkheimer, Sociol6gica, Taurus, Madrid, 1971.

12 Cf.G. Lukacs, Historia y conciencia de clase, cit, y su discipulo F. Jakubowsky, Les
seperestructures idéologiques dans la conception matérialiste de I’histoire, cit., A. Gramsci, Quaderni del
carcere, particularmente Il Materialismo histérico y Note sul Macjiavelli, Editori Riuniti, Roma, 1971-1974;
P. Anderson, Las antonomias de Antonio Gramsci, Fontamara, Barcelona, 1978; J. Habermas, Problemas de
legitimacion en el capitalismo tardio, Amorrortu, Buenos Aires, 1975; las aportaciones de Bordiga y Trotsky
han sido recuperadas por Anderson.

124 Cf.G. Lukacs, Historia y conciencia de clase, cit, “La cosificacion y la conciencia del
proletariado”.



Jakubowsky'?® y por Vincent'?°, entre otros. De mayor interés y relevancia, sin embargo, es

la critica por Leo Kofler'?” de la ideologia de la racionalidad tecnoldgica como ejemplo
tipico de reificacion al que Ernest Mandel califica como “la forma de la ideologia burguesa
especifica del capitalismo tardio™?.

No necesitamos extendernos méas sobre esto, puesto que nuestro objetivo no es
elaborar a partir de Marx, sino ver hasta donde llega, aun de forma fragmentaria, su obra.
Solamente, como final , dos clausulas de salvaguarda para evitar que nadie tema, después
de lo dicho, ver a Marx levantarse de la tumba y gritar de nuevo, como frente a la
vulgarizacion de sus ideas por Lafargue: “Si esto es el marxismo, yo no soy marxista”.

La primera es que, cada vez que se ha postulado una relacién entre algun
ideologema y algun aspecto de la realidad econdémica estructural, no se ha pretendido
explicar su origen histdrico, sino, en todo caso, explicar las bases de su vigencia dentro de
la formacion social (perdonesenos el discutido término) de la que forma parte y que se
constituye sobre tal realidad econdmica. Dicho de manera simple, no se trataria de ver de
donde vienen tales ideologemas sino por qué perduran. Esto estd de acuerdo con la
afirmacién de Marx de que la ideologfa, como tal, carece de historia propia*® y con la
distincion hecha ya por el viejo Hegel entre los origenes historicos de las instituciones, que
son algo “indiferente para el concepto de la cosa”, y el problema de “saber si estas
instituciones son racionales y por lo tanto en y por si necesarias™**

La segunda es que tampoco postulamos ningun reduccionismo de la ideologia ni de
la superestructura en general a las relaciones econdémicas, ni globalmente consideradas ni
tomando cualquiera de sus componentes. Esto no es una puerta abierta “de buena voluntad”
a otros factores explicativos, ni un intento de cubrirnos las espaldas, ni una manifestacion
de sincretismo weberiano, ni un reconocimiento & la althusserienne, de la autonomia-
relativa-pero-determinada-en-ultima-instancia-por-la-base de las superestructuras. Es,
sencillamente, el resultado mas simple e inmediato de la alienacion, de la reificacion o de
cualquier forma de objetivacion autonoma. Decir que los productos del hombre cobran una
existencia separada e independiente de él es lo mismo que decir que pasan a obedecer a
cierta leyes propias.

125 Cf. F. Jakubowsky, Les superestructures idéologiques dans la conception materialiste de
I’histoire, cit., cap. V.

126 Cf. J.-M. Vicent, Fetichismo y sociedad, cit., caps. 111 y VIII.

127 Cf. Leo Kofler, Zur Geschichte der biirgerlichen Gesellschaft, Mitteldeutsche Druckerei und
Verlaganstalt, Halle, 1948; La racionalidad tecnol6gica en el capitalismo tardio, traducciéon de Antonio
Alcoba Mufioz, Aguilar, Madrid, 1981.

128 Cf. Ernest Mandel, Le troisiéme age du capitalisme, vol. 111, cap. XVI, la asercion en p. 232;
traduccion al francés de Bernard Keiser, Union Générale d’Editions, Paris, 1976.

129 Cf. K. Marx, La ideologia alemana, cit., p. 173.

130 Cf. G.W.F. Hegel, Principios de la filosofia del derecho, cit., p. 259.



CAPITULO VI

LA PRODUCCION DE LA MERCANCIA
FUERZA DE TRABAJO

En el modo de produccién capitalista, la fuerza de trabajo se convierte en una
mercancia mas sometida a idénticas leyes que el conjunto de éstas; una mercancia que
es resultado de un proceso de produccion concreto, que se cambia —vende y compra- en
el marcado a un precio que oscila en torno a su coste de produccién y, por tanto, se
acerca a su valor de cambio, etc. Desde el punto de vista tedrico, el problema se reduce
a mostrar que la fuerza de trabajo tiene, como cualquier mercancia, un valor de uso y un
valor de cambio. Pero este punto de vista tedrico solamente responde a la realidad y
puede constituirse en el instrumento principal de su andlisis una vez que el modo
capitalista de producciéon ha alcanzado un grado suficiente de generalizacion en el
conjunto de la sociedad. Antes de que esto ocurra debe tener lugar todo un proceso
historico consistente, a grandes rasgos, en la separacion entre el productor y los medios
de produccion, la generalizacion de la produccién mercantil, la irrupcion sucesiva del
capital en las diversas esferas de la produccion y la liberacion del trabajo de cualquier
vinculo coercitivo extraeconémico.

Este proceso real dista mucho de la idilica imagen que a menudo quiere ofrecer
la economia burguesa, en la que un productor independiente que no ha sabido
administrarse, probablemente dilapidador y holgazan, se ve obligado a redimir sus
culpas mediante el pequefio castigo de tener que ofrecerse como mano de obra a otro
que ha sabido ser laborioso, previsor y ahorrativo y ha logrado, por consiguiente, en
justa recompensa a sus esfuerzos, conservar e incluso aumentar sus medios de
produccion, podemos decir ya su capital. Marx se ocup6 de él en diversas ocasiones,
particularmente en algunos de sus articulos para el New York Daily Tribune, en el
capitulo XXI1V de EI Capital, libro primero, y en el cuaderno cuarto de los Grundrisse.

El proceso por el que el trabajo se convierte en trabajo asalariado, i.e. la fuerza
de trabajo en mercancia, no es espontaneo. La disolucion de las mesnadas feudales, la
transformacion de las tierras de labor en pasto para las ovejas, la expoliacion de los
bienes eclesiasticos, la desaparicion de la propiedad comunal, el robo de tierras fiscales,
la transformacién de la propiedad feudal clasica en propiedad privada moderna, la
liberacion de la tierra de las servidumbres y el clearing of states (limpiar el campo de
campesinos) permiten la acumulacion a un lado de la propiedad vy, al otro, del trabajo
nudo.

Arrancados del campo, privados de propiedad, prohibiéndoseles vagabundear,
no importa si fueron alguna vez o nacieron asalariados, cultivadores, lacayos feudales o
artesanos independientes, enormes masas de personas se ven obligadas, no ya solo
econdémicamente sino también por la fuerza de la ley —de la ley de pobres o de vagos
que caera sobre ellos con todo su peso si no lo hacen-, a vender para subsistir la Unica



cosa vendible, la Gnica mercancia que todavia disponen: su capacidad de trabajar, su
fuerza de trabajo.

El los primeros estadios del desarrollo del trabajo asalariado, la venta de la
fuerza de trabajo como mercancia puede verse en mayor o menor grado sustraida a las
leyes del mercado por la carencia de mano de obra especializada en ciertos sectores, por
el peso de costumbres ancestrales o por la existencia de un monopolio de demanda en
ramas de la produccion no desarrolladas todavia, pero, a medida que se extiende y
generaliza el régimen del trabajo asalariado, el régimen de produccion y cambio de la
fuerza de trabajo tiende a asimilarse cada vez mas al de cualquier otra mercancia.

La mercancia es el punto nodal del analisis econdmico marxiano. “A primera
vista”. Comienza diciendo en la Contribucion a la critica de la economia politica, “la
riqueza de la sociedad burguesa aparece como una inmensa acumulacion de mercancias,
siendo la mercancia aislada la forma elemental de esta riqueza™. “La riqueza de las
sociedades en las que domina el modo de produccion capitalista”, dicen las primeras
lineas de El Capital, “se presenta como un ‘enorme cumulo de mercancias’, y la
mercancia individual como la forma elemental de esa riqueza. Nuestra investigacion,
por consiguiente, se inicia con el analisis de la mercancia™’.

La mercancia es una cosa, y como tal considerable desde el punto de vista de su
cantidad o con arreglo a su cualidad. “La utilidad de una cosa hace de ella un valor de
uso. Pero esta utilidad no flota por los aires. Esta condicionada por las propiedades del
cuerpo de la mercancia, y no existe al margen de ellas. (...) Los valores de uso
constituyen el contenido material de la riqueza, sea cual fuere la forma social de ésta™®.
En la sociedad capitalista, los valores de uso son, ademas, portadores materiales del

valor de cambio.

“El valor de cambio se presenta como relacion cuantitativa, proporcion en que
se intercambian valores de uso de una clase por valores de uso de otra clase, una
relacion que se modifica constantemente segun el tiempo vy el lugar™®. Cada mercancia
expresa su valor no ya en una cantidad determinada de otra, sino en las proporciones
mas diversas de todas las demas mercancias. Entre todas ellas, pues, tiene que haber
algo en comun, algo que las convierte en conmesurables. “Ahora bien, si, ponemos a un
lado el valor de uso del cuerpo de las mercancias, unicamente les restara una propiedad:
la de ser productos del trabajo™. Pero si hemos hecho abstraccion del valor de uso,
vale decir de las propiedades sensibles de la cosa mercancia, también, habremos de
hacerla del trabajo del que es resultado, es decir, del trabajo concreto. “Ese producto ya
no es una mesa o casa o hilo o cualquier otra cosa util. (...) Ya tampoco es producto del
trabajo del ebanista o del albafiil o del hilandero o de cualquier otro trabajo productivo
determinado. Con el caracter til de los productos del trabajo se desvanece el caracter
atil de los trabajos representados en ellos y, por ende, se desvanecen también las
diversas formas concretas de esos trabajos; éstos dejan de distinguirse, reduciéndose en

® K. Marx, Contribucién a la critica de la economia politica, p. 45; traduccién de J. Merino,
Comunicacion, Madrid, 2.2 edicion, 1976.

" K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I, p. 43.

¢ Ibid., p. 44.

° Ibid., p. 45.

% 1bid., p.46.



su totalidad a trabajo humano indiferenciado, a trabajo abstractamente humano™**. “En
cuanto cristalizaciones de esa sustancia social comdn a ellas [esas cosas, las mercancias,
M.F.E.], son valores”*?. Esa “sustancia social comin” es “una misma objetividad
espectral, una mera gelatina del trabajo humana sin consideracion a la forma en que se
gast6 la misma”*.

“Un valor de uso o un bien, por ende, solo tiene valor porque en él esta
objetivado o materializado trabajo abstractamente humano. ;Cémo medir, entonces, la
magnitud de su valor? Por la cantidad de ‘sustancia generadora de valor’ —por la
cantidad de trabajo- contenida en ese valor de uso. La cantidad de trabajo misma se
mide por su duracién, y el tiempo de trabajo, a su vez, reconoce su patron de medida en
determinadas fracciones temporales, tales como hora, dia, etc.”**. Naturalmente, no se
trata del tiempo de trabajo que pueda necesitar o emplear tal o cual productor en la
fabricacién de un producto, sino del empleado por la fuerza de trabajo social medida, o
del promedio social de empleado por las fuerzas de trabajo individuales, segun el nivel
técnico alcanzado por la produccién. Quien se encarga de promediar los tiempos
empleados por los productores individuales es la competencia. “Es sélo la cantidad de
trabajo socialmente necesario, pues, o el tiempo de trabajo socialmente necesario para
la produccién de un valor de uso, lo que determina su magnitud de valor*.

A la distincion entre valor de uso y valor de cambio corresponde la que se
establece entre trabajo concreto y trabajo abstracto. El trabajo abstracto no es
simplemente una abstraccion intelectual, sino una abstraccion real, que se produce
cotidianamente en el proceso de intercambio de las mercancias. “Esta abstraccion del
trabajo humano general existe en el trabajo medio que cada individuo medio de una
sociedad dada puede realizar, un gasto productivo determinado de musculos, nervios,
cerebro humano, etc. Es trabajo simple, para cuya realizacion cada individuo medio
puede ser adiestrado y cuyo trabajo tiene que efectuar, sea bajo una forma u otra forma.
El carécter de este trabajo medio difiere en los distintos paises y en épocas de diversa
cultura, pero resulta dado en una sociedad determinada™®. Este trabajo general y
abstracto es el que crea el valor de cambio, mientras que el trabajo especial y concreto
crea el valor de uso. El trabajo concreto del sastre crea la chaqueta, pero sélo su
reduccion a trabajo humano abstracto genera el valor de cambio de la chaqueta como
mercancia. “El punto de partida no es trabajo individual considerado como trabajo
comun, sino que, al contrario, se parte de trabajos particulares de individuos privados,
trabajos que no revisten el caracter de trabajo social general en el proceso de cambio
sino cuando se despojan de su caracter primitivo. El trabajo social general no es, pues,

una presuposicion preparada, sino un resultado que se obtiene™’.

Hemaos visto como se produce el valor, pero todavia no el plusvalor, el capital, el
valor que se valoriza a si mismo. Si los productores de mercancias cambian éstas en el
marcado a sus respectivos valores, cada uno de ellos obtendrd de los demas el
equivalente del tiempo de trabajo invertido en la produccion de su mercancia, sea
trabajo propio o trabajo previamente incorporado a otros materiales de trabajo o medios

2 1bid., p. 47.

2 oc. cit.

B Loc. cit.

“bid., pp. 47-48.

 Ibid., p. 48.

16 K. Marx, Contribucién a la critica de la economia politica, cit., pp. 49-50.
7 Ibid., p. 68.



de produccion empleados en la fabricacion de lo que ahora vende. Naturalmente, un
primer poseedor de mercancias puede engafiar a un segundo y vender las propias o
comprar las ajenas por encima o por debajo, respectivamente, de su valor, pero esto
solamente afecta a la distribucion del valor entre los cambiantes, no a su suma total. “La
circulacion o el intercambio de mercancias no crea ningn valor™*®. Pero, fuera de la
circulacién, el poseedor de mercancias solamente entra en relacion con su propia
mercancia, con la mercancia que produce (y con la que consume, claro esta, pero esto
no viene al caso puesto que se trata entonces precisamente de destruccion del valor). El
trabajo con el cual produce su mercancia se expresa en un valor, pero no, ademas, en un
plusvalor. “El poseedor de mercancias puede crear valores por medio de su trabajo,
pero no valores que se autovaloricen. (...) Es imposible, por tanto, que fuera de la esfera
de la circulacion, el productor de mercancias, valorice su valor y por consiguiente
transforme el dinero o la mercancia en capital™™.

El capital, la valorizacion del valor, tiene que surgir, por consiguiente de la
circulacién y no tiene que surgir de ella; tiene que surgir de la circulacion y, a la vez,
tiene que surgir de la produccion. Si consideramos el ciclo de la férmula general del
capital (que corresponde a la circulacion mercantil simple), dinero-mercancia-dinero,
nos encontramos con que el plusvalor no puede surgir del segundo momento
comprendido en ella, mercancia-dinero, puesto que ahi se trata de la modificacion
meramente formal consistente en convertir la mercancia en su equivalente dinerario.
Pero la primera parte de la férmula. Dinero-mercancia, es también un simple
intercambio de equivalentes. Ademas, tomado aisladamente, bien sea al final o al
principio del ciclo, el dinero no cumple otra funcion que la de realizar, en cuanto medio
de compra o medio de pago respectivamente, el precio de la mercancia por la que se
cambia. El secreto tiene que estar, en tal caso, en la mercancia que aparece en medio del
ciclo, pero ni siquiera en su valor, que se cambia como equivalente. “La modificacién
solo puede surgir de su valor de uso en cuanto tal, esto es de su consumo. Y para
extraer valor del consumo de una mercancia, nuestro poseedor de dinero tendria que ser
tan afortunado como para descubrir, dentro de la esfera de la produccion, en el
mercado, una mercancia cuyo valor de uso poseyera la peculiar propiedad de ser fuente
de valor; cuyo consumo efectivo mismo, pues, fuera objetivacion de trabajo, y por tanto
creacion de valor. Y el poseedor de dinero encuentra en el mercado esa mercancia
especifica: la capacidad de trabajo o fuerza de trabajo™?.

En otras palabras, se trata de una mercancia que presenta la peculiaridad de que
su consumo produce un valor de cambio superior al suyo propio, y esa diferencia es
precisamente el plusvalor. Si el valor de cambio de la fuerza de trabajo se determina,
como el de cualquier otra mercancia, por el valor de los elementos que intervienen en su
produccion, resulta obvio que la fuerza de trabajo solamente podra ser fuente del
plusvalor una vez que la productividad del trabajo se haya desarrollado lo suficiente
como para que el trabajador, en una jornada laboral normal, pueda producir un valor
superior al que se necesita para adquirir los elementos necesarios para la produccién y
reproduccion de la fuerza de trabajo misma —pero sobre esta cuestion volveremos en
breve.

'8 K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I, p. 199.
Y Ibid., pp. 201-202.
2 Ibid., p. 203.



“El trabajo pretérito, encerrado en la fuerza de trabajo, y el trabajo vivo que ésta
puede ejercer, sus costos diarios de mantenimiento y su rendimiento diario, son dos
magnitudes completamente diferentes. ElI hecho de que sea necesaria media jornada
laboral para mantenerlo vivo durante 24 horas, en modo alguno impide al obrero
trabajar durante una jornada completa. El valor de la fuerza de trabajo y su
valorizacion en el proceso laboral son, pues, dos magnitudes diferentes. El capitalista
tenia muy presente esa diferencia de valor cuando adquirié la fuerza de trabajo. Su
propiedad util, la de hacer hilado o botines, era s6lo una conditio sine qua non, porque
para formar valor es necesario gastar trabajo de manera util. Pero lo decisivo fue el
valor de uso especifico de esa mercancia, el de ser fuente de valor, y de mas valor que
el que ella misma tiene. Es este el servicio especifico que el capitalista esperaba de

ella™?,

Para que el oferente y el demandante de la mercancia fuerza de trabajo se
encuentren en el mercado tienen que cumplirse, al menos, dos condiciones. La primera,
que el oferente la venda como mercancia, es decir, que sea su propietario y pueda
disponer libremente —en términos juridicos- de ella. Para que esta relacion se mantenga
es preciso que el trabajador venda su fuerza de trabajo como algo distinto de si mismo,
de su persona, pues de lo contrario pasaria simplemente a convertirse en un esclavo; es
preciso, por consiguiente, que la venda solamente por un tiempo determinado,
cediéndola en usufructo o, mejor dicho, para su consumo, pero sin renunciar a la
propiedad. La otra condicion es que no tenga otra cosa que vender sino su fuerza de
trabajo, teniendo por tanto que ofrecerla directamente como mercancia, lo que exige que
esté privado de los medios de produccién que le permitirian aplicar su trabajo
productivo a la produccién independiente de mercancias y vender éstas en vez de su
fuerza de trabajo. “Para la transformacion del dinero en capital el poseedor del dinero,
pues, tiene que encontrar en el mercado de mercancias al obrero libre; libre en el doble
sentido de que por una parte dispone, en cuanto hombre libre, de su fuerza de trabajo en
cuanto mercancia suya, y de que, por otra parte, carece de otras mercancias para vender,
estd exento y desprovisto, desembarazado de todas las cosas necesarias para la puesta en
actividad de su fuerza de trabajo”?.

Tal como afirma Marx, “esta condicion historica entrafia una historia
universal™®, pero ya hemos apuntado antes que esta historia no es aqui de nuestra
incumbencia. Por ahora nos basta con saber que ese proceso histérico ya ha tenido lugar
y que la fuerza de trabajo actda en sociedad como una mercancia mas. Como mercancia
posee, por tanto, un valor, pero ¢cémo se determina éste?

“El valor de la fuerza de trabajo, al igual que el de cualquier otra mercancia, se
determina por el tiempo de trabajo necesario para la produccion, y por tanto también
para la reproduccion, de ese articulo especifico™*. La produccién de la fuerza de trabajo
presupone la existencia del individuo que la posee. Considerada la existencia del
individuo como dato, la produccion de la fuerza de trabajo significa su reproduccion y
su conservacion. Esto exige cierta cantidad de determinados medios de subsistencia, por
lo que el valor de la fuerza de trabajo se resuelve en el valor de los medios necesarios
para su subsistencia, es decir, en el tiempo de trabajo necesario para la produccion de

L Ibid., p. 234.
%2 Ibid., p. 205.
% Ibid., p. 207.
2 Loc. cit.



éstos: “el valor de la fuerza de trabajo es el valor de los medios de subsistencia
necesarios para la conversion del poseedor de aquella”®. Todo proceso laboral implica
un determinado gasto fisico del hombre que lo ejercita, luego la suma de los medios de
subsistencia necesarios sera la que se precisa para mantenerlo en vida y en condiciones
normales de vida, para reponer el gasto correspondiente al esfuerzo realizado; en suma,
para que el dia siguiente pueda trabajar de la misma manera.

“Por lo deméas”, afiade Marx, “hasta el volumen de las llamadas necesidades
imprescindibles, asi como la indole de su satisfaccion, es un producto histérico y
depende por tanto en gran parte del nivel cultural de un pais, y esencialmente, entre
otras cosas, también de las condiciones bajo las cuales se ha formado la clase de los
trabajadores libres, y por tanto de sus habitos y aspiraciones vitales. Por oposicién a las
deméas mercancias, pues, la determinacion del valor de la fuerza laboral encierra un
elemento histérico y moral”?®. O, tal y como expresa con mayor claridad en el pequefio
escrito Salario, precio y ganancia: “El valor de la fuerza de trabajo esta formado por
dos elementos, uno de los cuales es puramente fisico mientras que el otro tiene un
caré2(7:ter historico o social. Su limite minimo esta determinado por el momento fisico”,
etc.

Detengdmonos un momento sobre este limite minimo, fisico, del valor de la
fuerza de trabajo. Ricardo ya habia planteado que el salario tenia necesariamente que
tender a ese nivel minimo a causa de la competencia entre los obreros, de la misma
manera que a causa de la concurrencia tienden los precios de las mercancias a acercarse
a sus costes de produccion. Una primera aproximacion a la economia marxiana podria
llevar a la misma conclusién, tanto por la tendencia general de los precios a oscilar en
torno al valor, que se convertiria en tendencia permanente a la baja por la existencia
constante de un ejército de reserva industrial de trabajadores parados, como por la
necesidad y consiguiente presion del capital en el mismo sentido de reducir al minimo
los salarios para aumentar al méximo el plusvalor extraido en una jornada laboral dada.

De hecho, estas conclusiones fueron extraidas por los propios Marx y Engels. Es
cierto que Marx y Engels dan desde el principio un salto adelante con respecto a la
teoria ricardiana, al plantear que el nivel de los salarios depende del ritmo de
acumulacion de los capitales, y que enmiendan sus conclusiones al observar que los
salarios no se mantienen establemente en el minimo, ni siquiera presentan una tendencia
estable a descender hasta él, sino que fluctian en torno suyo, con elevaciones y caidas
transitorias por encima y por debajo suyo de acuerdo con la coyuntura econémica; pero
durante un tiempo siguieron considerando valida, en general, esta tendencia de los
salarios hacia el minimo vital. Muestra de ello puede encontrarse en numerosos escritos
suyos. Veamos algunos ejemplos:

Engels, Esbozo de critica de la economia politica, 1844: “Al obrero solo le
corresponde lo estrictamente necesario, los medios de subsistencia indispensables,
mientras que la mayor parte del producto se distribuye entre capital y la propiedad
territorial”?®. Marx, Miseria de la filosoffa, 1846-1847: “;Qué es preciso para producir

% | oc. cit.

% Ipid., p. 208.

7K. Marx, Salario, precio y ganancia, p. 79; Aguilera, Madrid, 1968.

% F. Engels, Esbozo de critica de la economia politica, en K. Marx, A. Ruge, etc., Los anales
franco-alemanes, p. 144; traduccion de J.M. Bravo, Martinez Roca, Barcelona, 1970.



el trabajo-mercancia? Justamente, el tiempo de trabajo que se necesita para producir los
objetos indispensables para el sostenimiento incesante del trabajo, es decir, para
permitir vivir al trabajador y ponerle en estado de perpetuar su raza. El precio natural
del trabajo no es otra cosa que el minimo del salario”®. Marx, Trabajo asalariado y
capital, 1847: “En las ramas industriales que no exigen apenas tiempo de aprendizaje,
bastando con la mera existencia corpdrea del obrero, el coste de produccion de éste se
reduce casi exclusivamente a las mercancias necesarias para que aquél pueda vivir en
condiciones de trabajar. Por tanto, aqui el precio de su trabajo estara determinado por el
precio de los medios de vida indispensables. (...) El coste de produccion de la fuerza de
trabajo simple se cifra siempre en los gastos de existencia y reproduccion del obrero. El
precio de este coste de existencia y reproduccion es el que forma el salario. El salario
asi determinado es lo que se llama el salario minimo. Al igual que la determinacion del
precio de las mercancias por el coste de produccién, este salario minimo no rige para el
individuo, sino para la especie. Hay obreros, millones de obreros, que no ganan lo
necesario para vivir y procrear; pero el salario de la clase obrera en conjunto se nivela,
dentro de sus oscilaciones, sobre la base de ese minimo”®. Marx y Engels, Manifiesto
comunista, 1847-1848: “Los gastos que supone un obrero se reducen, sobre poco mas o
menos, al minimo de lo que necesita para vivir y para perpetuar su raza. Y ya se sabe
que el precio de una mercancia, y como una de tantas el trabajo, equivale a su coste de
produccion”®. Marx, Discurso sobre el libre cambio, 1848: “La competencia reduce el
precio de cualquier mercancia al minimo de sus gastos de produccion. Asi, el minimo
del salario resulta el precio natural del trabajo. ¢Y qué es el minimo del salario?
Consiste, exactamente, en lo necesario para hacer producir los objetos indispensables
para la sustentacion del obrero, para ponerle en situacion de alimentarse mejor o peor y
de propagar un tanto su raza”*. Marx, Salario, precio y ganancia, 1865 (dos afios antes
del libro primero de El Capital): “La tendencia general de la produccion capitalista no
es a elevar el nivel medio de sus salarios (los del obrero), sino, por el contrario, a
hacerlo bajar, o sea, a empujar mas o menos el valor de trabajo a su limite minimo™.

La distincion de los dos elementos, fisico uno e historico el otro, en el valor de la
fuerza de trabajo implica que el Marx de El Capital ha abandonado ya enteramente la
idea de que éste consista en, o tienda hacia, el minimo de subsistencia. La renuncia es
explicita en la Critica del programa de Gotha, de Marx, escrita en el afio 1875. En este
afio tuvo lugar el congreso de unificacion del Partido Obrero Socialdemocrata (de
orientacion marxista) y la Union General de Obreros Alemanes (lasalleana), del que
nacié el Partido Socialista Obrero de Alemania, cuya programa fundacional incluye,
entre otras reivindicaciones, la de “abolir el sistema de salario, con su ley de bronce”,
etc.®*. “Asi, pues”, clama Marx, “de aquf en adelante, el Partido Obrero Aleman jtendré
que comulgar con la ‘ley de bronce del salario’ lasalleana! (...) Lo que pasa es que la
lucha de Lasalle contra el trabajo asalariado gira casi toda ella en torno a esa llamada
ley. (...) De la “ley de bronce del salario” no pertenece a Lasalle, como es sabido, méas
que la expresion ‘de bronce’, copiada de las ‘grandes leyes eternas, de bronce’ de

2 K. Marx, Miseria de la filosoffa, pp. 86-87; traduccién y prélogo de Dalmacio Negro Pavén,
Aguilar, Madrid, 2.2 reimpresién, 1973.

% K. Marx, Trabajo asalariado y capital, pp. 35-36; Aguilera, Madrid, 1968.

%1 K. Marx y F. Engels, EI manifiesto comunista, pp. 79-80; traduccién de Wenceslao Roces,
Ayuso, Madrid, 1974.

% K. Marx, Miseria de la filosofia, cit., p. 285.

¥ K. Marx, Salario, precio y ganancia, cit., p. 85.

¥ K. Marx, Critica del programa de Gotha, p. 30; traduccién del Instituto de Marxismo-
Leninismo (Moscu), Aguilera, Madrid, 4.2 edicion, 1971,



Goethe. (...) Y si admitimos la ley con el cuiio de Lasalle, y por tanto en el sentido
lasalleano, tenemos que admitirla también con su fundamentacion. ¢Y cual es ésta? Es,
como Yya sefialdé Lange, la teoria de la poblacion de Malthus (predicada por el propio
Lange). Pero, si esta teoria es exacta, la mentada ley no se podra abolir, por mucho que
se suprima el trabajo asalariado, porque esta ley no regira solamente par el sistema de
trabajo asalariado, sino para todo el sistema social. Apoyandose precisamente en esto,
los economistas han venido demostrando, desde hace cincuenta afios y ain mas, que el
socialismo no puede acabar con la miseria, determinada por la misma naturaleza, jSino
s6lo generalizarla, repartirla por igual sobre la superficie de la sociedad!”**.

Engels, por su parte, en una nota a la edicion de 1885 de la Miseria de la
filosofia de Marx, reconoce como ambos habian aceptado durante un tiempo dicha ley:
”la férmula segun la cual el precio “natural’, es decir, el normal de la fuerza de trabajo,
coincide con el salario minimo, o sea, con el equivalente en valor a las subsistencias
absolutamente necesarias para la existencia y la reproduccion del obrero, ha sido
establecida por mi en primer lugar en el Esbozo de critica de la economia politica
(Anales franco-alemanes, 1844) y en La situacion de la clase obrera en Inglaterra.
Como se advierte en este lugar [que corresponde al parrafo de la Miseria de la filosofia
gue acabamos de citar mas arriba, MFE], Marx habia aceptado entonces esta formula.
Lasalle la ha tomado de nosotros. Pero si bien es verdad que en la realidad el salario
tiende constantemente a acercarse al minimo, la formula en cuestion no resulta menos
falsa. El hecho de que la fuerza de trabajo se pague en general y por término medio por
debajo de su valor no la modificaria. Marx ha rectificado en El Capital esta formula
(seccion Compra y venta de la fuerza de trabajo) y al mismo tiempo ha desarrollado las
circunstancias que permiten a la produccién capitalista hacer descender
progresivamente por debajo de su valor el precio de la fuerza de trabajo (cap. XXIII, La
ley general de la acumulacion capitalista)”*®. Nétese que cuando se habla de que el
precio de la fuerza de trabajo desciende por debajo de su valor, éste ya no se toma como
el vaI%r de los medios de subsistencia, sino que incluye un nuevo elemento histérico y
social®’.

Es posible desbrozar algo mas de los componentes del valor de la fuerza de
trabajo. El primero, sobre el que versaba la discusion anterior, son los medios de
subsistencia del trabajador. Pero, si la fuerza de trabajo ha de durar al capitalista méas de
una generacion, si generaciones nuevas han de sustituir a las ya gastadas, entonces el
valor de la fuerza de trabajo debera incluir los elementos necesarios para que el obrero
no solamente se mantenga, sino que también se reproduzca, vale decir procree y crie
hijos minimamente sanos que puedan mas tarde ocupar su lugar. Tal como sefiala Marx,
“hasta el volumen de las llamadas necesidades imprescindibles, asi como la indole de su
satisfaccion, es un proceso histérico”. ElI hambre que se satisface comiendo arroz con
las manos no es el mismo que el que exige dos platos y postre comidos con cubiertos, ni
la necesidad de cobijo que se cubre con una cabafia en un arrabal es la misma que la que
exige un piso de varias habitaciones. Por lo demas, la propia dindmica econdémica del
capitalismo, en la que cada capitalista aislado considera a los asalariados de los demas —
que no a los propios- como clientes reales o potenciales cuyas necesidades deben ser

* Ibid., pp. 31-32. Hemos traducido por nuestra cuenta la expresion de Goethe.

% K. Marx, Miseria de la filosofia, cit., p. 87.

%" Sobre este punto, puede verse también Ernest Mandel, La formacion del pensamiento
economico de Marx, cap. IX: Rectificacion de la teoria de los salarios, pp. 158 y ss.; traduccion de
Francisco Gonzélez Aramburu, Siglo XXI, Madrid, 6.2 edicion, 1974.



estimuladas al méaximo, genera una multiplicacion constante de las necesidades y su
integracién progresiva en lo que se considera un modo de vida normal, aungue sea en la
forma de la insatisfaccion producida por una necesidad sentida y no cubierta.

Pero lo que més reclama nuestra atencidn entre los componentes del valor de la
fuerza de trabajo es otra cosa: la cualificacion, siquiera minima, que exigen todas o
determinadas tareas productivas, cualificacién que se obtiene mediante la educacion y
cuyo coste pasa a formar parte de dicho valor. Tal como sefiala el Marx de Trabajo
asalariado y capital, que todavia cree valida la “ley de bronce” de los salarios, ésta sélo
tiende a hacerse realidad “en las ramas industriales que no exigen apenas tiempo de
aprendizaje, bastando con la mera existencia corporea del obrero”. En la medida en que
no sea éste el caso, en la medida de que se trate de trabajo cualificado, habra que contar
con los costes de su proceso de cualificacion.

Veamos lo que escribe en El Capital: “Para modificar la naturaleza humana
general de manera que adquiera habilidad y destreza en un ramo laboral determinado,
que se convierta en una fuerza de trabajo desarrollada y especifica, se requiere
determinada formacion o educacion, la que a su vez insume una suma mayor 0 menor
de equivalentes de mercancias. Segun que el caracter de la fuerza de trabajo sea mas o
menos mediato, serdn mayores o menores los costos de su formacion. Estos costos de
aprendizaje, extremadamente bajos en el caso de la fuerza de trabajo corriente, entran
pues en el monto de los valores gastados para la produccién de ésta”.

En el mismo sentido se expresa en los Grundrisse: “Salvo el tiempo de trabajo
objetivado en la condicion vital del obrero —es decir del tiempo de trabajo necesario
para pagar los productos requeridos por el mantenimiento de su condicién vital-, existe
aun otro trabajo objetivado en su existencia inmediata, o sea los valores que el obrero
consumio para producir una capacidad de trabajo determinada, una destreza especial.
El valor de ésta se revela por los costos de produccién necesarios para producir

determinada destreza de trabajo parecida™.

Debe quedar claro, no obstante, que el coste o parte del coste de la educacion
pasa a integrarse en el de la futura fuerza de trabajo no solamente en cuanto que es
cualificacion de la misma, en cuanto que convierte el trabajo que puede rendir de
trabajo simple en trabajo complejo, sino también en tanto que satisface una necesidad
socialmente compartida y reconocida. El cobijo es una necesidad fisioldgica, al menos
fuera de ciertos climas poco frecuentes, pero la vivienda unifamiliar es una necesidad
social e historica. El cobijo, por consiguiente, ademas de una necesidad del trabajador,
es una necesidad del capital que espera volver a succionar el producto de su trabajo a la
mafiana siguiente; la vivienda en “condiciones dignas”, en cambio, es exclusivamente
una necesidad del trabajador. EIl que tal necesidad se integre en el precio de la fuerza de
trabajo no exige ni siquiera el consenso del capitalista que lo emplea, pero si el de la
clase trabajadora. Cuando nadie esta dispuesto a vender su fuerza de trabajo a cambio
de un salario que no permita satisfacer tal necesidad, o cuando la mayoria organizada de
la clase trabajadora es capaz de impedir que una minoria lo haga o de imponer al patrén

* K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I, p. 209.

¥ K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica (borrador), vol. I,
p. 265; edicion de José Arico, Miguel Murmis y Pedro Scaron, traduccién de Pedro Scaron, Siglo XXI,
Madrid, 5.2 edicion, 1975.



o al Estado salarios que permitan satisfacer aquélla, su coste ha pasado a formar parte
del de la fuerza de trabajo.

En la ensefianza, igualmente, hay aspectos que van directamente enfocados a la
formacion de la fuerza de trabajo, a aumentar su productividad (en términos de valor) y
otros que, simplemente, satisfacen una demanda social de acceso a la cultura, en el
sentido cotidiano que damos a este término. El trabajador considera también como un
derecho la cualificacion misma de su potencial laboral, es decir, considera como
necesidad propia —puesto que es una via hacia el trabajo en general, hacia puestos de
trabajo mas deseables y hacia salarios mas altos- lo que, en todo caso, no deja en ningun
momento de ser una necesidad del capital, mas en este caso no hay ninguna dificultad
para comprender la modificacion del valor de la fuerza de trabajo. Es méas que
discutible, sin embargo, la utilidad productiva del aprendizaje generalizado de una
segunda lengua, y ésta fuera de dudas que los talleres musicales, las clases de religion y
hasta las de la historia no hacen aumentar un apice la productividad de la fuerza de
trabajo, ni en términos de producto ni en términos de valor —al menos no por la via de
mejorar su destreza. En este otro caso nos encontramos sencillamente ante una
necesidad social el precio de cuya satisfaccion pasa a integrarse en el de la fuerza de
trabajo.

Y al hablar de necesidades historicas y sociales no nos referimos Gnicamente al
hecho de que no sean eternas, bioldgicas, sino nacidas o comenzadas a aceptar en algun
momento en el tiempo. Nos referimos, a la vez, a que son necesidades generadas, en
todo o en parte, por o bajo el impulso de una sociedad determinada. La necesidad de
tener una lavadora no deriva simplemente de que la falta de higiene produce
incomodidad para uno y para los demas y de que permite lavar con menos esfuerzo. Es
también el resultado de que la conciencia social valora la limpieza no sélo higiénica
sino estéticamente, de que quienes dominan la produccion han optado por la produccién
de mercancias de consumo y uso individuales frente a la posibilidad de servicios
colectivos, de que se postergan una serie de funciones a la esfera del trabajo domeéstico,
de la marginacion de la mujer de la produccion social, de la consideracion de parte de la
higiene como algo intimo, etc. Pero la utilizacion de lavadoras individuales en vez de
colectivas es una necesidad del capital, no de las personas; la postergacion de la mujer
no es impuesta por ninguna naturaleza de las cosas, tanto mas cuando la humanidad es
ya capaz de dominar a la naturaleza en campos mucho mas problematicos, sino por la
moral sexual dominante; y asi sucesivamente. Sin embargo, las que son necesidades de
orden econdmico, politico o ideoldgico de la sociedad, se convierten por un proceso de
interiorizacion en necesidades propias de los individuos.

El aprendizaje de la constitucion —antes las leyes fundamentales-, la religion o la
historia, es decir, de esa constitucion, esa religion y esa historia, es mucho mas una
necesidad de la sociedad de cara al mantenimiento del orden —de ese orden- que una
necesidad de los individuos, pero la sociedad se las arregla para convertirla en tal. Para
una sociedad que ha logrado convencer mediante decenios a los varones que
necesitaban llevar corbata y a las mujeres de que tenian que llevar pendientes, una
prenda engorrosa y unos adornos peligrosos, lo anterior es cuestion de coser y cantar. Es
verdad, como bien hizo notar Durkheim, que una educacién de acuerdo a valores
personales distintos de los valores sociales podria pagarse mas tarde como inadaptacion,
pero olvidd afadir que la adaptacion también tiene un precio, con frecuencia mas alto
para los individuos y en todo caso para la colectividad.



Esto no quiere decir que, ineludiblemente, todo gasto en educacion pase a
formar parte del valor de la fuerza de trabajo. Lo que constituye el valor de ésta, como
el de cualquier otra mercancia, es el trabajo socialmente necesario empleado en su
produccion. Los “excesos” en la satisfaccion de la sed de acceso a la cultura, 1o mismo
que los excesos en la cualificacion pura y simple, constituyen trabajo socialmente
innecesario que la sociedad después no retribuye, de la misma manera que tampoco
retribuye los excesos en cualquier otra mercancia.

La vieja polémica sobre las proporciones entre cultura general y cultura
funcional, entre ensefianza humanista y ensefianza profesional, es en buena medida una
polémica sobre las proporciones que deben mantener esos dos componentes necesarios,
para el capital o para los trabajadores, de la educacion. La vigencia permanente de tal
polémica es a su vez, en buena parte, el resultado de que se trate de dos componentes
que se reflejan por igual en el valor de la fuerza de trabajo mientras sélo uno de ellos
aumenta sin discusion se capacidad de producir nuevo valor.

Es una experiencia cotidiana el hecho de que un trabajo de tipo més sofisticado
tiene un valor mayor, es mejor retribuido, que un trabajo de tipo mas simple. Desde el
punto de vista de la medicién del valor por el tiempo de trabajo esto no representa
ninguna dificultad suplementaria en el plano teorico. “El trabajo al que se considera
calificado, mas complejo con respecto al trabajo social medio, es la exteriorizacion de
una fuerza de trabajo en la que entran costos de formacién mas altos, cuya produccion
insume mas fuerza de trabajo y que tiene por tanto un valor méas elevado que el de la
fuerza de trabajo simple”®. Naturalmente, el caracter complejo de un trabajo no
solamente se expresa en su mayor valor de cambio, sino también en su mayor —valga la
expresion- valor de uso, a saber, en su capacidad para crear, en el mismo tiempo, un
valor de cambio superior al que crearia el trabajo simple. “Siendo mayor el valor de esta
fuerza, la misma habra de manifestarse en un trabajo superior y objetivarse, durante los

mismos lapsos, en valores proporcionalmente mayores™**.

Que el trabajo complejo, cualificado, “se resuelve en trabajo simple compuesto,
en trabajo simple de potencia mas elevada™®, lo prueba la forma en que el trabajo
complejo se reduce a una determinada proporcion de trabajo simple por efecto de la
competencia, con independencia de que los individuos tengan o no conciencia de ello:
“esa reduccion se lleva a cabo de hecho, cuando se ponen como valores los productos
de todos los tipos de trabajo. En cuanto valores son equivalentes segun ciertas
proporciones; los mismos tipos superiores de trabajo se evalian en trabajo simple. (...)
La diferencia cualitativa, es asi abolida, y se reduce de hecho el producto de un tipo
superior de trabajo a un cuanto de trabajo simple™*. “Las diversas proporciones en que
los distintos tipos de trabajo son reducidos al trabajo simple como a su unidad de
medida, se establecen a través de un proceso social que se desenvuelve a espaldas de los
productores, y que por eso a éstos les parece resultado de la tradicion™*.

0 K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I, p. 239.

“ Loc. cit.

2 K. Marx, Contribucion a la critica de la economia politica, cit., p. 50.

* K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., p. 50.
* K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I, p. 55.



El que, en la préctica, la proporcion entre los salarios con que se pagan un
determinado trabajo complejo y un trabajo simple corresponda efectivamente a lo
debido a la diferencia en los tiempos de trabajo empleados en la formacion de las dos
fuerzas de trabajo, i.e. de los dos obreros que lo ejercitan, es ya otra cancion.
Precisamente por el hecho de que el ajuste se lleva a cabo a través de una mediacion, del
intercambio de mercancias, no puede ser total como resultado, por eso en absoluto
disminuye su importancia o su realidad como tendencia actuante. La mediacion concreta
misma por la que se opera esta equiparacion, el intercambio mercantil, implica poner las
mercancias como equivalentes —es decir, sus valores como equivalentes- y, por
consiguiente, su reduccion a una sustancia comun en la que solamente puedan
encontrarse diferencias cuantitativas.

Contra Proudhon, que, al igual que Ricardo, confunde la mediacién del valor de
las mercancias por la cantidad del tiempo de trabajo empleado en su produccion con su
mediacion por el valor del trabajo, escribe Marx: “La competencia, segun un
economista norteamericano, determina cuantas jornadas de trabajo simple estan
contenidas en una jornada de trabajo complicado. Esta reduccion de jornadas de trabajo
complicado a jornadas de trabajo simple, ¢no da por supuesto que se toma el mismo
trabajo simple como medida de valor? Considerar Gnicamente la cantidad de trabajo
como medida de valor, sin tener en cuenta la cantidad, supone, a su vez, que el trabajo
simple se ha convertido en pivote de la industria. Implica que los trabajadores se han
equiparado mediante la subordinacion del hombre a la maquina o por la division
extrema del trabajo; que los hombres se esfuman ante el trabajo; que el balancin del
péndulo ha llegado a ser la medida exacta de la actividad relativa de dos obreros, del

mismo modo que lo es de la velocidad de dos locomotoras™®.

Resta aclarar que el traido y llevado “trabajo simple” no tiene por qué ser,
necesariamente, trabajo sin ninguna cualificacion en absoluto. Para empezar, es dificil
imaginar tal tipo de trabajo, tanto méas dificil cuanto més avanzan y se extienden las
técnicas productivas. Y aun cuando este trabajo desprovisto de cualquier destreza pueda
existir, no corresponde a lo que pretendemos denominar con el término “trabajo
simple”. No se trata de tal, sino del trabajo que cualquier miembro de una sociedad
puede desempefiar sin necesidad de una cualificacion especial, diferencial. Por lo tanto,
el “trabajo simple” no es el mismo en un pais colonial de economia centrada en las
plantaciones agricolas que en una metropoli industrializada. Se trata de “trabajo
humano en general”, de “gasto de la fuerza de trabajo simple que, por término medio,
todo hombre comun, sin necesidad de un desarrollo especial, posee en su organismo
corporal. El caracter de trabajo medio simple varia, por cierto, segin los diversos paises
y épocas culturales, pero esta dado para una sociedad determinada”*.

Si en la época en que Marx escribia era facil, tal vez, confundir el trabajo simple,
unidad de medida de valor, con trabajo no cualificado en términos absolutos, es decir,
nada cualificado, hoy ya no es posible hacerlo asi. Es evidente que existe un nivel
minimo de cualificacion necesario para cualquier trabajo, para todos los trabajos, o, por
ser mas exactos, para el trabajo simple social medio. Su puede discutir hasta el infinito
cual sea ese nivel preciso, pero no su existencia, que es constantemente acreditada en las
condiciones de la contratacion laboral, en los planes educativos, en la existencia de un
ciclo de formacion basica generalizada, etc.

** K. Marx, Miseria de la filosoffa, cit., pp. 89-90.
“ K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I, p. 54.



Henos aqui, pues, no importa qué sea concretamente el trabajo simple en una
sociedad y tiempo determinados, ante una mercancia, la fuerza de trabajo, en cuya
produccidn interviene, en mayor o menor medida, un proceso formativo. O, visto desde
otro angulo, henos aqui ante la ensefianza como parte del proceso de produccion y de
formacidn del valor de la mercancia fuerza de trabajo. De momento no vamos a discutir
si la ensefianza es un sector de la produccion capitalista, si el trabajo ensefiante es un
trabajo productivo, etc. No basta con saber que la ensefianza es cualificacion de la
fuerza de trabajo, parte del proceso de produccién de ese valor de uso de la fuerza de
trabajo que consiste en producir un valor de cambio superior al propio.

La educacion se presenta asi como el proceso de conversion del trabajo simple
en trabajo complejo, o de cualificacion del trabajo en general. Produce una fuerza de
trabajo capaz de generar un valor de cambio mayor en el mismo tiempo. Para producir
esto, han de consumirse toda una serie de horas de trabajo vivo, como son las jornadas
de los educadores y las de los propios educandos (en realidad, los afios), o mismo que
de trabajo muerto, cristalizado ya en objetos como los materiales que se emplean en el
proceso educativo, los edificios, etc. Todo este tiempo de trabajo vivo o muerto, se
incorpora a la mercancia fuerza de trabajo, o0 mejor dicho a su valor, con independencia
del tiempo que pueda tardar aquélla en presentarse a la venta en el mercado.

El que la misma actividad pueda servir y sirva simultaneamente a otros fines
no varia nada la validez de lo dicho. Asi, por ejemplo, el hecho de que los padres que
envian a sus hijos a la escuela o los maestros que los reciben tengan una idea socratica o
agustiniana de la educacion no impide que, de hecho, los lancen de cabeza a la prosaica
tarea de cualificar su fuerza de trabajo, de aumentar su valor como mercancia: tal vez no
lo saben, pero lo hace. De la misma manera, el que una sociedad determinada pueda
alimentar cualquier tipo de ideas mé&s 0 menos sensatas o descabelladas sobre la escuela,
como pensar que es un reducto de la virtud o una poderosa palanca de movilidad social,
tampoco modifica en nada el desempefio de la funcién citada.

Al mismo tiempo que corresponde a las necesidades del sistema productivo, la
generalizacion de la ensefianza o la ampliacion del ciclo de la ensefianza generalizada
pueden perfectamente responder a la opinion de una época, en una sociedad
determinada, sobre el derecho del hombre a un cierto nivel de formacion con
independencia de cualquier necesidad laboral. Asi, las mismas cosas pueden aparecer
indistintamente como parte de la empresa de cualificar la fuerza de trabajo con fines
eminentemente practicos o como parte de la satisfaccion de un indiscutido derecho de
todos los hombres y mujeres a acceder en algun grado a la cultura. Esta diversidad de
objetivos para una misma actividad tampoco supone problema alguno.

Otro tanto ocurre si pensamos en términos menos idilicos y planteamos el papel
de la ensefianza en el proceso de socializacion secundaria de los individuos, los
mecanismos por los que dentro de ella se inculca y se provoca la interiorizacion de los
valores, ideas, actitudes, etc. dominantes en la sociedad, la funcion de la legitimacion,
que cubren con particular eficacia las instituciones educativas con sus mecanismos de
competencia y seleccion o cualquier otro cometido por el estilo.



Tampoco tiene la menor importancia la polémica sobre si quien se beneficia del
proceso educativo es el educando como individuo porque obtiene una formacion, el
mismo educando como trabajador porque consigue aumentar el valor de su fuerza de
trabajo, o el capitalista porque logra que la sociedad o los particulares financien la
produccion de una mercancia de la que es él quien mas esta Ilamado a beneficiarse.

El hecho, en fin, de que esta labor formativa se lleve a cabo en la misma familia,
en la fabrica o en una institucion especial como es la escuela, en centros privados o en
centros publicos, dentro de la red educativa formal o de una red paraformal, puede traer
diferencias en los resultados obtenidos, pero no afecta a la naturaleza y funcién
generales del proceso mismo.

Por lo demas, tampoco influye nada, a lo que de momento nos interesa, el
problema de que el tiempo de trabajo empleado en el proceso de produccién de una
fuerza de trabajo compleja, cualificada, pueda ser considerado como una inversion
paterna que, injustamente, sélo beneficiaria al hijo; como un excedente sobre el valor de
la fuerza de trabajo del padre previsoramente acordado por el capitalista para asegurarse
la mercancia humana de mafiana, o0 como un préstamo del Estado, es decir, del
capitalista colectivo, a los individuos que sera resarcido por otras vias.

En cualquier caso, la educacion queda ubicada como parte del proceso de
produccion de la fuerza de trabajo y de la formaciéon de su valor, y la educacion
diferencial, es decir, las diferentes cantidades de trabajo empleadas en la produccion de
las fuerzas de trabajo individuales, como base de las diferencias de valor de los distintos
trabajos y, por consiguiente, de las diferencias entre los salarios de trabajadores
cualificados y no cualificados, o con distintos niveles de cualificacion.

La afirmacion de que la educacion es parte del proceso de formacion de la fuerza
de trabajo es también cierta en otro sentido, que Marx no vio, pero que ha sido puesto
de relieve por algunos autores de nuestros dias y fue ya entrevisto, e incluso
poderosamente argumentado, por algunos de los defensores de la escolarizacion
universal en el siglo pasado. El cristiano ha sabido siempre que tenia que ganar el pan
con el sudor de su frente, pero ni la civilizacion cristiana ha tenido una idea estable de
hasta dénde debia llegar ese sudor ni el capital ha hecho de las creencias religiosas una
condicion para acceder al poco deseable rango de trabajador asalariado. En su
expansion, lo mismo dentro de Europa, cuando obligé a millones de campesinos a
abandonar sus tierras y marchar a las ciudades, que en las colonias, donde ha tenido que
enfrentarse con pueblos que raramente concebian la idea de llevar el trabajo més alla de
los limites necesarios para cubrir sus primeras necesidades, el capital no ha podido
limitarse a abrir manufacturas o plantas industriales y esperar a que afluyeran los
trabajadores, sino que ha tenido que forzar un cambio en la idea que los hombres tenian
del trabajo.

Ninguna forma de trabajo anterior al trabajo manufacturero y fabril ha planteado
las mismas exigencias de cotidianeidad, regularidad, intensidad, repetitividad,
coordinacion, atencién, etc., salvo que volvamos la vista hacia las galeras y otras
pequerias esferas excepcionales. Sin lugar a dudas los primeros obreros manufactureros
tuvieron que adaptarse a las condiciones impuestas por el modo de produccion y
terminaron por hacerlo, pero ello no tuvo lugar sin fricciones: abandonos, opcion por el



vagabundeaje, revueltas contra la introduccion de la maquinaria, etc. Ni la idiosincrasia
acumulada durante siglos de economia agricola ni las condiciones de desarrollo de la
infancia en el marco familiar eran precisamente las més adecuadas para preparar a los
futuros trabajadores para su incorporacion al riguroso mecanismo productivo de la
manufactura o la industria.

La escuela, cuyos métodos de funcionamiento y formas de organizacién interna
cambian radicalmente a lo largo de los siglos XVIII y XIX, va a ser quien suministre el
espacio y el marco adecuados para ese aprendizaje que la industria exige. Jules Simon,
que mas tarde seria ministro de Instruccion Publica de la 11 Republica, public6 en 1867
una obrita, El obrero de ocho afios, en la que buscaba y proponia la forma de que la
escuela contribuyera a poner en pie “el glorioso y poderoso ejército del trabajo”’. La
escuela y el servicio militar eran para él eficaces “maquinas de urbanizacion y de
formacion para el trabajo asalariado, doméstico, a través de la inculcacion de habitos de
vida colectiva, de movimientos de conjunto, y sobre todo de la obediencia que inoculan

en los cuerpos de cada uno™*,

Foucault ha llamado recientemente la atencion sobre este aspecto de la
formacion escolar. “Ha habido, en el curso de la edad clésica, todo un descubrimiento
del cuerpo como objeto y blanco de poder. Podrian encontrarse facilmente signos de
esta gran atencién dedicada entonces al cuerpo, al cuerpo que se manipula, al que se da
forma, que se educa, que obedece, que responde, que se vuelve habil o cuyas fuerzas se
multiplican. EI gran libro del Hombre-méaquina ha sido escrito simultaneamente sobre
dos registros: el anatomo-metafisico, del que Descartes habia compuesto las primeras
paginas y que los médicos y los fildsofos continuaron, y el técnico-politico, que estuvo
constituido por todo un conjunto de reglamentos militares, escolares, hospitalarios, y
por procedimientos empiricos y reflexivos para controlar y corregir las operaciones del
cuerpo. (...) A estos métodos que permiten el control minucioso del las operaciones del
cuerpo, que garantizan la sujecion constante de sus fuerzas y les imponen una relacién
de docilidad-utilidad, es a lo que se puede llamar las ‘disciplinas’. Muchos
procedimientos disciplinarios existian desde largo tiempo atrés, en los conventos, en los
ejércitos, también en los talleres. Pero las disciplinas han llegado a ser en el transcurso
de los siglos XVII y XVIII unas férmulas generales de dominacion™*.

En coincidencia obligada con Jules Simon, Foucault subraya el papel
especialmente importante jugado en esta domesticacion del cuerpo por el servicio
militar y la escuela. Ambos ponen en funciones un control de la actividad que incluye la
organizacion del empleo general del tiempo, la elaboracion temporal del acto individual,
el establecimiento de una correlacion del cuerpo y del gesto, la articulacion del cuerpo y
el objeto que se manipula y la utilizacién exhaustiva del tiempo®. En definitiva, el
mismo tipo de control que el capital impondra en la fabrica al trabajo asalariado. La
escuela, asi, con independencia de que forme parte o no de su teleologia declarada,
como en el caso de Jules Simon, resulta otra vez ser funcional cara a las exigencias de la
moderna fabrica.

4" Citado por Anne Querrien, Trabajos elementales sobre la escuela primaria, p. 37; traduccién
de Julia Varela, la Piqueta, Madrid, 1979.

*8 Citado en ibid., p. 41.

* Michel Foucault, Vigilar y castigar, pp. 140-141; traduccion de Aurelio Garzén del Camino,
Siglo XXI, México D.F., 1976.

%0 Cf. Ibid., pp. 153-159.



Pero sobre este tema volveremos solamente en un capitulo posterior.

En general, en la medida en que todo proceso de produccién consume, ademas
de fuerza de trabajo, materias primas, productos semielaborados, medios de produccion,
etc., que adquiere como mercancias en el mercado, el abaratamiento de los costes en un
ramo de la produccion aparece como condicién para su abaratamiento en otros. Asi, un
abaratamiento de la mano de obra u otros costes de la extraccion del carbon permite un
abaratamiento de los costes de la industria siderdrgica, lo que a su vez disminuye los
gastos de la industria automovilistica, lo que por su parte puede permitir un descenso
del precio de los transportes y, por consiguiente, de la mano de obra en general, etc.
Esto, evidentemente, es mas cierto en unos casos que en otros: la disminucion del coste
de produccion de los diamantes, por ejemplo, tendra repercusiones minimas, aparte de
en la orfebreria, en los costes de la cristaleria o de la fabricacion de agujas para
tocadiscos, en el mejor de los casos, pero su influencia sera nula en otros sectores de la
produccion.

En cambio, el abaratamiento de aquellas mercancias o servicios cuyo empleo es
méas comun en los distintos sectores industriales tendra unos efectos mayores. Esto
puede ser el ejemplo de los combustibles, por poner uno, pero no hay duda de que el
caso paradigmatico es el de la fuerza de trabajo, que interviene directamente en la
formacion de los costes de todas las mercancias —y aun indirectamente en el supuesto de
la maxima automatizacion, que por otra parte nunca puede ser total en sentido estricto.

“Para abatir el valor de la fuerza de trabajo”, escribe Marx, “el acercamiento de
la fuerza productiva tiene que hacer presa en los ramos industriales cuyos productos
determinan el valor de la fuerza de trabajo, y que por tanto pertenecen al ambito de los

medios de subsistencia habituales o pueden sustituirlos™.

Ahora bien, lo que Marx dice para los “ramos industriales” cuyos productos
determinan el valor de la fuerza de trabajo vale también para cualquier proceso
productivo de cualquier bien o servicio que intervenga decisivamente en la formacion
de dicho valor. A este respecto, tanto da que se trate de mercancias o de servicios, de la
industria, la agricultura o el sector terciario, de un ramo explotado en forma capitalista o
no: lo esencial se reduce al peso especifico de su producto en el valor de la fuerza de
trabajo.

Aqui solamente vamos a ocuparnos de un componente de la fuerza de trabajo: su
formacion, su cualificacion, etc. Es claro, sin embargo, que existen otros muchos
componentes de tal valor y, por consiguiente, muchas otras vias para reducirlo, pero no
son nuestro tema.

La formacion de la fuerza de trabajo se da fundamentalmente en la escuela y en
el propio empleo. Pero, como en otros campos, la forma mas drastica de disminuir
costes, antes que modificar los procesos de produccion propiamente dichos, es muchas
veces modificar las necesidades a satisfacer y el modo de hacerlo. Mas concretamente,
en el campo que nos ocupa, la forma mas sencilla y eficaz de disminuir el valor de la
fuerza de trabajo es la descualificacion de las tareas productivas, de los empleos o

*L K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. 11, p. 383.



puestos de trabajo. La cualificacion de un trabajador puede ser tan costosa como quiera,
pero su valor solamente se realiza si el trabajo invertido en crearlo es socialmente
necesario, o, dicho de forma mas simple, si sus capacidades y destrezas son necesarias
para la produccién. Los tres impulsos principales a la descualificacion de los puestos de
trabajo han venido de la mano de la division manufacturera del trabajo, la introduccion
de la maquinaria y la direccién o gestion (management) cientificas (es decir, el
taylorismo).

La division manufacturera del trabajo descompuso los distintos oficios y
procesos productivos en una serie de partes constituyentes para cuya realizacion en
modo alguno se precisaba la cualificacion de los viejos maestros u oficiales. El proceso
productivo totalmente presentaba una complejidad igual o incluso mayor, pero su
unidad solamente existia del lado del capital o sus agentes. Los trabajadores, por el
contrario, veian reducidas sus funciones a tareas repetitivas y mondtonas que requerian
destrezas mecanicas, pero no comprension general ni capacidad creativa™.

La aplicacion de la maquina generalizo, acelerd e intensifico este proceso. Al
principio, la maguina desempefia solamente tareas aisladas en un contexto general de
tareas manuales realizadas por obreros més o menos diestros. Pero el panorama final de
su implantacion, particularmente con la automatizacion parcial o total, es que es el
obrero quien ocupa los poros dejados por el gran autdmata, generalmente en funciones
de alimentacion o vigilancia de caracter bastante simple y que no exigen ninguna
verdad%ga cualificacion, sino contadas destrezas que se adquieren rapidamente sobre el
terreno™.

El taylorismo, basado en la division manufacturera del trabajo y el desarrollo de
la maquinaria ya existentes, constituye el paso definitivo en este proceso. Taylor
introdujo el estudio sistematico de los tiempos necesarios para la realizacion de diversas
tareas parciales, lo que implicaba la codificacion al limite de estas tareas y posibilitaba
al capital un calculo exacto del rendimiento de los trabajadores™. Gilbreth, uno de sus
discipulos, afiadiéo mas tarde al estudio de los tiempos el estudio de los movimientos,
con el objetivo de economizar cualquier esfuerzo no productivo, es decir, de que todo
esfuerzo fuera directamente productivo™. La obsesion de toda la escuela taylorista es
eliminar cualquier vestigio de trabajo intelectual o funciones de concepcién del taller, la
oficina, etc., para constituirlos en monopolio de la direccion, o sea del capital y sus
allegados.

Esta evolucion conlleva una disminucion sistematica de las cualificaciones
necesarias para desempefiar cualquier puesto de trabajo. Por supuesto, no se trata de un
proceso que se logre de una vez por todas para el conjunto de la produccion capitalista,
sino que se reproduce en el desarrollo de cada nueva rama de la produccion y va
abarcando sucesivamente diversas esferas dentro de una misma rama. En todo caso, nos
encontramos ante la aparente paradoja de que, cuanto mas se tecnifica un proceso
productivo, cuanto mas directo y extenso es el papel desempefiado en él por la ciencia 'y

%2 \/gase el capitulo IV de este libro.

>3 Véanse los capitulos IV y V de este libro.

> Véase Frederick W. Taylor, El management cientifico, Oikos-Tau, Barcelona, 1969.

% Véase The writings of the Gilbreths, editado por William R. Spriegel y Carl E. Myers,
Homewood, Illinois, 1953.



la técnica, mas se simplifican las tareas laborales y, con ellas, las cualificaciones
requeridas del trabajador.

La literatura oficial tiende a ocultar este proceso mediante dos sibilinas
confusiones. En primer lugar, se identifican destrezas parciales y cualificaciones. La
division del trabajo dentro del taller, como argumentaba Adam Smith, desarrolla al
maximo el virtuosismo del obrero detallista, pero en una tarea insignificante. Este
virtuosismo ultraparcial no debe confundirse en modo alguno con la vieja maestria que
suponia el dominio del proceso productivo en su conjunto, de la generalidad de las
tareas de ejecucion y de las complejidades de la concepcion. En segundo lugar, se
inventan cualificaciones ficticias para la buena marcha estadistica de las cosas. Asi, por
ejemplo, se supone contra toda evidencia que un oficinista tiene necesariamente una
cualificaciébn mayor que un trabajador manual, o que el campesino que pasa de
organizar por si s6lo el cultivo de su tierra a desempefiar cualquier funcion en la
industria ha dado un salto en la escala de las cualificaciones.

La division del trabajo, la implantacion de la maquinaria y la introduccion del
taylorismo comenzaron por la industria y, mas concretamente, en el interior del taller.
Sin embargo, progresivamente se han ido extendiendo, horizontalmente, a los servicios,
al comercio y aun la agricultura, y, verticalmente, al trabajo administrativo e incluso a
las funciones de control de la mano de obra y de investigacion, desarrollo, disefio, etc.,
que han ido desligandose de la esfera de los allegados al capital para caer bajo
condiciones crecientemente asimilables a las de los trabajadores de cuello azul.

La division desarrollada del trabajo, al aislar diversas funciones que requieren
diferentes grados de cualificacion, permite en primer lugar disminuir los costes
generales de la fuerza de trabajo en cada proceso productivo. Charles Babbage
formulaba asi este “principio”: “Dividiendo el trabajo a ejecutar en diferentes procesos,
cada uno de los cuales requiere distintos grados de capacitacion (skill) o de fuerza, el
maestro fabricante puede comprar exactamente la cantidad precisa de ambas necesaria
para cada proceso; por el contrario, si todo el trabajo fuera ejecutado por un trabajador,
esa persona deberia de poseer la cualificacion suficiente para ejecutar la mas dificil, y la
fuerzga6 bastante para ejecutar la mas trabajosa de las operaciones en que se divide el
arte™”.

Pero la maquinaria y la gestion cientifica, mas especificamente, permiten
simplificar todas y cada una de las tareas parciales hasta el limite —es decir, de las tareas
que no son absorbidas por el autdbmata y siguen en manos de los trabajadores. Esto,
aparte de otras virtudes como las de imposibilitar el control del trabajador sobre su
trabajo, convertir a los obreros en intercambiables y descartar cualquier interés
intrinseco de los empleos, tiene la de disminuir el tiempo y, por tanto, el coste de la
formacion de la mano de obra. Un estudio del Technology Project de la Universidad de
Yale, del que informa Braverman, encontr6 que en la linea de montaje final de una gran
industria automovilistica “el tiempo medio de los ciclos de trabajo era de tres minutos.
En cuanto al tiempo de aprendizaje, de unas pocas horas a una semana eran suficientes.
Para 5e7l 65 por ciento de la fuerza de trabajo, el tiempo de aprendizaje era inferior a un
mes”™",

% Charles Babbage, On The economy of machinery and manufacture, 1832; citado por Harry
Braverman, Labor and monopoly capital, Monthlly Review Press, Nueva York, 1974, pp. 79-80.
> Harry Braverman, op. cit., p. 432.



Véase también, por ejemplo, lo que dice el Departamento de Trabajo de los
Estados Unidos sobre los trabajadores “semicualificados”: “Los trabajadores
semicualificados solamente reciben ordinariamente un breve entrenamiento sobre el
terreno. Normalmente se les dice exactamente lo que tienen que hacer y cémo tienen
qué hacerlo, y su trabajo es supervisado estrechamente. A menudo repiten los mismos
movimientos o las mismas tareas durante toda la jornada de trabajo”.

“Los trabajadores semicualificados no necesitaban invertir muchos afios en
aprender sus tareas. Los trabajos semicualificados mas simples, repetitivos y rutinarios,
pueden ser aprendidos en un dia y dominados en unas pocas semanas. Incluso los
trabajos que requieren un mayor grado de cualificacion, como el de conductor de
camion, pueden aprenderse en unos pocos meses. Al mismo tiempo, la adaptabilidad —la
capacidad para aprender répidamente nuevas tareas, incluido el manejo de nuevas

maquinas- es una importante cualificacion de los trabajadores semicualificados™®.

La creciente complejidad técnica de los procesos productivos y la masificacion y
extension en el tiempo de la escolarizacién han propiciado el espejismo de creer que las
tareas realizadas por los trabajadores y las cualificaciones requeridas para ello son cada
vez mayores —sobre todo entre socidlogos, educadores y otra gente que jamas ha pisado
nunca una fabrica. La realidad es justamente la contraria. La inmensa mayoria de las
innovaciones técnicas, aparte de sus efectos sobre la calidad y cantidad de productos y
la productividad del trabajo —discutibles, estos ultimos, pese a Taylor y su escuela: esta
comprobado que las tasas de absentismo, impuntualidad, abandono, realizacién
imperfecta de tareas y pequefios sabotajes disminuyen radicalmente cuando rompiendo
la cadena y dando a los trabajadores un mayor control de su proceso de trabajo. O
permitiéndoles al menos realizar una amplia gama de tareas, se logra interesarles en
ellas-, tienen, al simplificar las funciones del trabajador, el efecto de reducir las
cualificaciones exigidas, lo que hace disminuir el coste de la fuerza de trabajo individual
y colectiva. Es cierto que la mecanizacién y la automatizacion de la produccion generan
nuevas capas de trabajadores con un alto grado de cualificacion, pero, aun en el
supuesto de que todo fuer asi de sencillo, se trata de sectores muy minoritarios dentro
del conjunto de la fuerza laboral, que sufre un proceso un proceso de descualificacion
masiva. Por lo demas, incluso estas nuevas funciones van cayendo sucesivamente bajo
el hache de la division del trabajo. Asi, las tareas de investigacion, desarrollo y disefio,
cuando se realizan a gran escala en el marco de unidades productivas del tamafio
adecuado, pueden ser sometidas igual que cualesquiera otras a la parcelacion y el
vaciamiento a que tiende invariablemente el trabajo en el régimen de produccién
capitalista. Incluso las tareas de mantenimiento de la maquinaria, que aparentemente
requerian altas cualificaciones entre los trabajadores manuales, terminan por
desaparecer como funciones cualificadas en sentido estricto: primero, no son todos los
trabajadores, sino sélo algunos especializados en esa funcion los que se ocupan de la
localizacion de averias, reparaciones, etc.; segundo, incluso la labor de éstos tiende a ser
sustituida por la deteccion automética de las anomalias y la sustitucion en vez de la
reparacion de la piezas o mecanismos afectados. Asi, por poner un caso, es
incomparablemente mas facil y mas barato sustituir un circuito integrado que repararlo.

Pero la presion por reducir el coste de la formacion de la fuerza de trabajo no
termina aqui. Sea cual sea la complejidad de las tareas productivas, la cualificacion del
trabajo para desempefarlas puede lograrse con costes variables. Los dos medios

% Ibid., p. 431.



fundamentales por los que el trabajador accede a esta cualificacién —nos referimos
siempre a la cualificacion real, no a sus certificaciones mas o menos ciertas o ilusorias-
son el aprendizaje sobre el terreno y la educacion formal, o sea la escuela.

La formacidn sobre el terreno no requiere muchas veces ningin procedimiento
ni técnica especiales. EI deseo mismo de conservar el empleo en el que generalmente se
esta a prueba, funciona como un “refuerzo” suficiente, para que el trabajador en
formacion ponga en funcionamiento sus capacidades y aprenda lo que se le quiere hacer
aprender. En gran parte de los procesos laborales, las tareas se pueden aprender
mediante su practica directa bajo la supervision de un encargado o un veterano, sin
necesidad de un procedimiento especifico de instruccion. Pero adn asi, cuando este
proceso especifico se revela necesario, las empresas suelen mostrarse bastante mas
sensibles que las escuelas a las técnicas pedagdgicas a su alcance: medios audiovisuales,
técnicas grupales, expedientes conductistas, etc.

Por otra parte, requiera o no un procedimiento especifico, los empleadores
suelen arreglarselas para que los costes reales e incluso los imaginarios de esta
formacion no salgan de su bolsillo, sino del de los trabajadores mismos o de las arcas
publicas. El Estado, siempre comprensivo, regula diligentemente para ello la
contratacion temporal, los contratos de aprendizaje y practicas, las prestaciones
laborales a tiempo parcial, los conciertos sobre formacion profesional y ocupacional, las
desgravaciones fiscales o de la seguridad social para promover la “creaciéon de empleos”
y un largo etcétera.

El otro escenario donde se lleva a cabo esta formacion, hemos dicho, es la
escuela. Aunque constantemente se oye clamar por la adecuacion o la inadecuacion del
contenido de la educacion formal (los curricula) a las “necesidades de la economia”, la
relacion e incluso la posibilidad misma de ajuste entre uno y otra es mas que discutible.
Por un lado, como acabamos de argumentar, la cualificacién requerida por los puestos
de trabajo se reduce mientras la escolarizacion se alarga y se amplia. Por otro, la
economia capitalista presenta, en términos de cualificacion de la fuerza de trabajo,
exigencias constantemente cambiantes, mientras la escuela muestra una muy notable
capacidad de resistencia a cualquier cambio. Pese a todos los discursos y declaraciones
oficiales sobre la formacion “continua”, “permanente”, “recurrente”, etc., la realidad
sigue siendo que la gente recibe concentrada en los primeros afios de su vida una
formacion que deberia supuestamente servirle para toda su vida laboral, al tiempo que la
mayor parte de las predicciones sobre las futuras exigencias de la produccion, la
evolucion de las profesiones y oficios, etc., suelen distinguirse por su notable capacidad
de no acertar. Ivar Berg ha argumentado de manera bastante convincente que la escuela
produce un fenomeno de sobrecualificacion, es decir, que los “logros” en materia
educacional han excedido hace mucho tiempo los requerimientos de la produccion —
siempre en términos de cualificaciones y destrezas-°. Berg argumenta incluso que la
educacion puede terminar por convertirse en un pasivo para los empleadores, pues en un
estudio sobre la productividad, el abandono y el absentismo entre los trabajadores
textiles encontr6 que el rendimiento de los trabajadores, tal cual suele entenderse
normalmente, guardaba una relacion inversa con su educacion.

Pero es que la educacién formal sirve para otras muchas cosas que la
cualificacion de la fuerza de trabajo: es un aparcamiento donde dejar a los nifios, oculta

% |var Berg, Education and jobs: The great training robbery, Beacon Press, Boston, 1971.



el desempleo real, forma buenos ciudadanos, educa futuros consumidores, adiestra
trabajadores ddciles, facilita la justificacion meritocratica de la division en clases de la
sociedad capitalista, permite que la propiedad se esconda tras la marafia de la gestion,
ofrece una oportunidad a capitales improductivos, satisface la demanda popular de
cultura y distrae a la poblacion de otros problemas méas importantes, etc. —algunas de
estas funciones las trataremos posteriormente-. Ahora bien, el que muchas de estas
funciones contribuyan sélo indirectamente o no lo hagan en modo alguno a aumentar la
productividad del trabajo, no quiere decir que no se incorporen al valor de la fuerza de
trabajo: en la medida en que la conciencia social las identifica, con los sellos que aqui
les hemos puesto o con otros, como parte de las necesidades del trabajador o su familia
0 como elementos constituyentes de la futura fuerza de trabajo, lo hacen. Es posible que
la escuela favorezca una serie de disposiciones y capacidades genéricas, no especificas,
que si bien no preparan para ninguna funcion productiva concreta disminuyen los costes
de cualquier entrenamiento especifico sobre el terreno o en programas organizados por
las empresas. De hecho, se podria postular que existe una cierta division de ese trabajo
formativo: mientras la mayoria de las destrezas y capacitaciones susceptibles de
aplicacion directa a la produccion de adquieren en el trabajo mismo o en sus
alrededores, el resto de aspectos que se integran en la formacion en sentido amplio de la
fuerza de trabajo o que la acompafan siguen siendo competencia de la escuela.

En parte por esta division y en parte por otros factores, como la identificacion de
educacion formal con acceso a la cultura, la creencia popular en las virtudes sociales
promotoras de la escolarizacion o la dinamica institucional propia de la escuela, el
hecho es que la forma que resultaria mas obvia de disminuir la repercusion de la
escolarizacion en el valor de la fuerza de trabajo, la reduccién del periodo escolar, se
presenta sencillamente como algo descartado de antemano: el periodo de escolarizacién
y el pablico de la escuela tienden incesantemente a aumentar —lo que en modo alguno
debe confundirse con la democratizacion del acceso a la ensefianza, que ante el acceso
masivo se divide horizontal y verticalmente. Pero, sean cuales sean las funciones de la
escolarizacion y su duracién, lo cierto es que puede realizarse con costes diferentes y
resulta, en principio, tan susceptible de abaratamiento o encarecimiento como cualquier
otro servicio o bien.

Llegados a este punto, y puesto que la ensefianza no deja de ser un sector de la
produccion, podemos considerarla a la luz del analisis de Marx sobre la produccion del
plusvalor absoluto y relativo®. Va de suyo que aqui resulta ocioso el problema de si en
la ensefianza se produce plusvalor de nueva planta o se absorbe plusvalor creado en
otros sectores (de esto nos ocuparemos en el capitulo VIII).

Suponiendo que las mercancias se vendan a su valor y que el precio de la fuerza
de trabajo no descienda en principio por debajo de su valor, la cantidad de plusvalor (o
de plustrabajo) dependera de la duracion de la jornada laboral, la intensidad y la fuerza
productiva del trabajo. Analizaremos ahora qué ocurre cuando varia uno de estos tres
factores mateniéndose los demdas constantes. Es obvio que pueden darse también
variaciones en dos de ellos 0 en los tres simultaneamente, y que la resultante final
dependera de cuales de esas variaciones sean las que se den, en qué sentido y con qué
magnitud. Esto implica que el andlisis casuistico seria mas complicado, pero no
cuestiona lo que vamos a ver sobre cada una de las posibles variaciones aisladas.

8 K. Marx, El Capital, cit., libro I, seccién V, capitulo XV; op. cit., libro I, vol. II, pp. 629-644.



Supongamos, en primer lugar, que la fuerza productiva del trabajo varian
mientras la jornada y la intensidad se mantienen constantes. Como el valor se mide por
el tiempo de trabajo, la cantidad total de valor producida por una fuerza de trabajo
determinada seré la misma, pero se traducira en una masa mayor de productos de menor
valor unitario. Los procedimientos para aumentar la fuerza productiva del trabajo en la
ensefianza son en esencia los mismos que en cualquier otro sector de la produccién:
inversiones en capital constante —generalmente fijo- y mejora de las técnicas
productivas y organizativas. Un ejemplo de lo primero podemos encontrarlo en la
introduccién de medios audiovisuales y otros materiales que hagan aumentar la cantidad
de alumnos o estudiantes de los que puede ocuparse un solo ensefiante. Y un ejemplo de
lo segundo, en el empleo de diversas técnicas pedagdgicas: “refuerzos”, ensefianza
programada, etc. Si estos cambios permiten al ensefiante (se entiende que hablamos del
ensefante por simplificar, pues habria que incluir aqui a todos aquellos cuya fuerza de
trabajo interviene directamente —y no a través de su realizacion en mercancias- en la
cualificacion de nueva fuerza de trabajo por medio de la ensefianza), con una misma
duracién e intensidad de su trabajo, ocuparse de un ndmero mayor de estudiantes y
transmitirles el mismo monto de conocimientos y destrezas por cabeza, el valor unitario
de la fuerza de trabajo de cada uno de ello al final del proceso descendera
correspondientemente. Si, por el contrario, la productividad aumentada de la fuerza de
trabajo del ensefiante se emplea en transmitir una mayor cantidad de conocimientos y
destrezas al mismo ndmero de alumnos o estudiantes, los resultados seran parecidos:
una mayor cantidad de conocimientos y destrezas habra sido impartida al mismo coste,
lo que es como si cada uno de esos conocimientos y destrezas lo hubiera sido a un coste
menor. El valor individual del cada unidad de fuerza de trabajo al final del proceso
seguira siendo el mismo, pero solamente sera realizable en el mercado si éste requiere la
nueva cantidad de conocimientos y destrezas, mientras que si ésta excede lo que el
mercado requiere, entonces se habra invertido en la formacion de la nueva fuerza de
trabajo mas tiempo de trabajo del socialmente necesario, por lo que descendera su
precio unitario y el resultado para los empleadores serd el mismo que si se hubiera
impartido la vieja cantidad de conocimientos y destrezas a un numero mayor de
individuos.

Supongamos, en segundo lugar, que la jornada laboral y la fuerza productiva del
trabajo se mantienen constantes mientras varia su intensidad. En este caso aumentan
tanto la cantidad total de productos producidos por una determinada cantidad de
trabajadores como la cantidad total de valor generado, pues, manteniéndose constante la
fuerza productiva del trabajo, cada producto exige la misma cantidad de trabajo que
antes, aunque ahora se exija al trabajador realizarlo en menos tiempo. Un ejemplo claro
de esto en la ensefianza seria el aumento del nimero de alumnos por profesor, supuesto
gue a éste se le exigiera lograr los mismos resultados que antes con cada alumno. Hay
una parte del rendimiento escolar, la que Freire denominaria “educacion bancaria”, que
resulta medible mediante examenes, pruebas y tests de diverso tipo, pero otras cosas que
la escuela produce, desde la capacidad de razonamiento abstracto hasta la conformidad,
no son tan faciles de cuantificar, aunque no falte quien lo pretenda. Los ensefiantes, de
hecho, tienden a argumentar lo contrario: que la intensidad de su trabajo debe ser
considerada como un parametro dado, por lo que un aumento del nimero de alumnos se
traducird necesariamente en una menor inversion de trabajo en cada alumno y viceversa.
De ahi la reivindicacion permanente de un nimero menor de alumnos por aula, pero
parece claro que tampoco hay que dar por buena sin matices, sea justa 0 no como



reivindicacion, la idea de que los ensefiantes tienen de su trabajo: en principio, no hay
razones suficientes para negar la posibilidad de que el trabajo de los ensefiantes pueda
ser intensificado, y esta claro que la reivindicacion de menos alumnos por aula tiene
como uno de sus objetivos esenciales aumentar el empleo. Una mayor intensidad del
trabajo deberia hacer variar también el valor de la fuerza de trabajo, puesto que al
exigirse un mayor esfuerzo ésta tendera a consumirse antes, pero si la jornada se
mantiene constante la cantidad de plustrabajo serd en todo caso mayor, y seré todavia
mayor si el empleador consigue mantener el precio de la fuerza de trabajo donde estaba
0, en todo caso, por debajo de su nuevo valor. La dependencia del plusvalor o
plustrabajo, en cualquier caso, de la intensidad del trabajo explica la resistencia de los
empleadores —sean empresarios o el Estado- a disminuir el nimero de alumnos por aula,
a pesar de que esta medida sea recomendada por la pedagogia en bloque y cuente con
las bendiciones tedricas de toda clase de organismos oficiales nacionales e
internacionales. Supuesto un salario constante, con el aumento de la intensidad del
trabajo se eleva la masa total de valor producido, que, en el caso que hemos tomado
como ejemplo, se reparte en cantidades individuales iguales a las anteriores pero entre
un namero mayor de alumnos; sin embargo, es también posible un aumento de la
intensidad del trabajo por otras vias que el aumento del nimero de alumnos, que se
traduciria entonces en valores superiores depositados en un namero igual de individuos,
0 es posible una combinacion de las dos variantes.

En tercer lugar, supongamos que la fuerza productiva y la intensidad del trabajo
se mantienen constantes mientras varia la duracién de la jornada laboral. En tal caso
cada producto individual requiere el mismo tiempo de trabajo que antes, por lo que su
valor unitario se conserva constante, pero aumentan la masa total de productos y el
valor global producido. Este caso se daria en la ensefianza si cada ensefiante dedicara un
namero mayor de horas a cada alumno o a una cantidad dada de éstos. Si el empleador
de los ensefiantes es un empresario, se embolsara entonces una mayor cantidad de
plusvalor, puesto que, manteniéndose constante el precio de la fuerza de trabajo
ensefante, y por consiguiente el tiempo de trabajo necesario del ensefiante, aumenta el
plusvalor. Si el empleador es el Estado, puede apropiarse igualmente de una mayor
cantidad de plusvalor, tanto da que éste le reporte mas plusvalor de nueva planta 0 mas
participacion en el plusvalor producido en otros sectores. El Estado, naturalmente,
puede también embolsarse el mismo plustrabajo que antes, o solamente una parte del
nuevo plustrabajo, y subvencionar indirectamente a las empresas abaratando la fuerza
de trabajo, y pude imponer unas condiciones de precios y salarios en la ensefianza que
obliguen a hacer lo mismo a los empresarios privados del sector, aun a su pesar. Si la
mayor jornada de trabajo se dedica al mismo numero de alumnos, aumentara la cantidad
de valor incorporado a cada uno de ellos, es decir, el valor de su futura fuerza de
trabajo, aunque seguira siendo el mercado quien haya de decir finalmente si se ha
empleado en la formacion de esos individuos mas, menos o exactamente el trabajo
socialmente necesario.

Los aumentos de la jornada, la intensidad o la fuerza productiva del trabajo
permiten, si la ensefianza funciona como sector capitalista, aumentar el plusvalor. En
todo caso, permiten aumentar el plustrabajo, lo que significa acrecentar la cantidad de
plusvalor —propio o ajeno- que se embolsa quien emplea a los ensefiantes. Pero, si el
sector estd en manos del Estado y no funciona de acuerdo con la Idgica capitalista, o
incluso si su titularidad se mantiene en manos privadas pero precios, salarios y
condiciones de prestacion del servicio estan fuertemente regulados por el Estado, puede



ocurrir =y probablemente ocurre en la mayoria de los sistemas escolares, salvo el
norteamericano en parte- que se renuncie al valor de ese plustrabajo adicional
abaratando asi la mercancia fuerza de trabajo.

Entonces se habria roto una de las condiciones logicas y formuladas por Marx
para que el plusvalor dependa estrictamente de la jornada, la intensidad y la fuerza
productiva del trabajo, la de que las mercancias se venderian en el mercado de su valor,
pues no seria ya éste el caso de la fuerza de trabajo nuevamente producida. Esto puede
llegar también a suceder y sin duda sucede por otra via: el exceso de oferta de la
mercancia. Asi como la acumulacion de capital produce un exceso de mano de obra en
general, lo que permite el mantenimiento de un ejército de reserva industrial y la
contencion de los salarios —y otras cosas, como la pacificacion de la clase obrera-, la
Ilamada masificacion de la ensefianza hace que este ejército de reserva, en lugar de estar
compuesto por trabajadores con el nivel minimo de cualificacion mientras los altamente
cualificados seguiran siendo escasos, tienda a presentar la misma estratificacion en sus
cualificaciones que el conjunto de la fuerza de trabajo, lo que autoriza la contencion de
los salarios de todo tipo de trabajadores, aunque sea a niveles distintos.

También la otra condicion formulada, que la fuerza de trabajo —la que interviene
en el proceso de produccion que es la ensefianza, no la que resulta de él- no se pague
por debajo de su valor, puede romperse y seguramente se rompe. Esto parece evidente si
se comparan los salarios de la ensefianza y los de otros sectores de la economia privada
0 de la administracién, y puede atribuirse a diversas causas. Primero, las mayores
posibilidades de interés intrinseco en el propio trabajo y el mayor prestigio —real o
supuesto- de la funcidn ensefiante pueden actuar como compensaciones por salarios mas
bajos. Segundo, al ser tradicionalmente y seguir siendo la ensefianza el campo adecuado
por excelencia para el ascenso social de individualidades de las clases populares —que
solo en su experiencia escolar entran en contacto con un mundo distinto del del trabajo
industrial, agricola, etc.-, el acceso a la funcién ensefiante de estas nuevas capas supone
el acceso de personas habituadas a un nivel de vida inferior al de otras capas sociales
gue se presentan en otras esferas del mercado con cualificaciones similares. Tercero, el
hecho de que buena parte de la capacitacion especifica de los ensefiantes —en nuestro
caso, por ejemplo, de los licenciados- se lleve a cabo sobre el terreno y la rigida
estructura estamental del cuerpo profesoral, particularmente en la ensefianza estatal, que
impone largos periodos de meritoriaje.

No olvidemos, ademas, que el sector de la ensefianza produce especificamente la
misma mercancia que luego utiliza como fuerza de trabajo, o, dicho de otro modo, que
las cualificaciones del ensefiante las produce el propio sistema educativo. Por
consiguiente, el abaratamiento de los productos escolares pone automéaticamente en el
marcado una fuerza de trabajo similar a la empleada en el proceso productivo que es la
educacion, lo que presiona los salarios generales del sector a la baja.

Lo que el mundo de la produccién requiere de la escuela no es la formacion de
una fuerza de trabajo indiferenciada. Lo que requiere es una masa de fuerza de trabajo
social estructurada vertical y horizontalmente, es decir, atendiendo, por un lado, a la
division entre funciones de direccion y de ejecucion, con toda la gama intermedia, vy,
por otro, a la division en especialidades dentro de un mismo nivel. Quien se encarga de
indicar a los trabajadores si la escuela ha obedecido adecuadamente a estos



requerimientos es el mercado que, como con cualquier otra mercancia, retribuye la
mano de obra cualificada —en el sentido mas amplio del término, esto es, incluido las
profesiones y oficios no manuales- de acuerdo con el trabajo socialmente necesario para
su produccién. Por consiguiente, si la escuela forma un nimero excesivo de trabajadores
en un oficio determinado, en relacion con lo que demanda la produccion, o si emplea
demasiado tiempo de trabajo en la formacion dada a cada individuo, el mercado se
encargara de hacer notar esto no retribuyendo sino el trabajo, repitdmoslo, socialmente
necesario empleado en ese proceso de formacidn, en ningln caso el que haya excedido
tal necesidad social.

Por otra parte, la escuela tiende a reflejar la estructura del mercado, al menos
espontaneamente, no tanto en términos de dependencia como en términos de
isomorfismo. La sociedad traslada a la escuela las mismas exigencias de “igualdad de
oportunidades”, “retribucion del logro”, etc., que cree que satisface o deberia de
satisfacer el mercado. El ideal de la escuela capitalista consiste en que los hombres
puedan elegir libremente entre distintas profesiones, y por tanto entre distintos tipos de
formaciéon o educacion, de acuerdo con sus supuestas capacidades personales o su
vocacion particular. Por supuesto que, ni siquiera en su forma mas pura, es este juego de
marcado tan libre como se le quiere suponer. Para empezar, las necesidades del aparato
productivo, o sea del capital, se hacen sentir de un modo u otro en la opinion publica en
cada momento concreto; asi, por ejemplo, no hay proceso de industrializacion que no se
haya visto acompafiado de una ofensiva ideoldgica encargada de cantar las excelencias
de la vida urbana frente a la rural; asi, por poner otro ejemplo, la satisfaccion de la
necesidad creciente del Estado y la gran industria de emplear una cantidad cada vez
mayor de mano de obra en las tareas de investigacion y desarrollo es preparada ya entre
la infancia mediante los tebeos y las peliculas de ciencia-ficcion. Sin que se alteren las
condiciones de la “libre eleccion” de estudios o de oficio o profesion, nos encontramos
ante unos sutiles mecanismos que producen veladamente una orientacion.

En los ultimos dos decenios, la sociologia de la educacion ha puesto de relieve
muchas y complicadas vias por las que puede operarse una orientacion escolar y
profesional que no ponga en cuestion los sacrosantos principios de la libre eleccion y la
igualdad de oportunidades, logrando, sin embargo, una orientacion bastante funcional
de acuerdo con la divisién social y manufacturera del trabajo y con la escision de la
sociedad en clases. En mayor o menor medida, el origen social de las personas, quiza
incluso con mas eficacia que el contar o no con los recursos econdémicos necesarios
para financiar unos estudios del mas alto nivel, determina su destino profesional por la
via de modelar sus expectativas sociales, su horizonte cultural, sus motivaciones, sus
pautas de comportamiento, su capacidad para sentirse identificados con el estudio, su
dominio del lenguaje mas abstracto, etcétera.

Ya Marx apuntd que el capitalismo podria imponer como ley natural —por
encima de las cabezas y mas alla de la comprensién de los afectados-, lo que, formulado
como ley positiva en la India, el bajo Imperio romano o el antiguo Egipto, parece una
aberracion al sensibilizado individualismo del hombre occidental. “En realidad, la
manufactura promueve el virtuosismo del obrero detallista, puesto que reproduce en el
interior del taller y lleva sistematicamente hasta sus extremos la segregacién natural de
los oficios, segregacion a la que ya encontrd, preexistente, en la sociedad. Su
transformacion del trabajo parcial en ocupacion vitalicia de un hombre, por otra parte,
corresponde a la tendencia de sociedades anteriores a hacer hereditarios los oficios, a



petrificarlos en castas 0, caso que determinadas condiciones histéricas suscitaran una
variabilidad del individuo compatible con el régimen de castas, a osificarlos en gremios.
Catas y gremios surgen de la misma ley natural que regula la diferenciacién de plantas y
animales en especies y variedades; sélo que cuando se alcanza cierto grado de
desarrollo el caracter hereditario de las castas o el exclusivismo de los gremios son
establecidos por decreto, como ley social™®".

En dltima instancia, no obstante, es una tendencia inherente al capital,
particularmente en su fase monopolista, el organizar de manera totalitaria el “mercado”
de trabajo y, por consiguiente, la esfera de la formacién. Fue Rudolf Hilferding el
primero que hizo notar esta tendencia del capital a organizar de modo totalitario el
conjunto de la vida social®®. La mejor muestra préctica de ello la ofrecié la Alemania
nazi, que organiz6 compulsivamente el empleo, la “orientacion” profesional y la
formacion de decenas de millones de hombres y mujeres de acuerdo con las necesidades
de la industria de guerra y del capital monopolista, tanto dentro de sus propias fronteras
como en los territorios ocupados.

La organizacion totalitaria del empleo y la formacion, claro esta, disminuye el
coste social de la fuerza de trabajo pero priva a la sociedad capitalista de esa eficaz
forma de legitimacion de un orden social desigual y jerarquizado que es la escuela con
su tedrica igualdad de oportunidades. Esta, en cambio, si bien posee una gran fuerza
legitimadora supone irremediablemente, desde el punto de vista del capital, un
despilfarro mayor o menor de trabajo y otros recursos econémicos como producto de los
desajustes y fricciones entre la estructura de las posibilidades de formacién ofrecidas y
la estructura del empleo. Pero entre estos dos extremos existen toda una gama de
posibles mecanismos de los que puede servirse la sociedad —o sea, el capital- para que la
escuela, sin perder por ello la apariencia de ofrecer cierta igualdad de oportunidades,
arroje un producto final mas o menos acorde con la estructura de las necesidades de
mano de obra en la produccion. La orientacion profesional, la selectividad en sus
diversas formas, el numerus clausus para ciertos niveles o especialidades, por no hablar
ya de la simple creacidn o no de puestos disponibles en tal o cual rama de la formacion,
son algunos de los mas conocidos.

“En la época contemporanea”, escribe Pierre Naville, “surgen dos tendencias en
relacion con la adaptacion de la mano de obra: 12 La libertad de empleo, a través del
mercado libre de la mano de obra, caracteristica del capitalismo liberal. 22, EI empleo o
el trabajo dirigido, en funcién de planes de prevision de la produccion, caracteristica del
periodo de crisis permanente del capitalismo y de la aparicion de una estructura
socialista de la sociedad. Por supuesto, existen diversas combinaciones posibles entre
estos dos tipos. Sin embargo, la evolucion se produce indiscutiblemente cada vez mas
del primero al segundo”®. No son precisos grandes razonamientos para comprender
que, a medida que el tipo de cualificacion que se precisa de la mano de obra es mas
complejo y, por tanto, mas largo y costoso, le resulta cada vez mas dificil al capitalismo
tolerar la eleccion puramente libre de formacion y profesion (tanto méas cuanto que, por
otra parte, el aumento del excedente econdmico y el crecimiento a la larga de los

® Ibid., p. 413.

62 Cf. Rudolf Hilferding, Das Finanzkapital, pp. 476 y ss.; Verlag der Weiner
Volksbuchhandlung, Viena, 1923.

% Pierre Naville, Teoria de la orientacién profesional, p. 74; traduccién de Emilio Guillermo
Alvarez Gomis, Alianza Editorial, Madrid, 1975.



salarios vuelven progresivamente inoperante el mas antiguo instrumento de orientacion
y seleccion: la carencia de medios de la mayoria de la poblacion) y se ve méas forzado a
poner en pie formas de prevision del empleo y planificacion educativa.

De todo esto no debe deducirse sin mas una supuesta necesidad del capital,
refrenada o no, de estructurar la formacidn estrictamente de acuerdo con los previsibles
requerimientos del aparato productivo. Las investigaciones proyectivas y prospectivas
sobre empleo y educacion suelen diferir bastante —lo que es muy comprensible, si
tenemos en cuenta que han de hacerse a un largo plazo vista- en cuanto a las exigencias
que va a plantear la produccion, pero siempre coinciden en la evidencia de que tales
exigencias van a ser cambiantes. En otras palabras, siempre coinciden en que la mano
de obra, ademas de tal o cual especializacion, va a necesitar una notable capacidad de
adaptacion a procesos tecnoldgicos y funciones laborales nuevos. Antes (en el capitulo
dedicado a la division del trabajo) hemos visto ya aparecer esta exigencia de
versatilidad planteada a la mano de obra, y por tanto a la formacion. También debemos
recordar lo dicho sobre la diferencia entre division manufacturera y division social del
trabajo, pues en esta dualidad estan encerradas las dos tendencias aparentemente
incompatibles que hemos citado en cuanto al régimen del empleo y la orientacion
profesional y la formacion.

El dirigismo o la organizacion totalitaria del empleo y la formacién
corresponden a la légica de la division manufacturera del trabajo: el equilibrio de la
produccion —de la produccion de mano de obra, en si y en relacidn con la produccion en
general- se establece aqui a priori y de forma despotica. El liberalismo en este terreno,
la “igualdad de oportunidades” y la mé&s o menos libre orientacion profesional,
corresponden, en cambio, a la logica de la division social del trabajo: el equilibrio se
establece ahora a posteriori, de forma anarquica.

Anélogamente, la especializacion estrecha en la cualificacion de fuerza de
trabajo responde a los requerimientos de la division manufacturera dentro del taller,
requerimientos que son limitados y previsibles. La versatilidad de esa misma mano de
obra, por el contrario, responde a una exigencia de la division social del trabajo, pues lo
unico fijo en las exigencias de ésta son su variabilidad e imprevisibilidad.



CAPITULO VII

EL APRENDIZAJE DE LAS
RELACIONES SOCIALES
DE PRODUCCION

Marx nunca trato especificamente el problema de las relaciones sociales en la
educacion. Establecid, sin embargo, que las relaciones sociales de produccion y cambio
debian ser consideradas como el centro nuclear de las relaciones sociales en general. Y
en sus escritos juveniles, particularmente en la Critica de la filosofia del Estado de
Hegel y La cuestion judia, dejé un ejemplo de como las relaciones en la esfera politica
podian y debian ser analizadas a la luz de las relaciones sociales de produccion y
cambio, si bien todavia de una concepcion muy poco desarrollada de estas ultimas. En
este capitulo intentaremos mostrar la posibilidad de analizar las relaciones sociales en la
educacion a partir de las relaciones sociales en el proceso de trabajo y de intercambio,
es decir, la existencia de un isomorfismo bastante acentuado entre unas y otras.

Permitasenos para ello, antes que nada, hacer algunas observaciones historicas.
El sometimiento de hombres y mujeres a cualesquiera relaciones sociales de
dominacién y explotacion no es en modo alguno espontaneo. Depende, en mayores o
menores dosis, de la coercion directa, de la necesidad material o de la interiorizacion de
tales relaciones como necesarias, justas o inevitables, y normalmente de alguna
combinacidn de los tres factores. A lo largo de la historia hemos conocido diversos
modos de integracion de las personas en las relaciones sociales, y hemos visto jugar
distintos papeles a diferentes instituciones en ese proceso.

El capitalismo se caracteriza frente a otros modos de produccion anteriores por
que el excedente del trabajo —en el modo de produccion capitalista el plusvalor- es
extraido por mecanismos estrictamente econdmicos. Los mecanismos de dominacion
politica no sirven directa, sino indirectamente, a la extraccién de plusvalor: con mayores
0 menores dificultades aseguran, por un lado, el consenso mayoritario cotidiano en
torno a las relaciones sociales existentes y, por otro, sirven como ultima linea de
defensa, mediante la represion puray simple, cuando éstas son cuestionadas.

Sin embargo, la coercién ha jugado un importante papel directo en la extraccion
de plusvalor, incluso en la simple incorporacién de los trabajadores al proceso de
trabajo, en periodos y esferas destacables que en modo alguno pueden ser considerados
excepciones sin importancia en el desarrollo del capital. No muy lejos de nuestra
memoria esta el trabajo forzoso de millones de personas bajo el nazismo. Algo més
distante, pero con una significacion histérica mucho mayor, esta la incorporacién
forzosa al trabajo de los habitantes de las colonias: por ejemplo el trabajo forzado en la
construccion de ferrocarriles y carreteras en Africa o la moderna trata de esclavos hacia
el sur de los Estados Unidos. Para obligar a la mano de obra potencial de la periferia del
capitalismo a incorporarse al trabajo industrial el capital ha debido primeramente
desposeerla total o parcialmente de cualquier otra posibilidad de subsistencia, pero con
frecuencia eso no ha bastado para lograr de ella la sumision y la productividad
adecuadas. Max Weber se refiere repetidamente al tema en su Historia Econémica



General: “En los siglos XVI 'y XVII [en el sur de los Estados Unidos de América] se
habia intentado utilizar a los indios para la produccion en masa, pero pronto se vio que
no servian para este tipo de trabajo, por lo cual se acudio6 a la importacion de esclavos
negros™. La situacion de los propietarios de esclavos, ya en la Antigiiedad, era de lo
mas desdichada, pues debido a la falta de interés de éstos en el trabajo “s6lo a base de
una disciplina barbara podia obtenerse el rendimiento que hoy facilmente arroja un
obrero libre en el sistema contractual. De ahi que las grandes explotaciones con esclavos
constituyeran raras excepciones; en toda la historia aparecen sélo en gran escala cuando
existe un monopolio absoluto en la rama en cuestion”?. “Las colonias capitalistas se
resolvieron por lo regular en plantaciones. Los indigenas suministraban la mano de obra
necesaria. (...) Pronto se evidencié que los indios eran absolutamente inservibles para el
trabajo en las plantaciones. A partir de entonces se inicié la importacion de esclavos
negros, negocio que poco a poco se hizo con regularidad y adquirié considerable
extension en las Indias Occidentales™. Pero ni siquiera los negros resultaron buenos
para el trabajo propiamente fabril: “durante largo tiempo los negros se han mostrado
ineptos para el servicio de maquinas; en muchas ocasiones quedaban sumidos en un

suefio cataléptico™.

En las colonias, la incorporacion de la poblacién indigena como mano de obra a
la industria exige su propio desposeimiento. Alla donde la poblacién conserva la
posibilidad de subvenir total o parcialmente a sus necesidades por medio de la
agricultura o el artesanado independientes, su paso por la industria suele ser, como
comentan compungidos los economistas burgueses del “desarrollo”, efimero y ocasional
(dicho sea de paso, esto sirve al capital para justificar economicamente salarios mas
bajos —si fueran mas alto se irian igual, pero antes- y le libra en gran parte de la
necesidad de reproducir la fuerza de trabajo, al operarse esta reproduccion sobre las
espaldas de otro modo de produccién)®. Generalmente el capital tiene que vencer
también fuertes resistencias culturales, pues los pueblos a los que pretende explotar
tienen una gama de necesidades mucho menor que la de los obreros de la metrépoli,
rechazan el tipo de trabajo al que pretende sometérseles o incluso no aceptan la
explotacion masiva de los recursos naturales. Miguel Angel Asturias, por ejemplo, ha
representado espléndidamente en Hombres de maiz la lucha de los indios maya-quiché
contra los cultivadores de maiz, que a sus 0jos violaban el orden natural al extraer de la
tierra mas de lo que necesitaban para su subsistencia.

En la metrdpolis, en cambio, el problema de la no productividad de indios y
negros no ha sido nunca distinto del que en su dia presentaron los blancos. En
Inglaterra, durante el siglo XVI, masas ingentes de campesinos, antiguos sirvientes,
jornaleros y pequefios aparceros fueron arrojados de sus tierras sin otras pertenencias
que su capacidad laboral nuda. Ahi estaba la base humana de la revolucion industrial, el
futuro proletariado, pero muchos de estos nuevos “trabajadores libres”, libres de
cualquier forma de propiedad que no fuera la propiedad ajena, preferian vagabundear y
vivir de raices y de la caridad publica y privada antes que vender su fuerza de trabajo en

! Max Weber, Historia econémica general, p. 84; traduccién de Manuel Sanchez Sarto, Fondo
de Cultura Econémica, Madrid, quinta edicion en castellano, 1974.

2 Ibid., p. 121.

® Ibid., p. 254.

* Ibid., p. 254, en nota.

® Véase André Gunder Frank, La crisis mundial, vol. Il, pp. 236 y ss.; Bruguera, Barcelona,
1979. Véase también Calude Meillassoux, Mujeres, graneros y capitales, Siglo XXI, México D.F., 1979.



las condiciones reinantes. Por lo demas, la naciente industria no era capaz de absorber
mano de obra al mismo ritmo al que era liberada por el campo.

“De ahi”, escribe Marx, “que a fines del siglo XV y durante todo el siglo XVI
proliferaba en toda Europa Occidental una legislacion sanguinaria contra la vagancia.
A los padres de la actual clase obrera se los castigd, en un principio, por su
transformacion forzada en vagabundos e indigentes. La legislacion los trataba como a
delincuentes ““voluntarios’: suponia que de la buena voluntad de ellos dependia el que
continuaran trabajando bajo las viejas condiciones, ya inexistentes™®.

En 1530, Enrique VIII legisla en Inglaterra que los vagabundos capaces de
trabajar seran atados a la parte trasera de un carro y azotados hasta que mane sangre,
tras lo cual deberan prestar juramento de que regresaran a su lugar de procedencia y se
pondran a trabajar; una nueva ley establecerd mas tarde que, en caso de ser arrestados
por segunda vez, y tras ser flagelados de nuevo, les sea cortada media oreja, y a la
tercera seran ejecutados. Eduardo VI establece que quien rehuse trabajar sera entregado
como esclavo a su denunciante, quien podra forzarle a poner manos a la obra con el uso
de cadenas y del Iatigo si es preciso; si se escapa mas de quince dias serd condenado a la
esclavitud de por vida, y el duefio podra venderlo, alquilarlo o legarlo; si se escapa por
segunda vez sera condenado a muerte; quien sea descubierto holgazaneando durante tres
dias ser4 marcado con una V, y quien indique un falso lugar de nacimiento condenado a
ser esclavo en el mismo y marcado con una S; cualquiera tiene derecho a quitar a un
vagabundo sus hijos y tomarlos como aprendices; los amos podran poner a sus esclavos
argollas en el cuello, los brazos o las piernas para mejor identificarlos, etc. Isabel regula
en 1572 que los mendigos no autorizados seran azotados y, si nadie quiere tomarlos a su
servicio por dos afos, marcados a hierro en la oreja izquierda; en caso de reincidencia
seran ejecutados si nadie los toma a su servicio, y a la tercera ocasion ejecutados en
todo caso. Jacobo | dicta que los jueces de paz podran hacer azotar en publico a los
vagabundos y encarcelarlos hasta seis meses la primera vez y hasta dos afios la segunda,
que serdn azotados durante su estancia en la prision, que los incorregibles seran
marcados con la letra R y, si son arrestados de nuevo, ejecutados. La mayoria de estas
disposiciones conservaron su vigencia hasta comienzos del siglo XVIII, siendo
derogadas por la reina Ana’.

Max Weber confirma también este panorama: “El reclutamiento de obreros para
la nueva forma de produccion, tal como se ha desarrollado en Inglaterra desde el siglo
XVIII, a base de la reunién de todos los medios productivos en manos del empresario,
se realizO en ocasiones utilizando medios coercitivos muy violentos, en particular de
caracter indirecto. Entre éstos figuran, ante todo, la ley de pobres y la ley de aprendices
de la reina Isabel. Tales regulaciones se hicieran necesarias dado el gran namero de
vagabundos que existia en el pais, gente a la que la revolucion agraria habia convertido
en desheredados. La expulsion de los pequefios agricultores por los grandes
arrendatarios y la transformacion de las tierras laborables en pastizales (si bien se ha
exagerado la importancia de este ultimo fenémeno) han determinado que el nimero de
obreros necesarios en el campo se hiciera cada vez mas pequefio, dando lugar a un
excedente de poblacion que se vio sometida al trabajo coercitivo. Quien no se
presentaba voluntariamente era conducido a los talleres publicos regidos con severisima
disciplina. Quien sin permiso del maestro o empresario abandonaba su puesto en el

® K, Marx, El Capital, libro I, vol. 111, p. 918; edicion y traduccién de Pedro Scaron, Siglo XXI,
Madrid, 2.2 edicion, 1979.
" Ibid., pp. 919-921.



trabajo, era tratado como vagabundo; ningun desocupado recibia ayuda sino mediante
su ingreso en los talleres colectivos. Por este procedimiento se reclutaron los primeros
obreros para la fabrica. Solo a regafadientes se avinieron a esa disciplina de trabajo.
Pero la omnipotencia de la clase acaudalada era absoluta; apoyabase en la
administracion, por medio de los jueces de paz, quienes, a falta de una ley obligatoria,
administraban justicia tan s6lo conforme a una balumba de instrucciones particulares,
segun el propio arbitrio; hasta la segunda mitad del siglo XIX dispusieron a su antojo de
la mano de obra, embutiéndola en las nuevas industrias™®. “A principios de la Edad
Moderna la concentracion de obreros dentro de los talleres se operd en parte por medios
coactivos; pobres, vagabundos y criminales fueron obligados a ingresar en la fabrica, y
hasta entrado el siglo XVIII los obreros de las minas de Newcastle iban sujetos con
argollas de hierro™. Sidney Pollard escribe, refiriéndose a Gran Bretafia, que “hubo
pocas areas de pais en las que las industrias modernas, particularmente las textiles, no
estuvieran, en el caso de desarrollarse en grandes edificios, asociadas a prisiones, casas
de trabajo y orfanatos... EI moderno proletariado industrial fue introducido en su papel
no tanto por medio de la atraccién de la recompensa monetaria como por medio de la
compulsion, la fuerza y el temor”. Esto, sefiala Pollard, “es raramente subrayado,
particularmente por aquellos historiadores que dan por bueno que los nuevos talleres
reclutaban solamente trabajo libre™°,

Weber, de nuevo, nos informa de que el fendmeno no quedaba restringido a las
islas britanicas: “las primeras fabricas que aparecen en Alemania tienen el caracter de

instituciones obligatorias para ayudar [sic, MFE] a los pobres y a los necesitados™*.

En su Historia de la locura en la época clasica, Michel Foucault ha
documentado abundantemente esta cruzada a favor del sometimiento laboral de los
indigentes. En 1656, un edicto prohibe toda forma de mendicidad en la ciudad de Paris
250 pena de latigo la primera vez; y la segunda iran a galeras los que sean hombres o
muchachos, y mujeres y muchachas seran desterradas™?: cuatro afios mas tarde hay
cinco o seis mil personas encerradas en Paris. Un folleto atribuido a Dekker, Grevious
groan for the Poor, se queja de que “muchas parroquias lanzan a mendigar, estafar o
robar para vivir, a los pobres y a los obreros validos que no quieren trabajar, y de esta
manera, el pafs esta infestado miserablemente™. En 1630, una comision que regia
encargada de hacer cumplir las leyes de los pobres ordena perseguir “a todos aquellos
que viven en la ociosidad y que no desean trabajar a cambio de salarios razonables™.
“No olvidemos”, dice Foucault, “que las primeras casas de internacion aparecen en
Inglaterra en los puntos mas industrializados del pais: Worcester, Norwich, Bristol; que
el primer Hopital Géneéral se inaugurd en Lyon cuarenta afios antes que en Paris; que la
primera entre todas las ciudades alemanas que tiene Zuchthaus es Hamburgo, desde
1620. Su reglamento, publicado en 1622, es muy preciso. Todos los internos deben

trabajar. Se calcula exactamente el valor de sus trabajos y se les da la cuarta parte™.

8 Max Weber, op. cit., pp. 260-261.

° Ibid., p. 158.

19 Sidney Pollard, The origins of management: A study of thelndustrial Revolution in Great
Britain, p. 38; Cambridge, Massachusetts, 1965.

1 Max Weber, op. cit., p. 150.

12 Michel Foucault, Historia de la locura en la época clasica, vol. I, pp. 104-105; traduccién de
Juan José Utrilla, Fondo de Cultura Econémica, México D.F., 1967.

2 Ibid., p. 106.

Y Loc. cit.

Y Ibid., pp. 107-108.



Colbert es perfectamente consciente del papel formativo de la legislacion sobre los
pobres: “Todos los pobres capaces de trabajar deben hacerlo en los dias laborables,
tanto para evitar la ociosidad, que es la madre de todos los males, como para
acostumbrarse al trabajo, y también para ganar parte de su alimento™®. El Board of
Trade inglés se propone “volver Utiles al publico” a los pobres y considera que el origen
de su situacion no estd en los bajos salarios ni en el desempleo, sino en “el
debilitamiento de la disciplina y el relajamiento de las costumbres™’. En 1657 se
ordena el ingreso de todos los mendigos de Paris en el Hospital General, salvo que
abandonen Paris, y segun un folleto andnimo de 1676 “la prevision de los directores
habia sido tan esclarecida y su suputacion tan justa que el numero de los encerrados
resulté casi igual al proyecto que aquellos habian hecho: los 40 mil mendigos se
redujeron a 4 mil o 5 mil, que tuvieron a gran honor encontrar un refugio en el Hospital;
pero desde entonces el nimero ha aumentado; a menudo ha pasado de 6 mil, y es, en la
actualidad, de mas de 10 mil (...)”*%. Un nuevo edicto real de 1661 ordena que “los
pobres mendigos, véalidos e invélidos, de uno y otro sexo, sean empleados en un
hospital, para laborar en las obras, manufacturas y otros trabajos™°. En el mismo edicto,
el rey establece como parte del reglamento a observar en el Hospital General que “para
excitar a los pobres encerrados a trabajar en las manufacturas con mayor asiduidad y
dedicacion, los que hayan llegado a la edad de 16 afios, de uno y otro sexo, se quedaran
con un tercio de la ganancia de su trabajo, sin ningtin descuento”®. Un siglo més tarde,
un “reformador” de los hospitales dara cuenta de que “los holandeses han inventado un
método excelente: consiste en destinar a la bomba a aquellos que desean ejercitar en el
trabajo; hacerles desear el empleo de cultivar la tierra y prepararlos para ello mediante
un trabajo mucho mas duro (...). Se encierra tan solo al personaje al que se trata de
habituar al trabajo en un reducto que los canales inundan, de tal manera que lo ahogan si
no da vueltas sin cesar la manivela de la bomba. Solo se le dan tanta agua y tantas horas
de ejercicio como soporten sus fuerzas los primeros dias; pero se aumenta
continuamente mediante graduacion (...) Es natural que se aburran de girar asi
continuamente y de ser los Gnicos ocupados tan laboriosamente. Sabiendo que podrian
trabajar la tierra del recinto en compafiia, desearan que se les permita trabajar como los
otros. Es una gracia que se les acordard tarde o temprano, segin sus faltas y sus

disposiciones actuales™*.

Como explica Baudeau en medio de su entusiasmo por la actualidad social de los
polder, todo lo que el pobre necesita hacer para escapar del castigo es decidirse a
trabajar, es decir, someterse a las nuevas relaciones de produccion. En 1790, en plena
revolucién, Musquinet proyecta una casa correccional para vagabundos en la que cada
semana el trabajador mas aplicado “recibira del sefior presidente un premio de un
escudo de seis libras, y el que haya obtenido tres veces el premio habra obtenido su
libertad??. Pero para esto no hacia falta la revolucién: ya un siglo antes el prisionero
que podia y queria trabajar era liberado®.

16 Citado en ibid., p. 110.

17 Citado en ibid., p. 117.

'8 Recogido en Michel Foucault, op. cit., vol. I, p. 308.
9 Recogido en ibid., pp. 310-311.

% Recogido en ibid., p. 313.

2! Badeau, citado en ibid., pp. 325-326.

22 Citado en ibid., p. 138.

23 Cf. Michel Foucault, op. cit., vol. I, p. 118.



El internamiento no es en absoluto una forma de caridad; ni siquiera es
principalmente una medida de orden publico; es, sobre todo, un instrumento para forzar
a la poblacion al trabajo cuando han sido destruidas las viejas condiciones laborales y
las nuevas no resultan lo bastante atractivas. “Antes de tener el sentido medicinal que le
atribuimos”, escribe Foucault, “o que al menos queremos concederle, el confinamiento
ha sido una exigencia de algo muy distinto de la preocupacion de la curacién. Lo que ha
hecho necesario, ha sido un imperativo de trabajo. Donde nuestra filantropia quisiera
reconocer sefiales de benevolencia hacia la enfermedad, solo encontramos la
condenacién de la ociosidad”®*. Aunque los pobres internados son explotados en el
Hospital General y otras instituciones, tal explotacién dista mucho de ser rentable,
competitiva con la de los trabajadores libres. Pero “lo que hoy nos parece una dialéctica
inhabil de la produccion y de los precios tenian entonces su significacion real de cierta
conciencia ética del trabajo en que las dificultades de los mecanismos econdémicos
perdian su urgencia a favor de una afirmacion de valor”?. Naturalmente, el discurso que
justifica el internamiento es esencialmente moral: “En la Edad Media, el gran pecado,
radix malorum omnium, fue la soberbia. Si hemos de creer a Huizinga, hubo un tiempo,
en los albores del Renacimiento, en que el pecado supremo tomd el aspecto de la
Avaricia, la cicca cupidigia de Dante. Todos los textos del siglo XVII anuncian, por el
contrario, el triunfo infernal de la Pereza: es ella, ahora, la que dirige la ronda de los

vicios y los arrastra”?.

Otro indicador de la poca disposicion inicial de las personas para someterse
espontaneamente a la organizacion capitalista del trabajo puede encontrarse en la
proliferacion de diversos sistemas sancionadores en los comienzos de todo proceso de
desarrollo de la produccion industrial. Lenin, por ejemplo, hizo una acerba critica de la
Ley de Multas implantada contra los trabajadores fabriles por el zarismo, que en parte
era un intento de refrenar la discrecionalidad de los patronos —en respuesta a la protesta
obrera. La imposicion de multas, que llegaban a absorber facilmente una cuarta parte
del salario de los trabajadores, y en algunos casos la mitad, se dirigia sobre todo contra
diversas formas de indisciplina en el trabajo por parte de una poblacion obrera que no
habia perdido aln sus lazos con el campo o el artesanado. A primera vista puede parecer
que las multas no eran sino truco del patrén para embolsarse una cantidad mayor de
plusvalor, lo que probablemente fuera cierto. Pero el hecho es que el sistema de multas
siguid manteniendo toda su vigencia aun después de que se obligara a los patronos a
destinar lo obtenido a distintas formas de asistencia social a los trabajadores, lo que
indica que era fundamental su caracter disciplinario®.

En nuestros dias existen diversos mecanismos que fuerzan de una forma mas o
menos suave a la gente a someterse a las relaciones de produccion capitalistas. EI méas
elemental es la generalizacién misma del trabajo asalariado: la gente a nuestro alrededor
trabaja, y por consiguiente sabemos desde pequeiiitos que algun dia nos tocara hacerlo;
sabemos que nos espera la funcion de trabajador o trabajadora, igual que sabemos que
nos esperan las de marido o mujer, padre o madre, con la particularidad de que aquella
solo resulta evitable para una pequefia minoria de la poblacion. EI mecanismo mas

 |bid., p. 102.

% Ibid., p. 112.

% Ipid., p. 114.

27 Cf. V.1. Lenin, Explanation of the Law on Fines imposed on factory workers, en Complete
Works, vol. 11, pp. 33-72; Lawrence and Wishart-Ediciones Progreso, MoscU, 1972.



poderoso, sin embargo, es la imposibilidad de subsistir sin vender la propia fuerza de
trabajo y someterse a las relaciones de produccion capitalistas. En los origenes del modo
de produccién capitalista, los potenciales asalariados conservaban en muchos casos
estrechos lazos con la produccién agraria, tenian o al menos suspiraban por la
posibilidad de convertirse en campesinos o artesanos independientes o de vivir en los
poros de una sociedad todavia poco homogeneizada en torno a aquél. Con la
industrializacion y la capitalizacion del campo tal posibilidad se desvanece
progresivamente. Por Gltimo, debemos afiadir como un factor esencial la multiplicacién
de las necesidades humanas, infinitamente alejadas ya de la mera supervivencia
bioldgica y canalizadas socialmente hacia un consumo creciente de mercancias y
servicios que, hoy en dia, y fuera de quienes viven del trabajo de otros, parece excluir
cualquier posibilidad de renunciar a la venta de la propia fuerza de trabajo.

Sin embargo, las relaciones sociales de produccion son potencialmente
explosivas. Los factores antes citados pueden contribuir a explicar la decisién individual
de vender la propia fuerza de trabajo, pero en modo alguno la pasividad colectiva de
todos los sometidos a las relaciones de produccion capitalistas. Esta pasividad es
mantenida por mecanismos muy dispares que van desde la represion pura y simple a la
inculcacion ideoldgica, pasando por el confinamiento de la participacion social a la
esfera de la politica parlamentaria y por estrategias diversas para dividir y enfrentar
entre si a los trabajadores. Pero lo que aqui nos interesa es otro proceso: el aprendizaje y
la interiorizacion previas de esas relaciones sociales, proceso en el que juegan un papel
primordial la escuela y los ejércitos de conscripcion.

Pronto volveremos sobre esto. Antes, sin embargo, debemos sefialar que siempre
ha existido algun tipo de proceso preparatorio para la integracion en las relaciones de
produccion, y con frecuencia alguna otra institucion que la produccion misma en la que
se ha llevado a cabo este proceso. En las sociedades primitivas suelen ser los juegos y
las fratrias de los adolescentes, jalonado su desarrollo por algin que otro rito iniciatico.
En algunos casos la iniciacion de nifios y adolescentes es encomendada a los adultos en
general o0 a los ancianos; en otros a estructuras mas o menos cerradas de parentesco o a
la familia, que es en todo caso una estructura extensa. En la Roma arcaica, por ejemplo,
nos encontramos con una mezcla de aprendizaje familiar y participacion en la vida
adulta en general: el joven varon, sencillamente acompariia al padre a trabajar la tierra, al
foro 0 a la guerra. En la economia campesina, incluso en nuestros dias, la sede del
aprendizaje laboral y social sigue siendo la familia (en este caso la escuela tiene tanto de
factor disolvente de la vieja comunidad como de factor integrador en la comunidad
nacional o estatal mas amplia).

Algo parecido encontramos en la Edad Media, con la diferencia de que en este
periodo la familia propia es sustituida en gran medida por el aprendizaje en el seno de
otra familia. Philippe Aries recoge un texto italiano sobre la familia medieval inglesa a
finales del siglo XV: “La falta de corazon de los ingleses se manifiesta particularmente
en su actitud para con sus hijos. Después de haberlos tenido en casa hasta los siete o los
nueve afos (entre nuestros autores clasicos, siete afios es la edad a la que los nifios dejan
a las mujeres para incorporarse a la escuela o el mundo de los adultos), los colocan,
tanto a los muchachos como a las muchachas, al duro servicio de las casas de otras
personas, a las que estos nifios son vinculados por un periodo de siete a nueve afios (por
lo tanto hasta la edad de catorce a dieciocho afios, aproximadamente). Los Ilaman
entonces aprendices. Durante este tiempo desempefian todos los oficios domésticos.



Hay pocos que eviten este trato, pues cada uno, cualquiera que sea su fortuna, envia a
sus hijos a las casas de otros mientras recibe a su vez a nifios extrafios™?®. Ariés sugiere
que esta costumbre, aunque asombre al autor italiano del texto citado, deberia estar
bastante extendida en occidente durante la Edad Media, apoyandose para ello en otros
testimonios de los siglos XI1 'y XV. Los nifios eran enviados a otra casa con un contrato
o sin él. Alli aprendian buenas maneras, o un oficio, o eran enviados a la escuela.
Desemperfiaban funciones serviles y no estaba muy clara la frontera entre los sirvientes
propiamente dichos y los jévenes encomendados para su educacion —y los propios- : de
ahi que los libros que ensefiaban maneras para los sirvientes se llamasen en inglés
babees books, 0 que la palabra valet sirviera también para designar a los muchachos
jévenes, o que el término garcon designase también ambas cosas y se conserve todavia
hoy en Francia para los camareros —tal vez sea el mismo caso de nuestro término mozo-.
Esta era la via normal de aprendizaje, mientras la escuela quedaba reservada para
quienes estaban llamados para ser escribientes o algo similar. El aprendizaje se
transmitia directamente de una generacion a otra. En general, concluye Ariés, “la
transmision de una generacion a la siguiente era asegurada mediante la participacion

cotidiana de los nifios en la vida adulta™®.

Pero aqui nos interesa subrayar otro aspecto. En una época en que las relaciones
de produccion son traspasadas de arriba abajo por relaciones personales de dependencia,
el nifio que es enviado como aprendiz-sirviente a otra familia esta aprendiendo algo mas
que un oficio o buenas maneras: esta aprendiendo las relaciones sociales de produccion.
“Asi, el servicio doméstico se confunde con el aprendizaje, forma muy general de la
educacion. El nifio aprendia por medio de la practica, y esta practica no se detenia en los
limites de una profesion, pues no habia entonces, ni hubo por mucho tiempo, limites
entre la profesion y la vida privada. (...) Asi, es por medio del servicio doméstico que el
maestro transmitira a un nifio, y no al suyo, sino al de otro, el bagaje de conocimientos,
la experiencia préctica y el valor humano de los que se le supone en posesion”.

¢Por qué, sin embargo, en otra familia, y no el la propia? Precisamente por esta
segunda funcion del aprendizaje, quizas la mas importante. En aquella época, lo normal
era gque los hijos varones adoptaran la misma profesion o el mismo oficio de los padres.
La transmision y adquisicién de destrezas laborales, por consiguiente, bien podria
haberse llevado a efecto en la familia propia. Pero ésta, vinculada por lazos afectivos,
no era el lugar mas adecuado probablemente para aprender las relaciones de
dependencia. Para ello era necesaria una relacion més distanciada entre el maestro y el
aprendiz, y esto solo podia lograrse —o al menos era la mejor forma de hacerlo-
encomendando a los jovencitos a otra familia que, asumiendo su papel de educadora, no
se viese trabada por los lazos afectivos. En definitiva, ya en la Edad Media nos
encontramos con la incapacidad total o parcial de la institucion familiar para iniciar a las
jévenes generaciones en las relaciones sociales existentes.

En la actualidad, ni siquiera es pensable, al menos en contextos industriales y
urbanos, un aprendizaje social o laboral minimamente consistente en el seno de
cualquier familia, propia o ajena. En la Edad Media, la familia no era solamente una
unidad afectiva y una institucion encargada de la reproduccion, sino también una unidad

%8 Citado por Philippe Ariés, L’enfant et la vie familiale sous I’Ancien Régime, pp.252-253;
Seuil, Paris, 1973. Los paréntesis deben ser de Aries.

# Ibid., p. 257.

% Ibid., p. 255.



productiva, fuese por cuenta propia o ajena. Hoy en dia las bases de la produccién
familiar han sido destruidas desde hace ya mucho tiempo. En un contexto familiar —
propio 0 ajeno- no son ya posibles ni la transmision de destrezas laborales ni el
aprendizaje de las relaciones sociales.

Hoy en dia la familia continta siendo la unidad basica en que tiene lugar la
reproduccion bioldgica de la fuerza de trabajo, asi como un mecanismo de transmision
de la propiedad privada y una unidad de consumo (aunque esto Ultimo cada vez menos,
pues progresivamente tiende a atomizarse el consumo familiar en el agregado de los
consumos individuales de cada uno de los miembros que la componen), pero en ningdn
caso una unidad de produccién, salvo en los sectores donde ain no ha irrumpido el
modo de produccion capitalista propiamente dicho. Cuando adn lo era, la crianza y
educacion de los nifios coincidia con su socializacion para el proceso productivo.

Si el trabajo en el régimen de produccion capitalista fuera una actividad libre y
gratificante, todas estas disgresiones estarian de sobra. Pero como no lo es, sino que, al
contrario, se trata de una carga impuesta, de una actividad con la que la identificacion
resulta imposible, siquiera parcialmente, para la inmensa mayoria de los trabajadores; y
como esto resulta especialmente cierto a partir de la instauracion del modo capitalista de
produccion propiamente dicho, o sea del paso de la subsuncién formal a la subsuncion
real del trabajo en el capital, en términos de Marx, o para decirlo méas simplemente, a
partir del momento en que el capital no se milita ya a poner bajo se férula formas de
produccion preexistentes sino que organiza el proceso mismo de produccion a su
manera —recuérdense los capitulos sobre la alienacion y la division del trabajo-,
entonces la pregunta que tenemos que formularnos es la siguiente: ¢por qué las personas
aceptan y desean aceptar un trabajo cuyas condiciones limitan su libertad, no les ofrecen
ninguna satisfaccion personal intrinseca y obstaculizan su desarrollo? O, si suponemos
que aceptan ese modo de trabajo porque no hay alternativas, ¢por qué, entonces, unas
relaciones sociales de produccién que son intrinsecamente explosivas no terminan de
explotar?

Lo primero que debemos preguntarnos es en qué medida la familia misma
prepara la incorporacién a las relaciones sociales de produccién capitalistas. Hemos
dado ya una respuesta global a esto: la familia solamente pudo cumplir ese papel
mientras la produccion misma tuvo una base familiar. Sin, embargo, debemos matizar
esta afirmacion en varios sentidos. En primer lugar, al nifio se le aparecen ya como
modelos en la estructura familiar unos padres —normalmente un padre, varon- que ya
son trabajadores. Aunque el mundo del trabajo sea un misterio para la infancia, esta
presenta ahi como un destino inevitable —en el sentido mas amplio: incorporacién al
mundo del trabajo como obrero industrial, profesional independiente, patron o lo que
sea, segun la profesion u oficio del padre y, en su caso, de la madre. Este es un asunto
suficientemente tratado en los estudios sobre socializacion, interaccion, etc., y en todo
caso ajeno a Marx, por lo que podemos dejarlo de lado.

En segundo lugar, no debemos olvidar que la familia es una institucion
fundamentalmente autoritaria, por lo que de algun modo prepara para la insercion
ulterior en otras estructuras jerarquicas. El nifio se ve sometido a la familia desde
cuando su mente es todavia una hoja en blanco, cuando aun no posee la capacidad de
construir por si mismo o negociar significados para los estimulos que recibe del
exterior. En este sentido, la influencia de la educacion familiar —y estamos pensando



mas en lo que es comun a todas las familias que en lo que las diferencia- es decisiva, si
bien no definitiva. Wilhelm Reich argumentd bastante convincentemente la importancia
de la familia autoritaria en la formacion de una estructura del caracter proclive a aceptar
estructuras sociales totalitarias® -y no sélo los regimenes fascistas o estalinistas son
totalitarios: también lo son, y en mayor medida, las fabricas, talleres y oficinas,
desparramadas por todo el “mundo libre” y fuera de él.

En tercer lugar, los valores y actitudes que llevan a un adulto a conformarse con
sus condiciones de trabajo se transmiten a través de la familia a la generacion llamada a
sustituirle. Melvin Kohn ha estudiado de forma bastante sistematica el modo en que las
condiciones de trabajo modelan las personalidad de los trabajadores y el grado en que
esto se refleja en la educacion de sus hijos. Kohn sugiere y fundamenta estadisticamente
que la relacion entre el empleo que una persona ocupa Yy sus valores se debe
principalmente al grado de autonomia de que goza en el mismo. Y, dentro de este
aspecto de la autonomia (self-direction), resulta particularmente crucial el grado de
complejidad sustantiva de las tareas realizadas. La mayor autonomia en las condiciones
de trabajo se refleja en una mayor flexibilidad mental y una orientacion hacia si y hacia
la sociedad que prima la autonomia sobre el conformismo. Kohn sugiere lo que
denomina un modelo de aprendizaje-generalizacion: el individuo aprende en el empleo
una serie de comportamientos, actitudes y valores que proyecta hacia otras esferas de la
vida social. Kohn estudi6 las actitudes de las familias ante la educacion en funcién del
status ocupacional del cabeza de familia —varon- y en particular de su grado de
autonomia en el empleo. Encontré que, en general, las familias de “clase media”
esperaban sobre todo que la educacion hiciese con sus hijos cosas como aumentar su
curiosidad, elevar su consideracion, reforzar su responsabilidad, estimular su
autocontrol y hacerlos felices. La familias de clase obrera, en cambio, esperaban que sus
hijos aprendieran obediencia, pulcritud, honestidad y buenos modales. En el anélisis
estadistico, dos terceras partes de estas diferencias segun el status ocupacional estaban
relacionadas especificamente con el grado de autonomia en el empleo®. Los resultados
obtenidos por Kohn, naturalmente, no pueden considerarse como un dictamente
definitivo sobre la relacion entre el empleo, la familia y los valores en torno a la
educacion (los trabajos de Paul Willis*, por ejemplo, representaban una réplica parcial
0, cuando menos, harian necesarias importantes matizaciones), pero aportan poderosas
razones para pensar que la familia no es enteramente inocente en la reproduccion de las
relaciones sociales de produccion capitalistas, si no hubiera otros motivos para ello.

Pero, si la familia no proporciona un aprendizaje adecuado de las relaciones
sociales de produccion capitalistas, y si de lo que se trata no es simplemente de
imponerlas -por la falta de alternativas para acceder a la satisfaccion de las propias

%1 Véase Wilhelm Reich, Analisis del caracter, Paid6s, Buenos Aires; Psicologia di massa del
fascismo, Sugar Co, Milan, 1976; La revolucion Sexual, Ruedo Ibérico, Paris.

%2 \/éase Melvin L. Kohn, Class and conformity:A study on values, University of Chicago Press,
2.2 edicién, 1977; “Job complexity and adult personality”, en Neil J. Smelser y Erik H. Erikson, editores,
Themes of work and love in adulthood, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, 1980.
Mevil L. Kohn y Carmi Schooler, “Class, ocupation and orientation”, American Sociological Review, 34,
octubre de 1969, pp. 659-678; “The reciprocal effects of the substantive complexity of work and
intellectual flexibility: A longitudinal assessment”, American Journal of Sociology, 84, julio de 1978, pp.
24-52; “Job conditions and intellectual flexibility: A longitudinal assessment of their reciprocal effects”,
en David J. Jackson y Edgar F. Borgatta, editores, Factor analysis and measurement in sociological
research: A multi-dimensional perspective, Sage, Londres, 1981.

% \éase Paul Willis, Learning to labour: How working class kids get working class jobs, Gower,
Aldershot, 1981.



necesidades o por medio de la coercion directa-, sino de asegurar que funcionen por si
solas como una maquina bien engrasada, sin demasiados conflictos, entonces debe
haber alguna otra institucion que facilite este aprendizaje antes de la incorporacion del
individuo a la vida activa. Cae de su peso que la institucion fundamental que se
interpone entre la familia y el trabajo es la escuela, luego es ahi donde debemos buscar
ese aprendizaje. Sin embargo, no queremos dejar de decir antes unas palabras sobre los
ejércitos de conscripcion (también se podrian decir sobre los deportes colectivos, pero
esto es menos importante). Es sabido que en el servicio militar los jévenes varones “se
hacen hombres”, aunque seria mejor decir que se preparan para ser obreros. No hay
nada mas parecido a la organizacion del trabajo en cadena que una formacion militar
practicando la “instruccién”, ni nada que se asemeje tanto a la jerarquia despética del
trabajo como la disciplina aberrante de un ejército. El lugar por excelencia donde se
aprende a actuar sin otro movil que la evitacion del castigo, sin el mas minimo asomo
de motivacién intrinseca, es el cuartel. EI cuartel es también el sitio donde uno aprende
a no preguntarse sobre los fines de su actividad, porque estos fines son impresentables.
Y el servicio militar se practica precisamente en la edad inmediatamente anterior a la
incorporacion definitiva al trabajo productivo (el propio servicio militar convierte la
incorporacion anterior en provisional, tentativa y no importante). A la salida del
ejército, las relaciones sociales imperantes en la produccion, similares en los aspectos
mas importantes pero acentuadas, aparecen como un alivio, por no decir como un
paraiso. Sin embargo, la incorporacion al servicio militar sobreviene cuando el
individuo ya es capaz de elaborar una respuesta propia, las relaciones sociales en él son
vividas de una forma hostil y la autoridad invariablemente considerada como arbitraria
(salvo, quizas, por ese diminuto sector psiquicamente enfermo de la poblacion que elige
gustoso la milicia como profesion). La escuela, sin embargo, recoge al nifio cuando
carece practicamente de capacidad de autodefensa. Al contrario que en el ejército,
donde todo es arbitrario —lo que no quiere decir aleatorio-, en la escuela todo lleva el
signo de lo natural e inevitable. El servicio militar obligatorio, en fin, lo es solo para los
varones y ni siquiera existe en todos los paises, mientras la escuela reine a ambos sexos
y se extiende por doquier.

Venimos afirmando que en la escuela se aprenden las relaciones sociales de
produccion dominantes en la sociedad. La forma mas comun en que suele entenderse
esto es atendido al contenido del curriculum. Esto es algo tan obvio que no precisa
comentarios. La religion ensefia que el hombre esta condenado a trabajar y que debe
despreocuparse de sus condiciones de vida -y las de los demas- en la tierra. La historia
ensefia que siempre ha habido pobres y ricos, gobernantes y gobernados, que la
humanidad progresa imparablemente gracias a la ciencia y que los intentos de alterar las
cosas, ademas de injustificados, terminan invariablemente mal. La literatura traslada a
los nifios a un mundo subjetivista generalmente protagonizado por figuras que tienen
poco que ver con su mundo real. Las matematicas introducen al alumno en problemas
tan vitales como qué tasa de interés hace falta para acumular un capital dado o cémo
repartir en partes proporcionales una herencia. La formacion “civica” y “social” trata de
convencer al pequefio Candido de que tout va au mieux dans le meilleur des mondes
posibles, y asi sucesivamente.

Lo que aqui queremos sugerir, no obstante, es que el verdadero aprendizaje de
las relaciones sociales de produccién no se lleva a efecto por la via de estos mensajes
recibidos con mayor o menor credulidad, sino a través de una serie de préacticas, rituales,



formas de interaccion entre alumnos y con los profesores, modos de relacionarse con los
objetos, etc., en definitiva, a través de unas relaciones sociales imperantes en la escuela
que prefiguran las relaciones sociales del mundo de la produccion. Lo que el contenido
del curriculum hace es dar sentido a esta serie de practicas. Pero son sobre todo estas
practicas, no explicitamente discutidas ni justijicadas, que conforman la cotidianeidad
de la vida en la escuela, las que configuran con mas fuerza la conciencia del nifio. Su
fuerza deriva de su materialidad (el ser consciente es la expresién consciente del ser
real: Marx), de su regularidad y de su no problematizacion —vale decir de su caracter
oculto, no explicito, no discursivo-. Ellas configuran lo que Freire denominaria la
conciencia ingenua o transitiva.

No es dificil ver que este enfoque, que aqui presentaremos desde una perspectiva
marxista que, a nuestro juicio, tiene una fuerza explicatoria incomparablemente mayor,
conecta directamente con dos perspectivas bastante familiares en el mundo del estudio
de la educacién y en la sociologia. En primer lugar, con lo que se ha llamado el
curriculum “oculto”, “latente”, “implicito” o “no escrito”. Para muchos autores, hay que
dudar si lo méas importante que se aprende en la escuela es lo que su programa oficial
reconoce, 0 toda una serie de presunciones, valores, formas de comportamiento, etc.,
que, sin formar parte de ningun plan de estudios, configuran la vida cotidiana de las
aulas®. Las diferencias entre nuestro enfoque y el citado son principalmente dos.
Nuestro objeto de estudio y nuestro énfasis valorativo es méas restringido, pues si bien
nosotros vamos a centrarnos sobre las relaciones sociales en la educacion —que
consideramos el nucleo del proceso educativo-, bajo la expresién “curriculum oculto” u
otras similares caben otros muchos aspectos (por ejemplo, la transmision explicita de
valores y normas que, por asi decirlo, no figuran en el programa). Ademas, no nos duela
decirlo, bajo la perspectiva del “curriculum oculto”, que generalmente es tributaria del
funcionalismo, cabe formular cualquier tipo de articulaciéon entre la escuela y la
sociedad; asi, por ejemplo, los partidarios de la desescolarizacion y los estructural-
funcionalistas, que ven la sociedad casi exclusivamente a través de sus relaciones de
intercambio —mal entendidas- y no de las relaciones de produccion que son su centro.
Una perspectiva parecida a ésta ha sido formulada desde la etnologia en otros términos:
si la educacion es una relacion de comunicacion —aunque se trate de una comunicacion
unidireccional-, habria que preguntarse, en ese sistema de comunicacion que la escuela
es, qué se oye mas, si la transmision deseada o el ruido que la acompafia®.

La otra perspectiva a la que podemos conectar la aqui presentada es lo que a
veces se llama el “enfoque interpretativo”, en el que confluyen el conductismo social, el
interaccionismo simbdlico, la sociologia fenomenoldgica, la etnometodologia y la
perspectiva humanista en sociologia, etiquetas que a veces designan una misma cosa y a
veces no. Distintivo de este enfoque en general, no obstante, es en todo caso su énfasis
en la importancia del taken-for-granted world (el mundo que se da por supuesto), es
decir, el amplio mundo de significados, valores y précticas que son sencillamente
aceptados sin necesidad de justificacion alguna®. Lo que no separa de este enfoque son

# \éanse, por ejemplo, Elisabeth Vallance, “Hiding the hidden curriculum”, Curriculum Theory
Network, 4, 1, otofio de 1973, pp. 5-21; E. Eisner y E. Vallance, Conflicting conceptions of curriclumun,
McCuthan, Berkeley, 1974; K. Frey, Theorien der Curriculum, Belz, Basilea, 1972; Philip Jackson, Life
in classooms, Holt, Reinehart and Winston, Nueva York, 1968.

% Cf. Jules Henry, Culture against man, Penguin, Harmondsworth, 1972, cap. 8.

% \éanse, por ejemplo, R. Turner, editor, Ethnometodology, Penguin, Baltimore, 1974; H.
Blumer, El interaccionismo simbdlico: perspectiva y método, Hora, Barcelona, 1982; A. Schutz, El



sobre todo dos cosas —sin negra por ello sus multiples aportaciones, sobre todo en
cuanto que ha revolucionado las técnicas de investigacion en una disciplina como la
sociologia que, demasiado ansiosa de recibir el marchamo de “cientifica”, tiende en
exceso hacia las técnicas cuantitativas, llevando el empleo de la estadistica hasta
extremos ridiculos, y en tanto que ha vuelto a dar vida a los actores del proceso social
frente a una aproximacién altamente reificadora que consideraba a las instituciones
como verdaderas maquinas apisonadoras en su funcion de reproduccion social y a las
personas como meros objetos, particularmente en el campo de la educacion. En primer
lugar, uno no puede evitar al encontrarse con este enfoque la sensacion de que todas las
instituciones son tratadas por igual cualquiera que sea su articulacion con el todo social,
que por lo general simplemente se deja de lado o se ignora. En segundo lugar, este
enfoque tiende a colocar a los agentes sociales en un plano de igualdad en la
negociacion de significados y el establecimiento de relaciones ignorando que estas
relaciones interindividuales se configuran en torno a relaciones de poder que, tanto en la
realidad como desde el punto de vista del analisis, son previas y prioritarias®’.

Antes de entrar definitivamente en materia debemos todavia puntualizar algunos
aspectos. A estas alturas del capitulo presente debe estar claro que, si bien consideramos
la escuela como el lugar fundamental donde se lleva a cabo el aprendizaje de las
relaciones sociales de produccion capitalistas, no es el Unico lugar donde se hace.
Hemos sefialado ya el papel de la familia y la milicia, y podriamos incluir ahi también,
en cierto modo, los grupos de iguales, y, mas en general, las subculturas de clase.
También deberiamos afadir, por supuesto, el aprendizaje sobre el terreno, esto es, en la
produccion misma, pero lo que ahora nos ocupa son la educacién y la escuela. Debe
estar también claro que ese aprendizaje no solamente se lleva a efecto a través de las
practicas escolares, sino también por medio de la inculcacion de un mensaje ideoldgico,
aunque este punto no precisa mayor analisis por su caracter obvio. Digamos, en fin, que
este aprendizaje de las relaciones sociales de produccion no es, por supuesto, la Unica
funcion de la escuela. Otras son la cualificacion de la fuerza de trabajo, la inculcacion
ideologica en general, el encuadramiento de una infancia para la que no existe otro lugar
en la sociedad que no sea la familia, la calle o las aulas, la legitimacion de la division
social del trabajo, la configuracion de la “comunidad” nacional, etc. Pero consideramos
que el aprendizaje de las relaciones sociales de produccion es, bajo el capitalismo, de
entre las multiples funciones de la escuela, la mas importante de todas las citadas y de
cuantas otras se puedan individualizar.

Algunos autores anarquistas o anarquizantes (por ejemplo, Godwin y Ferrer)®
ya habian denunciado el papel de la escuela en la formacion de trabajadores dociles,
pero su argumentacion era poco atractiva y convincente. Puesto que los grandes ogros
de la sociedad eran los curas, los gobernantes y los patronos, y puesto que ellos
dominaban las escuelas, el papel de éstas debia ser generar oscurantismo religioso,
sumision politica y docilidad laboral. Esta critica se dirigia particularmente contra la
escuela estatal, de cuyas creencias y practicas trataban de apartarse mas o menos

problema de la realidad social, Amorrortu, Buenos Aires, 1974; P.L. Berger y T. Luckman, The social
construction of reality, Penguin, Harmondsworth, 1971 (hay traduccion castellana en Amorrortu).

%" para una critica de esta perspectiva véase Madan Sarup, Marxism and education, Routledge
and Kegan Paul, Londres 1978; D. Gleeson y M. Erben, “Meaning in context: notes towards a critique of
ethnometodology”, British Journal of Sociology, 27, 4, diciembre de 1976, pp. 474-483.

% véase Georges Woodcock, William Godwin, Porcupine Press, Londres, 1946. Francisco Ferrer
y Guardia, La escuela moderna, Tusquets, Barcelona, 1977, cap. VIII.



consecuentemente y con distintos grados de éxito las experiencias de autoinstruccion
obrera y las escuelas libertarias.

Pero cuando se ha llamado la atencién por primera vez y de forma sistematica
sobre el papel de la escuela en la integracién de los individuos en las relaciones sociales
de producciodn ha sido, sobre todo, a finales de la década de los sesenta y principios de
la de los setenta, en este siglo. Y este toque de atencion ha llegado desde puntos muy
dispares. Por un lado, desde dos escuelas historicas —o historiograficas- tan distintas
como la encabezada por Michel Foucault o la formada por los “historiadores
revisionistas” norteamericanos, a quienes nos referimos en seguida. Por otro, desde el
estructural-funcionalismo, especialmente parsoniano, al que aludiremos muy
brevemente. Y, por dltimo, lo mas importante, desde dos fuentes declaradamente
marxistas: el estructuralismo althusseriano y su teoria de la ideologia y los aparatos
ideologicos de Estado y el “principio de correspondencia” que preside el analisis de la
escuela de Samuel Bowles y Herbert Gintis. A estos Gltimos nos referiremos después de
explotar a Marx.

Foucault ha analizado la evolucion de algunas instituciones durante los siglos
XVII 'y XVIII en términos de control social. Concretamente, lo que otros autores
denominan “instituciones locales” (la prision, el hospital, el ejército...), la escuela y el
taller. Ha destacado la vision pandptica, el control disciplinario, la organizacion del
espacio, la economia del tiempo, la organizacion de los movimientos, la informacién
registral y, en general, la normalizacidon que tiende a operarse en su interior. Es lo que
denomina el surgimiento de las “disciplinas”, la “microfisica” o la “capilaridad” del
poder, etc. Lo que permite establecer un paralelismo limitado entre su analisis y el que
aqui estamos tratando de presentar es su énfasis en las disciplinas. Citando a
Walhausen, define la “recta disciplina” como un arte del “buen encauzamiento de la
conducta”®. Especialmente en la escuela, analiza el movimiento que denomina como de
“especificacion de la vigilancia, e integracion al nexo pedagégico™. Subraya, en fin, el
isomorfismo de las evoluciones que se dan en las distintas instituciones estudiadas —
para lo que aqui nos interesa, el isomorfismo entre la organizacion interna de la escuela
y la del taller. Pero, a pesar de que los trabajos de Foucault constituyen una fuente
riquisima de sugerencias para el analisis de las relaciones sociales en la educacion,
hablando en lineas generales aqui terminan las coincidencias. A despecho de ser un
trabajo historiogréfico, el analisis de Foucault es profundamente ahistorico: desde su
enfoque es imposible comprender por qué las “disciplinas” surgirian en el Siglo de las
Luces y no, por ejemplo, diez siglos antes 0 en nuestros dias. En lugar de integrar los
descubrimientos de su analisis (la “microfisica del poder”) en una concepcion global y
coherente del todo social, construye ésta extrapolando y absolutizando aquéllos. Asi no
tiene reparo en escribir: “Aparece, a través de las disciplinas, el poder de la Norma.
¢Nueva ley de la sociedad moderna? Digamos mas bien que desde el siglo XVIII ha
venido a agregarse a otros poderes obligandolos a nuevas delimitaciones; el de la Ley,
el de la Palabra y del Texto, el de la Tradicion. Lo Normal se establece como principio
de coercién en la ensefianza como instauracion de una educacion estandarizada y el
establecimiento de las escuelas normales; se establece en el esfuerzo por organizar un
cuerpo medico y un encuadramiento hospitalario de la nacion capaces de hacer
funcionar unas normas generales de salubridad; se establece en la regularizacion de los

¥ Michel Foucault, Vigilar y castigar, p. 175; traduccion de Aurelio Garzén del Camino, Siglo
XXI, México, D.F., 1976.
“0 Ibid., p. 180.



procedimientos y de los productos industriales™*. Las “disciplinas” aparecen asi como
un sobreafiadido a las organizaciones que todo lo invade, pero del que no se sabe de
dénde viene ni a donde va. Son ahistdricas, pues a pesar de que Foucault les otorga un
acta de nacimiento lo mismo podrian haber surgido en cualquier otro momento. Son
extraterritoriales y ubicuas, pues se desenvuelven por igual en cualquier terreno —en
cualquier institucion-. Y, si hemos de hacer caso a Foucault, son maoistas, pues
avanzan, como la guerra campesina del gran piloto y timonel, de la periferia al centro:
del hospital a la escuela, de la prision al taller, etc. Son, en fin, un instrumento
moralista, pues se justifican en si mismas y se diria, en el caso de la escuela, que agotan
las funciones de ésta.

Como Foucault es todavia considerado en nuestro pais como un santén al que
parece conducir inexorablemente todo andlisis institucional, y como hace estragos
particularmente entre los criticos radicales de la escuela, nos vamos a permitir citar aqui
con cierta extension a Jean-Claude Chamboredon:

“La imagen del nuevo sistema de control, imposicién uniforme de un poder
abstracto desligado de toda relacion de dominacion, y en consecuencia, de toda funcion
asignable a los grupos sociales, excluye el analisis de la diversidad de las formas
escolares y de las funciones de esas formas en relacion con las estrategias de
transmision. En efecto, en el anlisis de M. Foucault, la constitucion de la “disciplina’
como modo especifico de control supone hacer abstraccion de las relaciones de
dominacién que hacen posible el ejercicio de estos modos de poder. Es a este precio
como las técnicas de domesticacion, de manipulacion, de reglamentacién, cuyo sentido
y forma varian segun la relacion en la cual se ejercen (relacion de asalariado, relacion
pedagdgica, relacion de autoridad en una organizacion, etcétera) pueden ser constituidas
como un modo nuevo de poder. Este modelo de analisis retiene los efectos genéricos de
represion de las instituciones escolares, en detrimento de las funciones diferenciales de
transmision..

“En el analisis interno del funcionamiento de la institucion, la problematica de
las “disciplinas’ conduce a autonomizar las técnicas de control en relacion a su funcion
de aprendizaje. Esto reenvia a dos distorsiones mayores en la demostracion de M.
Foucault. En la cronologia, la definicion del siglo XVIII como momento de constitucion
de las “disciplinas’ supone la instauracion de una ruptura artificial con el ascetismo
conventual y la racionalizacion de la vida religiosa, fuente de reglamentaciones del
tiempo y del cuerpo, que tienen una larga historia anterior a la edad clasica. En el
analisis de los sectores institucionales donde nace la disciplina, es, inversamente, una
amalgama de técnicas escolares, militares, industriales, reunidas en la categoria de
tecnologia del cuerpo cuya finalidad es el control de la interioridad y la instauracion de
un poder. Pero ¢no es esto asimilar técnicas de maniobra y de ordenamiento y técnicas
de adiestramiento racional? Existen constantes de la maniobra, de la disposicion, del
desplazamiento en el espacio: distribuir una clase, reorganizar un taller, desplegar y
hacer maniobrar un batallon. Pero todas no intentan del mismo modo asegurar un
control de la interioridad; son asimiladas porque el modelo implicito de referencia es el
de la prision en tanto que instrumento de reforma y de punicion. Esto conduce a darles
una finalidad moral a técnicas de organizacién espacial relativamente autdbnomas, de
racionalizacion de los desplazamientos y de los movimientos, las cuales podrian
considerarse también como consecuencias del crecimiento morfolégico de las

* Ibid., pp. 188-189.



organizaciones”*?. Maticemos por nuestra cuenta, simplemente, que recurrir para rehuir
a Foucault al “crecimiento morfologico de las organizaciones” como nueva fuente
explicativa seria volver a la mayor de las simplezas durkheimianas: la explicacion de la
organizacion social en términos de inocua transicion de lo simple a lo complejo.

Otros foucaultianos ofrecen una interpretacién menos indiferenciada. Asi, Anne
Querrien, por ejemplo, escribe: “Yo veo en ella (en la escuela) simplemente un aparato
para transformar, para hacer operaciones sobre, para producir efectos en (...) Para el
capitalismo la operacion fundamental es la aplicacion al trabajo, y a su obtencién se
dirige la escuela capitalista industrial”*®. Querrien analiza el papel de los industriales en
la expansion de la escolarizacion basica y en la introduccion del método simultaneo
frente al individualizado, las discusiones sobre la relacion entre la organizacion de la
escuela y las exigencias del taller, el papel de la escritura —que supone la ocupacion
permanente de los nifios- como método disciplinario, la organizacién de un tiempo y un
espacio seriales en las escuelas, etc. Particularmente interesante es la descripcion e
interpretacion de la polémica entre los partidarios del método “simultaneo” y el método
“mutuo”, que deja claro como, ya en los origenes de la escuela de masas, sus
patrocinadores tenian en mente de un modo u otro la prioridad de las practicas y rutinas
escolares sobre la transmision y adquisicion de conocimientos. Querrien se refiere a “la
profunda adecuacion existente entre la ensefianza de los Hermanos [de las Escuelas
Cristianas, la ensefianza simultanea], la disciplina que imponen y la que hay en los
talleres, adecuacion que la Sociedad para la Mejora de la Instruccion Elemental
considera el objetivo a conseguir, que cree haber encontrado en el método mutuo pero
que al fin reconoce en el método de los Hermanos™**. EI método mutuo permitia ofrecer
en varios meses la misma instruccion que el método simultdneo en varios afios, y
precisamente por eso fue rechazado: porque lo importante no era la instruccion, sino el
aprendizaje de practicas sociales. En la exposicion de motivos de la decisién tomada por
el Consejo General de Calvados de no votar la subvencion para la escuela mutua pese a
las 6rdenes del gobernador (1818), citada por Querrien, leemos: “El modo de educacion
actual, concretamente el seguido por los Hermanos de las Escuelas Cristianas tarda mas
en conseguir los objetivos (...), pero ofrece una serie de ventajas a través de la relacién
que tiene con la educacion moral, la cual no puede ser reemplazada por ninguna otra.
Este modo de educacion dirige de alguna manera el empleo del tiempo de los nifios (...)
desde muy pequefios hasta su adolescencia, es decir, hasta que pueden entrar utilmente
en la sociedad, con los conocimientos convenientes a su condicion y con los habitos de
orden, docilidad, aplicacion al trabajo, y la practica de los deberes sociales y
religiosos™* (El subrayado es nuestro).

Entre los historiadores norteamericanos que, estudiando los origenes de la
educacion de masas, han sefialado el papel de la escuela en el ajuste del individuo a la
estructura social de la empresa, debemos destacar los nombres de Marvin Lazerson,
David Tyack, Michael Katz, Clarence Karier, Paul Violas, Joel Spring, Colin Greer,

%2 Jean —Claude Chamboredon, “Problematicas de la transmisién y problematicas del control
social en sociologia de la educacién, en VV. AA., Perspectivas actuales en sociologia de la educacion,
ICE de la Universidad Auténoma de Madrid, 1983, pp. 86-87 (traduccién de Julia Varela).

** Anne Querrien, Trabajos elementales sobre la escuela primaria, p. 21; traduccion de Julia
Varela, La Piqueta, Madrid, 1979.

“ Ibid., p. 66.

* Ibid., p. 75.



Edward Krug, Carl Kaestle y Elisabeth Vallance®. Marvin Lazerson, describiendo el
crecimiento de la escolarizacion en los centros urbanos del estado norteamericano de
Massachusetts (que Marx, como veremos en el capitulo X, consideraba casi un
ejemplo), escribe: “Hacia 1915, dos temas centrales saltaron a la palestra en las
escuelas urbanas de Massachusetts. Uno retrotraia a los fermentos de reforma de las
décadas entre 1870 y 1900 y veia la educacion como la base de la mejora social. La
escuela deberia alcanzar y elevar al pobre, particularmente a través de las nuevas
técnicas para ensefiar los valores sociales tradicionales. El segundo tema, cada vez mas
prominente a partir de 1900, incluia la aceptacién del orden industrial y la preocupacién
porgue la escuela reflejara este orden. Hacia de ajustar el individuo a la economia la
principal funcién de la escuela. Por medio de la ensefianza de destrezas especificas y
patrones de conducta, las escuelas producirian trabajadores y ciudadanos mejores y mas
eficaces, y harfan esto a través de un proceso de seleccion y orientacion™’. En general,
lo que une a los “historiadores revisionistas” es el haber intentado, con un trabajo muy
cuidadoso y sofisticado, desmontar los mitos sobre los objetivos igualitarios de las
reformas liberales de la educacién norteamericana, acabar con la idea de que la
escolarizacién de masas es una conquista pura y simple del movimiento obrero y
popular y romper con el planteamiento unilateral y frecuentemente incorrecto que
relaciona escuela y sociedad en términos de cualificacion del trabajo. Por el contrario,
han subrayado el papel de control social asignado a la universalizacion de la escuela por
sus promotores en un contexto de diversidad cultural, explotacion del trabajo y bolsas
urbanas de miseria.

El trabajo de estos autores ha servido a otros para reanalizar la historia de la
escuela de términos de sus funciones en la socializacion de los individuos en las
relaciones sociales de produccién capitalistas. Asi, Alexander Field, analizando la
estructura econdémica, demografica y escolar de estado de Massachusetts cuidad por
ciudad, lleg6 a la conclusion de que el impulso para la reforma de la escuela no vino del
proceso de urbanizacion, ni del empleo intensivo de la maquinaria (es decir, de la mayor
complejidad del trabajo que supuesta -y falsamente- lo acompafia), sino mas bien del
surgimiento de la fabrica como unidad productiva dominante®.

David Reeder ofrece también documentacion en este sentido para el caso de
Gran Bretafia. “Los datos aportados, por ejemplo, a la investigacion sobre las Higher

“® Entre sus trabajos, de los que desafortunadamente no hay parangén alguno en Espafia, se
puede destacar: Marvin Lazerson, Origins of the urban school, Harvard University Press, Cambridge,
1971. David Tyack, Turning points in the American educational history, Blaisdell, Waltham, 1967; The
one best system: A history of American urban education, Harvard University Press, Cambridge,
Massachusetts, 1974. Michael Katz, Class, bureaucracy and schools,Praeger, Nueva York, 1971; The
irony of the early school reform, Beacon Press, Boston, 1970; editor, School reform: Past and present,
Little, Brown and Co., Boston, 1971. Clarence Karier, Shaping the American educational State: 1900 to
the present, The Free Press, Nueva York, 1975. Joel H. Spring, Education and the rise of the corporate
order, Beacon Press, Boston, 1972. C. Karier, J, Spring y Paul C. Violas, Roots of crisis, University of
Illinois Press, Chicago, 1973. Colin Greer, The great school legend,Viking Press, Nueva York, 1973.
Edward Krug, The shaping of the American high school, Harper and Row, Nueva York, 1964. Carl
Kaestle, The evolution of the urban school system: New York city, 1750-1850, Harvard University Press,
Cambridge, Massachusetts, 1973. Elizabeth Vallance, op. cit.

*” Marvin Lazerson, op. cit., pp. X-XI.

8 Alexander Field, Educational reform and manufacturing development in midnineteenth
century Massachusetts, tesis doctoral inédita, citada por Samuel Bowles y Herbert Gintis, Schooling in
capitalist America, Basic Books, Nueva York, 1977, p. 174.



Elementary Schools en 1906 (segun la interpretacion del Comité Consultivo), indicaban
que lo que los patronos querian de estas escuelas mas avanzadas para los nifios de la
clase obrera era que les proporcionasen un buen carécter, cualidades serviles y destrezas
generales™®. Reeder concluye: “Las ‘necesidades’ de la industria no sélo, ni siquiera
principalmente, se han expresado en términos de requerimientos cognitivos, y el interés
en los cursos pre-empleo deriva también de la preocupacion mas tradicional de algunos
patronos por las experiencias sociales y la asistencia a la juventud, una preocupacién
que, en el pasado, combin6é con un cierto sentido de responsabilidad social con la
ansiedad en torno a la lealtad y la docilidad de la fuerza de trabajo”™.

Lo que aqui postulamos, por supuesto, no es la existencia de un contubernio de
patronos para poner en pie una escuela en la que los nifios se convirtieran en buenos
obreros. La escuela ha tenido, segun los paises, origenes causales y muy diversos, y en
general hay que buscarlos mas en el area de la dominacion politica e ideologica.
Siempre ha existido, claro est4, una educacion sistematica de los vastagos de la minoria
dominante, educacién que en algunos periodos ha pasado por la escuela y en otros no.
Pero lo que hay que explicar es el origen y la evolucion de la escuela de masas.

Los primeros sistemas escolares propiamente dichos que surgen en Europa
responden a fines religiosos, politicos o militares. El sistema escocés, por ejemplo, es de
caracter fundamentalmente religioso. El prusiano es mas bien una cantera de soldados
para el ejército —y de oficiales en sus canales minoritarios-, como el propio Marx hizo
notar. En Francia, después de los intentos fallidos de la revolucion, surge primeramente
un minisistema escolar estatal que agrupa los liceos y las universidades —la ensefianza
de los hijos de las clases altas- y se encarga de proporcionar oficiales al ejército y
funcionarios a la burocracia del imperio napolednico. El sistema de las leyes Ferry, que
pretende agrupar ya a toda la poblacién infantil en una escuela primaria “comdn”, es un
instrumento de consolidacion de la 11l Republica frente a la reaccion monarquica y
eclesiastica y la amenaza obrera. La vinculacion de la expansion escolar a la lucha
politica o al desarrollo de una organizacion politica burocratica y centralizada, por lo
demas, no es un producto de ultima hora. EI impulso dado por la reforma protestante a
las escuelas primarias fue el efecto conjunto de la lucha religiosa contra el Papado, la
lucha nacional contra el Imperio y la lucha econémica y politica de los burgueses contra
la nobleza y el Imperio. En la Edad Media, el unico fendmeno parecido a un sistema
escolar que encontramos se da bajo el Imperio Carolingio. Analogamente, lo mas
asimilable a un sistema escolar que produce Roma lo hace durante el Bajo Imperio. Lo
que aqui postulamos no es que la necesidad de imponer las relaciones sociales de
produccion capitalistas sea la causa que explica por si misma la escolarizacion de
masas, sino que el ajuste de la escuela a la produccién, tension a la que
permanentemente se ve sometida aquélla, no se plantea —cualquiera que sea el discurso
que lo encubra- en términos de destrezas, habilidades y cualificaciones del trabajo —que
juegan, no obstante, un papel relevante-, sino fundamentalmente en términos de
isomorfismo de las relaciones sociales en una y otra.

Cabe aun preguntarse en qué medida no era el movimiento obrero el primer
interesado en la escolarizacion universal, en qué medida no es la escuela una conquista

* David Reeder, “A recurring debate: Education and Industry”, en R. Dale, G. Esland, R.
Fergusson y M. McDonald, editores, Schooling and the national interest, Open University-Falmer Press,
Barcombe, 1981, p. 184.

% Ibid., p. 196.



obrera y popular que las clases dominantes habian intentado o intentarian todavia
adulterar con mas o menos éxito. Desgraciadamente, la historiografia existente es obra
de autores que identifican en lo fundamental la escuela con el progreso social, lo que
probablemente les a llevado no sélo a una interpretacion sesgada, sino también a una
seleccion igualmente sesgada de los datos historicos. Asi, lo que normalmente sabemos
del movimiento obrero es que siempre ha pedido mas escuelas, mayor acceso a las
escuelas existentes, etc. Sin embargo, hay informacidon suficiente como para pensar que,
antes de la identificacion de la clase obrera con la escuela como instrumento de mejora
social, hubo un amplio movimiento de autoinstruccion. Harry Braverman ha descrito
elocuentemente en qué consistia ser un trabajador cualificado antes de que las hordas de
Ford y Taylor irrumpieran en la organizacion del trabajo fabril. “El artesano activo (the
working craftsman) estaba ligado al conocimiento técnico y cientifico de su tiempo en
la préctica diaria de su oficio. El aprendizaje incluia generalmente el entrenamiento en
matematicas, comprendidas el algebra, la geometria y la trigonometria, en las
propiedades y procedencia de los materiales comunes al oficio, en las ciencias fisicas y
en el dibujo industrial. Las relaciones de aprendizaje bien administradas proporcionaban
suscripciones a las revistas técnicas y econémicas que afectaban al oficio, de modo que
los aprendices pudieran seguir los avances. Pero, mas importante que el entrenamiento
formal o informal era el hecho de que el oficio proporcionaba un vinculo cotidiano entre
la ciencia y el trabajo, puesto que el artesano se veia constantemente obligado a recurrir
en su practica a los conocimientos cientificos rudimentarios, las matematicas, el disefio,
etc. Estos artesanos eran una parte importante del pablico cientifico de su época, y como
norma mostraban un interés en la ciencia y en la cultura que iba mas alla de lo
directamente relacionado con su trabajo. Los florecientes Institutos Mecanicos, que en
Gran Bretafa llegaron a ser unos 1200 y tuvieron méas de 200.000 miembros, estaban en
gran medida dedicados a satisfacer este interés por medio de conferencias y
bibliotecas™™". Edward Thompson describe algo de la vida de un barrio obrero inglés:
“Todos los distritos textiles tenian sus tejedores-poetas, bidlogos, matematicos,
masicos, gedlogos, boténicos (...). Todavia existen en el Norte museos y sociedades de
historia natural que poseen ficheros y colecciones de lepiddpteros realizados por
tejedores; se cuentan aun historias de tejedores en aldeas apartadas que aprendian por si
mismos geometria escribiendo con tiza en el suelo y que discutian entre si los
problemas del calculo diferencial”®. David Landes, a su vez, escribe: “Todavia mas
chocante resulta la preparacion tedrica de estos hombres [los artesanos durante la
revolucién industrial]. En general, no eran los chapuceros iletrados de la mitologia
historica. Incluso el maquinista (millwright) ordinario, como hace notar Fairbairn, era
por lo general un buen ‘un buen aritmético, sabia lago de geometria, nivelado y
medicion y en algunos casos poseia conocimientos y competentes de matematicas
practicas. . Podia calcular la velocidad, resistencia y potencia de las maquinas, podia
dibujar en plano y seccion...” Gran parte de estos ‘logros y potencialidades intelectuales
elevados’ reflejaban las abundantes oportunidades para la educacion técnica en
‘pueblos’ como Manchester, que iban desde las academias disidentes y sociedades
ilustradas hasta los conferenciantes locales y visitantes, las escuelas privadas

* Harry Braverman, Labor and monololy capital: The degradation of work in the Twentieth
Century, Monthly Review Press, Nueva York, 1974, pp. 133-134.

%2 Edward P. Thomson, La formacién histérica de la clase obrera, vol. II, pp. 156-157;
traduccion de Angel Abad, Laia, Barcelona, 1977.



‘matematicas y comerciales’ con clases vespertinas y una amplia circulacion de
manuales practicos, publicaciones periddicas y enciclopedias™®,

A esta red formal e informal de formacidon profesional, técnica y cientifica (en el
mejor sentido de la palabra, no en el actual) hay que afnadir las escuelas de iniciativa
popular, las sociedades obreras, los ateneos, las casas del pueblo y toda una gama de
actividades similares que componian un considerable movimiento de autoinstruccion.
Buena parte del movimiento obrero cifro en este movimiento sus esperanzas de guardar
el ritmo del progreso y mejorar su situacion social y politica frente a las clases
dominantes. Otra parte —la de mayor influencia marxista- centrd sus reivindicaciones en
una escuela para los trabajadores financiada pero no gestionada por el Estado y
combinada con la incorporacion de los jovenes a la produccidn (sobre este punto
volveremos en el capitulo X). Sin embargo, la escolarizacion estatal bajo la égida del
Estado —y la influencia mas o menos directa de los industriales- pronto gand la partida a
este movimiento de autoinstruccion. En Inglaterra, la derrota del cartismo supuso la
desaparicion de las iniciativas obreras en el campo de la educacion, durante las décadas
de 1830 y 1840°. En Francia, las leyes de Ferry eliminaron cualquier espacio para
posibles alternativas®. En Espafia, este movimiento llevé siempre una vida no muy
animada y sufrié su mayor derrota como corolario de la Semana Tragica®. Factor
importante de esta sustitucion fue, sin lugar a dudas, la ingenua confianza del
movimiento obrero en las virtudes reformadoras y progresistas de la educacién en
general.

Los funcionalistas también han puesto de relieve la relacion entre las escuela y el
mundo de la produccién en terminos de homogeneidad de sus estructuras sociales. Entre
ellos, debemos destacar particularmente los trabajos de Talcott Parsons, Robert Dreeben
y Alex J. Inkeles’. Parsons considera que “el sistema escolar es un microcosmos del
mundo laboral adulto, y la experiencia en él constituye un campo muy importante de
actuacion de los mecanismos de socializacion de la segunda fase [la primera es la
familiar], la especificacion de las orientaciones de rol”*®. Dreeben, discutiendo posibles
acepciones de la expresion “curriculum no escrito”, afirma: “Un cuarto significado se
refiere al marco social dominante en el que la escolarizacion tiene lugar, y que implica
que los nifios logrardn modos de pensar, normas sociales y principios de conducta, dada
su prolongada participacion en ese marco. Este es el significado que encuentro mas

* David S. Landes, The Unbound Prometheus: Technological change and industrial
development in Western Europe from 1750 to the present, Nueva York, 1969, p. 63.

> \/éase Rachel Sharp, op. cit. Cap. V.

\éase L.C.R., L’ecole de Jules Ferry est morte, Maspero, Paris, 1974.

% \éase Pere Sola, Las escuelas racionalistas en Catalufia (1909-1939), Tusquets, Barcelona,
1976.

3" Véase Talcott Parsons, “The school class a social system”, Harvard Educational Review, 29,
1959, pp. 297-318 (hay traduccion al castellano, incompleta: T. Parsons, “La clase como sistema social:
algunas de sus funciones en la sociedad americana”, en Alain Gras, editor, Sociologia de la educacion.
Textos fundamentales, Narcea, Madrid, 1976: traduccién de Jaime Vegas). Robert Dreeben, On what is
learned in school, Addison Wesley, Reading, Massachusetts, 1968. A. Stinchcombe, “Social structure and
organizations”, en J.Y. March, editor, Handbook of organizations, Rand McNally, Chicago, 1965, Alex J.
Inkeles, “Social structure and the socialization of competence”, Harvard Educational Review, 36, 3,
1966, pp. 265-283.

%8 Talcott Parsons, El sistema social, p. 229; traduccion de José Jiménez Blanco y José Cazorla
Pérez, Revista de Occidente, Madrid, 22 edicion, 1976.



interesante, (...) la estructura social de la escuela”. Ambos deslindan claramente este

aspecto de la socializacion en la escuela de la instruccion propiamente dicha. Para
Parsons, “desde muy diversos puntos de vista, en la sociedad norteamericana es preciso
considerar la experiencia que surge en el curso de la educacién formal como una serie
de aprendizajes de roles ocupacionales adultos, aun prescindiendo de los grados hacia
[sic] los que el contenido real de la instruccion (como, por ejemplo, los conocimientos
aritméticos o lingiifsticos) puedan utilizarse alli directamente”®. (El exotismo
gramatical de la segunda mitad de esta cita, probablemente debido a la traduccion, no
impide comprender su significado). Para Dreeben, diversos estudios “nos llevan a creer
que los nifios aprenden cosas en la escuela, ademas de lo que se les ensefia mediante la
instruccion, en virtud de su experiencia diaria en un escenario organizativo que tiene las
propiedades sociales particulares de la escuela; y que lo que aprenden alli es
probablemente diferente de lo que aprenden en otros escenarios con diferentes

caracteristicas sociales”®".

Pero, en lo que a nosotros concierne, las excelencias del estructural-
funcionalismo terminan aqui. Porque, a partir de este punto, Parsons y sus seguidores
analizan la relacién entre la escuela y sociedad en el marco de una concepcion de ésta
gue no es sino una apologia tremendamente superficial del orden existente. Para el
funcionalismo, las sociedades se distinguen en funcion de sus grados de complejidad y
modernidad. La complejidad de las sociedades actuales reside en que comprenden un
sinfin de funciones complementarias que deben ser desempefiadas pro diversos
individuos. Para asegurar que los individuos mas capaces se hagan cargo de las
funciones mas sustanciales, se establece un sistema de recompensas diferenciales que
los atraiga hacia ellas, asi como una serie de mecanismos que permitan la seleccion de
the right man for the right place: el mas importante de estos mecanismos seria la
escuela. La modernidad, por otra parte, se definiria en funcién de aspectos como el
universalismo (las funciones se distinguen de las personas), la especificidad (la
solidaridad organica, basada en la diferencia, y no mecénica, basada en la igualdad), el
afan de logro, la independencia, el caracter adquirido (y no adscrito, hereditario) de las
posiciones, la movilidad geogréafica, la apertura a nuevas experiencias, la creencia en la
ciencia, la actitud frente a las tradiciones, etc. La escuela —también a traves de sus
relaciones sociales- seria un elemento de modernizacion.

Asi, para Parsons, el nifio aprende en la escuela a ajustarse a un sistema
especifico-universalista-adquisitivo®. Se sumerge en una estructura que, a diferencia de
la familia, se interesa por sus resultados, no por sus necesidades. Es sometido a reglas
iguales y validas para todos y a un sistema de recompensas diferenciales segun el logro,
aprendiendo la justicia de esas gratificaciones diferentes para logros diferentes e incluso
de que, a su vez, proporcionen nuevas oportunidades desiguales, e interioriza a la vez la
motivacion delogro. Aprende, de paso, de que son los modelos universalistas®.

Para Dreeben, la escuela hace que el nifio aprenda que hay cosas que debe hacer
solo y a hacerlas. Adquiere responsabilidad individual y acepta la evaluacion individual

% Robert Dreeben, “El curriculum no escrito y su relacién con los valores”, en J. Gimeno
Sacristdn y A. Pérez Gémez, eds., La ensefianza: su teoria y su practica, Akal, Madrid, 1983, p. 74.

% Talcott Parsons, El sistema social, cit., p. 228.

®! Robert Dreeben, “El curriculum no escrito y su relacion con los valores”, cit., p. 77.

62 Talcott Parsons, El sistema social, cit., p. 228.

83 \/éase T. Parsons, “La clase como sistema social”, cit.



de su trabajo, aprendiendo a asumir la secuencia asignacién-rendimiento-evaluacion
para cada tarea. Se entrena en trabajar por las notas, y no por su relacion personal con el
profesor, es decir, a hacerlo en funcion de una motivacion extrinseca a impersonal.
Interioriza que las recompensas y status dependen de lo que se hace (status adquirido,
sociedad abierta) y no de lo que se es (status adscrito, sociedad cerrada). En general, la
organizacion de las aulas de forma relativamente autonoma, con un tamafio especifico,
por edades, por velocidades de aprendizaje o notas, la organizacion de un programa de
actividades y la estructura del sistema de recompensas proporcionan a los alumnos la
experiencia social que precisan para aprender las normas que rigen el empleo adulto®.

Como puede verse, fuera del interés genérico en el isomorfismo de las relaciones
sociales, en este pastiche hay poco que recoger para un enfoque marxista.

El ajuste entre escuela y produccién ha sido cominmente estudiado en términos
de cualificacion del trabajo. Sin embargo, hay razones histdricas y socioldgicas
suficientes para hacernos dudar que el énfasis deba estar puesto ahi. Marx ya plante6
que el modo de produccion capitalista suponia una permanente descualificacion de los
trabajadores, al sustituir reiteradamente el trabajo de los obreros cualificados por
maquinas servidas por mano de obra no cualificada. Harry Braverman ha documentado
suficientemente este proceso en el que sin duda es el mejor trabajo de investigacion
sobre la evolucién del modo de produccion capitalista: Labor and Monopoly
Capital:The degradation of Work in the Twentieth Century®™. (Trabajo asalariado y
capital monopolista: la degradacion del trabajo en el siglo XX). Pero es un hecho que la
degradacion del trabajo (la descualificacion de los puestos de trabajo) ha venido
acompariado a lo largo de decenios por un aumento masivo de la escolarizacién en
amplitud y duracion. Esto ha llevado a la busqueda de interpretaciones alternativas de la
relacion entre educacion y empleo que van desde el credencialismo, que ve la escuela
simplemente como una institucién que reparte etiquetas arbitrariamente (Collins)® hasta
el principio de correspondencia (Bowles y Gintis), pasando por el gran robo de
entrenamiento (Ivar Berg)®’, la teoria de la competencia entre empleos (Lester C.
Thuroe)®, las teorias de la reproduccién (Bourdieu y Passeron, Young)®® o del
curriculum (Young, Bernstein)® y otras muchas’.

8 \éase R. Dreeben, On what is learned in school, cit.

% H. Braverman, op. cit.

% Randall Collins, The credential society, Academic Press, Nueva York, 1979.

®" |var Berg, Education and jobs: The great training robbery, Beacon Press, Boston, 1971.

% |ester C. Thurow, “Education and economic equality”, The Public Interest, 28, verano de
1972, pp. 66-81. Cuando este libro esté en la calle habra traduccion castellana en Educacién y Sociedad,
2, otofio de 1983.

% Fundamentalmente, P. Bourdieu y J.C. Passeron, La reproduccién, Laia, Barcelona, 1977, y
M.F.D. Young, editor, Knowledge and control: new directions for the sociology of education, Collier
Macmillan, Londres, 1971.

" M.F.D. Young, op. cit. Basil Bernstein, Class, codes and control, vol. I1I: Towards a theory of
educational transmissions, Routledge and Kegan Paul, Londres, 1975.

™ Dos excelentes revisiones de la sociologia de la educacién son la de Jean-Claude Forquin,
“L’approche sociologique de la réussite et de I’échec scolaires: inégalités de réussite scolaire et
appartenance sociale”, Revue Francaise de Pedagogie, n° 59, abril-junio de 1982, pp. 52-75, y n° 60,
julio-septiembre de 1982, pp. 51-70; y la de George J. Papagiannis, Steven J. Klees y Robert N. Bickel,
“Toward a political economy of educational innovation”, Review of the Educational Research, 52, 2,
verano de 1982, pp. 245-290. Ambas revisiones se publicaran en Educacion y Sociedad.



La escuela puede crecer, y su estructura cambiar, en funcién del modo en que la
sociedad entiende las necesidades de produccion, por imperativo de la legitimacién
meritocratica, por la creciente demanda popular de educacién, por un intento de
disfrazar el desempleo, en aras de la conciliacion de clases dentro de un estado o por
otras diversas razones, pero, cualesquiera que sean las causas primeras y/o aparentes,
siempre hay un proceso a lo largo del cual tiende a producirse un ajuste entre lo que la
escuela da y lo que la produccion pide. Nuestro problema sigue siendo mostrar que este
ajuste se da sobre todo en términos de relaciones sociales, que en la escuela el futuro
trabajador es introducido en las relaciones sociales de produccion capitalistas.

Al mismo punto podemos llegar desde otra base de partida. Antes (en los
capitulos 11, 111, IV y V) hemos argumentado que la ideologia es sobre todo y ante todo
la expresion de las relaciones sociales, particularmente de las relaciones de produccion.
Hemos opuesto explicitamente este enfoque a la idea mas o menos maquiavélica y
externista de que la ideologia es algo impuesto desde fuera por quienes poseen los
“medios de produccion espiritual” o cualquier otra interpretacion por el estilo. La
educacion, por desgracia, es un campo privilegiado para este tipo de interpretaciones. Se
considera la organizacion social de la escuela como algo eterno o natural, producto del
simple hecho de que alguien que sabe ensefie a los que no saben y de su crecimiento
numerico, y por tanto se llega a la conclusién de que esta organizacién social carece de
relevancia (para ser exactos, por lo general ni siquiera se piensa en ella). Los efectos
ideoldgicos de la educacion son entonces vistos como efectos por excelencia del
discurso. Esta impresion es reforzada por la identificacion apresurada del trabajo escolar
con el trabajo intelectual, creativo...

Ahora bien, si hemos afirmado la primacia del proceso material (social) de
trabajo en la generacion y asentamiento de la ideologia, frente a todas las formas de
inculcacién explicita e implicita sufridas simultaneamente por el trabajador (los medios
de comunicacidn, etc.), no hay razén alguna por la que no podamos hacer lo mismo con
la actividad escolar. Si el ser consciente es la expresion consciente del ser real (Marx),
la ideologia, tambien en la escuela, debe ser examinada como la expresion consciente —
ideoldgica- de las relaciones sociales reales, en este caso de las relaciones sociales de la
educacion. Igual que el trabajo conforma al hombre, asi lo hace la educacion. Pero, del
mismo modo que no es el resultado del trabajo, sino el proceso material y social de su
consecucion, lo que conforma al individuo, asi consideramos que no son los
conocimientos  finales —el discurso ideoldgico-, sino su proceso de
adquisicion/imposicion, las relaciones sociales y materiales en las cuales se adquieren,
las que constituyen la fuente fundamental de ideologia en la escuela. En este sentido se
puede hablar por igual de las relaciones sociales de la educacion (como lo hacen Bowles
y Gintis, y como lo hacemos nosotros aqui), de “ideologias practicas” (como lo hace
Rachel Sharp, siguiendo a Althusser)™ o de la “estructura profunda de la experiencia
escolar” (como lo hacen Michael W. Apple y Nancy R. King)”®. De las tres
terminologias, no obstante, la primera nos parece mas correcta y mas distintivamente
marxista, sin necesidad de recurrir a los neologismos althusserianos ni a conceptos
indiferenciados y vagos como el de Apple y King.

Mas aun, debemos considerar la ideologia producida por la escuela no como el
producto impersonal de una estructura social sin agentes, sino como algo que deriva de

"2 \/éase R. Sharp, op. cit.
3 Cf. Michael W. Apple y Nancy R. King, ¢Qué ensefian las escuelas?, en J. Gimeno Sacristan
y A. Pérez Gomez, op. cit., pp. 37-53.



la experiencia cotidiana de los agentes de las relaciones sociales de la educacion, del
modo en que viven regularmente esas relaciones sociales, y que existe no como una
entidad reificada, sino personificada en su conciencia individual.

Permitasenos, ademas, recordar el orden de importancia que asignamos a los
distintos contextos y procesos de produccion de la ideologia. Las relaciones sociales de
produccion y cambio son mucho méas importantes que cualquier cosa que pueda ocurrir
en la escuela, son histéricamente previas y su tratamiento es prioritario a la hora del
analisis. Una vez dentro de la escuela, las relaciones sociales de la educacion deben ser
subrayadas y priorizadas frente a la transmision o el discurso ideoldgicos, es decir,
frente al contenido del curriculum. Tal vez surja la pregunta de por qué este orden de
prioridades si la experiencia escolar es la primera experiencia extrafamiliar del
individuo, una experiencia prolongada y anterior del trabajo: semejante pregunta
cuadraria bien con la concepcién anarcoide segun la cual la clase obrera deberia ser
necesariamente revolucionaria pero la escuela lo impide. El orden de prioridades que
establecemos deriva, al menos, de tres puntos: la centralizacion de las relaciones de
produccion en el conjunto de la organizacion social; la capacidad expansiva de estas
relaciones de produccion, cuyo paradigma de utilizacion eficiente del trabajo tiende a
expandirse a otras esferas de la actividad social; y la conviccion, ya afirmada en otro
modo, de que la ideologia dominante es la expresion ideal de las relaciones dominantes.

¢A qué nos referimos cuando hablamos de las relaciones sociales de la
educacion? Nuestro interés se centra en las relaciones sociales de los alumnos y
estudiantes —no, por ejemplo, en las de los ensefiantes o las autoridades académicas-, y
esto quiere decir las relaciones que mantienen entre si, con los ensefiantes, con el
establecimiento escolar en su conjunto, con los materiales escolares —el espacio, los
objetos-, con el conocimiento escolar y con la institucion educativa en general.

La atencion a las relaciones sociales de la educacién no es un invento de
nuestros dias, ni ha tenido que esperar al marxismo para surgir. Ha estado siempre ahi:
los agentes del proceso educativo establecian esas relaciones y ponian énfasis en ellas,
aungue no lo supieran o no fuera su objetivo explicito. Pero, ademés, ha sido
recurrentemente un tema del pensamiento pedagdgico. Recuérdense, por ejemplo, los
argumentos ya citados en la defensa del método simultaneo frente al mutuo. O la
obsesion de Comenio por distribuir el tiempo escolar “para cada afio, cada mes, cada dia
y aun cada hora”"™, por la disciplina (“Escuela sin disciplina es molino sin agua”)” o
por la primacia de la conformacion de la conducta sobre la instruccion (“la disciplina
mas rigurosa no debe emplearse con motivo de los estudios y las letras, sino para la
correccion de las costumbres™)™. Se podran multiplicar los ejemplos, pero ninguno tan
ilustrativo como el énfasis puesto por Kant en la importancia de estar sentado, en
silencio, atendiendo al profesor, etc.”’, pues también para el filésofo de Kénigsberg el
objetivo primordial de la educacién era la formacion de las costumbres, antes que la
instruccion’®.

™ J.A. Comenio, Didactica Magna, p. 137; Porrda, México D.F., 1976.

" Ibid., p. 155.
"® Loc. cit.Puede verse también Mariano Fernandez Enguita, La critica de la educacion y la
ensefianza en Marx, tesis doctoral, Universidad Complutense de Madrid, 1982, vol. I, cap. II;

“Introduccion” a Comenio, Didactica Magna, Akal, Madrid, en prensa.
"\/éase M.F. Enguita, La critica de la educacion y la ensefianza en Marx, cit., vol. I, p. 300.
"8 Véase |. Kant, Pedagogia y otros escritos, Akal, Madrid, 1983.



En los manuscritos de 1844, Marx cifraba la alienacion del trabajador en su
alienacion con respecto al producto de su trabajo, respecto del proceso de trabajo,
respecto de los medios de produccion, respecto de la vida genérica de la especie —el
trabajo social- y respecto de los deméas hombres —del trabajo de otros-"°. A continuacion
vamos a examinar en qué modo y medida se reproducen en la educacion estos aspectos
de las relaciones sociales de produccion.

Hablamos de alienacion del trabajador respecto del producto de su trabajo en un
doble sentido: el producto no pertenece al trabajador, es propiedad ajena, propiedad de
otro, de quien ha comprado su fuerza de trabajo, el capitalista. En este sentido no hay
paralelismo posible, puesto que los conocimientos adquiridos pertenecen al alumno o el
estudiante (lo que no quiere decir que todo marcha bien: luego nos referiremos a esta
configuracién del conocimiento como propiedad privada). Pero el aspecto que nos
interesa no es éste, pues ni Marx postulé nunca ni lo hacemos nosotros que el producto
del trabajo individual —o la parte alicuota del trabajo colectivo- debiera pertenecer
individualmente al trabajador aislado, sino que el producto social debe pertenecer al
cuerpo social, a los trabajadores asociados. Lo que nos interesa ahora es otro aspecto de
la alienacidn del trabajador respecto de su producto: el trabajador, en las relaciones de
produccion capitalistas, carece de capacidad para determinar qué ha de producir, cual ha
de ser el producto de su trabajo, y esto vale tanto para el trabajador individual como
para el conjunto de los trabajadores, pues es el capitalista, o son los capitalistas, quienes
determinan qué se produce (consideramos innecesario detenernos a discutir aqui
boutades como la de la “soberania del consumidor”, estando ya suficientemente
demostrado a la altura de nuestros dias que es el capital el que genera la demanda y
modela las necesidades y la forma de satisfacerlas).

Esta misma situacion, o relacion, se da en la escuela. El alumno o estudiante
carece de capacidad para determinar el producto de su trabajo, es decir, el objeto de la
ensefianza y el aprendizaje. Esta capacidad se la reparten en proporciones variables los
ensefantes, la direccion de los centros, las autoridades educativas y las empresas
capitalistas que suministran diversos elementos auxiliares de la ensefianza (libros de
texto y materiales didacticos en general). La incapacidad de los alumnos para
determinar el contenido de su aprendizaje es manifiesta y absoluta en los primeros
grados de la ensefianza, donde no existen opciones curriculares diversas ni se concede a
las pequefias personas iniciativa alguna. Mas adelante, en los niveles intermedios y
superiores de la piramide escolar (a los que ya no acceden todos), se permite cierta
iniciativa y comienzan a presentarse opciones, pero la gama de alternativas es muy
limitada. Asi, por ejemplo, los sistemas educativos ofrecen generalmente, en su nivel
intermedio, la posibilidad de seguir un curriculum general, literario, 0 una ensefianza
“vocacional”, profesional. Sin embargo, aparte de que mas que una opcion suele ser una
orientacion forzosa, la capacidad de opcidn, cuando existe, se limita a eso: a optar entre
dos (o alguna mas) ramas posibles, una vez dentro de las cuales el estudiante vuelve a
encontrarse en la misma posicion respecto del contenido de los estudios: la de
impotencia. Incluso cuando dentro de una canal existe la posibilidad de optar por
distintas combinaciones de materias o0 asignaturas, el contenido de éstas es determinado
por los ensefiantes dentro del marco establecido por las autoridades, la direccion del
centro y los oferentes de mercancias educativas —marco que tiende a estrecharse cada

" Cf. K. Marx, Manuscritos: economia y filosofia, pp. 105 y ss.; traduccion de Francisco Rubio
Llorente, Alianza Editorial, Madrid, 6.2 edicion, 1977. La cuestion se trata en mas detalle en el capitulo V
de este libro, por lo que evitaremos aqui en lo posible el aparato bibliogréfico.



vez mas-. Aun a la hora de acceder a la especializacion Ultima estd igualmente
restringida la gama de alternativas: en vez de dos canales de ensefianza media, el
estudiante encuentra ante si una veintena de carreras superiores 0 un centenar de
especialidades profesionales, pero en su mano solamente esta, cuando lo esta, la primera
opcion. Autoridades de uno u otro orden, profesores y fabricantes del sector son quienes
deciden qué es lo que deben aprender el futuro electricista o el futuro abogado. A lo
largo de todo este proceso alumnos y estudiantes se acostumbran a aceptar que la
delimitacién del contenido de su estudio no es asunto suyo, tal como mafiana tampoco
lo sera la determinacion del contenido de su trabajo.

En las relaciones de produccién capitalistas, el trabajador esta alienado también
respecto del proceso de trabajo. No es é€l, sino el capital, quien determina cémo deben
producirse un objeto o un servicio cualesquiera. Lo mismo ocurre en la escuela: el
alumno no determina de qué modo ha de adquirir los conocimientos dispuestos para él,
no decide sobre la forma del aprendizaje. Son una vez mas las autoridades de diverso
orden, los oferentes de mercancias y los profesores quienes deciden si se debe primar el
aprendizaje memoristico o la comprension general, los libros de texto o las bibliotecas,
los libros en general o el acceso directo a los materiales, la recepcion de verdades
pretendidamente absolutas o la experimentacion, etc. Como en el caso anterior, la gama
de alternativas es nula en los primeros niveles y se abre ligeramente a medida que
ascendemos los escalones de la piramide escolar, pero sigue siendo en el mejor de los
casos muy restringida. Afos y afios de este tipo de experiencia escolar ensefian también
a los alumnos que el método de aprendizaje no es asunto suyo, como no lo sera en la
vida adulta el procedimiento de la produccion.

La alienacion del trabajador se cifra también en la ajenidad de los medios de
produccion. Como en le caso del producto, esta ajenidad consiste primeramente en el
hecho de que los medios de produccién no pertenecen al productor, ni al trabajador
productivo individual ni al productor social, el trabajador colectivo. Tampoco los
instrumentos y medios del aprendizaje pertenecen sino parcialmente al alumno ni al
estudiante. Pero, tal como antes, lo que aqui reclama nuestra atencién no es tanto la
propiedad como sus efectos. Igual que la no posesion de los medios de produccion
impide al trabajador apropiarse de su producto y dominar el proceso de produccion, la
no posesion de medios de aprendizaje —0 su posesion no suficiente- impide al alumno y
al estudiante determinar el producto (conocimientos) y el proceso (aprendizaje,
pedagogia).

La alienacion del hombre en el trabajo, afirmaba Marx, significa su alienacion
respecto de su vida genérica, de la especie. El nexo social —el caracter social del trabajo-
no es dominado y conformado por los hombres, sino por una minoria de entre ellos, los
que personifican al capital. Desde un punto de vista general, la ajenidad del trabajo
social respecto del trabajador es también la ajenidad de la especie, del género humano.
Aqui también podemos establecer un paralelismo con la escuela. La cultura, que es el
producto de los hombres, se presenta en la escuela como algo ya creado y ajeno. La
relacion que se establece en la educacion formal entre el estudiante y la cultura es la
misma que luego se establecera entre el trabajador y la produccion social. La cultura 'y
los conocimientos escolares se presentan al alumno como una entidad acabada,
reificada, con légica y vida propias, estatica y dificilmente modificable (o, simplemente,
“patural” e inmutable), es decir, tal como posteriormente se le presentara la
organizacion social de la produccién. Nuestro pequefio 0 joven personaje aprende asi a
considerar a la comunidad (la cultura, el trabajo social) como algo dado, inmutable y



autébnomo, como una realidad sui generis. Aprende que es sujeto de la comunidad, pero
no agente activo. Asi como la capacidad de organizar el trabajo y la produccién,
capacidad que pertenece al capital, en la medida en que se hace carne lo hace en la
persona del capitalista, asi la cultura y los conocimientos escolares, en la medida en que
se personifican, lo hacen en la persona del profesor, agente legitimo de la inculcacion.

En la misma posicion que respecto del producto y el proceso de su trabajo, decia
Marx, se encuentra el trabajador respecto del producto y el proceso de trabajo de los
demés hombres. La alienacion del trabajo, por consiguiente, se manifiesta también
como alienacién respecto de los demas hombres, alienacion del hombre respecto del
hombre. La escuela, lejos de fomentar la cooperacién, fomenta la competencia
destructiva (raramente una emulacién constructiva) entre sus miembros. Como veiamos
afirmar a Dreeben, en la escuela los nifios aprenden que hay cosas que “deben” hacer
solos, empiezan a hacerlas solos y son llevados a aceptar la responsabilidad y la
contabilidad individuales por su trabajo. El estimulo del trabajo individual hace que los
conocimientos adquiridos sean considerados como una propiedad privada, contable y
acumulable. De ahi que se hable a veces —mal hecho- de “capital escolar” o “cultural”.
La posesion de conocimientos implica su no posesion por los demas, pues la escuela
atiende mas al rendimiento diferencial que a la consideracién absoluta del rendimiento
individual. El éxito personal es a la vez el fracaso de los demas, y el éxito ajeno es visto
como un fracaso propio®. Se construye asi lo que algunos autores denominan el
“individuo posesivo”®. La individualizacién del aprendizaje, la realizacién de pruebas,
exadmenes y test, de las puntuaciones, de la seleccion, son partes importantes de este
proceso. Asi se prepara, desde la escuela, la futura atomizacion de los trabajadores
como poseedores individuales de fuerza de trabajo en el marcado y como elementos
competidores en la produccion.

La alienacion respecto del contenido y el proceso en la ensefianza implica
inevitablemente un sistema de motivaciones y recompensas extrinsecas. Tanto da que se
trate de estimulos positivos 0 negativos, de motivaciones o pavores, de recompensas 0
castigos, éstas surgen siempre de fuera de la ensefianza misma, como en el proceso de
trabajo surgen de fuera de la produccion. El trabajador, incapaz de identificarse con su
trabajo, evalla éste en términos de salario, estabilidad, tiempo libre y vacaciones,
prestigio, posicion social, etcétera, pues son muy pocos los empleos que autorizan una
alta valoracion intrinseca. Al estudiante, que no encuentra motivaciones ni
satisfacciones intrinsecas ni en el proceso ni en el producto de su trabajo —ni en el
aprendizaje ni en los conocimientos a adquirir-, se le motiva por medio de notas,
calificaciones para llevar a casa, vacaciones perdidas por suspender o bicicletas
regaladas por aprobar, clasificaciones, premios, exposiciones a la reprobacion de sus
compafieros, por la posibilidad de acceder a un grado superior o por la promesa de un
futuro profesional mejor. Las notas y los titulos son, por asi decirlo, las metaforas del
salario, el status, etc. El estudiante aprende asi a desentenderse del contenido de su
trabajo, escolar primero y productivo después, y a conformarse a un sistema extrinseco

8 \/éase Jules Henry, op. cit., y Essays on education, Penguin, Harmondsworth, 1971. También
Madan Sarup, op. cit.

8 \éase Michael W. Apple, “Curricular form and the logic of technical control: building the
possesive individual”, en M.W. Apple, editor, Cultural and economic reproduction in education: Essays
on class, ideology, and the State, Routledge and Kegan Paul, Londres, 1982, pp. 247-274; Education and
Power, Routledge and Kegan Paul, Boston, 1982, cap. Il. Sobre el concepto y la teoria del individualismo
posesivo, véase C.B. MacPherson, The political theory of possessive individualism, Oxford University
Press, Nueva York, 1962.



de recompensas. Tal como planteaba Marx al analizar el trabajo asalariado, la verdadera
vida genérica, la esencia del hombre, el trabajo —en la escuela el aprendizaje- se
convierte en un medio, mientras el no trabajo se convierte en un fin. Como el trabajador
respecto de su trabajo, el alumno se encuentra en la escuela fuera de si, y solo se
encuentra en si fuera de ella. Por més que, acostumbrados como estamos a juzgar un
empleo por el salario que reporta, pueda parecer esto una divagacion filoséfica, no debe
subestimarse en modo alguno lo que representa esta sustitucion de las motivaciones
intrinsecas por motivaciones extrinsecas. El desinterés del trabajador por los aspectos
intrinsecos de su trabajo representa un cheque en blanco para el capitalista para
organizar el proceso de produccion, a la vez que la sumision del trabajador a una
organizacion totalitaria del proceso laboral. William Godwin, precursor del anarquismo,
ya afirmaba, con razén, que la motivacion extrinseca en la educaciéon preparaba al
individuo para aceptar ser gobernado por las leyes despéticas®™.

En la educacion, como en la produccion, se invierten los términos de la realidad
entre sujeto y predicado. El trabajador, que produce objetos y maquinas, mercancias y
capital, ve como éstas se independizan y terminan por someterlo. EI hombre pasa de ser
el sujeto a ser el predicado en relacion de la relacion. Las relaciones sociales —el capital,
la division del trabajo, la mercancia, el dinero, que no son cosas sino eso: relaciones
sociales- cobran una figura independiente y lo tratan como a un juguete entre sus
manos. De manera analoga, la cultura y la educacién resultan reificadas y someten al
hombre a sus dictados. EIl alumno o el estudiante no eligen que quieren ser de este modo
o del otro, hacer esto o lo de mas alla, y se sirven para ello de tal o cual aprendizaje o de
determinados conocimientos. Por el contrario, la educacion establece que los roles
disponibles son unos y no otros, que se puede ser fogonero o ingeniero, albafiil o
arquitecto, mecanografo o abogado, y que hay que serlo de tal o cual forma. En vez de
ser las emergencias de la personalidad, las necesidades surgidas del propio desarrollo —
como ser social, no en términos esencialistas-, las que determinan el modo en que uno
se servira de la educacion, o en vez de darse al menos un dialogo constante entre lo que
la sociedad y la educacion ofrecen y lo que el individuo necesita o quiere —o0 lo que los
individuos necesitan o quieren colectivamente-, la educacién ofrece una serie de papeles
predeterminados -y estandarizados- de los que puede investirse la persona, siempre
dentro de una gama bastante limitada. Esto no es distinto cuando la pedagogia pequefio-
burguesa promete “formar al hombre” para ofrecer a continuacion, no un molde
especifico, sino lo que tienen de comdn todos los moldes posibles en la sociedad
capitalista —o al menos los moldes que corresponden a las “clases medias”.

Uno de los aspectos de los que depende la cantidad de plusvalor producida por el
trabajador, obviamente, es la duracién de la jornada laboral. En la antesala del modo de
produccion capitalista propiamente dicho —cuando, en términos de Marx, el capital sélo
se aduefia formalmente del trabajo-, es decir, cuando el capital recoge modos de
produccion anteriores —artesanal, por ejemplo- y se limita simplemente a ponerlos bajo
su férula, la forma de aumentar el plusvalor es obtener mas plusvalor absoluto, o sea
prolongar la jornada de trabajo. Con la subsuncion real del trabajo en el capital, o sea
con el paso a la obtencidn de plusvalor relativo, esta tendencia, si bien pasa a ocupar un
lugar secundario con respecto al aumento de la productividad del trabajo, se mantiene
no obstante, si no como impulso a favor de la prolongacién de la jornada, al menos
como resistencia a su disminucién. Ya hemos aludido un par de veces a la polémica
entre los partidarios del método mutuo y los del simultaneo, ganada por los segundos

8 William Godwin, The Enquirier, G.G. and J. Robinson, Londres, 1797, pp. 66-97.



entre otras cosas por su capacidad de mantener mas tiempo entretenidos a los nifios para
un mismo aprendizaje. Para nadie sera dificil estar de acuerdo en que, a medida que se
prolonga el periodo de escolarizacion de la infancia y la juventud, los contenidos de la
ensefianza, mas que ampliarse, se ven trivializados y estirados artificialmente. Desde los
experimentos de ensefianza mutua hasta las técnicas de ensefianza programada han
mostrado repetidamente que se podria ensefiar lo mismo en un tiempo
incomparablemente menor, bien en nimero de afios de escolarizacion, bien en jornadas
escolares anuales, bien en horas de ensefianza por jornada. Sin embargo, asi como la
presion por ocultar el desempleo y la demanda popular de escolarizacion sustentan la
ampliacion reiterada del periodo de escolarizacion, la busqueda consciente o
inconsciente del isomorfismo entre el trabajo y la ensefianza es el factor fundamental —
junto al papel del aparcamiento de los nifios que juegan las escuelas y la justa lucha de
la mujer por independizarse del hogar —que permite explicar la duracion de la jornada
escolar-. Con jornada de seis horas en la escuela, un tiempo de transporte considerable y
“deberes para casa”, los nifios realizan en definitiva una jornada similar a la de los
adultos en el trabajo. Aprenden asi, desde muy pequefios, que una jornada normal se
divide en ocho horas para el suefio, ocho 0 més horas para el “trabajo” y solo el resto
para satisfacer otras necesidades vitales y para el ocio.

Y lo aprenden en un contexto en el que el trabajo escolar se convierte en un
simil perfecto del trabajo productivo. Asi como el adulto no puede sino considerar el
trabajo como una obligacion, independiente de cualquier interés intrinseco y sélo un
medio indirecto para satisfacer sus necesidades personales (fuera del trabajo), asi se
ensefia a los nifios a considerar el trabajo escolar. Ya nos hemos referido un poco mas
arriba a que en ambos tipos de trabajo el rendimiento es estimulado mediante un sistema
de recompensas extrinsecas. Apple y King estudiaron cudles eran los aspectos
fundamentales de la socializacion sufrida por los nifios en las primeras semanas de
ensefanza preescolar. “Sus respuestas durante las entrevistas”, escriben, “indicaron que
las actividades en la clase no tenian un significado intrinseco, los nifios atribuian los
significados basandose en el contexto en el que se les habia puesto. (...) Las categorias
de trabajo y de juego surgieron rapidamente como organizadores poderosos dentro de la
realidad de la clase. (...) El trabajo incluye todas y cualquiera de las actividades
dirigidas por la profesora, Unicamente a las actividades desarrolladas durante el tiempo
libre se les llamaba ‘juego’. Tareas como colorear, dibujar, esperar en fila, escuchar
historias y cuentos, ver peliculas, recoger o cantar, merecieron el nombre de ‘trabajo’.
Asi que ‘trabajo’ era aquello que a uno se le dice que tiene que hacer, sin tomar en

cuenta la naturaleza de la actividad de que se trata™*.

Apple y King observaron también que los nifios dividian, segun el mismo
criterio extrinseco, los materiales y objetos en “de trabajo” o “de juego™’. Las
actividades organizadas por la profesora (el “trabajo”) se caracterizaban por la
simultaneidad y por la exigencia planteada a los nifios en el sentido de determinarlas en
periodos sefialados. Ademas, implicaban la utilizacion de los mismos materiales y la
obtencion de los mismos resultados®®. En su realizacién, los nifios debfan seguir
métodos predeterminados, incluso hasta los procedimientos insignificantes y
aparentemente sin importancia. Pero lo importante de esas tareas era hacerlas, no
hacerlas bien, de modo que los nifios pronto aprendieron a terminarlas en el menor

% M.W. Apple y N.R. King, op. cit., pp. 46-47.
 Ibid., p. 46.
% Ibid., p. 47.



tiempo posible para irse a jugar con sus amigos®. “Los nifios conciben los periodos de
trabajo como periodos donde todos ellos trabajan al mismo tiempo, haciendo la misma

actividad, con los mismos materiales y dirigidos hacia los mismos objetivos finales”®’.

Sharp y Green, analizando una escuela primaria cuya direccion y profesoras
estaban empefados en el empleo de una pedagogia progresiva, no directiva, centrada en
el nifio, etcétera, se encontraron con que, presionadas por la necesidad institucional de
mantener el control sobre los nifios y ante la imposibilidad de sostener una atencion
individualizada a cada uno de ellos, la solucion practica a que recurrian las profesoras
era mantenerlos constantemente ocupados (busyness), haciendo algo® -una
prefiguracién méas de la jornada laboral sin poros-.

Mas en general, la similitud entre el tiempo escolar y el tiempo de trabajo no se
agota en su duracion. En términos de mercado puro —levemente mitigados hoy por la
legislacion laboral-, el trabajador no vende al capitalista su trabajo, sino su fuerza de
trabajo. Dicho de otra forma, el capitalista y el obrero no se comprometen a que el
primero utilice la capacidad laboral del segundo para un objeto y en una forma
determinadas, sino que quien compra la fuerza de trabajo adquiere el derecho de
emplearla discrecionalmente en la produccién. A través de la experiencia del horario
escolar, el nifio también aprende a poner no so6lo su tiempo, sino también la
organizacion de su tiempo, a disposicion de otro, en este caso del profesor, como
mafiana lo hara a disposicion del empleador. Y la escuela va todavia mas lejos en este
camino, pues si bien en los niveles superiores de la ensefianza o en sus canales
privilegiados la organizacion del tiempo escolar esta predeterminada de antemano por
normas generales que obligan también a los profesores, en la escuela primaria y en los
canales que conducen directamente al trabajo manual la discrecionalidad del profesor
crece hasta convertirse casi en absoluta. Este aspecto ya fue sefialado por Baudelot y
Establet como parte de las diferencias que separaban la ensefianza conducente al trabajo
manual de la reservada a las clases media y alta a la misma altura del periodo de
escolarizacion (entre lo que ellos denominan las redes primaria-profesional y
secundaria-superior)®®. Es facil ver la significacién clasista del grado diferente de
arbitrariedad en la organizacion del horario escolar entre la ensefianza primaria y
secundaria, siendo como es la primera la Unica escolarizacion que reciben la gran
mayoria de los trabajadores.

En términos mas amplios que los del horario escolar o la jornada laboral, el
trabajador y el estudiante se encuentran en una relacion similar con la estructura de
relaciones sociales constituida por la empresa o la escuela. El paso de la subsuncion
formal a la subsuncion real del trabajo en el capital se cifra en que éste, en vez de
militarse a reclamar una mayor produccion —una mayor jornada- para obtener mas
plusvalor absoluto, pasa a organizar a su antojo el modo de producir, el modo de
produccion capitalista especificamente hablando, para obtener asi mayor plusvalor
relativo. Es en este punto donde surge la alienacion del trabajador respecto del proceso
de trabajo, no ya sélo de los medios de produccion o el producto. A partir de ese

% |bid., p. 48.

¥ Loc. cit.

8 Rachel Sharp y Anthony Green, Education and social control: A study in progressive primary
education, Routledge and Kegan Paul, Londres, 1975, pp. 121-122 et passim.

8 Cf. Ch. Baudelot y R. Establet, La escuela capitalista en Francia, Siglo XXI, Madrid, 2.2
edicion, 1976, cap. I, 1. 1.



momento, el trabajador se inserta en el proceso de trabajo como algo ya dado,
predeterminado, sobre lo cual su capacidad de influencia es nula. De manera analoga
estd ya dada y predispuesta la organizacion de la escuela para el alumno, privado de la
capacidad de crearla o modificarla. Cuando el alumno accede al aula, ya han sido
determinados todos los aspectos de lo que serd su experiencia escolar: la configuracion
del espacio, la distribucién del tiempo, la gama de materiales utilizables, la disposicién
que se puede hacer de los mismos, la estructuracion y clasificacion de los estudiantes en
grupos, la estructura jerarquica y el reparto de competencias en el centro, lo que debe
ser ensefiado y aprendido, el modo en que habra de serlo, etc. Seria ingenuo pensar que
esta predeterminacion del contexto institucional es inseparable de la vida misma de
cualquier institucion, incluso de la institucion escolar en particular. Piénsese, por
ejemplo, en la experiencia de Summerhill —por citar sélo la mas conocida- donde los
nifios disponen libremente de su tiempo y organizan la mayor parte de sus actividades y
relaciones, o en las universidades medievales, en las que los estudiantes se organizaban
como corporacion, acudian a las clases con armas y podian permitirse multar a los
profesores cuando no se sabian la leccion o les aburrian.

Con el transito de cualquier modo de produccion anterior al modo de
produccion capitalista, el énfasis pasa del valor del uso al valor de cambio, del trabajo
concreto al trabajo abstracto, de la calidad del trabajo al tiempo de trabajo. El artesano
medieval podia todavia interesarse por su trabajo sobre todo en términos de calidad; el
obrero solo puede hacerlo, tal como lo hace el capitalista, en términos de tiempo,
aunque el uno para disminuirlo y el otro para aumentarlo. Este deslizamiento del énfasis
también tiene lugar en la educacion. Se manifiesta, en primer lugar, en la organizacion
global y al detalle de la ensefianza en periodos fijos, a semejanza de los ciclos de
produccion. Igualmente, no debe pasarse por alto la homogeneidad en la duracion de
estudios de tipo muy diferente, lo que equipara su coste de produccion y aproxima su
valor de mercado. Asi, en nuestro sistema educativo, un técnico auxiliar, cualquiera que
sea su especialidad, necesita dos afios de formacion profesional, un técnico especialista
tres mas y un técnico diplomado otros tres; cualquier titulo de graduado medio exige
tres afios, de licenciado cinco (salvo excepciones aisladas, como los estudios de
medicina) y de doctorado siete (toda nueva carrera, antes de que le sea otorgada el acta
de nacimiento, pasa por una denodada pugna por alargarse lo suficiente para reclamar
un valor equivalente). Apple y King ya llamaban la atencién, como hemos visto, sobre
el hecho de que en la ensefianza preescolar importase mas el hacer la tarea y hacerla en
el tiempo preestablecido que el hacerla bien. Las calificaciones, teéricamente, tienen
precisamente la funcion de medir la calidad del trabajo realizado, pero esto so6lo
parcialmente es asi: de hecho, al calificar el maestro mide otras muchas cosas, entre
ellas el esfuerzo —es decir, el tiempo de trabajo abstracto-, particularmente los maestros
y profesores progresistas que no quieren primar las diferencias anteriores a la escuela. Si
lo importante fuera la calidad, en vez de la cantidad, no serian los maestros y profesores,
sino tribunales ad hoc, los encargados de evaluar a los alumnos. (De hecho, donde
existen, estos tribunales se sitdan en las fronteras entre la educacion y el mundo del
trabajo, o entre niveles fuertemente diferenciados de la educacion: piénsese en los
examenes de nivel O y nivel A britanicos, el Abitur aleman, la agrégation francesa o las
revalidas, las pruebas de selectividad y los examenes de grado espafioles.) La pedagogia
por objetivos —programacion- y los materiales didacticos empaquetados para uso de
profesores y estudiantes también favorecen un tratamiento cuantitativo de la ensefianza
y el aprendizaje. Un expresion indirecta de este deslizamiento, en fin, puede verse en la



dudosa costumbre de los socidlogos de medir la educacién por el nimero de afios,
incluirla en ecuaciones lineales, etc.

En la fase se subsuncién formal del trabajo en el capital, éste no ejerce todavia
ninguna autoridad directa sobre el proceso productivo, limitdndose generalmente a
suministrar los materiales y los instrumentos de produccidon al principio del proceso y
recoger los productos al final, o a poner a los artesanos bajo un mismo techo. En la fase
de subsuncion real, en cambio, el capitalista pasa a ser quien decide como se produce,
quién interviene en cada fase de produccion, cémo se organiza la cooperacion de los
trabajadores, con qué ritmos se trabaja, etc. Su autoridad se ejerce entonces
directamente dentro y a lo largo de todo el proceso productivo, instaurandose lo que
Marx denominaba el despotismo de la division manufacturera del trabajo (la division
del trabajo en el interior del taller). El capital puede ejercer su autoridad en persona o, Si
lo prefiere o si asi lo requieren las dimensiones y la complejidad de la explotacién, a
través de una pirdmide de delegados (lo que también sirve para que las relaciones de
produccion presenten una estructura mas difusa, menos polarizada y antagonica). Las
lineas de autoridad y jerarquia que atraviesan la escuela, desde la direccién de cada
centro hasta los alumnos, pasando por los profesores, reproducen la existencia de una
jerarquia similar en la empresa. En la escuela, el nifio aprende a aceptar una autoridad
externa, impuesta, distinta de la de la familia.

En la produccion, o mas especificamente en el modo de produccion capitalista,
el trabajador no se limita a entregar su esfuerzo, sino que somete su voluntad, reprime
su creatividad y contiene sus emociones para adaptarse a las tareas marcadas y el ritmo
establecido. Pues bien, es en la escuela donde los nifios aprenden por vez primera a
someterse a rutinas institucionales con independencia de sus necesidades, inclinaciones,
disposiciones y deseos, incluso cuando éstos guardan una relacion directa y positiva con
el trabajo escolar. Apple y King, en el estudio ya citado, llegaron a la conclusién de que
los aspectos que se premiaban en las primeras semanas de la educacion preescolar eran
aspectos tales como la diligencia, la persistencia, la obediencia y la participacion en las
tareas colectivas, pero no la perfeccion en el trabajo ni la ingeniosidad o la creatividad™.

La division capitalista del trabajo tiene también su correlato en la educacion. Asi
como el proceso de produccién social estalla en mil parcelas distintas entre los distintos
centros de produccién y dentro de cada uno de ellos, los conocimientos escolares se
fraccionan incesantemente para seguir, aunque sea con un notable retraso, la evolucion
de la division del trabajo productivo. La misma polarizacion que se da en el mundo del
trabajo entre la universalidad creciente de la produccion social y la unilateralidad cada
vez mas restrictiva del trabajo del obrero o incluso del taller aislados, se da en la
educacion entre la constante ampliacién del conocimiento humano y la castrante
especializacion de los estudios. (El ingeniero que ignora todo de la literatura y el
humanista que no sabe nada de las ciencias, el obrero cuya biblioteca se reduce a
enciclopedias vendidas a domicilio y el titulado superior incapaz de arreglar un grifo,
forman ya parte del folklore popular). Asi como la unidad del proceso productivo que
conduce a una mercancia acabada solamente existe para el capital, no para el “obrero
parcial”, y asi como la unidad de la produccién social no existe siquiera para los
capitalistas, sino que solamente se manifiesta indirectamente a través del juego ciego de
las fuerzas del mercado; asi, la unidad e interrelacion de los diversos campos del
conocimiento se sitla en lo fundamental fuera de la experiencia tanto del estudiante
como del ensefiante. En la division del trabajo escolar, el estudiante experimenta por

% M.W. Apple y N.R. King, op. cit., pp. 48-49.



primera vez, por activa o por pasiva, que la unidad de las distintas parcelas del
conocimiento solamente existe fuera de su alcance, en una entidad exterior, en el
sistema escolar, o incluso mas alla de éste, en su aplicacion al sistema productivo, tal
como mafana la unidad de los distintos trabajos aislados solamente existirda en manos
del capitalista que organiza globalmente la produccién de la mercancia y el caracter
social de las mercancias sélo podra manifestarse a través del mercado. El estudiante se
estrena, por asi decirlo, para encajar en su casilla sin preguntarse por lo que le rodea y
aceptando de antemano gue no es asunto suyo, por no decir que es incognoscible. Como
se ha dicho muchas veces, la ensefianza evoluciona en el sentido de que cada uno de
nosotros sepa cada vez mas de cada vez menos.

Pero, mas importante que esta especializacion que corta el trabajo y el saber a lo
largo de lineas verticales, es, a efectos de lo que aqui nos interesa, la division a lo largo
de una linea horizontal que supone la escision entre trabajo manual y trabajo intelectual,
entre mano y cerebro. En propiedad, no existen trabajos estrictamente intelectuales ni
estrictamente manuales, sino tan solo trabajos que son predominantemente una cosa u
otra. EI mas simple de los trabajos manuales conlleva en algin grado atencion,
premeditacion y voluntad, mientras el mas puro (perdonense los adjetivos obviamente
sesgados) trabajo intelectual exige al menos un cierto esfuerzo fisico. Es demasiado
facil identificar trabajo intelectual con escuela, y desde esta perspectiva no puede
llegara a captarse realmente el papel de la escuela en la reproduccion de la division del
trabajo. Pero mejor comprender la importancia que daba Marx a la division entre trabajo
manual e intelectual es preciso remontarse a su idea general del trabajo humano. A
diferencia de la mejor abeja, explicaba Marx, el peor albafiil tiene, ya antes de poner
manos a la obra, una representacion en la cabeza de lo que va a producir con los
materiales y medios a su disposicion. Dicho de otro modo, el trabajo humano es una
unidad de concepcién y ejecucion, mientras las labores mas complejas de los animales
no pasan de ser mera ejecucion. Ahora bien, esa unidad puede romperse de modo que
las funciones de concepcion o planificacion recaigan sobre unas personas mientras las
de ejecucion o realizacion lo hacen sobre otras. Lo dramatico de la division
manufacturera del trabajo no es que los obreros no lean a Hegel, sino que
progresivamente se vacia su trabajo de cualquier aspecto creativo convirtiendo todas las
funciones de concepcién en monopolio de la direccién, o sea del capital. Los primeros
movimientos en esta direccion fueron la division manufacturera del trabajo y la
introduccioén de las maquinas, pero los avances mas importantes han venido de la mano
de la “direccion cientifica”® (mal llamada —traducida- “organizacién cientifica del
trabajo”, pues ni el mismo Taylor tuvo jamas semejante pretension) y la automatizacion
parcial y total®”. Este proceso ha afectado tanto a los trabajos industriales y de servicios
tradicionales como a los pretendidamente intelectuales trabajos de oficina (teclear en
una maquina o copiar recibos son tareas que exigen menos formacion y bastante menos
gasto de energia cerebral que construir una silla completa o cultivar adecuadamente un
huerto, aunque estas Gltimas cosas no se aprendan necesariamente en escuelas), y
empieza a afectar a los trabajos de investigacion, desarrollo, disefio, control de la mano
de obra, etc.

El trabajo escolar, deciamos hace un instante, es generalmente considerado
como un trabajo intelectual, pero, si atendemos a la distincion entre concepcion y

1 \/éase Frederick Winslow Taylor, Management cientifico, Oikos-Tau, Barcelona, 1969.
%2 \/éase H. Braverman, op. cit. También James R. Brigth, Automation and management, Boston,
1958.



ejecucion, salta a la vista que se trata primordialmente de un trabajo de ejecucion. La
mayor parte del trabajo escolar estd compuesta de aprendizaje memoristico, procesos
rutinarios y tareas repetitivas. La concepcion de dicho trabajo es algo que queda en
principio en manos de los ensefiantes, aunque progresivamente va desplazandose a
manos de las autoridades y de los fabricantes de mercancias educativas. Esto es
especialmente cierto en la ensefianza primaria y sélo empieza a dejar parcialmente de
serlo en niveles superiores de la educacion. Un dictado, obviamente, no es lo mismo que
una redaccion o una disertacion, ni un ejercicio de calculo es igual que un problema, ni
el aprendizaje de memoria de la lista de los reyes godos equivale a la interpretacion de
las causas de las guerras mundiales, cualquiera que sea ésta. No solamente tienen
distinto valor propedéutico y pedag6gico, sino que expresan relaciones distintas entre
los estudiantes y el conocimiento, formas de trabajo escolar diversas: en suma,
relaciones sociales diferentes. A Baudelot Y establet, de nuevo, corresponde el mérito
de haber sefialado, al estudiar la escuela francesa, esas diferentes relaciones en el
conocimiento entre los alumnos de los canales literarios y los canales practicos™; v,
como antes, debemos subrayar el marchamo clasista de esa diferencia desde el momento
en que los dictados, los ejercicios de calculo o la historia aprendida de memoria,
simples ejemplos entre otros muchos posibles, son caracteristicos de la ensefianza
primaria, Ultima ensefianza de la mayoria de los futuros trabajadores manuales, a
diferencia de la secundaria y la superior, garantizadas a los vastagos de las clases altas.
Cada clase practica asi un trabajo escolar andlogo a la funcién que luego le
correspondera en el trabajo productivo.

No obstante, y aunque mas o menos restringido a funciones de ejecucion, el
trabajo escolar es en lo fundamental, efectivamente, trabajo intelectual. Se diria
entonces que incluso los futuros trabajadores manuales tienen, gracias a la escuela, la
fortuna de hacer la experiencia del trabajo intelectual, que debido a la ampliacién de la
escolaridad obligatoria y a las reformas comprehensivas esta experiencia dura cada vez
mas afios y que, por consiguiente, no hay que lamentarse si, al cabo de un largo periodo,
unos muestran disposiciones y capacidades adecuadas a las exigencias de un trabajo
intelectual ulterior mientras que otros se muestran mas adecuados para el trabajo
manual. Si esto fuera tan simple cabria en todo caso preguntarse por qué la escuela no
imparte principalmente destrezas manuales y rechaza a los poco capaces 0 poco
dispuestos hacia trabajos intelectuales que serian peor pagados; pero el hecho es que la
escuela, en la medida en que pinta algo —que, por cierto, no es mucho- en la distribucién
de las oportunidades sociales, envia a la mayor parte de la gente hacia trabajos manuales
—0 hacia la formacion profesional- sin preocuparse lo mas minimo de comprobar
previamente su capacidad para los mismos. La realidad, empero, es que la escuela no
ofrece sino una caricatura de trabajo intelectual en forma de aprendizaje libresco,
memoristico, desligado de la realidad, sin perspectivas de aplicacion, etc. El alumno se
identifica con las metas que le propone la escuela no estd mas motivado por los aspectos
intrinsecos del trabajo escolar que el que rechaza aquéllas. Se identifica con la escuela,
sus objetivos y sus procedimientos porque acepta o es llevado a aceptar el sistema de
recompensas externas que se le propone, incluidas las mas etéreas: sus padres dan gran
importancia a las notas, ellos y él valoran altamente la cultura escolar, unos y otro
relacionan los resultados escolares con las futuras oportunidades sociales, etc. El
rechazo del insipido trabajo escolar, en cambio, tiende a manifestarse temprana y
primariamente como exaltacion del trabajo manual, incluso en su forma capitalista —0
por lo menos en la forma en que lo imaginan los escolares-, y disgusto por el trabajo

% \éase Ch. Baudelot y R. Establet, loc. cit.



intelectual tout court. Asi, en ausencia de estimulos extraescolares suficientemente
poderosos, los escolares son conducidos hacia el trabajo manual a través de una
experiencia nefasta de trabajo “intelectual”, lo que no deja de ser una preparacion
indirecta y quiza tortuosa, pero tan eficaz como real, en las relaciones sociales de
produccidon. (Algo muy similar a lo dicho concluye Paul Willis en un excelente trabajo
etnografico sobre la subcultura antiescolar de la clase obrera y su interaccion con la
institucion escolar.)®

Las formaciones socioecondmicas en general, y la sociedad capitalista en
particular, se configuran en torno a sus relaciones sociales de produccion y cambio.
Hasta aqui hemos venido ocupandonos de las relaciones de produccion. Ahora lo
haremos de las de cambio. Argumentaremos que en la escuela existe: a) un discurso
ideologico oficial importado de la vena iusnaturalista que era y es la expresion
ideoldgica del mercado; b) la configuracion de una esfera distintiva en las relaciones
sociales de la educacion que reproduce las relaciones sociales de cambio en la
economia; y ¢) una articulacion entre los procesos de seleccion y socializacién en la
educacion similar a la existente en las relaciones econdmicas entre mercado y
produccion.

El mercado esta en la base del discurso ideoldgico pretendidamente igualitario
de la sociedad burguesa. En él, los poseedores de mercancias se presentan como sujetos
de iguales derechos y obligaciones que intercambian entre si valores equivalentes. Cada
uno acude con su producto a la plaza y las leyes de la oferta y la demanda se encargan
de decirle si ha empleado su trabajo en algo Gtil o indtil, si ha invertido mas, menos o
exactamente el trabajo socialmente necesario en la produccion. Reglas y medidas son
comunes para todos, y no hay otras desigualdades que las imputables a cada cual, pues
la recompensa individual recibida por cada uno se fija de modo acorde con su
contribucion, la cual a su vez depende de su esfuerzo, su ingeniosidad, etc. Como el
mercado es transparente, las ventajas ocasionales adquiridas por algunos debido a la
casualidad o a nuevos procedimientos de produccion tienden a generalizarse
rapidamente a todos. ElI mercado, por consiguiente, garantiza a todos la igualdad de
partida, la igualdad de oportunidades, e incluso tiende a garantizar la igualdad de
resultados, aunque se trate de una igualdad lograda ciclicamente a través de la constante
superacion de rupturas recurrentes. La circulacion, como afirmaba Marx, es la esfera
por excelencia de los derechos humanos innatos: en ella imperan la libertad y la
igualdad, aun a pesar de la propiedad y de Bentham. El discurso ideoldgico de la
educacion y el saber corre desde hace mucho tiempo paralelo al del mercado. Ya en el
Renacimiento, dinero y saber representaron los dos arietes meritocraticos contra la
sociedad estamental, y el prolegémeno oficial de la Revolucion Francesa fue el discurso
democrético-cultural de la Ilustracion, no la defensa de los dividendos frente a los
impuestos. En las sociedades occidentales, o en general en las sociedades capitalistas
actuales, el mercado y la educacion forman por igual la base material del discurso
meritocratico, si bien el primero pierde credibilidad mientras la segunda ve aumentar las
exigencias que se ciernen sobre ella. Esto lo expresa muy bien Jirgen Habermas: “De
acuerdo con una idea burguesa que ha permanecido constante desde los comienzos del
moderno derecho natural, hasta llegar al derecho electoral contemporaneo, las
recompensas sociales deben distribuirse de acuerdo con el rendimiento de los
individuos: el reparto de las gratificaciones debe ser isomorfo respecto del modelo de

% Cf. P. Willis, op. cit.



los diferenciales de rendimiento de todos los individuos. Condicién de ello es que todos
participen, con iguales oportunidades, en una competencia regulada de tal modo que
puedan neutralizarse las influencias externas. El mercado era, precisamente, un
mecanismo de asignacién de esa indole; pero desde el momento en que aun las grandes
masas de la poblacion han advertido que en las formas del intercambio se ejerce
también una coaccion social, el mercado pierde credibilidad, como mecanismo de
justicia del rendimiento, en cuanto a la distribucién de oportunidades de vida conformes
al sistema. Por eso en las recientes versiones de la ideologia del rendimiento el éxito en
el mer%%do es reemplazado por el éxito profesional, procurado por la educacion
formal”™,

La escuela, efectivamente, pretende en su discurso presentarse como una
institucion que garantiza la igualdad de oportunidades al tratar a todos por igual. Es
cierto que hay clases sociales, niveles culturales o subculturas distintas, familias de este
tipo o del otro, pero todo eso queda fuera de la escuela, que trata a los nifios de manera
idéntica. Periodicamente se comprueba que, de todos modos, las clases sociales
atraviesan normalmente la escuela como si tal cosa, que ahi no se hace sino elegir a los
ya elegidos (Bourdieu y Passeron), pero entonces la escuela hace acto de contriccion, se
estira por delante, se alarga por detras, se reforma por el medio y promete conseguir
pronto lo hasta entonces nunca visto®®. De acuerdo con el discurso ideolégico escolar,
puestos todos los nifios en el mismo punto de partida y dotados de los mismos medios,
sus realizaciones diferentes dependeran solamente de sus particulares capacidades,
disposiciones, motivaciones, vocaciones y elecciones. Si alguno parte con desventaja en
la carrera por factores extraescolares —familiares, culturales, sociales...-, la escuela no se
arredra en ofrecerse a “compensarlos”. No en vano las teorias mé&s tipicamente
burguesas de la sociedad, como el funcionalismo socioldgico o el liberalismo
econdémico, que primero vieron en el mercado la panacea, han terminado por encontrar
en la escuela el mecanismo de asignacion por excelencia. (Por ejemplo, los parsonianos
y los defensores de la teoria de la modernidad, en sociologia, y los teoricos del “capital
humano”, en economia)®’.

El mercado no es simplemente un discurso ideoldgico: es también, y antes que
nada, una esfera de relaciones sociales reales en las que se constituye un nivel de
igualdad formal, pero no por formal menos existente. De la misma manera que en la
economia la igualdad, negada en la esfera de la produccidn, existe en un modo abstracto
-y aqui abstracto quiere decir con independencia de la desigualdad imperante en la
esfera de la produccion- en la esfera de la circulacion, en la escuela existe —o tiende a
existir- esa igualdad de tratamiento a los alumnos, o esos derechos escolares iguales,
que ignoran sus diferencias extraescolares. Y es esa combinacion de igualdad y
desigualdad la que convierte el tratamiento igual en desigual, tanto en la circulacién
como en las oportunidades escolares, realizando el viejo principio de summum ius,
summa injuria. Cuando en el mercado se enfrentan el poseedor de la fuerza de trabajo,
obligado a venderla por estar desposeido de los medios de produccién, y el poseedor de
éstos, el capitalista, lo que formalmente —y realmente, en términos de la circulacién- es
una relacién entre iguales que intercambian valores equivalentes, se constituye en una

% Jiirgen Habermas, Problemas de legitimacion en el capitalismo tardio, p. 102; traduccién de
José Luis Echeverry, Amorrortu, Buenos Aires, 1975.

% Sobre esto véase Ch. Baudelot y R. Establet, op. cit., pp. 266-279: “La planomania”.

% Véase Papagiannis, Klees y Bickel, op. cit. Sobre el capital humano, veanse Theodore W.
Schultz, La inversién en capital humano, y, como critica general, Samuel Bowles y Herbert Gintis, El
problema de la teoria del capital humano: Una critica marxista, ambos en Educacién y Sociedad, 1,
verano de 1983.



relacion de desigualdad que permite al segundo explotar el trabajo del primero y obtener
finalmente un valor superior al desembolsado. En la escuela, de manera analoga, el
sometimiento a un tratamiento igual de alumnos que parten de posiciones extraescolares
—pero no irrelevantes de cara a la escuela- desiguales, se convierten en un tratamiento en
definitiva desigual, es decir, en un modo de perpetuar la desigualdad ante las
oportunidades escolares.

Es esta combinacion de igualdad formal y desigualdad real, y no ninguna de
ellas por separado, lo que caracteriza tanto a la sociedad capitalista como a su escuela.
O, dicho de otro modo, tanto en una como en otra, sobre la base de la desigualdad real
imperante, la igualdad s6lo puede constituirse como igualdad formal.

Y es esta combinacion la que experimentan —sin conciencia plena, pero con
plenos efectos sobre su conciencia- los alumnos y estudiantes. Con independencia de
que incluso las versiones descafeinadas de la igualdad sean en realidad falsas, no existan
siquiera como tales, nifios y jovenes interiorizan y aprenden en la escuela que la
igualdad debe ser pensada como igualdad de partida o de oportunidades, no de
resultados. Aprenden, sobre todo, que la igualdad no debe ser algo que todo lo invada,
sino algo estrictamente restringido a una esfera separada, a la superficie de las
relaciones sociales: a los derechos iguales o los patrones de evaluacion comunes hoy en
la escuela, y a la esfera politica —mejor decir: electoral- y a la circulacion mafiana. Se
prepara asi a buenos ciudadanos dispuestos a cambiar un dia de voto por cuatro o cinco
afos de impotencia y a buenos obreros gque creen que vender su fuerza de trabajo es una
operacion de la misma indole que comprar un traje.

La circulacion, en fin, se constituye, afirmaba Marx, en un velo que oculta el
mundo de la produccién. Casi toda la teoria —la ideologia- de los economistas eta basada
en esta ocultacion, que permite explicar —justificar- la realidad de los monopolios
partiendo de las pequerfias transacciones entre dos naufragos. La temética de la igualdad
de oportunidades educativas, o sea el nivel de igualdad formal de la educacion, tiende
también a ocultar sus aspectos productivos, sus funciones de socializacion y
socializacion diferencial, asi como las relaciones de poder imperantes dentro de la
escuela. No es casual que la mayor parte de las investigaciones sociolégicas enfoquen la
escuela como una institucion de seleccion y certificacion, es decir, como mercado
educacional. Pero no es solo para sociologos, sino también y sobre todo para los
alumnos -y para los profesores, los padres, etc.- para quienes las funciones de seleccién
de la escuela ocultan sus funciones de produccion (producciéon de destrezas, de
conciencias y, primordialmente, de comportamientos).

Fue Louis Althusser quien primero abrié una brecha desde la que seria posible
buscar la funcién de reproduccion de las relaciones sociales de produccion en las
relaciones sociales de la educacion o, para emplear su propia terminologia, en las
practicas escolares. En Ideologia y aparatos ideologicos de Estado (Notas para una
investigacion)®, escrita a la altura de 1970, Althusser, interrogandose sobre los
mecanismos de reproduccion de las relaciones sociales de produccion, escribia: “En
resumidas cuentas, ¢qué se aprende en la escuela? Se llega mas o menos lejos en los

% Louis Althusser, “ldeologia y aparatos de ideolégicos de Estado (Notas para una
investigacién)”, en L.A., Posiciones, Anagrama, Barcelona, 1977, pp. 69-125 (traduccion de Albert
Roies).



estudios, pero de todos modos se aprende a leer, a escribir, a contra. Asi, pues, algunas
técnicas y bastantes cosas mas todavia, incluidos algunos elementos (que pueden ser
rudimentarios o, por el contrario, profundos) de ‘cultura cientifica’ o ‘literaria’
directamente utilizables en los diferentes puestos de la produccion (una instruccion para
los obreros, otra para los técnicos, una tercera para los ingenieros, una ultima para los
cuadros superiores, etc.). Se aprenden, por tanto, ciertas ‘habilidades’.

“Pero al mismo tiempo, y también con ocasion de estas técnicas y estos
conocimientos, se aprenden en la escuela las ‘reglas’ del buen comportamiento, es decir,
de la adecuada actitud que debe observar, segun el puesto que esta ‘destinado’ a ocupar,
todo agente de la division del trabajo: reglas de la moral, de la conciencia civica y
profesional, lo que, hablando claramente, significa reglas del respeto de la divisién
técnico-social del trabajo y, en definitiva, reglas del orden establecido por medio de la
dominacion de clase (...)

“Para enunciar este hecho en un lenguaje mas cientifico, diremos que la
reproduccion de la fuerza de trabajo exige, no s6lo una reproduccion de su
cualificacion, sino también, y simultdneamente, una reproduccién de su sumision a la
ideologia dominante. (...)

“En otras palabras, la escuela (...) ensefia ciertas ‘habilidades’, pero mediante
formas que aseguran el sometimiento a la ideologia dominante, o bien el dominio de su

‘préctica’”. *° (El subrayado es nuestro.)

Althusser trata entonces de enmarcar esto dentro de una teoria general, la teoria
de los aparatos ideoldgicos de Estado. Distingue, afirmando que ésa es la teoria
marxista del Estado, entre poder del Estado y aparato del Estado. La conquista del
primero es el objetivo de la lucha de clases, y a través del segundo ejercen las clases
dominantes su dominacion. Distingue ademas entre aparatos represivos y aparatos
ideoldgicos del Estado. Ambos tienen funciones represivas e ideoldgicas, pero son
clasificados segun de qué tipo sean sus funciones esenciales.

“Designamos por aparatos ideoldgicos de Estado cierto nimero de realidades
que se presentan de modo inmediato al observador en forma de instituciones
diferenciadas y especializadas (...) Con todas las reservas (...) podemos, de momento,
considerar como Aparatos Ideoldgicos de Estado las instituciones siguientes: el AIE
religioso (el sistema de las diferentes iglesias), el AIE escolar (el sistema de las
diferentes ‘Escuelas’, publicas y privadas), el AIE familiar, el AIE juridico, el AIE
politico (el sistema politico, con los diferentes Partidos), el AIE sindical, el AIE de la
informacion (prensa, radio, television, etc.), el AIE cultural (letras, bellas artes,
deportes, etc.)"*%.

El aparato represivo asegura mediante la represion las condiciones adecuadas
para el funcionamiento de los aparatos ideoldgicos: es, por asi decirlo, la linea ultima de
defensa. Pero la dominacion cotidiana, y en general la estabilidad a lo largo del tiempo
de la dominacion de clase, se asegura por medio de los aparatos ideoldgicos. “Hasta
donde alcanza nuestro conocimiento, ninguna clase puede detentar de forma duradera
el poder del Estado sin ejercer al mismo tiempo su hegemonia sobre y en los Aparatos
Ideoldgicos de Estado”*®*. Debido a ello, los AIE son a la vez el objeto y el escenario de
la lucha de clases.

% Ibid., pp. 74-75.
1% 1bid., pp. 84-85.
%1 1bid., p. 88.



A lo largo de la historia, las clases dominantes han creado, transformado y
suprimido aparatos ideoldgicos de Estado, y los mismos aparatos no han jugado siempre
idéntico papel. Entre los diversos aparatos ideolégicos, siempre hay alguno que juega
un papel dominante. En la Edad Media, el aparato ideoldgico dominante fue la iglesia, o
mejor el par iglesia-familia; bajo el capitalismo lo es la escuela, o el par familia-escuela.

Cada uno de los aparatos ideolégicos realiza, segin Althusser, una ideologia —
religiosa, moral, juridica, etc.-, y la unidad de todas ellas es garantizada por su sumision
a la ideologia dominante. Pero hay mas: en cada uno de esos aparatos, la ideologia tiene
una existencia material. “Una ideologia existe siempre en un aparato, y en su practica, o
sus practicas™%. “Nosotros hablaremos de actos insertos en précticas. Y ademas
indicaremos que estas practicas estan reglamentadas por rituales en los que dichas
practicas se inscriben, en el interior de la existencia material de un Aparato
Ideolégico™ . Por lo tanto diremos, considerando un solo sujeto (tal o cual individuo),
que la existencia de las ideas en las que cree es material, en tanto que sus ideas son sus
actos materiales, insertos en practicas materiales, reglamentados por rituales también
materiales definidos por el Aparato Ideoldgico material del que dependen las ideas de
dicho sujeto"*®. “Ocurre, pues, que el sujeto actla en tanto que es activado por el
sistema siguiente (enunciado en su orden de determinacion real): la ideologia existente
en un Aparato ldeologico material, y que prescribe las practicas materiales
reglamentadas por un ritual material; dichas précticas existen en los actos materiales de
un sujeto que obra con plena consciencia, segtin su creencia”*%.

Hay varios aspectos de la teoria althusseriana de los aparatos ideologicos contra
los que tenemos cosas que objetar. En primer lugar, la distincion entre poder y aparato
del Estado no pasa de ser una traduccién de la distincion entre gobierno —o, mejor,
como dicen los norteamericanos, “administracion”, que es un concepto mas amplio- y
Estado. Pero si la distincion entre Estado y gobierno es funcional, la separacion de los
conceptos poder y aparato del Estado casa muy mal con un analisis marxista. El aparato
del Estado es precisamente, en lo fundamental, una serie de relaciones de poder, y
considerarlo al margen de éstas es sustituir el andlisis dialéctico y relacional por una
hipdstasis sin vida. (Curiosamente, el analisis de Althusser ha servido para justificar
toda suerte de préacticas politicas. Puesto que la regularidad de la dominacion de clase se
basa en los aparatos ideoldgicos, habria que comenzar por destruir éstos, aseguraban
sectores mao-althusserianos: jDestruyamos la universidad!, etc. Puesto que la
dominacién de clase se basa en la hegemonia —ideoldgica- dentro de los aparatos
ideoldgicos, el reformismo podia proponer como paso previo a la conquista del poder e
incluso del gobierno una “larga marcha a través de las instituciones” (no la de Rudi
Dutchske, por cierto) hasta lograr una “contrahegemonia” en los aparatos'®®; y como
fuera de los “aparatos” sélo quedaba el “poder”, podia confundir el acceso al gobierno
con la conquista del poder. Entre sus multiples virtudes, ademas, este analisis daba
sentido al acceso al funcionariado de la generacion de mayo del 68.)

192 Ipid., p. 107.

193 Ipid., pp. 108-109.

% Ibid., p. 109.

1% 1bid., p. 110.

196 | a version mas grosera de la teoria y de ésta su interpretacion puede encontrarse en Santiago
Carrillo, Eurocomunismo y Estado, Critica, Barcelona, 1977.



En segundo lugar, la caracterizacion como aparatos de Estado de coas tan
dispares como la familia o los sindicatos, la escuela o los partidos, etc., si bien tiene la
cualidad de Ilamar la atencion sobre las funciones ideoldgicas —aunque hubiera sido
mejor hablar de su integracion en la economia capitalista y el orden burgués- de todas
estas instituciones, algunas de ellas con pretensiones distintas, rompe con la saludable
distincion entre sociedad civil y Estado presenta en casi todos los clasicos de la teoria
politica (Hobbes, Locke, Rousseau, etc., con distintos sentidos) y mantenida por Marx y
esencial para el analisis marxista del Estado™. Por lo demas, con los mismo criterios
con que se incluye entre ellos los AIE a la familia o a los sindicatos podrian incluirse
también la produccién y el intercambio capitalistas, ampliamente regulados por el
derecho civil, mercantil, financiero-tributario e internacional.

Precisamente esto nos conduce a la tercera objecion, la mas importante. Si
hemos de hacer caso a Althusser, entre las instancias productoras de ideologia se
encuentran practicamente todas las instituciones menos las relaciones de produccion y
cambio. Sin embargo, es precisamente aqui donde Marx cifraba el origen de la
ideologia, no en el sentido de que las relaciones de produccion y cambio constituyan en
“piso” —la infraestructura- sobre la cual se eleva otro —la superestructura-'® que es el
que propiamente produce ideologia sino en el de que esas relaciones de produccion y
cambio, invertidas en la realidad, producen directamente falsa conciencia, ideologia™®.
En buen marxista, el papel de los aparatos ideoldgicos de Althusser se limitaria a
reforzar la accion prioritaria y mas consistente de las relaciones cotidianas de
produccion y cambio sobre los sujetos inmersos en ellas. No es extrafio que Althusser
haya tenido que saltarse algunos capitulos de El Capital y los escritos juveniles de
Marx™°, pues la alusién del papel generador de ideologia de las relaciones de
produccion y cambio lo aleja del analisis marxiano de la ideologia y lo acerca al analisis
durkheimiano de la conciencia social™'*.

También cabria objetar contra la forma en que Althusser formula el “orden de
determinacion real” (véase poco mas arriba) en que el sujeto es activado por los
aparatos, orden confuso e idealista que recuerda la teoria hegeliana del Estado y la
teoria burguesa del derecho, pero esto llevaria demasiado espacio. Insistamos, sin
embargo, en que, con todos sus posibles efectos, el analisis de Althusser tiene el valor
de haber llamado la atencion sobre lo que él llama la materialidad de la ideologia y
nosotros preferiamos denominar relacion causal entre las relaciones y practicas sociales
en otras instituciones que la produccion y el cambio, y la ideologia en sentido estricto —
las ideas-.

Baudelot y Establet, en La escuela capitalista en Francia, hicieron un excelente
estudio del papel de la escuela en la reproduccion estructural de la division del trabajo y
las clases sociales y, aunque no exploraron a fondo el terreno que nosotros tratamos de

197 Cf. K. Marx, La cuestion judia, en K. Marx, A. Ruge, Los anales franco-alemanes, Martinez
Roca, barcelona, 1970, pp. 223-257; Critica de la filosofia del Estado de Hegel, “Critique of Hegel’s
Doctrine of the State”, Early Writings, Penguin, Harmondsworth, 1975, pp. 57-198. Véase también
nuestro capitulo I1.

198 | ouis Althusser, op. cit., pp. 76-77.

109 v/éanse los capitulos 11, IV y V.

110 v¢ase Althusser et al., Lire le Capital, Maspero, Paris, 1969, tomo I.

111 5obre este punto, véase Jacques Ranciére, “On the theory of ideology”, Radical Philosophy,
7, 1978, pp. 2-10; Sheelagh Strawbridge, “Althusser’s theory of ideology and Durkheim’s account of
religion: An examination of some striking parallels”, Sociological Review, 30, 1, 1982, pp. 125-140.



desbrozar ahora, apuntaron, en un aparato denominado “De las diferencias
sistematicas”*, elementos —algunos de ellos ya aludidos aqui- indispensables para el
andlisis de las relaciones sociales de la educacion (al menos la organizacion de la
institucion escolar y la relacién de los alumnos con el saber escolar).

Rachel Sharp, en Knowledge, ideology and the politics of schooling, ha
desarrollado también un enfoque que conduce inequivocamente a poner el énfasis en las
relaciones sociales de la educacion. Sharp parte de distinguir entre lo que denomina
“ideologias tedricas” (los sistemas teoricos abstractos) y lo que Althusser Ilama
“ideologias précticas” o Volosinov “ideologias conductuales”***. El término “ideologias
practicas” invoca “un modo socialmente definido de pensar y actuar, una serie de
convenciones y supuestos que hacen posible la significacion”*'*. La ideologia practica
que se realiza en la escuela debe ser subrayada y priorizada por el anélisis frente a las
ideologias tedricas que en ella se transmiten. “Es en gran medida a través de la ideologia
practica que la escuela logra asegurar las condiciones para la acumulacién continuada
de capital y la reproduccién de las relaciones de clase capitalistas. La manera en que
estan socialmente organizados las escuelas, las aulas y el conocimiento, las practicas y
rutinas materiales a través de las cuales tienen lugar el aprendizaje y la ensefianza
proporcionan el contexto socialmente significativo que media cualquier transmision
explicita del conocimiento, los conceptos y las teorfas formales”*.

La escuela somete a los nifios a procesos que legitiman y refuerzan el papel del
profesor como autoridad central, con capacidad de estructurar la jornada del alumno,
definir qué es conocimiento, regular los patrones de interaccion y distribuir
recompensas; los alumnos desarrollan su trabajo individualmente; se fomentan en ellos
la diligencia, la conformidad social y la deferencia hacia la autoridad profesoral; se
establecen dicotomias en los estudios que reflejan la jerarquizacion de los alumnos;
puro-aplicado, abstracto-concreto, especializado-general, académico-vocacional, etc.;
conocimiento y vida son arbitrariamente separados, y ésta sélo entre en la escuela en sus
formas fenoménicas; consolida la division entre trabajo manual e intelectual,
concepciodn y ejecucion; refuerza la creencia liberal en el individualismo y la igualdad
de oportunidades, empapando a la gente de una explicacion de las jerarquias sociales
como funcionales, necesarias e inevitables'.

Como puede verse, el planteamiento de Sharp se basa en Althusser, pero no
precisa de la teoria de los aparatos ideoldgicos de Estado. En todo caso, la autora deja
clara la primacia de las relaciones de produccién y cambio: “En una exposicién
marxista, las condiciones de la reproduccion ideoldgica de la formacién social deben ser
halladas en la produccion misma, y no simplemente fuera de ella. En las rutinas
corrientes del proceso laboral, a través del habito de la sumisién de la autoridad, por
ejemplo, se reproducen y refuerzan las ideologias préacticas™"".

112 ch. Baudelot y R. Establet, op. cit., cap. IlI.

113 Rachel Sharp, op. cit.,, p. 95. V.N. Volosinov, Marxism and the philosophy of language,
Seminar Press, Londres, 1973.

14 R, Sharp, op. cit., p. 96.

5 1bid., pp. 123-124.

1% 1bid., pp. 124-126.

Y Ipbid., p. 97.



El trabajo méas importante llevado a cabo en este terreno es, con mucho, el de
Samuel Bowles y Herbert Gintis, particularmente en Schooling in capitalist America®®.
Bowles y Gintis han analizado las insuficiencias y contradicciones de las reformas
educativas liberales, mostrando que, en ultima instancia, de la gama de objetivos de los
reformadores los que han salido adelante han sido invariablemente lo que tenian que ver
prioritariamente con el ajuste de la fuerza de trabajo a las relaciones de produccién; han
mostrado que las sucesivas grandes reformas educativas respondieron siempre a
transformaciones en el modo de produccién y la estructura de clases del capitalismo; y
han sometido a una consistente critica las ilusiones sobre las virtudes igualitarias de la
educacion. Pero, sobre todo, han argumentado la correspondencia entre las relaciones
sociales en la educacién y las relaciones sociales de produccién y han documentado el
papel de la escuela en la conformacion en la fuerza de trabajo de rasgos de personalidad
y patrones de conducta adecuados a la organizacion jerarquica de la produccion.

Lo que las clases dominantes quieren de la escuela, argumentan Bowles y Gintis,
es que produzca fuerza de trabajo y reproduzca las instituciones y relaciones sociales
que permiten su traduccién en beneficios. “Podemos ser considerablemente mas
concretos sobre el modo en que las instituciones educativas se estructuran para lograr
estos objetivos. Primero, la escuela produce muchas de las cualificaciones técnicas y
cognitivas que exige un rendimiento adecuado en el empleo. Segundo, el sistema
educativo ayuda a legitimar la desigualdad econdémica. (...) Tercero, la escuela produce,
recompensa y certifica las caracteristicas personales relevantes para cubrir las distintas
posiciones de la estructura jerarquica. Cuarto, el sistema educativo, a través de las
distinciones de status que fomenta, refuerza la conciencia estratificada que sirve de base
a la fragmentacion de las clases econémicas subordinadas™**®.

La escuela contribuye a integrar a la juventud en el sistema econdémico a traves
de la correspondencia estructural (lo que denominan el “principio de correspondencia”)
entre las relaciones sociales de una y otro. “La estructura de las relaciones sociales en la
educacion no solamente acostumbra al estudiante a la disciplina del lugar de trabajo,
sino que desarrolla los tipos de comportamiento personal, modos de autopresentacion,
imagen de si mismo e identificaciones de clase social que constituyen los ingredientes
cruciales de la adecuacién al empleo™?. Las relaciones jerarquicas de la produccion se
reflejan en la autoridad escolar; la alineacion del trabajo lo hace en falta de control del
estudiante sobre el contenido y el proceso del aprendizaje y en la motivacion mediante
recompensas externas (hemos desarrollado esto antes por nuestra cuenta); la
fragmentacion del trabajo encuentra su reflejo en la competencia escolar
institucionalizada.

Pero Bowles y Gintis proponen ir mas lejos en este analisis. “La correspondencia
de la escuela con las relaciones sociales de produccién va mas alld de este nivel

118 samuel Bowles y Herber Gintis, Schooling in capitalist America, cit.; La meritocracia y el
“coeficiente de inteligencia”: una nueva falacia del capitalismo, Anagrama, Barcelona, 1976; “La
educacién como cruce de contradicciones en la reproduccion de la relacion capital-trabajo: Reflexiones
sobre el ‘principio de correspondencia’, Educacion y Sociedad, 2, otofio de 1983. Samuel Bowles,
“Unequal education and the reproduction of the social division of labor”, Review of Radical Political
Economics, 3, otofio de 1971; “Schooling and inequality from generation to generation”, Journal of
Political Economy, mayo-junio de 1972. Herber Gintis, “Education, technology and the characteristics if
worker productivity”, American Aconomic Review, 61, 2, mayo de 1971.

9 Bowles y Gintis, Schooling in capitalist America, cit., pp. 129-130.

120 1bid., p. 131.



agregado. Diferentes niveles de educacion canalizan a los estudiantes hacia diferentes
niveles dentro de la estructura ocupacional y, en correspondencia con ello, tienden hacia
una organizacion interna comparable a los niveles de la division jerarquica del trabajo.
(...) En los niveles méas bajos de la jerarquia de la empresa se enfatiza la sumision a
normas; en los niveles medios, la fiabilidad y la capacidad de funcionar sin una
supervision directa y continua; y en los niveles altos se subrayan la interiorizacion de
las normas de la empresa. Andlogamente, en la educacion, los niveles inferiores (primer
y segundo ciclos de la ensefianza secundaria) tienden a limitar y canalizar severamente
las actividades de los estudiantes. Un poco mas arriba en la escala educacional, las
escuelas de magisterio y los colleges de las comunidades permiten una actividad mas
independiente y menos supervision general. En la cuspide, los colleges selectos de
cuatro afios ponen el énfasis en las relaciones sociales asimilables a los niveles
superiores de la jerarquia de la produccion. Por consiguiente, las escuelas mantienen
continuamente bajo el control a los estudiantes. Cuando ‘dominan’ un tipo de
regulacion de la conducta, se les permite progresar al siguiente o son canalizados al
nivel correspondiente en la jerarquia de la produccion. Incluso dentro de una misma
escuela, las relaciones sociales de los diferentes canales tienden a conformarse segun
distintas normas conductuales™*?,

Ademas, los autores analizan cuales son los rasgos personales estimulados por
las escuelas basdndose en un abundante material empirico. No podemos dar cuenta aqui
de las caracteristicas muestrales y estadisticas de los distintos estudios analizados y
empleados en apoyo de la tesis central (en realidad, de una constatacion indirecta de la
misma, como ellos mismos advierten, pues lo central son las relaciones sociales,
mientras los estudios empiricos se refieren fundamentalmente a rasgos de personalidad
y patrones de conducta), pero si dar constancia de la conclusion general: “Los
estudiantes son recompensados por mostrar disciplina, subordinacion, un
comportamiento de orientacion intelectual y no emocionalmente, y una fuerte
laboriosidad independiente de la motivacion intrinseca por las tareas. Mas aln, estos
rasgos son recompensados con independencia de cualquier efecto de la ‘conducta
adecuada’ sobre el rendimiento escolar”*?,

21 1bid., p. 132.
122 |bid., p. 40.



CAPITULO VIII

EL SECTOR DE LA ENSENANZA
EN EL MARCO DE LA LOGICA
ECONOMICA DEL CAPITAL

Hemos venido hablando hasta el momento de la mercancia fuerza de trabajo y
hemos indicado que su produccion esta, en general, sometida a las mismas leyes que la
del resto de las mercancias, pero esto no significa que sea sometible al mismo régimen
de produccion que cualquier otra mercancia. Para que fuera asi, seria necesario o bien
que la fuerza de trabajo fuera enteramente desgajable del individuo, o bien que fuera
enteramente identificable con él. Lo primero es fisicamente imposible: no es la fuerza
de trabajo separable del trabajador que la posee, sino solamente su uso 0 consumo por
un tiempo determinado. Lo segundo Unicamente seria posible en el caso de que el
individuo como tal fuera comparable y vendible junto con la totalidad de su fuerza de
trabajo o con parte de ella, pero entonces no estariamos simplemente ante una
mercancia, sino de nuevo ante la esclavitud.

En una sociedad de individuos juridicamente libres e iguales, no es pensable que
la fuerza de trabajo se convierta en la mercancia que surge como resultado final de un
proceso de produccion capitalista, tal como pueden hacerlo una chaqueta o un
automovil. Muchos bienes que antes no eran mercancias han sido convertidos en tales
por el desarrollo del capitalismo, y otros tantos que eran cambiados como mercancias
pero no producidos en régimen capitalista han pasado a serlo, pero en la produccién de
la fuerza de trabajo, si los hombres no deben dejar de ser juridicamente libres, el capital
no puede introducirse por la puerta principal, sino tan solo por la de atrds o por las
ventanas.

En ninguno de los procesos que intervienen en la produccion y formacion de la
fuerza de trabajo existe un propietario de todos los elementos que la forman, tal como
en la produccion de muebles el capitalista puede ser propietario de las materias primas,
los medios de produccion y la fuerza de trabajo empleada por un medio determinado.

Como el modo de produccidn capitalista no surge ni se apodera de la sociedad
de la noche a la mafiana, sino por medio de una evolucion lenta, progresiva y desigual,
la historia de la formacion de la fuerza de trabajo como mercancia es, en gran parte, la
historia de la adaptacion al capitalismo de maultiples instituciones heredadas de estadios
anteriores de la sociedad dominados por otras formas de produccion. Pero aqui no
vamos a detenernos en este proceso de adaptacion, sino que nos centramos ahora en
cémo asume el capital social ese sector especifico que es la educacién —desde el punto
de vista econdmico-, lo que en cierto modo consiste simplemente en extraer un modelo
general de la multiplicidad de su historia Gltima. En tanto en cuanto que el modo
capitalista de produccion se generaliza a lo largo y ancho de toda la sociedad, este
modelo de desarrollo resulta ser un modelo vélido para el conjunto de la misma.

Tedricamente, podemos distinguir tres momentos: en el primero, la ensefianza
forma parte simplemente de las condiciones generales de la produccion capitalista pero
no es asumida como proceso de trabajo por los capitales particulares; en el segundo, se



introduce en la ensefianza el capital, bajo la forma de capital de servicios; en el tercero,
se tiende a sustituir el capital de servicio por capital industrial.

“En los estadios menos desarrollados de la produccion capitalista”, escribe Marx
en el libro Il de El Capital, “las empresas que requieren un periodo de trabajo
prolongado, y por ende un gran desembolso de capital por un lapso considerable, sobre
todo si sélo se las puede ejecutar en gran escala, no se llevan a cabo en absoluto de
manera capitalista, como ocurre, por ejemplo, con rutas, canales, etc., que se construyen
a costa de la comunidad o del Estado (en tiempos antiguos, mediante trabajos forzados,
en lo que respecta a la fuerza de trabajo). O bien aquellos productos cuya fabricacién
requiere un periodo mas prolongado de trabajo sélo son fabricados minimamente por el
propio patrimonio del capitalista. Por ejemplo, en la construccion de casas, el particular

para quien se construye la casa le paga, por porciones, adelantos al contratista™.

Las dificultades que hemos sefialado para la produccion de la mercancia fuerza
de trabajo por medio de un proceso capitalista no impiden que lo que Marx plantea en el
parrafo citado para otros sectores de la produccidn sea generalizable a la ensefianza. Un
capitalista individual puede tener interés y estar dispuesto a asumir directamente una
parte de la cualificacion de la fuerza de trabajo que emplea o va a emplear, con
seguridad la parte mas especifica que corresponde a las caracteristicas especiales de la
funcién que esa fuerza de trabajo haya de desempefiar, pero dificilmente tendra interés
en asumir su proceso completo de formacion.

Por otra parte, una porcion del capital social podria dedicarse precisamente a
explotar ese proceso concreto que es la cualificacion de la fuerza de trabajo, lo mismo
que otras porciones pueden hacerlo a la construccion de carreteras, ferrocarriles o
puertos 0 a la explotacion de las comunicaciones postales. Entonces surgen las dos
salidas posibles que plantea Marx. La mas sencilla es la segunda, y por eso viene
practicAndose desde hace mucho tiempo.

La mercancia fuerza de trabajo es de las que exigen un periodo de produccion
prolongado y, por consiguiente, una fuerte inversion de capital. Ademas, no se consume
en un solo acto, sino a lo largo de toda la vida util del trabajador; esto lleva a que
solamente se venda su utilizacion por tiempo determinado (a lo que tambien lleva el
caracter de sujeto juridicamente libre del trabajador), lo que significa que tampoco se
puede realizar en el mercado la totalidad de su eventual o potencial valor ni, con mayor
motivo, del valor de cambio que le ha sido afiadido en el proceso de cualificacion.

En principio, podria parecer que en el proceso de formacién el valor de la fuerza
de trabajo va aumentando de forma constante y acumulativa, y que estos incrementos
sucesivos son realizables de inmediato en el mercado; o, para decirlo de forma mas
sencilla, que un curso de una carrera de cinco afios, por ejemplo, afiade a la fuerza de
trabajo la quinta parte del valor que le afiadiria la carrera completa. Pero ni siquiera esto
es cierto, pues el derecho y la costumbre social se basta para convertir aqui el todo en
algo distinto de la suma de las partes, de modo que, a pesar de que el proceso de
formacion de la fuerza de trabajo sea subdivisible, podemos seguir considerandola como
una mercancia que exige un periodo especialmente prolongado de produccion (aun sin
necesidad de contar, claro esta, con la primera infancia, etc.).

LK. Marx, El Capital, libro 11, vol. IV, p. 283; edicién y traduccion de Pedro Scaron, Siglo XXI,
Madrid, 1975, 2.2 edicion.



En tales condiciones, tanto si consideramos el problema desde el punto de vista
del capital que interviene en el proceso de cualificacion o del capital futuro del
empleador de la fuerza de trabajo como si lo hacemos desde la perspectiva del poseedor
de dicha fuerza, la situacion es la misma: se trata de un proceso de produccién
prolongado cuyo valor es irrealizable en el mercado a corto y medio plazo. Desde el
punto de vista del capital, esto significa que tal proceso no puede ser rentable en su
explotacion, a menos que se realice invirtiendo en gran parte un patrimonio ajeno.
Desde la perspectiva del poseedor de la fuerza de trabajo, significa asumir unos costos
que s6lo muy posteriormente podran ser progresivamente recuperados.

En la medida en que un sector de poseedores de la mercancia pueda permitirse
afrontar estos costes, podra funcionar la segunda salida aludida por Marx. El capital
puede entonces introducirse en la ensefianza porque sus clientes no necesitan esperar a
realizar en el mercado su mercancia fuerza de trabajo para pagarle, sino que le adelantan
periddicamente partes alicuotas de dichos costes. Obviamente, junto al capital o antes
que é€l, pueden intervenir en este proceso productores independientes no capitalistas, por
ejemplo, el que organiza una escuela con su trabajo y unos pocos instrumentos
imprescindibles, pero tales productores no capitalistas se veran sistematicamente
desplazados en cuanto que el proceso exija una inversién inicial considerable que no
pueda ser adelantada por los clientes.

Sin embargo, esa solucién, que puede funcionar como una pequefia parte de la
ensefianza, es poco probable que sirva para la cualificacion en masa de la fuerza de
trabajo, pues la mayoria o al menos un sector muy considerable de la poblacion no
podran adelantar esos costes, ni los de inversién ni los corrientes. Entonces nos
encontramos, con independencia de que sea 0 no una necesidad de los trabajadores, ante
una necesidad del capital en general que ningun capital particular puede asumir, al
menos atendiendo al criterio Unico de las decisiones en materia de produccion
capitalista: el beneficio. Lo que no pueden asumir los capitales individuales lo tiene que
asumir, pues, el capital colectivo o, mejor dicho, su representante: el Estado. El Estado
asume el proceso de cualificacion de la fuerza de trabajo de manera analoga a como
puede asumir la construccién y el mantenimiento de las carreteras. Con esto, huelga
decirlo, no pretendemos afirmar que ésta sea la Unica razon por la que el Estado asume
la ensefianza —para empezar, porque la cualificacion de la fuerza de trabajo no es
tampoco la Unica funcion de la ensefianza-.

¢Nos encontramos, entonces, ante una inversion de capital social que sustituiria
a la inversion de capitales individuales? La existencia de una necesidad social —mejor
decir colectiva- del capital y su satisfaccion por el representante general del capitalismo
no son razones suficientes como para que nos sintamos autorizados a afirmar tal cosa.
Para que haya inversion de capital social tiene que comenzar por haber inversién de
capital o, lo que es lo mismo, el dinero invertido en la ensefianza tiene que serlo y actuar
como capital. Tanto la inversion estatal —o de otras instituciones publicas- como los
costes que los alumnos o sus familias puedan adelantar, en definitiva los costes de
formacion de la fuerza de trabajo, pueden ser mejor y mas adecuadamente clasificados
como “punciones sobre la renta nacional”, de acuerdo con un término de Roth-
Kanzow?. Inversién de capital —privado o social- sélo habra en la medida en que el
dinero invertido en la ensefianza funcione por si mismo como capital, es decir, en la

2 Cf. Ernest Mandel, La troisieme age du capitalisme, vol. II, p. 114; traduccion al francés de
Bernard Keiser, Union Generale d’Editions, Paris, 1976.



medida en que se emplee para explotar fuerza de trabajo (la fuerza de trabajo
ensefante).

En un segundo momento, el capital se introduce en el sector de la ensefianza, y
lo hace como capital de servicios. Aunque hablemos de momentos sucesivos, no debe
entenderse que pretendamos estar haciendo la historia de la ensefianza: s6lo nos interesa
la sucesion que conlleva la légica del capital. Si abarcamos la historia real llegando tan
atrds como sea preciso, encontraremos Ordenes religiosas, ensefiantes independientes,
capitalistas de la ensefianza incluso, en todo caso instituciones no estatales antes de
topar con la escuela pablica. Sin embargo, no por ello la sucesién Estado-capital de
servicios-capital industrial es una mera construccion teorica. Por lo comun, la
universalizacion de la ensefianza ha exigido su asuncién por el Estado, y, a partir de ese
momento, la sucesion que proponemos viene a coincidir en buena medida con la
historia real.

El motivo por el que el capital tiende a introducirse en la ensefianza es simple: la
saturacion del capital que se produce en los sectores ya dominados por €l hace disminuir
la tasa de plusvalor y la tasa de ganancia y empuja a los capitales excedentarios hacia
nuevos sectores que aun no habian sido sometidos al modo de produccion capitalista o a
crear sectores enteramente nuevos. Ahora bien, un sector nuevo tiene que crear su
propio mercado, bien sea creando nuevas necesidades (solventes) o sustituyendo a los
productos de otro sector en la satisfaccion de necesidades viejas. En cambio, si el sector
ya existia como sector sometido a la pequefia produccion mercantil o incluso sustraido a
la esfera del cambio (el caso de los servicios publicos propiamente dichos), entonces
apenas se necesita un proceso de sustitucion. Por lo demas, el capital excedentario no es
una masa homogénea, sino compuesta por grandes y pequefios capitales particulares, y a
estos ultimos, en especial, les resulta mas facil, y hasta la Unica salida, introducirse en el
sector de los servicios, donde los grandes capitales pueden hacer valer menos su
prepotencia.

Aqui se presenta una dificultad, segin que consideremos productivo o
improductivo el trabajo de servicios empleado por el capital y, por tanto, el trabajo de
los ensefiantes asalariados al capital. O, lo que es lo mismo, segin consideremos
productivo o improductivo al capital de servicios.

Si partiésemos de declarar improductivo el trabajo de servicios, es decir, de
considerarlo trabajo que no produce plusvalor, porque no produce valor, aunque se
venda igualmente como mercancia y su jornada se divida lo mismo en trabajo pago y
plustrabajo, entonces la inversion de capitales excedentarios en el sector servicios
apareceria, desde el punto de vista del capital general, como un mal menor pero en
absoluto como una solucion.

Efectivamente, si el trabajo de servicios es improductivo, la inversion del capital
en el sector permitira a los capitales invertidos participar de la ganancia media, o de la
tasa media de ganancia, pero apropiandose de un plusvalor no producido por ellos. Esta
participacion en el plusvalor producido por otro no es algo nuevo, sino una fuente de
ganancia normal para el capital comercial. Pero ello no impide que, si aceptamos este
punto de vista, supuesta constante la masa de plusvalor producida en la sociedad, la



participacion en ella de nuevos capitales, aun cuando resuelva el problema particular de
éstos, agrave los problemas del capital en general al hacer disminuir la tasa media de
ganancia. Es mas, en el caso del capital de servicios esto ni siquiera se veria
parcialmente compensado por una productividad indirecta. El capital comercial, aun en
el supuesto de que no produjera plusvalor alguno, acelera al menos el ciclo de rotacion
del capital industrial y, por consiguiente, la permite producir una mayor cantidad de
plusvalor en un tiempo dado, a la par que disminuye gastos que, en su ausencia, tendria
que hacer de todos modos el capital industrial para realizar el valor de las mercancias
producidas. El capital de servicios, en cambio, no tendria esta virtud sino que se
limitaria a participar parasitariamente del plusvalor producido por el capital industrial.

Si esto fuese asi, la logica del capital, tanto mas en periodos de descenso de la
tasa de ganancia, deberia Ilevar inexorablemente, casi como cuestion de vida o muerte
para el conjunto de los capitales, a la sustitucion de la produccion de servicios por la
produccion de mercancias materiales. Estos son el razonamiento que sigue y la
conclusion a la que llega Ernest Mandel: “La l6gica del capitalismo tardio le lleva a
transformar el capital en barbecho en capital de servicios y, al mismo tiempo, a
reemplazar el capital de servicios por capital productivo, es decir, el suministro de

servicios por el suministro de mercancias”®.

Esto nos obliga a un excurso sobre el problema del trabajo productivo desde el
momento en que, siendo la opinién mas extendida la de que no puede considerarse tal al
trabajo de servicios, nosotros pensamos, por el contrario, que si*.

Lo primero es delimitar qué se quiere decir al hablar de trabajo productivo o
improductivo, empezando por comprender que, como en el caso de cualquier otra
categoria economica, se trata aqui de una categoria historica, vinculada a un modo de
produccion determinado. Si pensaramos en el trabajo en general, sin atender a su forma
historica, el Unico criterio de su productividad seria el de que produjera algun resultado,
0 bien que este resultado sirviera para satisfacer una necesidad. El criterio seria,
entonces, que produjera un valor de uso. En el régimen de la pequefia produccién
mercantil, el trabajo, ademas de un valor de uso, debe producir también un valor de
cambio, puesto que el productor no produce para la satisfaccion directa de sus propias
necesidades, sino para su satisfaccion indirecta, llevando su producto al mercado para
cambiarlo de inmediato por los otros productos que necesita o, mediatamente, por
terceros productos que a su vez cambiara por los que desea (por ejemplo, y el ejemplo
se convierte pronto en la regla, cambiando su mercancia pro dinero que luego utilizara
en comprar las mercancias que necesita para sus propias necesidades). No es preciso
decir que, en este régimen de produccion y cambio, la condicién para que un trabajo sea
productivo esta en que produzca, a la vez, un valor de uso y un valor de cambio: basta
con sefialar que debe producir valor de cambio, porque para que haya valor de cambio
debe haber un valor de uso (pero no al contrario), ya que para que una mercancia pueda
venderse ha de ser capaz de satisfacer una necesidad en el comprador, de cualquier
indole que ésta sea.

% Ibid., vol. 11, p. 431.

* Para un analisis mas desarrollado de la teoria del trabajo productivo en Marx, véase el capitulo
X111 de mi tesis doctoral, del cual lo que sigue es un minimo resumen: M.F.E., La critica de la educacién
y la ensefianza en Marx, Facultad de Ciencias Politicas y Sociologia, Universidad Complutense de
Madrid, abril de 1982, cap. XIlIl, pp. 788-892.



Cuando pasamos a la produccién capitalista, a la produccion dominada por el
capital, y adoptamos por tanto el punto de vista del capital, lo determinante no es ya la
produccion de valor de cambio, sino la produccion de plusvalor. El trabajo productivo
desde el punto de vista capitalista sigue produciendo, ademas de plusvalor, valor de
cambio y valor de uso, es decir, sigue conservando las determinaciones de las formas
mas generales del trabajo, pero es innecesario que insistamos en esto, pues para que
haya plusvalor (valor de cambio excedente) tiene que haber valor de cambio en general
y, como ya hemos visto, para que haya valor de cambio tiene que haber valor de uso.
Bajo el capitalismo, por tanto, es productivo aquel trabajo que produce plusvalor. Podria
parecer mas preciso decir: aquél que produce plusvalor para el capitalista, pero es
innecesario. La de plusvalor es también una categoria histérica que surge solo con el
capitalismo. Analiticamente, es posible coger el trabajo de un artesano o un agricultor
independientes y descomponerlo en trabajo necesario y trabajo excedente, y en
consecuencia el valor producido en valor repuesto y plusvalor, pero esto no pasaria de
ser un ejercicio del intelecto o, en todo caso, un razonamiento mas técnico que
econdémico. El plusvalor no es simplemente una categoria abstracta, sino la expresion
conceptual de un fenémeno real. Existe, ideal y materialmente, desde que en el propio
modo de produccion se lleva a cabo la division entre valor repuesto y valor excedente o
plusvalor, o entre trabajo necesario y trabajo excedente.

Se podria pensar, por otra parte, que el capitalista quiere producir un valor de
uso, un valor de cambio y, ademas, humanum est, un plusvalor, pero tampoco es asi. Al
capitalista como tal —no al salchichonero venido a mas ni al literato frustrado convertido
en editor- lo unico que le interesa es el plusvalor, y, como personificacion del capital, lo
mismo le da obtenerlo mediante la venta de embutidos o de obras inmortales de la
literatura. Por lo demas, el Unico producto especifico del capital, de la forma capitalista
y de produccién, es el plusvalor; lo demas cae fuera de la logica capitalista y pertenece
al reino de las necesidades o los valores de uso, que pueden ser satisfechas y creados
bajo otros modos de produccion. O, dicho de otro modo, lo especifico del capitalismo
no es tal o cual forma del proceso de produccion, sino el proceso de valoracion. El
capital, cualquiera que sea el proceso técnico en que se emplee, es valor que , por
intermedio de la explotacion del trabajo, se valoriza a si mismo.

Podemos, entonces, expresar una misma definicion del trabajo productivo —bajo
el capitalismo, desde el punto de vista capitalista- de distintas maneras: como trabajo
que produce plusvalor; como trabajo que produce valor de uso y plusvalor; como
trabajo que produce plusvalor para el capitalista; como trabajo que produce capital,
como trabajo que se cambia por capital; como trabajo asalariado para el capital, como
trabajo que se cambia por dinero en funciones de capital.

Toda la polémica sobre el caracter productivo o no del trabajo de servicios
proviene de que muchos autores le niegan la facultad de producir valores de uso, con lo
cual no produciria valor de cambio ni, por ende, plusvalor. Esta distincion se basa
indirectamente en la que Marx hacia entre trabajo industrial y comercial, entre
produccion y circulacién. Sobre la circulacion, escribe Marx en El Capital: “Como se
partié del supuesto de que las mercancias se compran y se venden a sus valores, en estos
procesos se trata sélo de la conversién del mismo valor de una forma a la otra, de la
forma mercantil a la dineraria y de la dineraria a la mercantil; se trata s6lo de un cambio
de estado. Si las mercancias se venden a sus valores, la magnitud permanecera
inalterada tanto en manos del comprador como del vendedor; sélo se ha modificado su



forma de existencia. Si las mercancias se venden a sus valores, la suma de los valores
convertidos permanecerd inalterada; lo que es superavit de un lado, es déficit de otro™.
Y afiade: “Cuando por la division del trabajo, una funcién que de por si es improductiva
pero constituye un elemento necesario de la reproduccidn, se transforma de ocupacion
accesoria de muchos en ocupacion exclusiva de pocos, en tarea particular de éstos, no se
transforma la indole de la funcién misma®. “La divisién del trabajo, la autonomizacion
de una funcion, no la hacen creadores de valores y de productos si no lo era de por si, es
decir, ya antes de volverse autdnoma”’. Sin embargo, en el comercio, que Marx
identifica con la circulacion, existen también capital y trabajo, capitalistas y asalariados,
y el trabajo de éstos ultimos se descompone en trabajo necesario y trabajo excedente,
como el de cualquier asalariado de la industria. Segun Marx, no obstante, el que haya
plustrabajo no quiere decir que haya plusvalor: tanto el salario del trabajador comercial
como la ganancia del capitalista comercial no provendrian del plusvalor creado por ellos
mismos, sino exclusivamente del plusvalor generado en las esferas de la produccion
material, por medio de los mecanismos que igualan la tasa de ganancia de los distintos
capitales. Mediante una analogia, los defensores de la idea de que el trabajo de servicios
es improductivo argumentan que, aunque este trabajo se realice para un capitalista a
cambio de un salario, eso no lo convierte por si mismo en creador de plusvalor, sino
que, simplemente, capitalistas y trabajadores de los servicios participan del plusvalor
creado en la produccién material.

Esta idea encuentra abono, por varias razones, en el propio Marx. En primer
lugar, el autor de EI Capital insiste reiteradamente en que la mercancia es la forma
elemental de riqueza en el capitalismo, en su materialidad, en que en ella se ainan una
relacion social y una cosa, etc. En segundo lugar, tratd por lo general sélo oblicuamente
el tema del trabajo de servicios. Siempre que Marx aborda el problema de la
productividad del trabajo de servicios, lo que hace no es comparar el trabajo explotado
por el capital en la industria con el trabajo explotado por el capital en los servicios, sino
la relacién de produccion entre el capitalista industrial y sus trabajadores con la
relacion de intercambio entre ese mismo capitalista y terceros que pueden prestarle
servicios a cambio de dinero, o sea, las dos formas distintas en que puede gastar su
dinero un capitalista, como dinero-capital o0 como dinero-renta, para concluir siempre
que el dinero que se gasta como renta, gasto que Marx siempre ejemplifica en la compra
de servicios, no es productivo, no funciona como capital, y por tanto tampoco es
productivo el trabajo de servicios que con él se compra. Sin embargo, esta discusion,
que reaparece unay otra vez en los escritos de Marx, nada tiene que ver con la primera,
gue es la que a nosotros nos interesa y la Unica pertinente para el problema de la
productividad del trabajo de servicios. Efectivamente, la misma discusion se podria
haber desarrollado cambiando la naturaleza de los ejemplos: un capitalista que emplea
su dinero en explotar trabajo de servicios —y entonces aquel dinero es capital y este
trabajo es productivo- o en comprar mercancias para su consumo personal —y entonces
el dinero se gasta como renta y el trabajo que produjo estas mercancias serd 0 no
productivo segun que haya sido o no explotado de forma capitalista por un tercero.

En tercer lugar, el propio Marx trata a veces del trabajo productivo asalariado en
su relacion con el capital que lo emplea. En estos casos, concluye invariablemente que
es productivo, como, por ejemplo, cuando escribe en El Capital: “Sélo es productivo el

> K. Marx, El Capital, cit., libro 11, vol. 1V, p. 154.
® Ibid., libro 11, vol. IV, p. 155.
" Ibid., libro 11, vol. IV, p. 159.



trabajador que produce plusvalor para el capitalista o que sirve para la
autovalorizacion del capital. Si se nos permite ofrecer un ejemplo al margen de la
produccion material, digamos que un maestro de escuela, por ejemplo, es un trabajador
productivo cuando, ademas de cultivar las cabezas infantiles, se mata trabajando para
enriquecer al empresario™. Y, en las Teorias de la plusvalia, “Hay (...) casos en que la
produccion no puede separarse del mismo acto de creacion. Es lo que ocurre con todos
los ejecutantes, artistas, actores, profesores, médicos, curas, etc. En estos casos, la
produccion capitalista tiene también un margen muy reducido y no puede llevarse a
cabo mas que en ciertas ramas. En los establecimientos de ensefianza, por ejemplo,
puede ocurrir que los profesores sean simples obreros asalariados a sueldo del director.
Este caso es frecuente en Inglaterra. Con respecto al director, estos profesores son
obreros productivos, aunque no lo sean con respecto a los alumnos. El director cambia
su capital por la fuerza de trabajo de los profesores, enriqueciéndose por medio de esta
operacion. Otro tanto podemos decir de los directores de teatro, empresarios de
conciertos, etc. El actor es un artista para el pablico y un obrero productivo para su
director. Sin embargo, estos fendmenos de la produccion capitalista representan sélo
episodios insignificantes, si los comparamos con el panorama de conjunto. Podemos,
por consiguiente, dejarlo de lado™®. De momento no nos interesa el que estas dos citas
afirmen que el trabajo de servicios es tan productivo como el industrial. Lo que llama
nuestra atencion es que, en al primera, Marx pide casi perdon por sacar su ejemplo de
los servicios (“si se nos permite ofrecer un ejemplo al margen de la produccion
material”) y, en la segunda, después de explicar que cualquier trabajo de servicios, si es
explotado por el capital, es productivo, propone dejar de lado la cuestion. Las razones
son muy simples: en época de Marx, los trabajadores productivos de los servicios
representaban, tanto con respecto al total de los trabajadores productivos como respecto
al total de los trabajadores de los servicios, una cantidad desdefiable: casi todos los
trabajadores asalariados del capital lo eran en la industria, y casi todos los trabajadores
de servicios prestaban éstos directamente a sus consumidores, aun cuando fuera a
cambio de un sueldo. En nuestra época, en cambio, nada permite dejar de lado a los
trabajadores de servicios asalariados por el capital.

En cuarto lugar, donde Marx discute sobre todo el problema del trabajo
productivo es en las Teorias sobre la plusvalia, cuando explica la concepcién al
respecto de Adam Smith. Lamentablemente, el tipo de exposicién hace muy dificil
distinguir cuando se limita Marx a explicar lo que decia Smith y cuando expresa su
propia opinidn. Y Smith, por su parte, si que consideraba taxativamente que sélo es
trabajo productivo aquél que se materializa en una mercancia-cosa, es decir, aquél que
perdura mas alla de su realizacion.

¢ Ibid., libro I, vol. 1, p. 616.

° Cf. K. Marx, Teorfas de la plusvalia, vol. I, pp. 221-222; traduccién probablemente de la
Editorial Progreso (Moscu), reproducida por Cartago (Buenos Aires, 1956) y posteriormente por
Comunicacién, Madrid, 1974, que es la edicién que nosotros utilizaremos. Indirectamente, pues, esta
edicion se basa en la preparada por Kautsky con unos criterios de seleccion y ordenacion bastante
arbitrarios en ocasiones; la Unica traduccion al castellano, de Wenceslao Roces (Fondo de Cultura
Econdmica, México, 1947) se basa también en esta edicién. Dietz Verlag, Berlin oriental, ha hecho otra
edicién mucho maés fiable y seria en el tomo XXVI de las Marx-Engels Werke, en tres volimenes. No
obstante, utilizaremos la version castellana de Comunicacion, previa compulsa con la Dietz Verlag y con
las correcciones que resulten necesarias, pues las dos ediciones presentan diferencias notables; empero,
para no hacer todavia mas farragoso el aparato de citas bibliograficas, nos limitaremos a resefiar la pagina
de la edicion castellana, aun cuando introduzcamos modificaciones.



Nos limitaremos a reproducir algunos pasajes en los que Marx clasifica como
inequivocamente productivo al trabajo de servicios, explicita o implicitamente, y a
ofrecer, a continuacion, nuestra propia version del problema, que no es sino una
reformulacion del propio planteamiento marxiano. Dos de estos pasajes ya los hemos
citado segun los textos de El Capital, las Teorias de la plusvalia, y ambos se repiten
casi invariados en los Resultados del proceso inmediato de produccién®®. Refiriéndose a
las definiciones del trabajo productivo “en cuanto trabajo que se cambia por capital™*! y
“en cuanto que se realiza en mercancias”*?, afirma Marx: “Smith expone continuamente
dos teorias”, pero la primera es “la Gnica exacta de las dos”*>. “Lo que clasifica a un
trabajo como productivo o improductivo no es forzosamente el caracter especial del
trabajo ni la forma de su producto. Un mismo trabajo puede ser productivo, si lo compra
un capitalista, un productor, para obtener de él una ganancia, o improductivo, si lo
compra un consumidor, una persona que invierte en él una parte de sus rentas para
consumir su valor de uso, lo mismo si éste desaparece al ponerse en funciones la fuerza
de trabajo, que si toma cuerpo o se realiza en un objeto”**. “A Smith viene a decir,
pues, en resumen, que trabajo productivo es el que produce mercancias y trabajo
improductivo el que no produce mercancias. (...) Pero la idea de mercancia supone la
plasmacion, la materializacion o realizacion del trabajo en su producto. (...) Sin
embargo, esta materializacion del trabajo no debe tomarse en el sentido estrecho en
que la toma A. Smith. Cuando hablamos de la mercancia como materia de trabajo, en el
sentido de su valor de cambio, nos referimos a una existencia ficticia, exclusivamente
social de la mercancia, totalmente distinta de su realidad fisica; la enfocamos como
una determinada cantidad de trabajo social. (...) No es, pues, de este modo como hay
que entender la materializacion del trabajo en las mercancias. La ilusién nace aqui del
hecho de que una relacién social reviste la forma de un objeto™. “Si A. Smith, con
pleno dominio del problema, se hubiese atenido a su andlisis material de la plusvalia
creada por el cambio de capital por salario, sélo habria reconocido como trabajo
productivo el trabajo que se cambia por capital. (...) Pero en vez de esto, se abraza a la
idea anterior segun la cual el trabajo productivo es el que produce directamente riqueza
material y la combina con su propia distincion, basada en el cambio entre el capital y el
trabajo 0 entre la renta y el trabajo (...) Con esta combinacién A. Smith atenla
considerablemente la diferencia fundamental™®. (Todos los subrayados son nuestros.)

Si dejamos la exegesis y vamos directamente al problema, la respuesta cae por
su propio peso. Los trabajos de servicios, se afirma, no producen valores de uso, de
manera que en ellos, aunque se realicen de forma asalariada, no puede darse la unidad
entre valor de uso y valor de cambio que se da en la mercancia. Pero lo Gnico que define
a un valor de uso es su capacidad para satisfacer una necesidad, y mi necesidad de
trasladarme a un punto lejano lo mismo puede ser satisfecha por el trabajo de un
conductor de autobus -servicio- que con el empleo de un automdvil privado —
mercancia-.

10 Cf. K. Marx, El Capital, libro I, capitulo VI (inédito), pp. 84 y 88-89; traduccién de Pedro
Scaron, Siglo XXI, Madrid, 3.2 edicion, 1973.

1K, Marx, Teorias de la plusvalia, cit., vol. I, p. 134. “En cuanto productor de capital” segin la
version de Comunicacion, que corregimos de acuerdo con Dietz.

2 1bid., vol. I, p. 138. “En cuanto que produce mercancias” en la edicién espafiola, que
corregimos de nuevo.

2 Ibid., vol. I, p. 134,

“bid., vol. 1, pp. 142-143.

Ibid., vol. 1, pp. 146-147.

1 1bid., vol. I, pp. 149-150.



Los trabajos de servicios, se afirma, no producen riqueza material. Pero aqui se
confunde materialidad con existencia objetiva o con perdurabilidad. Una actividad es
tan material como una cosa, y es precisamente Marx quien nos lo ha sefialado en su
polémica con Feuerbach. Lo que diferencia a una mercancia de un servicio es que la
primera adquiere una existencia propia y puede perdurar mas o menos tiempo en ella;
puede, por tanto, ser acumulada, pero el trabajo que se invirtié en su produccion no
dejaria de ser trabajo productivo si fuera vendida y consumida en cuestion de segundos.
Un cucurucho de helado apenas alcanza unos minutos de existencia, mientras que un
libro puede pasarse afios en la libreria y acumular decenios en nuestras manos, pero a
nadie se le ocurre pensar en que el segundo es mas mercancia que el primero, o que el
trabajo empleado en el segundo fue cualitativamente mas productivo que el empleado
en el primero (siempre que ambos fueran trabajos de obreros asalariados). El trabajo,
por otra parte, con que nos reparan un teléfono averiado —trabajo de servicios- tiene un
efecto bastante mas duradero que el empleado en fabricar una barra de pan —trabajo
productor de mercancias-. La riqueza material, en definitiva, puede consistir tanto en
cosas como en actividades, tanto en mercancias como en servicios.

Tal vez resulte chocante la idea de que pueda calificarse de rica a una sociedad
gue produzca muchos servicios y pocas mercancias, pero eso es lo mismo que
preguntarse si lo sera otra que produzca muchos cafiones y poca mantequilla: bajo el
capitalismo, el criterio de la riqueza es exclusivamente cuantitativo y atafie sélo al valor
de cambio, prescindiendo de la cualidad y del valor de uso. Para que haya valor de
cambio, ya lo hemos dicho, tiene que haber algln valor de uso, pero no éste o aquél,
sino cualquiera de los muchos posibles. También suele pensarse que solo hay
produccion capitalista propiamente dicha donde existe dominacion del trabajo muerto
sobre el trabajo vivo, de la maquina sobre el trabajador, pero, aunque es a esto a lo que
tiende la I6gica del capital, a la sustitucion de hombres por maquinas, en absoluto es una
condicion de su existencia ni de su funcionamiento como tal. En el fondo, todas estas
objeciones no son sino objeciones fetichistas que identifican la mercancia como relacién
social —unidad de valor de uso y valor de cambio- con la cosa a la que se adhiere, con el
producto del trabajo; o el capital —que es otra relacion social: dinero que se emplea en
comprar fuerza de trabajo y extraer de ella plusvalor- con la maquina. Como explica
categdricamente Marx: “Un negro es un negro. S6lo en determinadas condiciones se
convierte en esclavo. Una maquina de hilar algodon es una maquina para hilar algodon.
Sélo en determinadas condiciones se convierte en capital. Arrancada a estas
condiciones, no tiene nada de capital, del mismo modo que el oro no es de por si dinero,
ni el azlcar el precio del azdcar”*’. Un platano, debemos afiadir, es un platano; sélo en
ciertas ocasiones se convierte en mercancia.

La mercancia, explica Marx, ademas de ser una cosa —un valor de uso-, es una
relacion social —el producto de un trabajo que se ve equiparado a otros como trabajo
humano abstracto, como tiempo de trabajo igual, a traves del mercado-. La mercancias
es a la vez una cosa y una relacion social, es una unidad de valor de uso y valor de
cambio. Un servicio, debemos afiadir nosotros, ademas de ser una actividad —un valor
de uso (por supuesto que no todas las actividades son valores de uso, pero tampoco lo
son todas las cosas)-, es, si se lleva al mercado (la cosa tampoco es mercancia si no va al
mercado), una relacion social —un trabajo que se ve equiparado a otros como trabajo
humano abstracto, como tiempo de trabajo igual, a través de la competencia. El servicio

7 K. Marx, Trabajo asalariado y capital, p. 37; traduccién de la “redaccién de la editorial”,
Aguilera, Madrid, 1968.



en el mercado es a la vez una actividad y una relacion social, es una unidad de valor de
uso y valor de cambio. Cuando la mercancia no es llevada al mercado por su productor
directo, sino por un capitalista, su valor de cambio encierra una parte de valor repuesto
y una parte de plusvalor. Cuando el servicio no es llevado al mercado por quien lo
realiza, sino por un capitalista que paga un salario por la fuerza de trabajo capaz de
realizarlo, lo mismo.

Todo trabajo de servicios explotado —no disfrutado, sino explotado por el
capital- es, por consiguiente, cualitativamente tan productivo como el empleado en la
fabricacion de mercancias. Nos referimos, claro esta, al caso en que el servicio mismo
aparece en el mercado de la mano del capitalista. Otra cosa es el trabajo de servicios que
no aparece como tal en el mercado, sino que se integra en un proceso de trabajo mas
amplio: entonces habra que estar, para la clasificacion de este trabajo como productivo o
improductivo, al resultado final del proceso. (Hacemos esta salvedad porque se pueden
considerar como de servicios, segun qué definicion se dé de éstos, muchos trabajos que
invierten directa o indirectamente en la produccion o conservacion de una mercancia y
cuyo salario se integra en su coste —y ésta es otra discusion: qué ocurre, por ejemplo,
con trabajos que no forman parte propiamente del proceso de produccion de la
mercancia aunque se reflejen en su precio, como los de vigilancia, control, policia y
demas, o los de publicidad, y si es lo mismo que estos trabajos sean realizados por
asalariados del capitalista industrial o por asalariados de terceros empresarios que
ofrecen tales servicios en el mercado, etc. Por otra parte, queda el problema del trabajo
empleado por el capital comercial, que segun Marx es un trabajo improductivo porque
la circulacion como tal no crea ningun valor. Sin embargo, creemos que Marx cae en el
error, salvable desde su propio analisis, de confundir la circulacion formal de la
mercancia —la transformacion de la mercancia en dinero o del dinero en mercancias- con
el comercio como manipulacion fisica de los productos desde el productor al
consumidor —transporte, almacenamiento, conservacion, puesta al detall.)

Como lo que nos interesaba era exclusivamente saber si debia o no ser
considerado productivo el trabajo ensefiante, resulta ya suficiente con lo dicho hasta
aqui. Todo ensefiante que cambia su trabajo por capital, que vende su fuerza de trabajo a
un capitalista, es un trabajador productivo al mismo titulo que pueda serlo un obrero
siderurgico o un jornalero agricola. El capital de servicios es tan productivo como el
capital industrial.

Partiendo, pues, del caracter productivo del capital de servicios, la cosa se
presenta de muy distinta manera. La inversion de capitales excedentarios en el sector de
servicios no solamente no hace disminuir la tasa de ganancia sino que, al contrario, la
hace aumentar o, al menos, detiene o decelera su caida. Una breve referencia a la ley de
la caida tendencial de la tasa de ganancia permitira aclarar esto.

Marx define la tasa de plusvalor como la relacion entre plusvalor obtenido vy el
capital variable invertido, pv/v, y la tasa de ganancia como la relacion entre ese mismo
plusvalor y el capital total, pv/C= pv/(c+v) (donde pv es el plusvalor; v el capital
variable, es decir, el que se emplea en salarios, en comprar la fuerza de trabajo; c el
capital constante, o sea el capital fijo —los medios de produccidn, instalaciones, etc.—
mas la parte de capital circulante que no es capital variable -las materias primas, los
gastos de mantenimiento del capital fijo, etc.-, en suma, toda la parte del capital que no



se cambia por trabajo vivo; C es el capital total), Pero si la Unica fuente de plusvalor es
el trabajo vivo, que tiene la virtud de producir un valor de cambio superior al suyo
propio —virtud que no tiene el trabajo objetivado, cuyo valor se transfiere al producto,
totalmente (las materias primas, etc.) o en partes alicuotas (los medios de produccion,
etc.), pero sin ningln aumento-, entonces, supuesto que el resto permanezca igual
(supuestos constantes el valor de la fuerza de trabajo, la jornada laboral y el tiempo de
rotacion del capital), el plusvalor producido depende exclusivamente del trabajo vivo
empleado, es decir, del capital variable.

La tasa de ganancia, sin embargo, se mide respecto del capital total, no respecto
del capital variable, y tiende a ser igual para todos los capitales por efecto de la
competencia entre ellos y la posibilidad de cambiar de una esfera a otra. Basta tener a la
vista la formula de la tasa de ganancia para comprender que, supuesta constante la tasa
de plusvalor (pv/v), disminuird con el aumento del capital constante, ¢, y por
consiguiente con el aumento del capital fijo que constituye la parte fundamental del
capital constante, tanto mas cuanto mas avanza tecnolégicamente la produccion. El
plusvalor se reparte entre los diversos capitales gracias a que, por efecto de la
competencia, éstos no venden las mercancias a sus valores de mercado respectivos, sino
a sus precios de produccion que les corresponde de acuerdo con el capital invertido, Por
eso la disminucion de la tasa de ganancia de los sectores donde mas se ha desarrollado
la fuerza de trabajo —grosso modo los que presentan una composicién técnica del
capital, es decir, una relacion entre capital fijo y capital variable mas elevada-, o sea,
aquéllos en los que la composicion organica del capital, vale decir la relacion entre
capital constante y capital variable, es mayor; la disminucién de la tasa de ganancia en
estos sectores, se ve compensada por las tasas mucho mas altas existentes en otros
sectores que todavia presentan una baja composicion organica, es decir, aquéllos en los
que el capital variable representa una proporcion mayor del capital total, nivelandose las
tasas de unos y otros en la formacion de una tasa media de ganancia general, para el
conjunto de los capitales.

Naturalmente, estos procesos de nivelacion, ademas de exigir un tiempo y ser
solo tendenciales —esto es, actuar por aproximaciones y oscilaciones-, presuponen que
no existen obstaculos a la movilidad tanto de los capitales como de los trabajadores, lo
que quiere decir que presuponen eso que se llama “competencia perfecta”. Es evidente,
ademas, que la tasa media de ganancias no solamente dependera de las distintas tasas
sectoriales (que a su vez, por cierto, son resultados de otros procesos de nivelacion
dentro de cada sector), sino también de las proporciones en que se distribuya el capital
social entre los distintos sectores de la produccion.

Esta ley actla inexorablemente a lo largo de toda la historia del capital, pues es
consustancial a su l6gica misma, pero puede ser en una u otra medida contrarrestada por
otros factores; factores que, sin embargo, tienen también sus propios limites.

En primer lugar, el aumento de la composicion organica del capital (c/v) entrafia
un aumento de la productividad del trabajo que, a su vez, puede significar un aumento
del plusvalor relativo y de la tasa de plsuvalor (pv/v). El valor producido por el obrero
en una jornada igual sigue siendo el mismo cualquiera que sea la composicion organica,
aunque ahora se exprese en una cantidad mayor de mercancias cuyo valor individual ha
disminuido. En la medida en que el producto que ahora requiere menos trabajo (y por
tanto tiene un menor valor y un menor precio, aunque no en la misma proporcion, ya



que aumentan el valor global del capital constante y, probablemente, el valor transferido
a cada unidad de producto medida en términos monetarios) forme parte de los medios
de subsistencia que constituyen el salario o contribuya a la formacion de su precio,
disminuira el valor de la fuerza de trabajo y, por consiguiente, una misma jornada
laboral se descompondrd en una menor proporcion de trabajo pago y una mayor
proporcién de trabajo impago, esto es, en una tasa de plusvalor mas alta que hara
elevarse, a su vez, la tasa de ganancia. Pero esta contratendencia tiene varios limites.
Primero, mientras que el trabajo necesario tiene un limite absoluto (no puede ser igual a
cero, lo que también implica un limite, aunque no absoluto, para el aumento de la tasa
de plusvalor), la composicion organica del capital no tiene limite alguno. Segundo, todo
aumento de la productividad, en particular donde existe un movimiento obrero
organizado, tiende a traducirse en un aumento de las necesidades de los trabajadores y,
por ende, en un aumento del valor de la fuerza de trabajo. Tercero, debido a la
distribucion desigual de la renta en la sociedad hay toda una serie de mercancias que no
forman parte del valor de la fuerza de trabajo, con lo que un aumento de la composicion
organica del capital, aun produciendo un aumento de la productividad del trabajo, no se
traducira en una disminucion del valor de la fuerza de trabajo. Sin embargo, hay que
afiadir que el aumento de la composicion organica del capital y de la productividad del
trabajo tiende a generar, paraddjicamente, la formacién de un ejército de reserva
industrial, de un excedente de mano de obra que fuerza a la baja el precio de la fuerza
de trabajo, los salarios.

En segundo lugar, puesto que la composicidn organica no es la relacion entre las
masas fisicas de medios de produccién y trabajo vivo, sino la proporcion entre sus
valores, el capital hace disminuir el precio del capital constante, por ejemplo,
importando materias primas de zonas en las que todavia no se ha implantado o
desarrollado el modo de produccion capitalista y en las que, por ello, los costes de
produccion son mas bajos. Si estas materias primas forman parte de los medios de
subsistencia o de su produccion, con ello se hara disminuir también el valor y el precio
de la fuerza de trabajo. No obstante, la introduccion del capital de estas nuevas zonas,
que primeramente se hace meramente en la forma de comercio exterior, termina
necesariamente por forzar la disolucion de las formas de produccién anteriores y la
instauracion del modo de produccién capitalista, con lo que los viejos problemas se
reproducen de nuevo sobre una base ampliada. Por otra parte, el aumento general de la
productividad del trabajo implica también la disminucién del precio de las mercancias
que constituyen el capital constante, o sea el abaratamiento de éste por unidad. Pero este
efecto se ve normalmente contrarrestado por un aumento proporcionalmente mayor del
numero de unidades empleadas.

Por ultimo, como ya hemos indicado implicitamente hace un momento, el capital
puede introducirse como capital productivo en nuevas esferas donde, al irrumpir por vez
primera, la competencia todavia no le fuerza a adoptar una composicion organica
elevada y, por consiguiente, le permite obtener altas tasas de plusvalor. (Estas nuevas
esferas puede ser, indistintamente, nuevos territorios en los que no existia el modo de
produccion capitalista, nuevos sectores de la produccion que antes no existian en forma
alguna, o viejos sectores que antes no eran explotados por el capital, por lo que
presentan la ventaja de aportar ya unas necesidades sociales que satisfacer —ejemplos de
tales “viejos” sectores pueden ser los todavia sometidos a la pequefia produccion
mercantil, los que cubre el Estado asistencial o las necesidades que satisface el trabajo
domeéstico.) Como lo que determina el valor de una mercancia no es el tiempo de trabajo



a secas, sino el tiempo de trabajo socialmente necesario que contiene, los sectores de
baja composiciéon organica, que presentan una tasa de plusvalor alta precisamente
porque en ellos la productividad del trabajo es menor que la productividad social media,
sufren la penalizacion de que una parte del plusvalor producido en ellos fluya hacia
otros sectores donde la productividad del trabajo es mas alta, que la ven asi premiada
por la via de la formacion de los precios de produccion, que iguala las tasas de ganancia
de los distintos capitales. Asi pues, al hacer presa capitales que antes estaban inactivos
en sectores con procesos de produccion de baja composicion organica, se sigue el
efecto, en mayor o menor proporcion segln la cantidad de capital invertido en estos
nuevos sectores y su peso respecto del capital total, de un aumento general de la tasa
media de ganancia. No obstante, desde el momento en que el capital se introduce en un
nuevo sector ya estan dadas las condiciones para que en él se reproduzca todo el ciclo
que conduce hacia el aumento de composicion organica y la caida de a tasa de ganancia
sectorial, lo que a su vez implicard de nuevo un efecto disminuitorio sobre la tasa
general.

Pero ademas de estos factores compensatorios de la caida de la tasa de ganancia,
hay que recordar que una cosa es la tasa y otra la masa de ganancia, asi como latasay la
masa de plusvalor. Lo que acabamos de decir con respecto a la introduccién del capital
en nuevas esferas, con tasas sectoriales de ganancia mas elevadas que hacia aumentar la
tasa general, puede expresarse también en términos de que se produce un aumento de la
masa de plusvalor global sin un aumento equivalente de la masa de capital global en
activo (mas adn: el nuevo capital activo es antiguo capital pasivo que participaba de
algun modo del plusvalor social —intereses bancarios, etc.- 0 amenazaba con volcarse
sobre sectores ya excedentarios, lo que haria disminuir tanto la tasa de ganancia como la
tasa de plusvalor; incluso capital anteriormente activo detraido de esos sectores
excedentarios); esto es precisamente lo que expresa esa composicion organica mas baja
en los nuevos sectores. La acumulacién de capital puesto en actividad, el aumento de la
cantidad de trabajadores asalariados o la disminucion del tiempo de rotacion del capital
circulante, a su vez, producen un aumento de la tasa de plusvalor percibida por cada
capitalista, aun cuando su tasa de ganancia siga cayendo. El que el aumento de la masa
compense 0 no a sus ojos la disminucion de la tasa, dependera de la intensidad con que
actlen los factores que determinan una y otra, aunque ningn aumento de la masa de
plusvalor obtenida en un sector puede eliminar el hecho de que, por cada unidad de
ganancia, se precisa una cantidad cada vez mayor de capital.

Como puede verse, todos estos expedientes que tienden a mitigar la caida de la
tasa de ganancia o a compensar sus efectos con el aumento de la masa de beneficios
implican una expansion de la produccién y exigen, por tanto, una expansiéon del
mercado. El capitalismo sélo se mantiene en equilibrio en periodos de crecimiento, si
bien sus desequilibrios son normalmente resueltos mediante la destruccién masiva de
capital (crisis, depreciacion de capitales, ...).

A lo que aqui nos interesa, basta con esta breve referencia de un tema que, no
obstante, ocupa las cuatro primeras secciones, divididas en quince capitulos, del libro 11
de El Capital®® y esta muy lejos de suscitar la unanimidad en torno suyo.

18 Cf., K. Marx, El Capital, cit., libro 111, vol. IV, pp. 29-341.



Es una caracteristica de los servicios el que, por su propia naturaleza, empleen
una mayor proporcion de capital variable que la industria, 0 sea, que arrojen una
composicion técnica y organica del capital comparativamente baja y, por consiguiente, a
una tasa de plusvalor y un tiempo de rotacion constantes, cantidades mayores de
plusvalor para cantidades iguales de capital total, 0 una mayor cantidad de plusvalor por
cada unidad de valor producida.

Para ver mejor esto, supongamos que podemos descomponer el capital, en la
metalurgia y en la ensefianza, en cuatro partes: instalaciones (parte del capital fijo,
constante), maquinas (parte del capital fijo, constante), materias primas, etc. (capital
circulante constante no variable) y salarios (capital variable). Si pudiéramos comparar
una fabrica y una facultad con un nimero igual de trabajadores, nos encontrariamos
probablemente con unas instalaciones (terreno, edificios, calefaccion, etc.) que podemos
estimar mas o menos similares, pero en el caso de la facultad no encontrariamos nada
equivalente a las costosisimas maquinas que se emplean y las ingentes cantidades de
materias primas que se consumen en la fabrica. Si hemos supuesto igual en una y en
otra el nimero de trabajadores y suponemos también iguales la duracion de la jornada
laboral y el precio de la fuerza de trabajo (o cualquiera de las dos cosas y la tasa de
plusvalor, que viene a ser lo mismo), se producird en ambas una misma cantidad de
plusvalor. Sin embargo, si ponemos este plusvalor no ya en relacion con los capitales
variables iguales, sino con los capitales totales, fuertemente desiguales, es decir, si
pasamos de la tasa de plusvalor a la tasa de ganancia, las masas iguales de plusvalor o
ganancia representaran una tasa de ganancia mucho menor en el caso de la fabrica que
en el caso de la facultad (se supone también, naturalmente, que ésta es explotada de
manera capitalista).

Pero no siendo esferas estancas la fabrica y la facultad, el capital invertido en
cada una de ellas no se apropiara del plusvalor producido bajo su ferula, sino que el
plusvalor o ganancia total se repartira proporcionalmente entre las distintas partes del
capital total, y no entre los distintos capitales variables, recibiendo cada capitalista el
precio de produccion de sus mercancias, a saber, el precio de coste mas la parte que el
corresponde en la ganancia segun su capital total.

De ahi que el capital en su conjunto sea beneficiado, en lo que a la tasa de
ganancia se refiere, con la intervencion de los capitales excedentarios en esferas de
servicios gque antes no estaban englobadas en la produccion capitalista. Y tanto mas
favorecido cuanto mayor se la cantidad de nuevos capitales invertidos en los servicios
(aqui no tenemos por qué considerar el problema de que se llegue a un punto de
saturacion, es decir, a que el trabajo explotado no sea ya trabajo socialmente necesario
y, por consiguiente, no produzca el plusvalor debido o ni siquiera plusvalor alguno),
pues mayor sera entonces la cantidad de nuevo plusvalor a repartir a favor de los
sectores cuya tasa de ganancia esté por debajo de la media tendencial.

En consecuencia, la transformacion del capital de servicios en capital dedicado a
la produccion de mercancias materiales no es, ni mucho menos, el problema de vida o
muerte que pretende Mandel para el conjunto del capital. Antes al contrario, parecia
ocurrir al revés, a no ser porque no existe el capital en general, sino una masa de
capitales particulares compitiendo entre si, y porque el aumento de la fuerza productiva
del trabajo —lo que quiere decir principalmente la elevacién de la composicion organica
del capital, la sustitucion del trabajo vivo por trabajo objetivado, por capital fijo- es el



instrumento de esta competencia (ademas de, supuesta constante la cantidad de trabajo
vivo utilizado o supuesta su disminucion proporcionalmente menor que el aumento de
su fuerza productiva, el instrumento que hace aumentar la riqueza real).

Esto no quiere decir que neguemos la tendencia del capital de servicios a ser
sustituido por capital empleado en la produccién de mercancias materiales. Pero se trata
de una tendencia que responde a necesidades menos dramaticas que las que sugiere la
calificacion del trabajo de servicios como improductivo por naturaleza. Se trata de una
tendencia que surge de la competencia entre los capitales particulares, simplemente, y
tal vez de la necesidad cuyo precio es parte integrante del coste de la fuerza de trabajo.

Los capitalistas no venden siquiera sus mercancias —al contrario de lo que para
simplificar afirmabamos hace un instante- a sus precios de produccién —esto es, al
precio del coste mas la ganancia correspondiente segun la tasa media-, sino a un valor
de mercado. Una misma mercancia no se produce en todos los puntos con las mismas
condiciones técnicas y con los mismos precios de produccidn, sino con distintos precios
de produccion consecuencia de las diferencias entre aquéllas. ElI que el valor de
mercado se aproxime mas o menos al precio de produccién que corresponde a las
condiciones medias 0 a los que surgen de la produccién de la misma mercancia en
condiciones extraordinariamente favorables o desfavorables, depende de toda una
casuistica que no nos interesa aqui. Baste con decir que la competencia es la que arbitra
el paso de los precios de produccion al valor de mercado, generalmente acorde con la
produccion en condiciones técnicas socialmente normales, es decir, con el precio de
produccion medio —al menos tendencialmente-. (En rigor, debemos afadir que los
capitalistas tampoco venden al valor de mercado, sino a un precio de mercado que
solamente coincide con aquél en condiciones de equilibrio entre la oferta y la demanda.)

La forma en que un capitalista puede obtener una plusganancia, 0 sea una
ganancia extraordinaria, consiste en lograr producir su mercancia a unos precios de
produccion inferiores al valor de mercado, esto es, a un precio de coste inferior al medio
del ramo. Entonces, si se mantiene constante el nivel de produccion y sigue vendiendo
al valor o al precio de mercado, se embolsa la diferencia. O bien, si lo prefiere, puede
aumentar la produccién y vender por debajo del valor o precio de mercado, realizando
la misma tasa de ganancia pero obtencion al mismo tiempo, al vender una cantidad
mayor de mercancias, una ganancia total mayor. O bien, lo que es mas probable, puede
optar por una combinacion de ambas cosas, es decir, por vender por debajo del valor o
precio de mercado y por encima de su propio precio de produccion, o sea por debajo de
su valor social y por encima de su valor individual, una cantidad de mercancias. Si la
demanda se mantiene constante, los otros capitalistas se veran obligados a vender a
precios mas bajos y/o a disminuir la produccion o quedarse con una parte de ella, en un
primer momento, y, en Ultima instancia, a introducir también innovaciones que les
permitan disminuir sus propios precios de coste para ponerse a la par del pionero.

Y entre las vias para disminuir los precios de coste, que son muchas (por
ejemplo, disminuir los salarios, o prolongar la jornada laboral mientras aquéllos se
mantienen fijos, conseguir materias primas mas baratas, con lo que se abarata la parte
circulante de capital constante, etc., etc.), sin duda la principal es aumentar la fuerza
productiva del trabajo, lo que pasa sobre todo por el perfeccionamiento de los medios de
produccion. Sin que tenga inevitablemente que ser asi, esto significa normalmente, en la
inmensa mayoria de los casos, invertir una proporcion mayor del capital en la forma de



capital constante, particularmente de capital fijo. Huelga afiadir que resulta de todo
punto indiferente el que esta fuerza productiva aumentada del trabajo aparezca de la
mano de un capitalista que ya se encontraba en el ramo o de la mano de otro llegado de
fuera o de la nada.

No es baladi recordar, sin embargo, que los capitalistas no compiten por el
placer de ver quién produce una mercancia en menos tiempo 0 mas barata, sino por
apropiarse de una parte mayor de una masa de plusvalor o de ganancia dada. Por
consiguiente, la competencia no s6lo consiste en producir mas econémicamente una
misma mercancia, sino también en sustituir una mercancia por otra en la satisfaccion de
una misma necesidad, o incluso en reemplazar una vieja necesidad por otra nueva y
distinta.

Si al explicar esto hemos hablado constantemente de mercancias, ha sido para
simplificar, evitando distinciones y manejando un concepto de sobra conocido. Sin
embargo, no hace falta ninglin esfuerzo para comprender que, al igual que entre los
capitales invertidos en la produccién de mercancias materiales, existe competencia entre
los capitales invertidos en la produccién de servicios; y que, lo mismo que una
mercancia puede ser sustituida por otra en la satisfaccion de una Unica necesidad,
también puede serlo una mercancia por un servicio 0 un servicio por una mercancia.

Efectivamente, estd en la misma naturaleza técnica de muchos servicios el que,
al apoderarse de ellos el capital, no pueda aumentar la fuerza productiva del trabajo
empleado en la forma y con la intensidad con que puede hacerlo en el caso de la
produccion de mercancias materiales. No es que no pueda hacerlo en absoluto, sino
simplemente que pronto topa con ciertos limites. Una discusion mas detallada de esto
exigiria un tratamiento casuistico de los distintos servicios que no podemos llevar a
cabo aqui. El que estos limites aparezcan mas tarde o0 mas temprano depende de muchos
factores, pero sobre todo de en qué medida lo que satisface como valor de uso la
necesidad de que se trate sea, directamente, la actividad laboral misma. Esto se
comprende mejor si se compara un servicio como el transporte, donde, como nada exige
que jueguen un mayor o menor papel las personas o las cosas, se puede alcanzar una
composicidn organica de capital muy superior a la media de la industria (piénsese, por
ejemplo, en los ferrocarriles, la aereondutica o el transporte maritimo), con la
ensefianza, donde la relacién directa maestro-alumno parece esencial a la satisfaccion de
la necesidad que pretende cubrir.

La proximidad de dichos limites dependera también en gran medida, por
ejemplo, de la posibilidad o imposibilidad de que la localizaciéon de la prestacion del
servicio pueda concentrarse en un Gnico 0 en unos pocos puntos. Asi, mientras que la
reparacion de las instalaciones de agua corriente tiene que hacerse por la fuerza en el
domicilio del cliente —lo que no impide, sin embargo, que existan empresas capitalistas
gue explotan la prestacion de servicios de fontaneria, etc., pero se trata de empresas
cuyo capital presenta una composicion organica muy baja-, la reparacion de
automoviles puede concentrarse y tiende a hacerlo, por lo que resulta también mas facil
su explotacion por el capital.

Otro factor diferencial sera el grado en que la prestacion del servicio pueda
convertirse en una repeticion mecanica, momento en que es posible sustituir el trabajo
vivo de la persona por el trabajo objetivado de la maquina (a su ves, esto depende del



desarrollo de la division del trabajo, que descompone el proceso productivo en sus
partes integrantes y destila, por asi decirlo, las tareas mas reiterativas). Asi, por ejemplo,
si bien la prestacion que ofrece un médico a un paciente aquejado de una dolencia
concreta y aun no diagnosticada resulta dificilmente repetible, otras labores igualmente
médicas, como los chequeos generales, pueden ser confiadas en gran parte a
instrumentos automaticos y, en consecuencia, ser explotadas por un capital de
composicion organica mas elevada.

Es claro que todo contribuye en la ensefianza, mientras ésta esté organizada en
base a la escuela, a poner obstaculos al desarrollo de la fuerza productiva de los
ensefiantes: relacion directa maestro-alumno, lo que implica tanto la evitacion de que las
cosas, el trabajo objetivado, se interpongan entre uno y otro —como lo hace el tren entre
el maquinista y el viajero-, cuanto la limitacion del niamero de alumnos por maestro o
profesor; necesidad de que la ensefianza se imparta, al menos en los niveles que
corresponden a las edades mas bajas, cerca de los domicilios de los alumnos, lo que
quiere decir en multitud de centros dispersos; real o supuesta irrepetibilidad de la
actividad ensefiante, etc., etc.

En estas condiciones, al concentracién de capitales ni es necesaria ni es rentable.
No es necesaria porque no se exigen grandes cantidades de capital fijo, con lo que la
organizacion de la ensefianza como negocio queda tan al alcance de los pequefios y
medianos capitales como de los grandes. Tampoco es rentable, o por lo menos no es
especificamente rentable, porque la concentracién fisica de la produccion, en vez de
permitir economias que disminuyesen los precios de coste, provocaria su aumento (por
ejemplo, transporte escolar) e incluso serias dificultades en la venta misma del servicio
(por ejemplo, los padres prefieren llevar a su prole a un colegio méas cercano, aunque
sea mas caro, que a otro que se encuentra notablemente mas lejos), con lo que los
grandes capitales se verian forzados a organizar y explotar la ensefianza en las mismas o
parecidas condiciones técnicas que los pequerfios.

En estas circunstancias, el requisito para que los grandes capitales puedan
valerse de su condicion de tales a la hora de competir con los pequefios y medianos, esta
en la sustitucion del servicio como un proceso de produccion de mercancias materiales,
en el que la elevacion de la composicion organica del capital empleado seria un arma
eficaz en la competencia.

Junto a esta dindmica de la competencia hay que considerar otro aspecto de la
dinamica general del capital que también empuja hacia la sustitucion de la produccion
de servicios por la produccion de mercancias. El capitalismo no solamente puede
apoderarse de -y desarrollar- esferas de la economia en las que antes imperaba la
pequefia produccion o, incluso, esferas en las que ni siquiera existia o solamente
ocupaba un lugar marginal la produccion para el cambio —por ejemplo, el trabajo
domeéstico-. También puede manipular las necesidades o la forma de satisfacerlas. Mas
especificamente, tiende a reemplazar la satisfaccion colectiva de ciertas necesidades por
su satisfaccion individual, lo que exige la creacion de una masa mayor de valor y, por
consiguiente, ofrece la posibilidad de apropiarse de una masa también mayor de
plusvalor.



Asi, por ejemplo, los transportes colectivos son sustituidos por el automavil
privado, o los espectaculos directamente ante el publico por la television y el video. Si
la demanda social lo permitiese, el capital no solamente fabricaria automoviles en masa,
sino que también explotaria en masa el trabajo de choferes de alquiler, o0 compafias de
teatro a domicilio. No obstante, el hecho de que otras muchas necesidades mas
perentorias, o simplemente menos superfluas, estén todavia por cubrir, impide que
ciertos servicios puedan ser explotados por el capital en la forma de prestaciones
individuales. En tal caso, el transito de la satisfaccion colectiva a la satisfaccion
individual de las necesidades en cuestion exige que el trabajo social destinado a ello se
desprenda de la forma de servicio y adopte exclusivamente la forma de mercancias
materiales. El trabajo socialmente necesario para la produccion de estas mercancias es
mayor que el que exigia la satisfaccion de aquellas necesidades en forma de servicios
colectivos, lo que permite crear una masa mayor de valor y por ende de plusvalor, pero
es menor del que exigiria su satisfaccion en la forma de prestaciones de servicios
individualizadas, lo que permite que todavia pueda encontrar una demanda solvente vy,
asi, sea declarado trabajo creador de valores de uso y por ello de valor de cambio.

En la ensefianza, con independencia de que resultara demencial desde el punto
de vista de la distribucion del trabajo social dedicar educadores profesionales a una
ensefianza individual generalizada, la explotacion del servicio-ensefianza como
prestacion individual resulta inviable también desde el punto de vista del capital. En
cambio, no ocurre otro tanto, aunque presente también serias dificultades tanto
econdmicas como extraecondémicas, con la sustitucion de la produccion de servicios por
produccion de mercancias materiales.

Hay todavia otra razon por la que la sustitucion de la prestacion de servicios —de
parte del Estado o de empresas privadas- por la fabricacion y venta de mercancias en la
ensefianza puede redundar en interés del capital en su conjunto. En la medida en que
todo capital participa a través de la ganancia en el plusvalor global producido en la
economia, entra dentro de su interés el que existan otros sectores en los que, por ser la
composicion organica de sus capitales muy baja, se emplee una gran proporciéon de
trabajo vivo y, por consiguiente se logre una alta tasa de plusvalor. Y entra dentro de ese
mismo interés, por la misma razon, no sélo el que se emplee una cantidad alta de capital
variable por unidad de capital constante, sino también el que se emplee una gran
cantidad de trabajo en términos absolutos. Desde este punto de vista, el capital estaria
interesado en general, como ya hemos visto, tanto en la explotacion capitalista de la
prestacion de servicios que la ensefianza es, como en que la capacidad de empleo del
sector sea grande en términos absolutos.

Sin embargo, los distintos sectores de la produccion no sélo estan comunicados
entre si por la circulaciéon del valor, sino también por la circulacion material de los
productos. Hay mercancias que se dedican exclusivamente al consumo, mientras otras
no tienen otra funcién que la de intervenir en nuevos procesos productivos y otras, en
fin, se reparten entre las dos esferas. Desde este punto de vista, a todo capital le interesa
que se reduzca al minimo los costos de produccion de las terceras mercancias que esta
obligado a adquirir como materiales, productos semielaborados o instrumentos de
trabajo para su propio proceso de produccion. De tal manera, el que una rama como la
siderurgia arroje una composicion organica muy elevada y, por tanto, una tasa de
plusvalor muy baja, perjudica a los capitalistas de otras ramas desde el momento en que,



probablemente, parte del plusvalor producido bajo su férula se les ira de las manos
convertido en ganancia de capital siderdrgico, pero les beneficia desde el instante en que
la mayor parte de las industrias utilizan en su produccién productos siderurgicos, que la
siderurgia produce y vende a bajo coste gracias a su alta composicién organica, esto es,
gracias a la elevada productividad —en términos de producto- del trabajo en el ramo.
Inversamente, aunque la utilizacién masiva de trabajo vivo y la produccion masiva de
plusvalor en la ensefianza benefician indirectamente al resto de los capitales, la baja
productividad técnica de los ensefiantes se traduce en un alto coste por unidad
producida, es decir, en un coste elevado de la mercancia fuerza de trabajo, que, como
vimos en su momento, interviene en mayor 0 menor proporcion en todos los procesos
productivos.

Desde el punto de vista del capital en general, por consiguiente, es necesario
aumentar la productividad del trabajo ensefiante para disminuir el coste de la fuerza de
trabajo. Y, tal como acabamos de ver al referirnos a la competencia entre los capitales
particulares, dentro o fuera de la ensefianza, este aumento de la productividad del
trabajo exige un aumento de la composicion organica del capital, una de las formas de
conseguirlo cual es la sustitucion de la presentacién de servicios por la venta de
mercancias.

No es posible establecer en términos generales qué sea mas necesario para el
capital, si obtener una gran masa de plusvalor a repartir entre todos o abaratar una
mercancia que todos pagan. La introduccion de una masa de capitales en la ensefianza
(o en cualquier otro sector) como capital de servicios alivia sobre todo el exceso de
capital, aunque, al producir una masa de plusvalor que se convertird a su vez en nuevo
capital, puede tender a reproducir la situacion anterior, si bien el capital raramente mira
tan a largo plazo. El abaratamiento del coste de la fuerza de trabajo mediante el aumento
de la productividad del trabajo ensefiante facilita la valoracion de los otros capitales, al
permitirles producir y vender a precios méas bajos, con beneficios més altos, o ambas
cosas a la vez, pero elimina ese pulmon que, desde el punto de vista de la produccién
global de plusvalor, es la existencia de sectores de baja composicién organica.

Por otra parte, urge ya aclarar que no todo proceso de sustitucion de servicios
por mercancias implica costes menores en la satisfaccion de unas mismas necesidades.
La sustitucion del transporte publico —servicio- por el transporte privado —mercancia-,
obviamente, encarecio la satisfaccion de esa necesidad y, dicho sea de paso, encarecio la
fuerza de trabajo, desde el momento en que la posesion de un vehiculo particular pasé a
convertirse en una “necesidad” generalizada. La progresiva decadencia de los barberos a
favor de las maquinillas de afeitar, en cambio, sin duda ha abaratado tanto el afeitado
como, en ultima instancia, el valor de la fuerza de trabajo con “buena presencia”. Por lo
tanto, seria preciso estudiar cada posible proceso de sustitucion a la luz de sus
particularidades técnicas. Al nivel en que se encuentra hoy la tecnologia de la ensefianza
—hay que celebrarlo-, parece dificil que la sustitucion del servicio por venta de
mercancias pueda darse a un coste menor, salvo, con muy serios reparos en cuanto a la
eficacia pedagdgica, en sectores puntuales como el psedoaprendizaje de idiomas, la
venta de temas preparados para oposiciones masivas, la difusion de ciertas destrezas que
mas bien corresponden a hobbies o la “cultura general” adquirida por via de
enciclopedias en fasciculos.



La introduccion del capital en la ensefianza como capital de servicios es un
fendmeno tan conocido que no precisa que aportemos ejemplo alguno. Lo que si vale la
pena sefalar es el hecho de que se presenta como una necesidad mas acuciante para el
capital —el invadir nuevas esferas, entre ellas la ensefianza- en los periodos en que existe
un fuerte excedente de capitales sin invertir, en que la tasa de ganancia obtenida por los
capitales en activo es mas baja o en que, como es lo mas probable, ocurren ambas cosas
alavez.

El Estado puede asumir la responsabilidad y los costes de la ensefianza no sélo
porgue el capital la considere como un simple aspecto de las condiciones generales de la
produccion que no resulta rentable explotar directamente, sino también por la fuerte
presion politica que deriva del hecho de ser considerada un bien social, al que todos
deben poder acceder, etc. Después de la segunda guerra mundial, los Estados de los
paises capitalistas occidentales se han hecho cargo de toda una serie de servicios
sociales, con lo que, simultdneamente y en un mismo acto, aseguraban las condiciones
generales de la produccion, respondian a las reivindicaciones populares, asumian una
parte del coste de la fuerza de trabajo en la forma de salario social y ponian en préctica
una politica econdmica de corte keynesiano basada en el déficit publico. El resultado es
eso que ha dado en llamar “Welfare State”, “Etat- providence”, “Estado asistencial”,
“Estado del Bienestar”, “economia social de mercado”, etc., etc. Mientras el capital no
encontraba dificultades para valorizarse en otras esferas, no podia sino aplaudir o al
menos tolerar como un mal menor este curso.

Las cosas han cambiado desde que las pequefias crisis y desajustes coyunturales
han dejado paso a una crisis profunda y prolongada. Imposibilitado al parecer para
resolver el problema de la valorizacion de una masa siempre creciente de capital en las
esferas de la produccion que ya domina o mediante la creacion de otras nuevas, el
capital se vuelve hacia las necesidades que satisface el Estado. Su programa es
tremendamente sencillo: desmontar las instituciones del “Estado de Bienestar” para
poder introducirse en ellas, como capital de servicios o como capital que produce
mercancias. No hace mucho esto era simplemente la propuesta tedrica de una escuela de
economistas, los llamados liberales de Chicago, y la pugna practica de diversos
capitales aislados; hoy es ya, en mayor o menor medida, abierta o encubiertamente, el
programa de varios gobiernos occidentales, entre ellos los de los Estados Unidos e
Inglaterra ha hecho verdaderos estragos en Argentina, Chile y Turquia.

La sustitucién de ciertos servicios por mercancias, por otra parte, puede parecer
a primera vista una entelequia, pero resulta no serlo tanto cuando se observan mas
detenidamente algunos sintomas. En la sanidad, quiza el sector en que resulta mas clara
por todas partes la pugna del capital como capital de servicios —junto con los
profesionales independientes- contra su asuncion por el Estado como servicio publico,
el capital productor de mercancias encarna en la persona de la industria farmacéutica y
encuentra su expresion en la medicina curativa frente a la medicina preventiva.

En la ensefianza, dejando de lado al capital de servicios y cifiéndonos a la
penetracion del capital productor de mercancias materiales, se pueden sefialar el menos
cuatro fendmenos significativos. El primero es un fendmeno que no altera el caracter del
sector: la utilizacion en la escuela, como parte del material de la escuela misma o como
elementos mas o menos necesarios para los alumnos, de un numero creciente de
materiales auxiliares que son producidos como mercancias (desde los libros mas



numerosos y mas caros o las fichas hasta los laboratorios de idiomas, etc.). Un
fendmeno particularmente interesante en este terreno es la generalizacion en la
metropoli capitalista por excelencia de los materiales didacticos empaquetados, todavia
no presente entre nosotros. “Es casi imposible hoy en dia”, afirma Apple, “entrar en un
aula norteamericana, por ejemplo, sin ver apiladas cajas y cajas de materiales
cientificos, de estudios sociales, matematicos o de lectura (‘sistemas’, como se los
denomina algunas veces) alineadas sobre las estanterias y en uso. En este caso, un
establecimiento escolar compra una serie completa de material estandarizado que
generalmente contiene declaraciones de objetivos, todo el contenido y material
curricular necesario, especificaciones previas de las acciones a desarrollar por los
profesores y las respuestas apropiadas por parte de los estudiantes y test de diagndstico
y de logro coordinados con el sistema. Generalmente estos test ‘reducen’ el
conocimiento curricular a las conductas y destrezas ‘apropiadas’®. Estas mercancias
educativas permiten al capital instalarse como capital productor de mercancias en el
sector de la ensefianza sin que éste pierda su caracter general de sector de servicios.
Ademas, estos paquetes didacticos tienen otras virtudes: permiten a las empresas que los
producen intervenir directamente —y no ya solo mediante presiones indirectas- en el
contenido de la ensefianza; someten a los profesores a funciones de mera ejecucion
arrancandoles la capacidad de concebir el curriculum o la pedagogia; hacen mas dificil
en general para el personal docente el control formal e informal sobre las decisiones
didacticas; eliminan la necesidad de una coordinacion activa entre la plantilla docente,
pues ésta viene ya dada desde fuera; hacen que los profesores se vean divorciados de
sus colegas y de su material de trabajo; reducen el conocimiento a una serie de destrezas
acumulables y calculables; obligan a los estudiantes a trabajar con un material que aisla
a los individuos y establecen las condiciones de existencia del individuo posesivo®.

El segundo es la existencia de algunos subsectores parainstitucionales —o si se
prefiere paraformales-, en todo caso marginales, que funcionan ya como sectores de
produccion de mercancias materiales, tal cual la ensefianza por correspondencia, el
aprendizaje de idiomas en base a combinados de libros y cintas magnetofénicas, etc.

El tercer fendmeno son los casos en los que se combina el aumento de la fuerza
productiva del trabajo ensefiante, como trabajo de servicios, mucho mas alla de los
limites que permitiria la estructura tradicional de la escuela, con un mayor peso de
elementos productivos como mercancias en el proceso educativo (el ejemplo perfecto
serian las universidades a distancia explotadas de forma capitalista; no siendolo el
servicio, puede no obstante serlo la produccion de mercancias).

El cuarto, el menos avanzado, pero a la vez, sin duda, el mas prometedor, es el
creciente interés del capital monopolista por encontrar vias de penetracion en la
ensefianza como capital productor de mercancias materiales. Sirvan como ejemplo los
que aporta E. Mandel: “Los grandes trusts que han partido de la produccion de
maquinas fotocopiadoras han comenzado a producir material didactico, como Xérox,
Bell, 3 M y Bell and Howell (...). General Electric participa en la fundacion de una
sociedad por acciones (General Learning) para preparar la produccion de “mercancias

9 Michael W. Apple, “Curricular form and the logic of technical control: building the possesive
individual”, en M.W.A., editor, Cutural and economic reproduction in education: Essays on class,
ideology and the state, Routledge and Kegan Paul, Londres, 1982, pp. 247-274.

2 Sobre todos estos aspectos, véase Apple, op. cit., y, del mismo autor, Education and power,
Routledge and Kegan Paul, Boston, 1982, cap. V.



didacticas”. Leasco-Pergamon prepara un banco de datos gigante para ‘vender’ uan
informacién cientifica sistematizada”, etc.?! En el Silicon Valley existe ya una
floreciente industria que produce lecciones de lo que sea en video y pugna por que sean
reconocidas por la escuela (algunas ya lo hacen), y los padres norteamericanos pueden
ya adquirir esta ensefianza empaquetada para sus hijos (es cuestion de tiempo el que la
reduccidn de los costes permita su venta masiva).

El nivel tecnoldgico alcanzado en la actualidad permite ya dar el salto a la
satisfaccion entera o casi enteramente individualizada de la necesidad de ensefianza.
Baste pensar en las posibilidades, mas alla de los tradicionales libros, que ofrecen las
casettes, las video-casettes, los magnetoscopios, los videodiscos, la television por cable,
los miniordenadores o los terminales conectados a un ordenador central o a una red.
Cuando la tecnologia permita no solamente producir estas cosas, sino producirlas a
precios que hagan posible su venta masiva, estaran dadas las condiciones para el asalto
final al sector de la ensefianza.

Es dificil imaginar un estudiante que, en vez de asistir a la escuela o a la
universidad, acuda los sabados por la mafiana al supermercado para adquirir las
mercancias educativas de la semana. Por otra parte, es de prever que el Estado no va a
renunciar nunca a organizar o controlar la educacion, es decir, a la existencia de una
educacion formal. Sin embargo, lo que si resulta perfectamente posible es la reduccion
de la prestacion personal de servicios en la ensefianza a su minima expresion o, en todo
caso, a un papel muy inferior al que actualmente representa.

El concepto de servicios es un concepto desafortunadamente confuso. Delimita
claramente aquellos casos en que la necesidad se satisface con, o el valor de uso
consiste en, una mercancia individual que es adquirida por el comprador de aquellos
otros en que no es asi. Pero engloba bajo un mismo epigrafe casos en los cuales la
prestacién personal lo es todo o casi todo y otros en los que sucede lo contrario. Dentro
de la categoria de servicio caen tanto el trabajo de un limpiabotas que se sirve de unos
pocos instrumentos de valor minimo como la utilizacion de un tren que representa una
gran masa de medios técnicos mantenidos en funcionamiento por un pufiado de
personas. El teatro es un servicio. El cine es un servicio. Desde el punto de vista de la
relacion material y cambiaria del espectador con el empresario de espectaculos, ambos
funcionan igualmente como servicios: no existe ninguna mercancia que pueda adquirir
el espectador-consumidor. Sin embargo, la sustitucion del teatro por el cine representa
una sustitucién de servicios por mercancias en el &mbito del espectaculo. La television y
la radio, sean estatales o privadas, son servicios, pero los receptores de radio y
televisién son mercancias, y es realmente su produccion la que constituye la mayor
parte de la actividad econdmica del sector globalmente considerado.

Hablar de sustitucion de los servicios por mercancias, o del suministro de
servicios por el suministro de mercancias, en el sector de la ensefianza no significa
poner al estudiante en la misma relacién con la educacion que guarda su madre con los
detergentes. No existe ninguna dificultad técnica que impida sustituir en masa a los
maestros o a los profesores de universidad por pantallas de un circuito cerrado de
television, y, si es que no resultaria hoy méas econémico, lo resultard dentro de poco.
Desde el punto de vista de los estudiantes, eso seguiria siendo un servicio, pero el
trabajo de servicios de cientos de miles de profesores habria sido sustituido por trabajo

21 E. Mandel, La troisiéme age du capitalisme, cit., vol. 11, p. 438.



productor de mercancias, aun cuando no fueran estas todavia mercancias destinadas al
consumidor individual. Puede pensarse, por ejemplo, que entonces la universidad ya no
seria capaz de transmitir ese especifico ethos que es indisociable de la vida universitaria
y de la posterior vida profesional del estudiante universitario, pero la masificacion del
profesorado parece que ha acabado hace ya tiempo con la vieja imagen del profesor que
debia interiorizar el estudiante. Tal vez, incluso, fuera més eficaz en este sentido una
universidad que pudiera repartir por doquier la imagen de unos pocos profesores
escogidos, actores de una representacion bien estudiada. Algo de esto ya lo hace hoy en
Espafia la Universidad Nacional de Educacion a Distancia con sus emisiones
radiofonicas.

Faltaria entonces, se dira, una atencion individualizada, un marco desde el que
atender a los peculiares intereses y motivaciones o la especifica vocacién de cada
alumno. Sin embargo, sistemas como el de tutorias u otras formas de asesoramiento,
seguimiento y consulta no s6lo pueden satisfacer esto, al menos en los niveles
superiores de la educacion, sino que, muy probablemente, pueden hacerlo mejor que el
sistema de las lecciones magistrales monocordes. Es cierto que un alumno “libre” en la
Universidad (si es que tal clasificacion no es el producto de una mera conveniencia
administrativa) no s6lo consume menos servicios —menos clases del profesor- sino
también, normalmente, menos productos —menos libros, etc.-, pero esto no se debe a la
distinta organizacion técnica que para él tiene la ensefianza, sino sobre todo a su distinta
valoracion social y personal, por parte tanto docente como discente. En rigor,
técnicamente hablando, un alumno “libre” tendria que consumir muchos mas productos.
Por lo demas, una sustitucion total o parcial de los libros por la television, el video y
otros artilugios ingeniosos eliminaria precisamente el problema de la inaccesibilidad
que para la mayoria de la poblacion tiene el texto escrito (nos referimos a su
inaccesibilidad psicoldgica, no a una incapacidad de leer) y hasta buena parte del
aburrimiento que hoy puede conllevar el estudio personal. Y, llegados aqui, podemos
dejar ya de lado una futurologia que podria terminar por convertirse en ciencia-ficcion.

Hasta aqui hemos supuesto que el capital se introducia en la ensefianza en
condiciones competitivas normales, vale decir sin condicionantes extraeconémicos.
Esto es, hemos puesto que al invertirse como capital, lo mismo en la ensefianza que en
cualquier otro sector, realizaba la tasa media de ganancia. Sin embargo, puede no ser y
en la practica no es muchas veces asi, por varias razones.

La primera es que el hecho de que la educacion sea considerada un bien publico
empuja al Estado a regular sus precios como precios politicos, de modo que los precios
del mercado no provienen —via compensacion de las distintas condiciones en que se
realiza el proceso productivo en un valor general de mercado y traduccion de éste, por la
oferta y la demanda, en precio final de mercado- de los precios de produccion, a saber,
de los costes de produccion més la ganancia media correspondiente al capital total
invertido. Obviamente, el Estado no puede imponer precios inferiores, ni siquiera
iguales, al coste de produccion, pero si puede impedir la obtencién de la ganancia
correspondiente. Esto no cambia nada por el hecho de que el capital sea aportado por el
capitalista mismo o que lo reciba del Estado en forma de subvencidn, de cheques
escolares, etc. Tampoco cambia nada entre estas dos variantes, 0 sea, tampoco cambia
nada porque el Estado aporte directamente el dinero al empresario —subvenciones- o se
subrogue como pagador en el lugar del cliente —cheques-. Podemos asimismo



considerar tanto que el Estado aporta ese dinero como renta, funcionando como capital
solo el que aporta el capitalista mismo, cuanto que el Estado aporta ese dinero para que
funcione como capital, pero como capital disminuido en sus virtudes, capital al que no
se permite embolsarse la parte que le corresponderia de la ganancia. Por el mismo
motivo, tanto da que el Estado sustituya una demanda insolvente —en el caso del cheque
o las subvenciones- o cubra la incapacidad de los pequefios capitalistas para adelantar
un capital fijo inicial que s6lo muy a largo plazo se transfiere a valores realizables —los
créditos para las instalaciones, etc. Debe quedar bien entendido, no obstante, que estas
diferencias sdlo carecen de importancia mientras el Estado siga manteniendo unos
precios forzosos.

La segunda razon que permite que esto sea asi es que, con frecuencia, no nos
encontramos ante capitales que se visten con el traje de ensefiante para obtener una
ganancia, sino ante ensefiantes que se visten con el traje de capitalistas para impartir un
tipo determinado de ensefianza o simplemente para ejercer su profesion. Este es el caso,
con toda evidencia, de muchas escuelas confesionales. No obstante, lo normal es que
ambas funciones, la obtencion de un beneficio y la organizacion de la ensefianza de
acuerdo con criterios privados no econémicos, se mezclen.

En cualquier caso, si la fuerza de trabajo de los ensefiantes se vende a su valor, y
efectivamente tiende a ocurrir asi, ahi deja de producirse un plusvalor del que nadie, por
tanto, puede apropiarse. Desde el punto de vista del capital en su conjunto esto puede
ser bueno, pues un plusvalor que no se produce ni realiza no entra a formar parte del
precio de la fuerza de trabajo ni, en consecuencia, de los costes de produccion de las
mercancias o los servicios como parte obligada del capital variable (que haria aumentar
la parte variable del capital manteniéndose constante la masa del plusvalor producido en
estos procesos, esto es, disminuyendo la tasa de plusvalor y por ende la tasa de
ganancia, ya que el valor producido depende del tiempo de trabajo, y no de su precio; la
parte de ese valor que es plusvalor, en cambio, esta en la relacion inversa con el tiempo
de trabajo necesario para cubrir el salario, que es lo mismo que decir con el precio de la
fuerza de trabajo). En cambio, desde el punto de vista de los capitales excedentes en
particular —y del de todo el capital, en cuanto coparticipe de la masa social global de la
ganancia-, esto representa una oportunidad de valorizacién perdida.

Desde esta perspectiva se puede valorar mejor el papel de medidas como el
cheque escolar o educativo. Con independencia de que las reglamentaciones legales y
administrativas puedan reducir el cheque a lo mismo que la subvencién, etc., lo que en
si ya es mas que dudoso, subvenciones y cheques, considerados como tales, encierran o
responden a dindmicas potencialmente diferentes. El cheque escolar, que interpone al
padre-comprador entre la escuela-vendedor y el Estado, es el instrumento adecuado
para subvencionar, no la oferta, sino la demanda; es el mecanismo mas indicado para
restablecer la libre valoracion y la libre competencia, esto es, la libertad de precios, en
un sector como la ensefianza. Tal libertad de precios desataria la competencia y abriria,
por lo que ya hemos visto antes, la puerta a la sustitucion de la produccion de servicios
por la produccion de mercancias materiales. EI cheque “educativo”, que no seria
obligado gastar precisamente en escuelas, seria la forma de subvencion de la demanda
correspondiente a este nuevo estadio.



No obstante, surge aqui un problema de otra indole. La ensefianza, ya lo hemos
dicho varias veces, cumple la funcion de cualificar la fuerza de trabajo, mas cumple
igualmente otras funciones nada desdefiables de socializacion, legitimacion,
individualizacion de los conflictos sociales, homogeneizacion ideoldgica, etc. Pero el
régimen de produccion capitalista no solamente supone obtencidn privada de beneficios,
apropiacién privada de plusvalor, sino también el entero dominio del capitalista sobre el
proceso y el fin de la produccion en su taller. Esto implica la posibilidad, incluso la
probabilidad, de que lo que el capitalista particular de la ensefianza decide producir no
coincida con lo que la sociedad, es decir, el capital en general, desea obtener.

Entre los que mejor han comprendido esto figura uno de los padres de la
sociologia en general y de la sociologia de la educacion en particular: Emile Durkheim.
La educacion, nos dice, “tiene por objeto el suscitar y desarrollar en el nifio un cierto
numero de datos fisicos, intelectuales y morales que exigen de él tanto la sociedad
politica en su conjunto como el medio ambiente al que estd especificamente
destinado”?. Esto le permite concluir: “Si tal como hemos intentado ya establecerlo, la
educacion tiene, ante todo, una funcion colectiva, si tiene por meta la de adaptar al nifio
al ambito social en el que estd destinado a vivir, es imposible que la sociedad se
desinterese de semejante coyuntura. ;Como podria estar ausente de ella, teniendo en
cuenta que constituye el punto de referencia segun el cual la educacion debe dirigir su
accioén? Compete, pues, a ella el recordar de continuo al educador cuales son las ideas,
loas sentimientos que se deben inculcar al nifio para que pueda éste vivir
arménicamente en el medio en el que le toca desenvolverse. De no estar la sociedad
siempre presente y el 0jo avizor para obligar la accion pedagdgica a desarrollarse en un
sentido social, ésta se pondria necesariamente al servicio de creencias particulares y la
gran alma de la patria se dividiria y se reduciria a una multitud incoherente de pequefias
almas fragmentarias en conflicto las unas con las otras. Es menester escoger”, etc.”.

Durkheim recorrio el tramo final de su carrera académica a la sombra de
Ferdinand Buisson, catedratico de Ciencias de la Educacion en la Soborna y director
general de ensefianza primaria con Jules Ferry. En sus principales escritos sobre
sociologia de la educacion o sobre la educacion en general, Durkheim no hace sino
teorizar a posteriori la reforma educativa de 1880-1882, reforma que fue a su vez la
respuesta diferida al levantamiento de la Comuna de Paris. Las leyes Ferry se proponian
principal y explicitamente extirpar cualquier posibilidad de autoinstruccion obrera y de
educacion alternativa en general. Esta es también la “pequefia alma fragmentaria” que
mas altera el suefio del socidlogo. Pero la escuela Unica estatal francesa no solamente se
construyd en pugna contra el movimiento a favor de la autoinstruccion obrera, sino
también contra sectores de las clases dominantes que, directamente o por sujeto
interpuesto —por ejemplo y sobre todo la Iglesia-, pretendian monopolizar la educacion
de sus hijos, asi como contra las 6rdenes religiosas que, ocupandose de la educacion de
los pobres, no sabian 0 no querian imprimirle una orientacion practica. Del mismo
modo, la formulacion ambivalente de Durkheim sirve para la defensa de los intereses en
materia de educacion de la sociedad —es decir, del conjunto de las clases dominantes o
del grupo hegemonico dentro de ellas- frente a los de cualquiera de sus sectores aislado.

22 E. Durkheim, La educacion, su naturaleza y su papel, en Educacion y sociologia, p. 53;
traduccion de Janine Muls de Liaras, Peninsula, Barcelona, 1975.
% Ibid., pp. 61-62.



Incluso aunque no existiera como realidad o como posibilidad esa escision entre
intereses de conjunto e intereses particulares, resulta cuando menos un problema
complejo el determinar hasta qué punto la escuela resulta sustituible en sus funciones
generales de socializacion, puesto que gran parte de esta tarea se desempefia —0 toda
esta tarea se desempefia en gran parte- en la escuela con independencia de los
contenidos impartidos. Piénsese, por ejemplo, lo mal que se puede llevar la
proclamacion de una cultura como la cultura legitima, digna de ser impartida, etc.,
proclamacion implicita e incluso explicita en la existencia de la cultura escolar, con un
mercado en el que las mercancias compitiesen libremente, discutiendo sus productores
las excelencias de sus productos con la misma frivolidad con que se declara genial una
novela premiada o excelente una lavadora. O imaginese lo que se perderia si los nifios
dejaran de estar sentados y mirando en una misma direccion seis o siete horas al dia
durante ocho o mas afios. O meditese la diferencia entre vivir el éxito y el fracaso
escolares como sancion adecuada a un esfuerzo realizado en condiciones iguales a otros,
0 como producto inevitable de la desigualdad de medios econémicos, 0 en tanto que
resultado del acierto o desacierto en la eleccion de las mercancias, como quien da en el
clavo o se equivoca al elegir un traje. O expliquese de donde saldria ese espiritu
corporativo, tan necesario para la buena marcha de las cosas, que generan los grados o
las especializaciones en una ensefianza bien estructurada y reglamentada.

Lo que parece perfectamente viable desde una Optica econdmica puede no serlo
tanto visto desde otros angulos. Es evidente que buena parte de las funciones que en
general podemos llamar de socializacion no se cubren en la ensefianza por la simple
imparticién de contenidos acordes con lo que “la sociedad” quiere, sino mediante una
serie de mecanismos institucionales y practicas rituales que van desde la configuracién
del grupo-clase hasta la relacion educador-educando, pasando por la interaccion dentro
de un grupo estable, el especifico ethos escolar o el aislamiento tanto del mundo de la
produccion como de la calle. A esto hay que afiadir las funciones amortiguadoras que
cubre la escolarizacion respecto de problemas en principio ajenos a ella: aparcamiento
de nifios, encubrimiento del paro juvenil, etc. Por razones obvias, es mas que dudoso
que resulte facil reemplazar a la escuela en estas funciones.

Sin embargo, no queremos correr el riesgo de embarcarnos en un razonamiento
gue podria resultar similar a aquél que hacia Thiers cuando demostraba ante la asamblea
francesa que los ferrocarriles tendrian necesariamente que resbalar sobre los railes. Hay
funciones de la escuela que no puede cumplir un video-cassette pero que pueden serlo
desde otros lugares. Baste pensar en el prodigioso y absorbente desarrollo de los medios
de comunicacion de masas, sobre todo cuando es ya algo comprobado que una hora de
television puede impresionar la mente de un nifio con una fuerza mucho mayor que
numerosos dias de clases lectivas. En cualquier caso, la produccion de mercancias
nunca ha estado realmente ausente de la ensefianza, y antes de que se plantee una
sustitucion propiamente dicha del suministro de servicios por el suministro de
mercancias tienen éstas mucho camino que recorrer en la funcion de instrumentos
auxiliares.

Existe ademas, particularmente, una Gltima dificultad para que la escuela pueda
ser desplazada. La legitimacién de las sociedades capitalistas es fundamentalmente
meritocratica: se supone que la sociedad, por unos u otros mecanismos, reparte
sanciones positivas 0 negativas entre sus miembros de acuerdo con sus méritos o
demeéritos. Esta ideologia meritocratica es visible en casi todas las esferas de la vida



social, pero especialmente en la vida econémica y en la escuela. Para ser exactos, tiene
su origen en la economia, en el mercado, pero alcanza su culmen en la escuela. Mercado
y escuela individualizan lo que son relaciones o diferencias de clases, convierten los
problemas sociales en problemas individuales. En la escuela, como en el mercado, s6lo
parecen existir diferencias cuantitativas, nunca cualitativas; la desigualdad, en la medida
en que surge a la superficie, aparece como distribuida a lo largo de un continuum, no
como escision. En vez de capital y trabajo, s6lo hay ricos y pobres; en vez de culturas
antagoénicas, sélo hay nifios listos y tontos. Asi como el mercado oculta tras de si el
mundo de la produccion, la escuela oculta las diferencias sociales. Ambos presentan un
nivel de igualdad: el mercado, en la medida en que la esfera de la circulacién no hay
otra cosa que intercambio de equivalentes, aunque tras estos valores iguales puedan
estar el capitalista que monopoliza los medios de produccion y el obrero que tiene que
vender su fuerza de trabajo; la escuela, en la medida en que se aproxima a ser o parecer
una escuela Unica o unificada, aunque esté dando un tratamiento igual a posiciones de
partida diferentes -y, por consiguiente, reforzando la desigualdad.

Pero, como sefiala Habermas, “en las recientes versiones de la ideologia del
rendimiento el mercado es reemplazado por el éxito profesional, procurado por la
educacion formal”®. El desarrollo de la fase monopolista del capitalismo, que deja muy
atras y convierte en irreal el idilico panorama de la pequefia propiedad basada en el
trabajo, siega la hierba bajo los pies de la legitimacion meritocratica de las sociedades
basadas en la economia de mercado —o0 sea, en la explotacion del trabajo tras el velo del
mercado. En periodos de crisis, recesion o estancamiento, o simplemente de crecimiento
minimo, no se dan o pierden fuerza los procesos de movilidad horizontal que aparecian
ante los ojos del ciudadano aislado como procesos de movilidad vertical, justificando
asi la pretension de ser sociedades “abiertas” esgrimida por las formaciones capitalistas.
El hecho de que las diferencias heredadas en la distribucion de la propiedad no pueden
ser superadas con el simple esfuerzo o la valia personales pasa de ser sélo cierto a ser
evidente. Entonces la ideologia meritocratica es salvada de naufragio por la escuela.
Por un lado se oculta la propiedad de los medios de produccion tras su gestion (piénsese
en la “burocratizacién universal”, la “era de los directores”, el “poder de los
ejecutivos™). Por otro, si bien se acepta la nula movilidad en la escala de la propiedad,
se supone que existe, y mucha, por no decir cada vez mas, en la escala de la gestion.
Todos saben que no han tenido, tienen ni tendran la oportunidad de convertirse en
grandes propietarios, pero todos creen que han tenido, tienen o tendran la oportunidad
de ascender por los peldafios que conducen a la administracion de esas grandes
propiedades, y que si dejan que se les escapen o se les arrebaten esas oportunidades es
por falta de valia o de esfuerzo o, en el mejor de los casos, porque otros lo han aportado
en mayor proporcion. Es practicamente imposible convertirse en bardn de la industria o
terrateniente, pero esta al alcance del esfuerzo individual el llegar a director. Hace poco,
el vicepresidente de la patronal espafiola y presidente de los empresarios madrilefios,
José Antonio Segurado, declaraba a la prensa, después de contar que libertad quiere
decir mercado: “Mi ideal de sociedad es el que da la igualdad en la linea de salida. Creo
que el ideal de cualquier politico deberia ser el que todo el mundo tuviera siempre las
mismas oportunidades, de verdad. Y en esto la educacién es fundamental”®.

). Habermas, Problemas de legitimacion en el capitalismo tardio, p. 102; traduccion de José
Luis Etcheverry, Amorrortu, Buenos Aires, 1975.
5 E| Palis, 29 de agosto de 1982.



La escuela solamente podra sustentar esta ideologia meritocratica mientras
presente un nivel en el que todos los alumnos —todos los ciudadanos- son tratados con
igualdad y mientras aparezca como una piramide en la que todos entran por la base y
solo progresivamente, y mediante un proceso de seleccion individual, va delimitandose
quienes formaradn parte de la minoria que llegue a la cuspide. (Para que esta alusion
funcione plenamente es necesario, ademas, que la estructuracion de las titulaciones
ofrecidas por la escuela guarde semejanza con la estructura del empleo y que ésta, a su
vez, aparezca como racional en la distribucion individual de posiciones y funciones). La
escuela puede ofrecer mejor o peor esta imagen, pero lo que no podria ofrecerla en
modo alguno seria una ensefianza basada en todo o en gran parte en un mercado en el
que cada cual dependiera de sus medios econémicos o de su habilidad para discernir a
través de la humareda publicitaria.

No podemos resistir la tentacién de dedicar aqui unas lineas a la que pasa por
ser, al menos entre algunos sectores de ensefiantes y estudiantes, la mas radical de las
criticas a la escuela: la teoria de la desescolarizacion, comenzada por Everett Reimer y
completada y popularizada por Ivan Illich. El autor de Deschooling society ofrece una
critica descriptiva; no causal, de la escuela que alcanza a veces una agudez y una
penetracion verdaderamente notables, particularmente cuando habla de lo que él
denomina la “fenomenologia de la escuela” y la “ritualizacién del progreso™?.
Denuncia la fabricacién artificial de la nifiez, la manipulacién de las conciencias, la
discriminacion escolar, la redefinicion constante de la pobreza en términos educativos,
el corporativismo de las profesiones y, sobre todo, la relacién entre el consumo
graduado y siempre insuficiente de educacion y el consumismo general.

El problema surge precisamente en esto ultimo. Para Illich no es la produccion la
que determina el consumo, y las relaciones econémicas en su conjunto las que generan
por si mismas y con el esfuerzo de los aparatos de socializacion la ideologia de la
sociedad y los individuos. Al contrario: la critica no toca otra esfera econémica que la
del consumo, sin decir una palabra sobre la produccién, con lo que aquél se ve
convertido en la esfera determinante de la economia; pero la ideologia consumista y
fetichista ni siquiera surge del intercambio, de las relaciones economicas cotidianas,
sino que es creada y expandida por las instituciones. ¢Por qué instituciones? Por las
instituciones no-conviviales en general, pero sobre todo por las dos que Illich escoge
como blanco de sus ataques: la ensefianza y la sanidad.

¢ Qué propone lllich? Desmontar los aparatos escolar y de la seguridad social. Si
dejamos aqui de lado el segundo, el primero seria sustituido por un perfecto laissez faire
subvencionado con fondos pablicos. La escuela seria reemplazada por cuatro “tramas de
aprendizaje”: unos *“servicios de referencia respecto de objetos educativos” que
permitirian el acceso de los educandos a las cosas (por ejemplo, los interesados en la
aereondautica podrian ir a ver un avion); unas “lonjas de habilidades” en las que los ya
diestros se ofrecian como modelo a los aprendices; un “servicio de busqueda de
compafiero” para no estar sélo; en fin, unos “servicios de referencia respecto de
educadores independientes” que ofrecerian conocimientos pedagdgicos, direccion
intelectual, etc.””. Como ya es sabido que en este mundo no hay nada gratis, asi como
que se halla dividido entre gente con posibilidades econémicas y gente sin ellas, Illich

2% Cf. 1. lllich, La sociedad desescolarizada, capitulos I111'y 1V; traduccién de Gerardo Espinosa,
Barral, Barcelona, 3.2 edicién, 1976.
27 Cf. Ibid., pp. 104-105 y ss.



hace suya la propuesta del bono escolar, pero reducido a su “edu-crédito”: se podria
gastar a lo largo de toda la vida y no habria obligacién de hacerlo en instituciones
escolares®.

Si dejamos de lado la frivolidad con que Illich, en el mejor estilo de los viejos
arbitristas, fantasea sobre las lonjas, listines telefénicos y museos que han de sustituir a
la escuela, su propuesta es meridianamente clara en la practica, independientemente de
las intenciones subjetivas que puedan sustentarla: desmontar instituciones publicas para
sustituirlas para el libre juego del mercado, es decir, para poner las actividades de que se
ocupan directamente bajo la férula del capital, sea industrial, comercial o de servicios.
El hecho de que Illich imagine un idilico mundo de la educacion repleto de
“compafieros”, “profesores de habilidades” y “educadores independientes” tiene el
mismo valor que sus lamentaciones sobre las *“deformaciones” monopolistas de la
sociedad capitalista: ninguno. La alternativa de Illich, en definitiva, es el programa de
los liberales de Chicago, de la “Nueva Derecha” hoy ya programa de gobierno, al que
solo afiade la ingenua desfachatez que da la inconsciencia.

28 Cf. Ibid., pp. 17 y ss.



CAPITULO IX

EL REGIMEN COMBINADO DE ENSENANZA
Y PRODUCCION MATERIAL

Hay en Marx una actitud ambivalente ante el trabajo —actitud que, sin embargo,
no debe tomarse por un punto de ambiguedad-. Por un lado, el trabajo se presenta como
componente indispensable de la libertad del hombre en cuanto especie y como una
actividad que, en si y para si, puede y debe ser libre; por otro, en cambio, se manifiesta
como mediacion entre el hombre y sus necesidades, como actividad mediada a su vez
por estas necesidades, y constituye por tanto un elemento del “reino de la necesidad”. Ni
que decirse tiene que esta ambivalencia surge ya en su concepcion del trabajo en
general, del trabajo como actividad humana general, antes de entrar en el analisis de las
formas historicas adoptadas por el trabajo, en las que éste raramente ha sido libre.

Por una parte, el trabajo se presenta como parte indispensable del proceso de
formacion del hombre individualmente considerado; no es pensable una formacion
humana de la que no sea parte integrante el trabajo, incluido el trabajo fisico, y que no
esté en general organizada en torno al trabajo. Por otra parte, sin embargo, aparece el
tiempo libre, vale decir tiempo de no-trabajo, como condicién indispensable para el
desarrollo espiritual del hombre.

En polémica con Smith, Marx defiende la posibilidad y necesidad de un
momento de libertad en el trabajo. Nos permitiremos reproducir un pasaje algo extenso:

“iTrabajaras con el sudor de tu frente!, fue la maldicion que Jehova lanz6 a
Adan. Y de esta suerte, como maldicion, concibe A. Smith el trabajo. El ‘reposo’
aparece como el estado adecuado, como idéntico a la ‘libertad’ y la “dicha’. Que el
individuo “ en su estado normal de salud, vigor, actividad, habilidad, destreza’, tenga
también la necesidad de su porcion normal de trabajo, y de la supresion del reposo,
parece estar muy lejos de su pensamiento. A no sudarlo, la medida misma del trabajo se
presenta como dada exteriormente, por medio del objetivo a alcanzar y de los obstaculos
que el trabajo debe superar para su ejecucion. Pero que esta superacion de obstaculos es
de por si ejercicio de la libertad —y que ademas a los objetivos exteriores se les haya
despojado de la apariencia de necesidad meramente exterior, y se les haya puesto como
objetivos que no es sino el individuo mismo el que pone, 0 sea como autorrelacion,
objetivacion del sujeto, por ende libertad real cuya accion es precisamente el trabajo-
[de todo esto], A. Smith no abriga la menor sospecha. Tiene razén, sin duda, en cuanto a
que en las formas historicas del trabajo —como trabajo esclavo, servil, asalariado- éste se
presenta siempre como algo repulsivo, como trabajo forzado, impuesto desde el
exterior, frente al cual el no-trabajo aparce como ‘libertad y dicha’. Esto es doblemente
verdadero: lo es con relacion a este trabajo antitético y, en conexion con ello, al trabajo
al que aun no se le ha creado las condiciones, subjetivas y objetivas (0 también con



respecto a la condicidn pastoril, etc., que las ha perdido), para que el trabajo sea travail
atteactif, autorrealizacion del individuo, lo que en modo alguno significa que sea mera
diversion, mero amusement, como concebia Fourier con candor de costurerita.
Precisamente, los trabajos realmente libres, como por ejemplo la composicion musical,
son al mismo tiempo condenadamente serios, exigen el mas intenso de los esfuerzos. El
trabajo de la produccién material s6lo puede adquirir ese caracter 1) si estd puesto su
caracter social, 2) si es de indole cientifica, a la vez que trabajo general, no esfuerzo del
hombre en cuanto fuerza natural adiestrada de determinada manera, sino como sujeto
que se presenta en el proceso de produccién, no bajo una forma meramente natural,

espontanea, sino como actividad que regula todas las fuerzas de la naturaleza™.

No es dificil reconocer tras este pasaje de los Grundisse tanto al Marx de los
Manuscritos como la concepcion hegeliana del trabajo. Considerado desde un punto de
vista general, con independencia de su forma histdrica concreta, el trabajo, en cuanto
proceso en el que el hombre mismo se pone objetivos en lugar de meramente recibirlos
de la naturaleza, contiene en todo caso un elemento de libertad respecto a ésta. Ahora
bien, en las formas historicas adoptadas por el trabajo, esta mayor libertad respecto de la
naturaleza no ha sido disfrutada por igual por todos los hombres. Lo que es cierto para
el género considerado como tal, no lo es para todos sus componentes. Mas aun, en estas
formas historicas el trabajo y la libertad mediante él obtenida se han visto polarizados y
encarnados en partes distintas de la humanidad. La libertad de unos pocos ha tenido
como condicion el que la vida de muchos se redujera al trabajo, sin participar de sus
mejores frutos. La independencia de la naturaleza en el poner objetivos al trabajo no ha
eliminado su exterioridad para éste en general ni para el trabajador individual. Desde el
punto de vista del trabajo y el trabajador, poco importa que los objetivos de aquél
vengan dictados por la simple necesidad natural o por la decision mas o menos libre de
una voluntad humana ajena. De ahi que Marx hable de la verdad de esta falta de libertad
para este trabajo antitético.

Las “condiciones objetivas y subjetivas” para que el trabajo sea “travail
attractif” parecen referirse, a la luz del final del pasaje, a sus condiciones técnicas, o,
mejor dicho, a la relacion técnica entre el trabajador y su trabajo, a la vez que a la
relacion social de la que forma parte.

La exigencia para que el trabajo tenga un caracter libre es doble: que “esté
puesto su caracter social”, es decir, que funcione como trabajo social supeditado a la
voluntad de los trabajadores asociados, no a una voluntad ajena a ellos; que sea de
‘indole cientifica’ esto es, trabajo como proceso de actividad consciente que determina
de manera asociada sus propios fines.

El tema vuelve a aparecer en el libro Il de El Capital: “La libertad, en este
terreno, solo puede consistir en que el hombre socializado, los productores asociados,
regulen racionalmente este metabolismo suyo con la naturaleza, poniéndolo bajo su
control colectivo en vez de ser dominado por él como por un poder ciego; que lo lleven

! K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, (borrador), vol. II,
pp. 119-120; edicién a cargo de José Aricd, Miguel Murmis y Pedro Scaron, traduccion de P. Scaron,
Siglo XXI, Madrid, 2.2 edicién, 1972.



a cabo con el minimo empleo de fuerzas y en las condiciones mas dignas y adecuadas a

su naturaleza humana”?.

Pero, por mas que pueda introducirse un elemento de libertad en el trabajo, en la
produccion material, por mas que pueda sustituirse la necesidad natural por necesidades
socialmente determinadas, el trabajo seguird quedando del lado del reino de la
necesidad, y la libertad solamente puede comenzar propiamente alld donde aquélla
termina.

Desde luego, esto es especialmente cierto cuando ni siquiera existe, desde un
punto de vista individual, ese elemento de libertad en el trabajo, es decir, en las formas
histéricas adoptadas por éste mas acd del hipotético comunismo primitivo, y
particularmente en su forma capitalista. “El trabajador solo se siente en si fuera del
trabajo, y en el trabajo fuera de si. Esta en lo suyo cuando no trabaja, y cuando trabaja
no esta en lo suyo”, etc.®> “El obrero ni siquiera considera el trabajo parte de su vida;
para él es mas bien un sacrificio de su vida. (...) Para él la vida comienza alli donde
terminan estas actividades, en la mesa de su casa, en el banco de la taberna, en la

cama”,

La organizacidn racional y social del trabajo puede eliminar su forma alienada y
convertirlo en modo de satisfaccion de una serie de necesidades libre y conscientemente
asumidas, pero no por ello dejara de tratarse de necesidades. “De hecho, el reino de la
libertad sélo comienza alli donde cesa el trabajo determinado por la necesidad y la
adecuacion a finalidades exteriores; con arreglo a la naturaleza de las cosas, por
consiguiente, estd méas alla de la esfera de la produccion material propiamente dicha.
(...) Allende el mismo empieza el desarrollo de las fuerzas humanas, considerado como
un fin en si mismo, el verdadero reino de la libertad, que sin embargo s6lo puede
florecer sobre aquel reino de la necesidad como su base. La reduccion de la jornada

laboral es la condicion basica™.

Debemos dedicar aqui un paréntesis a hacer justicia a Engels. Si bien es cierto
que el andlisis critico de los textos de los dos amigos han llevado justamente a la
conclusion de que entre uno y otro existen numerosas diferencias nada desdefiables en
ocasiones, no lo es menos que se ha convertido casi en una moda el atribuir a Engels
todos los males del marxismo, en cuanto presunto reo de haber dado origen a una
supuesta variante de éste que, pasando por Plejanov, Kautsky y Lenin, conduciria mas o
menos indefectiblemente hasta Stalin. En Engels estaria in nuce desde el reformismo
parlamentario de la Il Internacional hasta el stajanovismo soviético, pasando por el
Diamat y el caso Lyssenko.

Un ejemplo de esto, aunque en términos mas suaves, lo ofrece Alfred Schmidt
en El concepto de la naturaleza en Marx: “Mientras para Engels con la socializacion de
los medios de produccion todo marcha perfectamente bien y se cumple el salto que

2 K. Marx, El Capital, cit., libro 111, vol. VIII, p. 1044; edicién y traduccién de Pedro Scaron,
Siglo XXI, Madrid, 2.2 edicion, 1981.

® K. Marx, Manuscritos: economia y filosoffa, p. 109; traduccion de Francisco Rubio Llorente,
Alianza, Madrid, 6.2 edicion, 1977.

* K. Marx, Trabajo asalariado y capital, pp. 26-27; traduccion de la “redaccion de la editorial”,
Aguilera, Madrid, 1968.

® K. Marx, El Capital, loc. cit.



permite pasar del reino de la necesidad al de la libertad, Marx, mucho mas escéptico y

también dialéctico, percibe que el reino de la libertad no elimina simplemente al de la

necesidad sino que al mismo tiempo lo conserva en si como momento imposible de
1’6

anular™.

En realidad, Engels se limita a decir lo mismo que Marx: “Sélo entonces (al
posesionarse de los medios de produccién) el hombre sale, en cierto sentido,
definitivamente del reino animal y abandona las condiciones animales de vida por
condiciones verdaderamente humanas. El conjunto de condiciones de vida que rodean al
hombre, y hasta ahora lo dominaban, pasan al cabo bajo el dominio y regulacion de los
hombres, que por primera vez llegan a ser los duefios verdaderos y conscientes de la
naturaleza, en virtud de que son los amos de su propia organizacién social. (...) A partir
de este momento, los hombres haran su historia plenamente conscientes; a partir de este
momento, las causas sociales puestas por ellos en accion producirian, sobre todo y en
medida cada vez mayor, los efectos deseados. La humanidad saltard del reino de la
necesidad al reino de la libertad™”.

Como Marx, Engels distingue perfectamente entre el tiempo de trabajo y el
tiempo libre y sabe que el componente fundamental de la libertad se halla en el segundo.
Una de sus descripciones mas pastoriles de lo que sera el trabajo en la sociedad
socialista termina, precisamente,... explicando que aumentard el tiempo libre: “[La
sociedad] precisa, pues, revolucionar, de arriba abajo, la antigua forma de produccion y
que desaparezca, en particular, la antigua division del trabajo y se reemplace por una
organizacion de la produccion en que, de un lado, nadie pueda descargarse en otro de su
parte de trabajo productivo, condicién natural del a existencia humana, y de otro lado, el
trabajo productivo, en vez de ser instrumento de servidumbre, sea medio de liberacion
para el hombre, dando a cada cual ocasion para desarrollar y poner en actividad, en
todos los sentidos, todas las aptitudes fisicas e intelectuales; en tal organizacion, el
trabajo, en vez de carga, sera alegria.

“Y todo esto no es ya hoy pura fantasia o simple deseo, ya en el estado actual de
desarrollo de las fuerzas productivas, el incremento de la produccion dado en el hecho
mismo de la socializacién de las fuerzas productivas”, etc., “permitirian —a todos los que
participan en el trabajo- reducir el tiempo de trabajo en proporciones muy

considerables”.

Es cierto que, mientras Marx enfatiza la cuestion del tiempo libre, Engels hace lo
propio con las transformaciones del proceso de trabajo; pero es dificil no ver todo lo que
Engels dice sobre el trabajo como instrumento de liberacion es lo mismo que Marx
plantea en torno a la unilateralidad o universalidad de la actividad productiva del
analisis de la division del trabajo —que hemos visto en otro capitulo-. Es verdad que no
por ello pasa a ser méas afortunada la metafora sobre los reinos de la necesidad y la
libertad, pero, sin necesidad de detenernos en explicarlo, parece claro que aqui se debe
recordar la influencia de la terminologia hegeliana sobre Marx y Engels; y, para Hegel,
los términos “necesidad” y “libertad” dista mucho de tener el mismo contenido que en

® A. Schmidt, El concepto de naturaleza en Marx, p. 158, traduccion de Julia M.T. Ferrari de
Prieto y Eduardo Prieto, Siglo XXI, Madrid, 2.2 edicién, 1977.

" F. Engels, Anti-Diihring, p. 307; traduccién de José Verdes Montenegro y Montoro, Ayuso,
Madrid, 3.2 edicidn, 1978.

® Ibid., pp. 317-318.



el lenguaje normal, es decir, distan mucho de excluirse mutuamente como el blanco y el
negro.

El mismo Marx, después de repetir una de tantas veces que el tiempo de
desarrollo del individuo es el tiempo libre, escribe: “Al contrario de lo que quiere
Fourier, el trabajo no puede volverse juego, pero a aquél le cabe el gran mérito de haber
sefialado que ultimate object (fin Ultimo) no era abolir la distribucién, sino el modo de
produccidn, incluso en su forma superior. El tiempo libre —que tanto es tiempo para el
ocio como tiempo para actividades superiores- ha transformado a su poseedor,
naturalmente, en otro sujeto, el cual entra entonces también, en cuanto ese otro sujeto,
en el proceso inmediato de la produccion. Es éste a la vez disciplina —considerado con
respecto al hombre que deviene- y ejercicio, ciencia experimental, ciencia que se
objetiva y es materialmente creadora —con respecto al hombre ya devenido, en cuyo
intelecto esté presente el saber acumulado de la sociedad-. Para ambos, el trabajo, en la
medida en que exige actividad manual y libertad de movimientos, es a la vez exercise™.

La exigencia de tiempo libre para el desarrollo pleno del individuo se encuentra
ya en los Manuscritos: “Para cultivarse espiritualmente con mayor libertad, un pueblo
necesita estar exento de la esclavitud de sus propias necesidades corporales, no ser ya
siervo del cuerpo. Se necesita, pues, que ante todo le quede tiempo para poder crear y
gozar espiritualmente”’®. Podemos hallar también en Salario, precio y ganancia: “Al
esforzarse por reducir la jornada de trabajo a su antigua duracion razonable (...) los
obreros no hacen mas que cumplir con su deber para consigo mismos y para con su
raza. (...) El tiempo es el espacio en que se desarrolla el hombre. EI hombre que no
dispone de ningan tiempo libre, cuya vida, prescindiendo de las interrupciones
puramente fisicas del suefio, las comidas, etc., esta toda ella absorbida por su trabajo
para el capitalista, es menos todavia que una bestia de carga”'’. Naturalmente, esta
también presente en todos los programas reivindicativos de cuya redaccion se encargo o
en la que colaboré Marx, aungque no necesitamos detenernos en ellos (posteriormente lo
haremos en las Instrucciones a los delegados ingleses para el Congreso de Ginebra de la
Asociacion Internacional de los Trabajadores).

Lo que tiene mas interés es el tratamiento que se hace del tema en El Capital y
los Grundisse. El capitalismo, como otras formas anteriores de produccién, crea
trabajo sobrante, es decir, trabajo que excede al necesario para la reproduccion de la
fuerza de trabajo empleada, y, por consiguiente, al menos como posibilidad, tiempo
libre. Ahora bien, esto, que es cierto como tendencia actuante desde el punto de vista de
la sociedad en general, no lo es tanto para cada una de sus partes. Si bien es por un lado
verdad que el aumento de la productividad del trabajo trae consigo la creaciéon de
tiempo libre, también lo es que esta en la I6gica del capital en general la prolongacion al
méaximo de la jornada laboral con objeto de obtener la mayor cantidad posible de
plustrabajo y, por consiguiente, de plusvalor absoluto (con independencia de que se
persiga 0 no también, que también se persigue, la obtencion del plusvalor relativo). En
particular, ademas, esta en la naturaleza del capital fijo, sometido a una obsolescencia
acelerada por la dindmica de la competencia, el ser empleado sin interrupcion, lo que en

° K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. II, pp. 236-
237.

10K, Marx, Manuscritos: economia y filosofia, cit., p. 61.

11 K. Marx, Salario, precio y ganancia, p. 74; traduccion de “la redaccién de la editorial”,
Aguilera, Madrid, 1968.

12 K. Marx, El Capital, cit., libro 111, vol. VIII, pp. 1042-1043.



principio significa una tendencia a convertir la jornada laboral en eterna, sin otros
limites que los fisioldgicos inmediatos. “Su tendencia [la del capital, MFE] es siempre,
por un lado, la de crear disposable time [tiempo disponible, libre], por otro la de to
convert it into surplus labour [convertirlo en plustrabajo]”*.

Por otra parte, las proporciones entre tiempo de trabajo y tiempo libre no se
reparten por igual para cada individuo, sino que, como otros componentes de la riqueza,
se distribuyen de forma polar y antitética entre sectores distintos de la sociedad. “En la
sociedad capitalista se produce tiempo libre para una clase mediante la transformacion

de todo el tiempo vital de las masas en tiempo de trabajo™*.

Esta antitesis se presenta a la vez como histéricamente necesaria y superable.
Para que pudiera aumentar de forma colosal la fuerza productiva de trabajo, era
necesaria la privacion del consumo de la mayoria de la poblacion; lo era también, por
tanto, para que la sociedad pudiera llegar a tener una gran cantidad de tiempo
disponible. Para que la humanidad pudiese alcanzar un desarrollo espiritual
considerable, por otro lado, era a la vez necesario que el escaso tiempo disponible fuera
monopolizado por una pequefia minoria. Ahora bien, desde que el revolucionamiento
constante de la base material de la produccion y el consiguiente aumento de la
productividad del trabajo permiten la aparicion de una gran masa de tiempo disponible,
esta antitesis cobra un caracter crecientemente contradictorio, lo que constituye la base
del surgimiento de la conciencia de la necesidad de su abolicion. Por afiadidura, ya no
es preciso para el desarrollo espiritual de la humanidad el que el tiempo disponible se
concentre en unas pocas manos O unas pocas cabezas, sino que es posible su
distribucion entre toda la sociedad.

“A la creacion de plustrabajo por un lado”, escribe Marx en los Grundisse,
“corresponde por otro la creacion de minustrabajo, de idleness [ociosidad] relativa (o en
el mejor de los casos de trabajo no productivo). (...) Con relacion a toda la sociedad, la
creacion de tiempo disponible es también, pues, creacion de tiempo para la produccion
cientifica, artistica, etc. De ningun modo corresponde al curso del desarrollo social que
porque un individuo haya satisfecho su necesidad, cree ahora su excedente; sino que
porgue se obliga a un individuo o clase de individuos, a trabajar mas alla de lo preciso
para satisfaccion de su necesidad, porque se pone el plustrabajo de un lado, se ponen el
no-trabajo y la plusriqueza del otro lado. En la realidad el desarrollo de la riqueza se
produce Unicamente en estas antitesis; como posibilidad precisamente su desarrollo

constituye la posibilidad de abolicién de estas antitesis™*”.

En esta creacion de tiempo disponible consiste, entre otras cosas, la “mision
civilizadora” del capital; ahi radica su caracter progresivo, aun cuando pueda realizar tal
tarea por los medios mas inhumanos: “malgreé lui, es instrumental in creating the means
of disposable time [a pesar suyo, sirve para crear los medios del tiempo disponible
social, MFE]"*®.

“En la medida (...) en que la gran industria se desarrolla, la creacion de la
riqueza efectiva se vuelve menos dependiente del tiempo de trabajo y del cuanto de
trabajo empleado, que del poder de los agentes puestos en movimiento durante el

B3 K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. 11, p. 232.

K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. II, p. 643.

5 K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica, cit., vol. I, pp. 352-
353, nota.

1 1bid., vol. 11, p. 232.



tiempo de trabajo, poder que a su vez —su powerful efectiveness [su poderosa eficacial-
no guarda relacion alguna con el tiempo de trabajo inmediato que cuesta su produccion,
sino que depende mas bien del estado general de la ciencia y del progreso de la
tecnologia, o de la aplicacion de esta ciencia a la produccion. (...) El robo de tiempo de
trabajo ajeno, sobre el cual se funda la riqueza actual, aparece como una base
miserable comparado con este fundamento, recién desarrollado, creado por la gran
industria misma. (...) El plustrabajo de la masa ha dejado de ser condicion para el
desarrollo de riqueza social, asi como el no-trabajo de unos pocos ha cesado de serlo
para el desarrollo de los poderes del intelecto humano. Con ello se desploma la
produccion fundada en el valor de cambio, y al proceso de produccién material
inmediato se le quita la forma de la necesidad apremiante y el antagonismo. Desarrollo
libre de las individualidades, y por ende no reduccién del tiempo de trabajo necesario
con miras a poner plustrabajo, sino en general reduccion del trabajo necesario de la
sociedad a un minimo, al cual corresponde entonces la formacion artistica, cientifica,
etc., de los individuos gracias al tiempo que se ha vuelto libre y a los medios creados

para todos”."’

A partir de estas referencias podemos intentar sistematizar minimamente la
posicion marxiana ante el trabajo:

1) El trabajo es el medio por el cual el hombre obtiene la satisfaccion de sus
necesidades. Pero no so6lo de sus necesidades naturales e inmediatas, sino tambien de
necesidades mediatas y sociales, no importa de momento que sean fijadas por el
trabajador mismo, individual o colectivamente, o por otro hombre, o por la sociedad o la
produccion consideradas como algo distinto de los hombres que son sus miembros o sus
agentes. En este sentido, el trabajo se mantiene siempre dentro del reino de la necesidad.
Pero en tanto en cuanto que esas necesidades no son meramente naturales, en la medida
en que el mismo trabajo —el desarrollo de su fuerza productiva- permite una ampliacion
del campo de las necesidades, representa ya por ello un elemento de libertad, con
independencia de cual sea su organizacion, desde un punto de vista general.

2) Aun cuando el trabajo sea en todo caso un medio de satisfacer las
necesidades, naturales o sociales, la forma de producir los medios —bienes o servicios-
Ilamados a satisfacerlas puede representar en si misma un elemento de libertad o su
contrario. Los trabajadores que, libremente asociados, deciden por si mismo cémo y qué
producir para la satisfaccion de sus necesidades, ejercen de este modo su libertad en el
proceso mismo del trabajo. Pero esta organizacion libre del trabajo -libre de
constricciones sociales y capaz, gracias a la tecnologia, de empujar siempre hacia atras
los limites naturales- es inviable bajo el capitalismo y tiene como precondicion la
socializacion de los medios de produccion.

3) En el régimen del trabajo asalariado y la division del trabajo, el elemento libre
y liberador del trabajo se reduce al minimo. Las necesidades de los trabajadores se
mantienen lo mé&s cerca posible del nivel natural; o, en todo caso, las nuevas
necesidades y, sobre todo, su satisfaccion, se distribuyen de forma muy desigual entre
las distintas clases sociales. La determinacion de las necesidades, y sobre todo de las
necesidades que van a ser satisfechas, no corresponde, ni individual ni colectivamente,
al trabajador, sino al capital, para quien no existen otras necesidades que las necesidades
solventes, vale decir aquéllas cuya satisfaccion permite obtener un beneficio. En cuanto
a las potencialidades del proceso de trabajo como actividad libre, desaparecen en la
medida en que se presenta ante el trabajador como algo objetivo, dado y organizado por
el capital.

7 Ibid., vol. 11, pp. 227-229.



4) Por consiguiente, tanto si el trabajo es trabajo libremente asociado como, a
fortiori, si es trabajo asalariado, la libertad, en el sentido fuerte del término, tiene su
campo de posible desarrollo fuera del trabajo, en el tiempo de no trabajo, en el tiempo
libre. No obstante lo cual no cabe pensar en que el tiempo libre sea verdadero tiempo de
libertad mientras el trabajo siga siendo trabajo asalariado y dominado por el capital,
pues esto excluye una estructura racional de las necesidades y, sobre todo, de la
utilizacion de la fuerza productiva del trabajo en su satisfaccién (qué producir, cdmo
distribuir la carga y el producto del trabajo, cuanto debe durar la jornada laboral, etc.).

5) Por otra parte, esta implicito, creemos, en el andlisis del proceso laboral y en
la concepcidn de la historia de Marx, que el trabajo no puede llegar a ser enteramente
libre como actividad, o, al menos, que esta posibilidad no puede considerarse como una
perspectiva inmediata ni préxima. Efectivamente, al menos al nivel de desarrollo de la
ciencia y la fuerza productiva del trabajo en tiempo de Marx, parece haber cierta
oposicion entre la necesidad de una alta productividad del trabajo que permita la
creacion de tiempo libre (lo que significa, aunque no sea en la forma propia de la
manufactura y la industria capitalistas, divisién del trabajo, uniformidad, tal vez
cadenas, etc.) y el deseo de que la actividad laboral misma se convierta en una actividad
libre (no solamente en el sentido de ser libremente decidida por los productores
asociados, sino también en el de ser actividad libre y creativa desde el punto de vista del
individuo que la desempefia). (En esta misma direccion parece interpretar Ernest
Mandel a Marx cuando escribe: “El Marx de los Grundisse responde en el mismo
sentido que el Marx del tomo Il de El Capital; es una ilusion creer que el trabajo
industrial, que el trabajo de la gran fabrica, puede llegar a convertirse jamas en trabajo
‘libre’. El reino de la libertad no comienza sino mas alla del reino de la produccion
material, es decir, del trabajo mecanico, si no se quiere volver al nivel de la produccion
artesanal.”*®

6) Por altimo, la perspectiva del aumento y mejor reparto del tiempo libre, asi
como de la reapropiacion del trabajo en cuanto actividad y en cuanto producto por los
productores los trabajadores- no es ya un simple deseo, sino también y por vez primera
una posibilidad. Ahi reside la mision histérica del capitalismo: ha forzado al hombre a
trabajar més alla de la necesidad natural, ha permitido el desarrollo —si bien alienado- de
las necesidades humanas y de la fuerza productiva del trabajo y, con ésta, del tiempo
disponible. Pero este tiempo disponible ya no sélo da para el disfrute de unos pocos,
sino que, dado su montaje, es posible su redistribucion como tiempo disponible para
todos. El capitalismo, al negar transitoriamente la libertad de la inmensa mayoria, ha
fomentado un desarrollo de las fuerzas productivas tal que esa libertad es ya posible
para todos, si bien tal perspectiva exige la desaparicion de las relaciones de produccion
y cambio capitalistas mismas.

Sobre esta base, la propuesta de Marx es triple: reduccion de la jornada laboral,
reapropiacion del producto del trabajo, reorganizacién del proceso productivo.

La reduccion de la jornada laboral se presenta como condicion indispensable
para el libre desarrollo del individuo. Por consiguiente, se plantea como reivindicacion
inmediata del trabajo asalariado frente al capital, pero también como una de las primeras
medidas que debera tomar el trabajo libremente asociado una vez desembarazado de la
dominacién del capital. La sola incorporacion al proceso productivo de los brazos

8 E. Mandel, La formacién del pensamiento econémico en Marx, p. 126; traduccion de
Francisco Gonzélez Aramburu, Siglo XXI, Madrid, 6.2 edicion, 1974.



disponibles que las relaciones de produccién capitalistas dejan al margen (rentistas,
parados, mujeres, pero también toda la legion de empleados del Estado o de los
capitales particulares que desempefian funciones de mantenimiento del orden que no
responden a necesidades técnicas, sino sociales, de la produccion) permitird una
reduccion drastica de la jornada laboral de la generalidad.

Por otra parte, la libre asociacion de los productores implica una redifinicion del
trabajo necesario. Este ya no es el que reproduce el valor de la fuerza de trabajo
consumida en el proceso de produccion —siendo el reto plustrabajo que se apropia el
capitalista, con independencia del uso que pueda darle después-. Ya no estd el
trabajador obligado a suministrar un plusvalor producto del plustrabajo al capitalista,
pero, por otro lado, tampoco es ya el mercado el que determina el valor por el que se
cambia la fuerza de trabajo. “La supresion de la forma capitalista de produccion permite
restringir la jornada laboral al trabajo necesario. Este Gltimo, sin embargo, bajo
condiciones en lo demas iguales, ampliaria su territorio. Por un lado, porque las
condiciones de vida del obrero serian méas holgadas, y mayores sus exigencias vitales.
Por otra parte, porque una parte del plustrabajo actual se contaria como trabajo
necesario, esto es, el trabajo que se requiere para constituir un fondo social de reserva y
de acumulacion”®®.

Esta disminucion de la jornada laboral es la condicion para que pueda tener lugar
el desarrollo intelectual del trabajador, y es por ello sobre todo, y no simplemente como
respuesta a las agotadoras condiciones del trabajo de la época, que aparece en el
Manifiesto Comunista, los programas de la Asociacion Internacional de Trabajadores,
etc. En este punto, pues, el trabajo, cualquiera que sea su forma —la duracién del trabajo,
con independencia de que sea “libre”, asalariado, etc.- se presenta en oposicion a la
posibilidad de desarrollo intelectual del individuo —por lo menos el trabajo llevado méas
alla de cierto punto-.

Pero la propuesta de Marx no busca simplemente posibilitar la libertad y/o el
desarrollo y la actividad intelectuales fuera del proceso de trabajo, sino también en su
interior. Por eso incluye también la reapropiacion del proceso y el producto del trabajo,
en cuanto globalidades, por el conjunto de los trabajadores, y su reorganizacion en
cuanto procesos particulares. Con ello sera posible que ese elemento de libertad
presente en el trabajo en general del que antes hablabamos sea ejercitado por todos los
hombres, y no Gnicamente por aquéllos, los capitalistas, que personifican a la potencia
todavia dominante en la produccion, el capital. Al propio tiempo, al recuperar el hombre
el dominio compartido de la produccién en general y del proceso laboral en particular,
recupera y refuerza el papel formativo y autoformativo del trabajo como actividad y
como relacion social.

Una cuestion que adquiere especial relieve para Marx en relacion con la
educacion es la del trabajo infantil. Parte de constatar simplemente el hecho: si bien es
cierto que otras formas historicas anteriores del trabajo tampoco habian dado demasiado
cuartel a los nifios, el capitalismo se muestra particularmente eficaz a la hora de
incorporarlos al trabajo productivo. Las mismas razones y mecanismos que llevan a la
sustitucion del trabajo simple y de obreros diestros por obreros no cualificados,

9 K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. 11, pp. 642-643.



comportan la sustitucion de los trabajadores varones adultos por las mujeres y los nifios.
“La maquinaria, en la medida en que se hace prescindible la fuerza muscular, se
convierte en medio para emplear a obreros de escasa fuerza fisica o de desarrollo
corporal incompleto, pero de miembros mas agiles. jTrabajo femenino e infantil fue,
por consiguiente, la primera consigna del empleo capitalista de maquinaria! Asi, este
poderoso reemplazante de trabajo y de obreros se convirtio sin demora en medio de
aumentar el numero de asalariados, sometiendo a todos los integrantes de la familia
obrera, sin distincién de sexo ni edades, a la férula del capital. El trabajo forzoso en
beneficio del capitalista no s6lo usurpé el lugar de los juegos infantiles, sino también el
del trabajo libre en la esfera doméstica, ejecutado dentro de los limites decentes y para

la familia misma”°.

Engels ya habia denunciado las condiciones del trabajo infantil en las
manufacturas en su escrito temprano Esbozo de critica de la economia politica®.
Volvié a hacerlo con mas detalle y mejor documentacion en La situacién de la clase
obrera en Inglaterra, obra en la que sefiala el papel protagonista de la maquinaria en la
introduccién del trabajo infantil y femenino, y la temprana incorporacion de los nifios a
las manufacturas y los efectos de la misma sobre la estructura familiar tradicional, sobre
la salud y el desarrollo fisico e intelectual de los nifios y sobre educacién®. Engels
también estudid con profusion de detalles y una notable penetracion critica la ineficacia
de las leyes fabriles sobre la obligatoriedad de que los nifios trabajadores recibieran
algin tipo de educacién®® y las alucinantes condiciones de las escuelas y casas de
trabajo (work-houses)®.

Marx recogid buena parte de los casos resefiados por Engels y otros muchos
descritos en los informes de los inspectores fabriles y en la prensa y la literatura de la
época. El Capital esta lleno de testimonios sobre las condiciones y efectos del trabajo
infantil que se dirian sacados de un folletin a no ser por su indubitada veracidad. La
mayor parte de ellos se encuentran en los capitulos dedicados a La jornada laboral
(apartados: "Ramos industriales ingleses sin limitaciones de relevos”, “La lucha por la
jornada laboral normal. Limitacion legal coercitiva del tiempo de trabajo”, “Legislacion
fabril inglesa de 1833-1864" y “La lucha por la jornada normal de trabajo. Repercusion
de la legislacion fabril inglesa en otros paises”)®, Maquinaria y gran industria
(apartados: “Apropiacion de las fuerzas de trabajo subsidiarias por el capital. Trabajo
femenino e infantil”, “La Manufactura moderna”, “La industria domiciliaria moderna” y
“Legislacion fabril (Clausulas sanitarias y educacionales). Su generalizacion en
Inglaterra™®®, La ley general de la acumulacion capitalista (apartados: “El proletariado

2 |bid., pp. 480-481. Cf. También K. Marx, Miseria de la filosofia, traduccién de Dalmacio
Negro Pavon, Aguilar, Madrid, 2.2 edicion, 1973, p. 201; Manuscritos: economia y filosofia, cit., p. 158 y
El Capital, cit., libro 111, vol. VI, p. 298.

2L Cf. F. Engels, Esbozo de la critica de la economia politica, en K. Marx, A. Ruge y otros, Los
anales franco-alemanes, edicién y traduccion de J.M. Bravo, Martinez Roca, Barcelona, 1970, pp. 117-
147, particularmente p. 124.

22 Cf. F. Engels, La situacion de la clase obrera en Inglaterra, pp. 172, 176-221, 223, 226-230,
239-242, 244, 275-286; traduccidn andnima, edicion de Lorenzo Diaz, Akal, Madrid, 1976.

2% Cf. ibid., pp. 204, 206-209.

24 Cf. ibid., pp. 235, 237, 239, 242, 284, 323-326.

2 K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. I, pp. 292-318 y 335-365.

% Ipid., libro I, vol. 11, pp. 480-490, 563-572 y 585-610.



agricola britanico” e “Irlanda”)*’ y La llamada acumulacién originaria (apartado:
“Génesis del capitalista industrial?.

En estos pasajes podemos encontrar nifios trabajadores de diez, ocho y hasta seis
afos, criaturas que cumplen jornadas laborales de 15 o hasta 20 horas, que duermen
debajo de las maquinas, con la salud arruinada y el intelecto embotado, desmoralizados,
amorales, cambalacheados por sus padres, suicidas, etc. Ante semejante panorama la
reivindicacion del Manifiesto comunista salta por si sola: “Prohibicion del trabajo
infantil en las fabricas bajo su forma actual”.

Pero nada més lejos de la intencion de Marx que pedir la abolicién del trabajo
infantil en general, o medida alguna que pueda conducir en la practica al mismo
resultado. En las Instrucciones para los delegados al congreso de Ginebra de la
Asociacion Internacional de los Trabajadores, presentadas en aquél como informe del
Consejo General, abriendo el apartado sobre el Trabajo juvenil e infantil (ambos sexos)
leemos: “Consideramos que la tendencia de la industria moderna a hacer que los nifios y
jévenes de ambos sexos cooperen en la gran obra de la produccion social es una
tendencia progresiva, sana y legitima, aunque bajo el capital se vea distorsionada y
convertida en una abominacion. En una sociedad racional cualquier nifio, a partir de la
edad de nueve afios, deberia convertirse en un trabajador productivo, al igual que
ninguna persona adulta fisicamente capaz deberia ser eximida de la ley general de la
naturaleza, a saber: que para poder comer hay que trabajar, y no solamente con el
cerebro sino también con las manos™°.

Anos mas tarde, frente a la reivindicacion del congreso de unificacion
socialdemocrata de Gotha, que pide en el punto tercero de su programa la “restriccion
del trabajo de la mujer y prohibicion del trabajo infantil”, Marx se opone abiertamente:

“Prohibicion del trabajo infantil. Aqui era absolutamente necesario sefialar el
limite de la edad.

La prohibicion general del trabajo infantil es compatible con la existencia de la
gran industria y, por tanto, un piadoso deseo, pero nada mas. El poner en practica esta
prohibicion —suponiendo que fuese factible- seria reaccionario, ya que, reglamentada
severamente la jornada de trabajo segun las distintas edades y aplicando las demas
medidas preventivas para la proteccion de los nifios, la combinacion del trabajo
productivo con la ensefianza desde una temprana edad es uno de los mas potentes

medios de transformacion de la sociedad actual™.

Al contrario de lo que pudiera quizé pensarse a primera vista, la opinion de Marx
no fue facilmente compartida por otros dirigentes del movimiento obrero. No es
solamente el congreso de Gotha el que pide la abolicidn del trabajo infantil. Afios atras,

27 Ibid., libro 1, vol. 111, pp. 839-891.

%8 |bid., pp. 938-951.

2 K. Marx y F. Engels, El manifiesto comunista, p. 95; traduccién de W. Roces, Ayuso, Aguilar,
Madrid, 1974.

% K. Marx, Instructions for Delegates to the Geneva Congress, en The First International and
After, p. 88; edicion de David Fernbach de acuerdo con el texto del folleto The International Working
Men’s Association. Resolutions of the Congress of Geneva, 1866, and the Congress of Brussles, 1868,
Londres, 1869, Penguin-New Left Books, Harmondsworth, 1974.

$1 K. Marx, Critica del programa de Gotha, pp. 44-45; versién espafiola del Instituto de
Marxismo-Leninismo, 1953, Aguilera, Madrid, 4.2 edicion, 1971.



en el Congreso de Ginebra de la Internacional, los delegados franceses Chemale,
Fribourg, Perrachon y Camélinat hacian la siguiente propuesta: “Desde el punto de vista
fisico, moral y social, el trabajo de las mujeres y los nifios en las manufacturas debe ser
enérgicamente condenado en principio como una de las causas mas activas de la
degeneracion de la especie humana y como uno de los méas poderosos medios de

desmoralizacion llevados a cabo por la clase capitalista™?.

No es dificil comprender la razones de la oposicion al trabajo infantil en general,
que ni mucho menos se limitaba a los delegados franceses en Ginebra, los congresistas
de Gotha o sus representados. Ciertamente, debia ser un espectaculo poco edificante
para cualquier moral el ofrecido por esa masa de nifios explotados mé&s o menos
salvajemente desde que podian realizar alguna tarea, sometidos a horarios agotadores,
separados entera o casi enteramente de la familia, quebrantada su salud, apartados de los
juegos y alejados de la educacion. Tampoco debia serlo en demasia el de muchos padres
traficando con el trabajo de los hijos, empujados a ello por su propia miseria y/o
degradacion moral, o el de multitud de familias en las que solamente los nifios y las
mujeres lograban encontrar trabajo.

A esto hay que afiadir que el salario de estos trabajadores nifios, por su menor
cualificacion y su absoluta indefension, era notablemente mas bajo que el de los adultos,
con lo que representaban para éstos una fuerte competencia, los desplazaba de sus
puestos de trabajo y hacian descender el nivel general de los salarios. Por lo demas,
niflos y mujeres entraron en la industria de la mano de ese otro gran sustituto de la
fuerza de trabajo cualificada, adulta y masculina: la maquina, con lo que para los
trabajadores resultaba dificil distinguir entre esas dos facetas complementarias de un
mismo proceso.

Asi, pues, los trabajadores se veian enfrentados como ciudadanos a la injusticia
manifiesta de la sobreexplotacion de nifios y jévenes, como personas morales al
indignante trato ofrecido a la “tierna infancia”, como padres a la amenaza de que ese
yugo cayera sobre sus hijos, y como poseedores de su sola fuerza de trabajo en el
mercado a una feroz competencia estimulada y manipulada por el capital. Se opusieron,
en consecuencia, al trabajo infantil como se habian opuesto los luditas a la introduccién
de las maquinas, por las mismas elementales razones y con iguales escasos resultados.
La escolarizacion universal llegara mas tarde, pero de la mano de otras necesidades y
otras voces.

También por estas razones, y en defensa mas o menos consciente o inconsciente,
interesada o desinteresada, de la familia patriarcal, se opusieron al trabajo de la mujer.
Una vez mas, los mas drasticos y claros son los delegados franceses en los congresos de
la Internacional: “La mujer no estd hecha para trabajar; su lugar esta en el centro de la
familia”, etc.>. Esto en el Congreso de Ginebra, pero también en Lausana, ahora de
parte de los belgas: “la mujer que trabaja fuera de su hogar tiene que dejar su casa sin
direccion y no puede atender convenientemente a la conservacién de su interior”; “es
una causa de degeneracion de la raza”; “no diremos exactamente, como dijo Michelet,
que la mujer es una enferma perpetua, pero también es cierto que algunas
particularidades debidas a su organismo (...) impiden a la mujer entregarse a todo

% Jacques Freymond, editor, La Primera Internacional, vol. I, p. 105, texto extraido del Courier
International; traduccion de M. Pellecin Lancharro, Zero, Bilbao, 1973.
% Loc. cit.; cf. también p. 141.



trabajo duro o prolongado como son los industriales”; “un ser destinado al matrimonio y
por lo tanto, ama de casa, a continuacién madre”, etc., etc.*. Resumiendo: “Pues si,
preferimos una maquina de hacer nifios que una maquina industrial”®®, termina
exclamando una potencia firmada por Vandenhouten, Fontaine y De Paepe.

En este punto, ni Marx ni los marxistas eran, ni mucho menos, tan categoricos
como en la defensa de un trabajo infantil reglamentado (aunque al referirse a éste
especificaban que se trata de “ambos sexos”). Es cierto que en ningun momento
hablaron de abolir el trabajo de la mujer, pero el silencio sobre ello unido a las criticas
dirigidas a las condiciones en que tenia lugar, hacen sospechar —aun cuando algun
delegado del relieve de Varlin llegara a defender la necesidad y conveniencia del trabajo
de las mujeres- que no lo veian con demasiado buenos ojos, al menos no en el caso de
las mujeres casadas. Se limitaban a defender el derecho de la mujer al trabajo®. El
propio Marx, quien repetidamente sefiala que el progreso de la humanidad se mide por
el de la mujer®’, deceg)ciona frecuentemente con sus observaciones sobre “el bello sexo
—incluidas las feas-“*, sobre su “virtud favorita en la mujer: la debilidad™® o sobre la
participacion de la sefiora Kugelmann en la lucha por la liberacion de la mujer: “¢Acaso
su esposa participa en la gran camparia de emancipacion de las mujeres alemanas? Creo
que las mujeres alemanas deberian comenzar por impulsar a sus maridos a emanciparse
ellos mismos™.

Mas volvamos de nuevo con el trabajo infantil. Si se nos concede que estaria
fuera de lugar pretender defender a Marx de una posible falta de aprension en cuanto al
trabajo de los nifios, podemos entrar en el que parece ser siempre el primer argumento:
es el propio desarrollo capitalista el que empuja al empleo de trabajo infantil. En este
punto, como en otros, Marx pone especial énfasis en sefialar por dénde marchan las
tendencias actuales del desarrollo real, en vez de postular un desarrollo ideal. Pero si
resulta posible distinguir entre la incorporacion de los nifios a las tareas de la
produccion social, en si positiva, y la forma en que tal incorporacién tiene lugar bajo el
capitalismo, catalogada como “abominable”, no es por una afan a la Proudhon de
separar el “lado bueno” y el “lado malo” de las cosas, sino que debe de haber detras un
concepto de trabajo que permita semejante toma de posesion.

Es verdad que aparece también otro argumento: el que no trabaja no come. Pero
es mas que discutible que éste no ya deba, sino siquiera pueda, ser aplicado a los nifios,
al trabajo infantil y al producto de este trabajo.

El concepto de trabajo en que se fundamenta esta opcidn no es otro que el que ya
vimos al tratar de la relacion entre el hombre y el ambiente. Es el trabajo como esencia
distintiva del género humano, como relacién entre el hombre —sujeto- y el mundo

* Ibid., vol. 1, pp. 318-320.

* Ibid., vol. I, p. 322.

% Cf., por ejemplo, ibid., vol. I, pp. 323-324.

% Cf. K. Marx y F. Engels, La Sagrada Familia, traduccién de Carlos Liacho, Claridad, Buenos
Aires, 2.2 edicion, 1971, p. 222; K. Marx, Manuscritos: economia y filosofia, cit., p. 142 y la carta a
Kugelmann del 12 de diciembre de 1868, en Cartas a Kugelmann, traduccién de Giannina Bertarelli,
Instituto Cubano del Libro, La Habana, 1975, p. 122.

% K. Marx, Cartas a Kugelmann, cit., p. 122

% De un manuscrito de Laura Marx, citado por Erich Fromm en Marx y su concepto del hombre,
traduccion de Julieta Campos, Fondo de Cultura Econémica, México, 6.2 reimpresion, 1975, p. 266.

0 K. Marx, Cartas a Kugelmann, cit., p. 119.



objetivo que le rodea, como intercambio entre el hombre y la naturaleza, como sintesis
de pensamiento y accion, de actividad fisica e intelectual, como modificacién
consciente del objeto, como praxis.

La division social y manufacturera del trabajo y el régimen del trabajo asalariado
convierten el trabajo concreto del obrero en una actividad limitada y unilateral en
relacion con el caracter universal adoptado por el desarrollo de las necesidades
humanas, las fuerzas productivas y el intercambio social. Pero una actividad formativa
que no incluyese el trabajo seria, en el polo opuesto, igualmente unilateral y limitada:
seria una actividad meramente contemplativa, 0, para ser mas exactos, seria
contemplacion sin actividad, lo mismo que Marx reprochaba a Feuerbach. Por eso el
trabajo —y no ya una representacion fingida del trabajo, sino la actividad productiva
propiamente dicha- debe ser parte integrante de toda formacion.

Considerando tan unilateral la ensefianza meramente intelectual como el solo
trabajo, Marx, que siempre compartiéo con Hegel la idea de que la educacion no podia
ser un simple juego y se opuso asi a Rousseau, Fourier y otros, cita en su apoyo a “John
Bellers, verdadero fendmeno en la historia de la economia politica, [que] vio ya a fines
de siglo XVII, con la claridad mas absoluta, la necesidad de abolir el sistema actual de
educacion y division del trabajo, sistema que engendra hipertrofia y atrofia en uno y
otro extremo de la sociedad, aunque en sentido opuesto. Dice ciertamente, entre otras
cosas: ‘Aprender ociosamente es poco mejor que aprender la ociosidad... El trabajo
fisico es, en su origen, una institucion divina... El trabajo es tan necesario para la salud
del cuerpo como lo es el alimento para su subsistencia, pues los dolores que un hombre
se evita gracias a la ociosidad, los encontrara en la enfermedad... El trabajo echa aceite
en la lampara de la vida y el pensamiento la enciende... Una ocupacion pueril estipida’
(afirma Bellers, lleno de presentimientos sobre los Basedows y sus chapuceros
imitadores modernos) ‘deja sumidas en la estupidez las mentas infantiles’. (Proposals
for raising a Colledge of Industry, of all useful Trades and Husbandry, Londres, 1696,
pp. 12, 14, 16, 18.)"*:. (El principio fundamental de la pedagogia de Basedow era
ensefiar “no mucho y placenteramente™?, y uno de sus seguidores “modernos” —
directamente y, a través de Kant, indirectamente- fue Pestalozzi, aunque no podemos
saber si Marx pensaba en él al escribir el pasaje citado).

Si bajo el capitalismo el trabajo puede convertirse en algo “abominable”, ello
nada resta de importancia a la necesidad del trabajo en general para la formacion del
hombre. Si la explotacion capitalista del trabajo resulta particularmente criminal y
repugnante cuando se ceba sobre nifios de corta edad, entonces hay que luchar por su
reglamentacion legal. Por lo demas, no es solamente la forma actual del trabajo infantil,
sino también la forma actual del trabajo adulto, lo que debe ser abolido.

En la disyuntiva entre tratar inatilmente de evitar el trabajo infantil, cuando la
produccion capitalista empuja hacia él con toda su fuerza, y, sin oponerse a €l por
principio sino al contrario, tratar de someterlo a limitaciones legales, Marx opta por lo
segundo. En primer lugar porque lo primero le parece utdpico. En segundo lugar,
porque la exclusion de los nifios del trabajo infantil fabril significaria, cuando el capital
domina ya el conjunto de la produccion, su exclusion de cualquier tipo de trabajo. En

1 K. Marx, El Capital,cit., libro 1, vol. 11, p. 595 en nota.
%2 Citado por N. Abbagnano y A. Visalberghi, Historia de la pedagogia, p. 411; traduccién de
Jorge Hernandez Campos, Fondo de Cultura Econdmica, Madrid, 3.2 reimpresion, 1976.



tercer lugar, porque no en vano ha detectado la formacién de la clase llamada a
revolucionar la sociedad, el proletariado, dentro de la produccion capitalista.

Las Instrucciones para los delegados... contienen la siguiente propuesta: “(...)
Por el momento, solamente tenemos que ocuparnos de los nifios y jovenes de ambos
sexos pertenecientes al pueblo trabajador. Estos deberian ser divididos en tres clases, a
ser tratadas de forma distinta; la primera clase comprenderia desde los nueve a los doce
afios; la segunda, de los trece a los quince; y la tercera incluiria las edades de dieciséis y
diecisiete afos. Proponemos que el empleo de la primera clase en cualquier taller o
trabajo doméstico sea restringido legalmente a dos horas, el de la segunda a cuatro, y el
de la tercera a seis. Para la tercera clase debe haber una interrupcion de al menos una

hora para la comida y el descanso”*.

Transcurrido mas de un siglo desde que fueran escritas las Instrucciones..., esta
propuesta, al menos en un pais capitalista avanzado, puede parecer timida: ;por qué
habrian de trabajar dos horas los nifios de nueve a doce afios, o cuatro de trece a quince,
cuando ya esta prohibido trabajar antes de los dieciséis? Sobre esto baste recordar que
entonces trabajaban normalmente doce, catorce y hasta veinte horas en algunos ramos,
gue ni esas edades ni alguno de esos horarios son hoy raros en los paises del Ilamado
“tercer mundo”, ni siquiera en algunas bolsas de pobreza en los paises desarrollados, y
gue ya quisieran hoy los jovenes de dieciséis y diecisiete afios que su jornada laboral
estuviera legalmente limitada a seis horas de trabajo. Pero, sobre todo, hay que recordar
la firme conviccion de Marx de que los nifios, aunque sea durante un escaso nimero de
horas y en tareas ligeras, deben trabajar.

Por supuesto, se trata de “trabajo productivo y remunerado™*.

Marx rechaza de plano la asimilacién de su propuesta con esa corriente
pedagogica reformista y liberal que se autodenomina “escuela del trabajo”. EI mejor
empleo de ello esta en su disconformidad con las llamadas escuelas “profesionales”,
“politécnicas”, etc. En 1847, en un texto llamado a servir como borrador de lo que luego
seria el Manifiesto, los Principios del comunismo, reclamaba Engels: “Educacion de
todos los nifios, a partir del momento en que puedan prescindir de los cuidados
maternos, en institutos nacionales y a expensas de la nacién. Unién de la educacion vy el

trabajo fabril [Erziehung und Fabrikation zusammen]™*.

Ni en el Manifiesto ni en ninguna obra posterior de Marx o de Engels volvera a
hablarse, en cambio, de “institutos nacionales” ni de cualquier cosa similar. No porque
no deba haber instituciones escolares propiamente dichas (en las que seria impartida una
educacion literaria, cientifica, tecnologica y fisica), ni porque estas instituciones no
hayan de ser financiadas por el Estado, sino porque no es en ellas donde deben tener
lugar el trabajo de los nifios y jovenes, sino, como ya hemos dicho, en las mismas
fabricas y talleres normales.

En el mismo afio de 1847, en un manuscrito —no editado en vida del autor-
titulado Salario, se refiere Marx a “la instruccion, especificamente la instruccién

* K. Marx, Instructions for Delegates to the Geneva Congress, cit., p. 88.
“ Ibid., p. 89.
* K. Marx y F. Engels, Werke, vol. IV, p. 373; Dietz Verlag, Berlin, 1977.



industrial omnilateral”, como una de las propuestas “predilectas de los burgueses™®.

Marx Illama la atencién sobre la contradiccion de que la industria moderna sustituya el
trabajo complejo por trabajo méas sencillo para el que no se precisa instruccion, sobre el
hecho de que se emplee a los nifios desde los seis o siete afios, sobre la ineficacia a que
el sistema fabril reduce las leyes escolares y sobre el caracter de clase de la educacion
moral; pero, ante todo, sobre que el “verdadero significado que tiene la instruccion
(Erziehung) para los economistas filantropos es este: que cada obrero conozca cuantas
ramas de la produccion sea posible, de modo que, si resulta expulsado de una de ellas
por la introduccion de nuevas maquinas o por cambios en la division del trabajo, pueda
encontrar facilmente colocacion en otra.

“Supuesto que esto sea posible: La consecuencia de ello seria que, si en una
rama del trabajo hubiera exceso de mano de obra, este exceso tendria lugar de inmediato
en todas las otras ramas, y el descenso del salario en un oficio traeria inmediatamente
tras de si, todavia méas que antes, un descenso general de los salarios™*’.

En una intervencion en el Consejo General de la Asociacion Internacional de
Trabajadores, en Agosto de 1869, Marx deja claro su desapego respecto de las escuelas
profesionales existentes: “La formacién tecnoldgica, deseada por autores proletarios,
deben compensar las deficiencias que surgen de la division del trabajo, la cual impide a
los aprendices que adquieran un conocimiento profundo de su oficio. Pero se ha partido
siempre de aquello que la burguesia entiende por ensefianza técnica y, por consiguiente,

se ha interpretado de un modo equivocado”*,

En El Capital mismo, en fin, marca Marx distancias con las escuelas
profesionales. Refiriéndose a los constantes cambios en las técnicas productivas y a la
movilidad y versatilidad que exigen del obrero, escribe: “Una fase de este proceso de
trastocamiento, desarrollada de una manera natural sobre la base de la gran industria, la
constituyen las escuelas politécnicas y agrondmicas; otra, las écoles d’enseignement
profesionelle, en las cuales los hijos de los obreros reciben alguna instruccion en
tecnologia y en el manejo practico de los diversos instrumentos de producciéon. Si la
legislacion fabril, esa primera concesion penosamente arrancada al capital, no va mas
alla de combinar la ensefianza elemental con el trabajo en las fabricas, no cabe duda
alguna de que la inevitable conquista del poder politico por la clase obrera también
conquistara el debido lugar para la ensefianza tecnoldgica —tedrica y préctica- en las

escuelas obreras”*,

El motivo por el que Marx se esfuerza en delimitar su propuesta de las “escuelas
profesionales” existentes es multiple, y puede inferirse en otros contextos. En primer
lugar, como ya hemos visto, Marx no se plantea la relacion entre educacion y trabajo
como una incorporacion artificial de éste, tanto si es en forma de juego como si es por
una etica de sacrificio, a las escuelas; se lo plantea en términos de participacion real,
aunque sea limitada y gradual, de nifios y jovenes en las tareas productivas. En segundo
lugar, la polivalencia relativa que estas escuelas profesionales ofrecen dista mucho
todavia de la instruccion politécnica y el aprendizaje elemental de “todos” los oficios

® K. Marx y F. Engels, Werke, cit., vol. VI, p. 545.

" Ibid., p. 546.

“® Citado en M.A. Manacorda, Marx y la pedagogia moderna, p. 99; traduccién de Prudenci
Comes, Oikos-tau, Barcelona, 1969.

“ K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. 11, p. 594.



por él preconizado. En tercer lugar, como veremos mas adelante, Marx desconfia
radicalmente de la formacién civica, politica y moral que pueden recibir nifios y jovenes
en las escuelas, tanto si son privadas o religiosas como si son publicas, de cualquiera de
las instituciones estatales. Ademas, obviamente, la ensefianza tecnologica que Marx
reclama ha de ser mucho méas amplia, como se colige de la precedente cita de El
Capital.

Vale la pena recoger aqui, aunque resulte algo extenso, un pasaje de El Capital
en que Marx se explaya un poco sobre las excelencias de la combinacion entre
ensefianza y trabajo productivo y las perspectivas que en su opinidn abre:

“Aunqgue, tomadas en conjunto, las clausulas educacionales de la ley fabril son
mezquinas, proclaman la ensefianza elemental como condicion obligatoria del trabajo.
Su éxito demuestra, en primer término, la posibilidad de combinar la instruccion y la
gimnasia con el trabajo manual, y por tanto también la de combinar el trabajo manual
con la instruccion y la gimnasia. Los inspectores fabriles pronto descubrieron, por las
declaraciones testimoniales de los maestros de escuela, que los chicos de las fabricas,
aunque soélo disfrutaban de la mitad de ensefianza, aprendian tanto como los alumnos
corrientes que asistian a clase durante todo el dia, y a menudo mas que éstos. ‘La cosa
es sencilla. Los que sélo asisten medio dia a la escuela estan siempre despejados y casi
siempre en condiciones y con voluntad de recibir la ensefianza. El sistema de mitad
trabajo y mitad escuela convierte a cada una de las dos ocupaciones en descanso y
esparcimiento con respecto a la otra; en consecuencia, ambas son mucho mas adecuadas
para el nifio que la duracion ininterrumpida de una de las dos. Un muchacho que desde
temprano en la mafiana esta sentado en la escuela, especialmente cuando el tiempo es
caluroso, es imposible que pueda rivalizar con otro que vuelve alegre y despejado de su
trabajo”. (Reports of the children’s Enployment Comission, 31-X-1865, pp. 118, 119).
Maés documentacion sobre el particular encuéntrase en el discurso pronunciado por
Senior ante el congreso sociolégico de Edimburgo, en 1863. El disertante expone
ademas aqui, entre otras cosas, como la jornada escolar prolongada, unilateral e
improductiva a que estan sometidos los vastagos de las clases medias y superiores,
acrecienta inatilmente el trabajo del maestro, ‘mientras dilapida, no sélo en balde, sino
también de manera absolutamente nociva, el tiempo, la salud y la energia de los nifios’
(Reports of the Social Science Congress at Edinburgh, octubre de 1863, p. 66) Del
sistema fabril, como podemos ver en detalle en la obra de Robert Owen, brota el
germen de la educacion del futuro, que combinara para todos los nifios, a partir de cierta
edad, el trabajo productivo con la educacién y la gimnasia, no s6lo como método de
acrecentar la produccién social, sino como unico método para la produccion de hombres
desarrollados de manera omnifacética™".

Una vision parecida entusiastica la habiamos encontrado ya en la Critica del
programa de Gotha: “la combinacion del trabajo productivo con la ensefianza desde una
edad temprana es uno de los mas potentes medios de transformacién de la sociedad

actual™,

Con alguna variante de estilo, ésta es la formula que proponen Marx y Engels
cada vez que han de decir en qué debe consistir la educaciéon. En los Principios del
comunismo, Engels reclama, como venimos de ver, la “union entre la ensefianza y el

0 K. Marx, El Capital, cit., libro I, Vol. 11, pp. 588-589.
L K. Marx, Critica del programa de Gotha, cit., pp. 44-45.



trabajo fabril”. Un afio més tarde, en 1848, el Manifiesto comunista propone, como
décima entre las medidas “susceptibles, sin duda, de ser aplicadas con caracter mas o
menos general”: “Educacion puablica y gratuita de todos los nifios. Prohibicion del
trabajo infantil bajo su forma actual. Régimen combinado de la educacion con la
produccién material, etc.”®’. Las Instrucciones... se refieren a “la combinacién de
trabajo productivo pagado, educacion mental, ejercicio fisico e instruccion

politécnica”®.

Como acabamos de ver, el otro extremo de la combinacion de trabajo productivo
y ensefianza, la “ensefianza” o la “educacién”, se desglosa a su vez en tres componentes.
En El Capital, Marx se referia simplemente a la “instruccion y la gimnasia™*. En las
Instrucciones..., escritas en el mismo afio de edicidn del libro | de EI Capital, 1867, es
donde podemos hallar una descripcion mas completa:

“Por educacion entendemos tres cosas:

“Primero: Educacion mental.

“Segundo: Educacion fisica, tal como la proporcionada por las escuelas de
gimnasia o los ejercicios militares.

“Tercero: Instruccién tecnoldgica, que imparta los principios generales de todos
los procesos productivos y, simultaneamente, inicie al nifio y al joven en el uso y el
manejo practico de las herramientas elementales de todos los oficios™”.

Dos afios mas tarde, en fin, podemos leer en las actas de una reunion del Consejo
General de la Asociacion Internacional de los Trabajadores: “El ciudadano Marx dice
gue estamos de acuerdo sobre determinados puntos. La discusién ha comenzado con la
propuesta de ratificar la resolucion de Ginebra, que pide unir la ensefianza intelectual
con el trabajo fisico, los ejercicios gimnasticos y la formacion tecnoldgica. Ninguna
oposicién se ha formulado contra esto”®.

La “educacion mental” o “formacion intelectual” aparece, pues, de forma
diferenciada en las Instrucciones... y el discurso ante el Consejo General, pero no en El
Capital. La “gimnasia” o “educacion fisica”, asi como la “instruccion” o “formacion
tecnoldgica”, aparecen en los tres textos citados. Los demas textos en los que se plantea
la combinacion entre ensefianza y trabajo productivo, a saber: en otros lugares de El
Capital, los Principios de comunismo (de Engels), el Manifiesto y la Critica del
programa de Gotha, no proceden al desglose.

La polémica que tuvo lugar en los primeros afios de la revolucion rusa, entre la
opcidn programatica del partido bolchevique por la ensefianza politécnica y la necesidad
practica de una formacion profesional especializada y acelerada se tradujo en una
exégesis detallada y diferenciada de estos textos para fines de la discusién. No obstante,
parece claro -y tal es nuestra opinion- que no hay motivo alguno para tratar de
contraponer unas formulaciones a otras ni para proceder a un analisis pormenorizado de
los términos empleados en cada caso. Con mayor 0 menor precision estan siempre
presentes los tres elementos: formacion intelectual, instruccion tecnolégica y educacién
fisica.

%2 K. Marx y F. Engels, El manifiesto comunista, cit., p. 95; el “etc” es literal, de los autores.
> K. Marx, Instructions for Delegates to the Geneva Congress, cit., p. 89.

> K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. 11, p. 588.

K. Marx, Instructions for Delegates to the Geneva Congress, cit., p. 89.

% Acta recogida en M.A. Manacorda, Marx y la pedagogia moderna, cit., p. 99.



Qué sea la educacion fisica, obviamente, es algo que no necesita de ninguna
explicacion. Baste sefialar que su presencia, ademas de a la idea general de un desarrollo
fisico e intelectual arménico o a la necesidad de preparacion para el esfuerzo
productivo, responde también, y en un sentido mas inmediato, al hecho de que la mala
salud, la debilidad, el raquitismo, las malformaciones fisicas, etc., eran en la época un
verdadero problema de masas debido, junto a otras causas, a las excelencias de la
explotacion del trabajo infantil. Ya en La ideologia alemana hacia Marx notar a Stirner
que “todos estos fendmenos de raquitismo que se dan bajo las condiciones sociales que
han regido hasta aqui son un fenémeno histérico y pueden, por tanto y por la misma
razon, eliminarse histéricamente™’. Que este problema estaba muy presente en la mente
de Mar, lo atestigua también la profusién con que aparece denunciado en la parte de su
obra principal, El Capital, dedicada al trabajo infantil.

En cuanto a la instruccion tecnoldgica, no hay duda de que Marx emplea el
vocablo “tecnologia” y sus derivados en el mismo sentido en que lo hariamos hoy
nosotros. En los Grundisse, por ejemplo, se define la tecnologia como la “aplicacion de
la ciencia a la produccion” (“...el estado general de la ciencia y del progreso de la
tecnologia, o de la aplicacion de esta ciencia a la produccién”)®, y en El Capital de
habla de la “aplicacién tecnolégica consciente de la ciencia™. En qué puedan
traducirse, en concreto, los “principios generales de todos los procesos productivos” y
las “herramientas elementales de todos los oficios” a que alude el pasaje de las
Instrucciones... citada mas arriba es algo que no debe preocuparnos aqui, aunque ha
sido a veces un gquebradero de cabeza par algunos pedagogos reformadores.

Del susodicho pasaje ya se desprende que la formacién tecnoldgica ha de ser
igualmente politécnica, y que su objetivo es doble: que el trabajador conozca los
fundamentos técnicos de su trabajo y que conozca otro tanto, hasta donde sea posible,
del conjunto de la produccion. Se trata de ampliar sus conocimientos en torno a la
produccion en profundidad y en extension. En un capitulo anterior ya tratamos en
detalle los efectos de la division manufacturera e industrial del trabajo sobre el
desarrollo del trabajador, y es contra estos efectos, precisamente, que se dirige a la
instruccion tecnologica, como indica Marx en su alocucion ante el Consejo General:
“La formacion tecnol6gica, deseada por autores proletarios, debe compensar
deficiencias que surgen de la division del trabajo, lo cual impide a los aprendices que

adquieran un conocimiento profundo de su oficio”®.

La formacion intelectual, para terminar, como distinta de la instruccion
tecnologica, no es definida ni mal ni bien en ninguna parte, pero podemos decir al
menos 1o que no es. No es la instruccion técnica, tecnoldgica, etc., como resulta obvio,
pero también parece excluir una buena parte de lo que en las escuelas tradicionales se
entiende por aprendizaje intelectual. Excluye, pro ejemplo, la economia politica y todo
otra materia que admita “una interpretacion de partido o de clase”, tal como sabemos
por la oposicion expresada por Marx en el Consejo General ante una propuesta de
incluir la primera materia citada en el programa escolar. “Unicamente”, prosigue Marx,

> K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, p. 508; traduccién de Wenceslao Roces, Grijalbo,
Barcelona, 4.2 edicidn, 1972.

% K. Marx, Elementos fundamentales para la critica de la economia politica (borrador), cit.,
vol. 11, p. 228.

K. Marx, El Capital, cit., libro 1, vol. 111, p. 953.

% Recogido en M.A. Manacorda, Marx y la pedagogia moderna, cit., p. 99.



“materias tales como las ciencias naturales, la gramatica, etc., pueden ensefiarse en la
escuela”. El resto de la ensefianza intelectual “deben recibirla los jovenes de los adultos,
en la lucha cotidiana por la vida”®". Aqui surge claramente la idea de la neutralidad de la
escuela, o al menos de un cierto tipo de neutralidad, pero esto lo trataremos mejor en el
capitulo siguiente. En todo caso, ya sabemos que la ensefianza intelectual en la escuela
se refiere exclusivamente a las “ciencias naturales, la gramatica, etc.”

Sin duda el aspecto mas problematico de la propuesta marxiana, al menos
cuando se trata de ponerla en practica, y no simplemente de discutir entre posibles
variantes tedricas, es, no ya la introduccion del trabajo en el proceso formativo, sino la
materializacion de esa firme voluntad de formacion multilateral y universalista que
representa la exigencia de una instruccion politécnica. Este problema, como acabamos
de sefialar, se dio con la méxima agudeza en los primeros afios de la Rusia
revolucionaria, desde 1917 a 1929, pero sobre todo hasta 1921.

El Comisario de Pueblo para la Instruccion (Narkompros) presidido por
Lunacharsky, hizo suya desde un principio la idea de una Escuela Unica del Trabajo
basada, entre otras cosas, en la formacion politécnica, al menos hasta el final de la
ensefianza secundaria. El trabajo jugaba un papel esencial en el proceso educativo, tanto
en las granjas o talleres de las propias escuelas como mediante el acceso de los nifios y
jovenes a las fabricas, pero se ponia todo el énfasis del mundo en que este trabajo
productivo no deberia perder nunca su funcién y su norte pedagdgicos. Estos principios
estan recogidos en la declaracion sobre la Escuela Unica del Trabajo, elaborada por el
propio Lunacharsky®®. El Comisariado, por consiguiente, se oponia abiertamente a las
escuelas e institutos gremiales, técnicos y profesionales, esto es, a cualquier ensefianza
especializada antes de finalizar el ciclo secundario. “Cerrad las escuelas profesionales y
utilizad su equipamiento para crear la Escuela de Trabajo”, era su consigna®.

Pero la situacion economica especialmente grave de la nueva Federacion de
republicas Socialistas Soviéticas, devastada por afios de guerra, revolucién e
intervencion exterior, hizo que desde el principio existieran también fuertes presiones a
favor de la ensefianza técnica especializada. Como es natural, estas presiones venian
fundamentalmente de los organismos mas directamente responsabilizados de cuestiones
econdmicas, como el Consejo Panruso de los Sindicatos, los comisariados econémicos o
la comision Trotsky para el reclutamiento de la mano de obra y, por supuesto, de las
propias escuelas de técnicos e ingenieros —en este caso por razones mas bien
corporativas-.

En realidad, el mismo Narkomprdés no tuvo nunca el poder necesario para poner
en pie su proyecto de Escuela del Trabajo, pues la mayor parte de las escuelas
profesionales heredadas de la Rusia prerrevolucionaria pertenecian y siguieron
perteneciendo a otros comisariados, como los de Comercio e Industria,
Comunicaciones, Agricultura, etc. Por otra parte, el propio Narkompraés, prudentemente,
reconocia que en tanto hubiese una demanda popular de tales escuelas “estamos

® Ipid., p. 100.
82 Cf. Sheila Fitzpatrick, Lunacharski y la organizacion soviética de la educacion y de las artes
(1917-19331), p. 52; traduccién de Antonio J. Desmonts, Siglo XXI, Madrid, 1977.
Ibid., p. 81.



obligados a mantener [la escuela profesional] donde existe; y donde no, a crearla”®. En
todo caso, a principios de 1920 el Narkompros se plegaba mas o menos voluntaria o
forzosamente a un acuerdo con la comisién Trotsky por el que la especializacién tendria
lugar a partir de los catorce afios de edad, es decir, en la segunda parte de la ensefianza
secundaria y, por descontado, en la superior®.

Partidarios de la ensefianza técnica, en fin, no faltaron dentro del dmbito del
aparato educativo y del mismo Narkomprds. Lo fueron siempre el Comisariado de la
Educacion del distrito més importante, el de Petrogrado, bajo la presidencia del
ingeniero F.F. Shu, el departamento de educacién de Moscul, encabezado por P.V.
Pozner y N. Lepeshinsky, el I Congreso Panruso de Educacion, el Comité Central de la
Ensefianza Profesional Técnica del Narkomprés (Glavprofobr), la seccion de ensefianza
profesional del Comisariado presidida por F.V. Lengnik, etc.

Lenta pero progresivamente, los partidarios de la especializacion técnica fueron
ganando la batalla, aunque en los primeros afios nunca se renunciara a la necesidad de
ofrecer a los jovenes una base politécnica ni se dejara de ver la especializacion a mitad
del ciclo secundario como un mal impuesto por la desastrosa situacion econémica que
hubo de afrontar el régimen revolucionario.

En 1920, Lunacharski describia asi esta pugna:

“Comprendemos que la arruinada economia rusa necesita especialistas. Pero
nosotros, como socialistas que defendimos los derechos de la individualidad de los
trabajadores contra los factores que trataban de sofocarlos bajo el capitalismo, no
podemos sino protestar cuando vemos que la nueva fabrica comunista presenta, en estos
afios duros, la misma tendencia.

“Por tanto, es inevitable que deba haber una especie de lucha entre los marxistas
que comprender todas las necesidades del momento actual, las necesidades de agotar
todas nuestras fuerzas, de apartarnos de nuestros ideales en vista de las necesidades del
momento, y aquellos otros marxistas que, a pesar de todo, no pueden permitir que estos
tiempos dificiles pisoteen las flores de las primeras esperanzas del proletariado y de la

juventud proletaria, su primera oportunidad de desarrollo humano versatil (...)"®.

® Informe del Narkomprods, Sobre las tareas de la ensefianza técnico profesional en Rusia,
citado en ibid., p. 81.

% Cf. Ibid., pp. 88 y ss.

% Lunacharski, Sobre la ensefianza publica, citado en ibid., p. 90.



CAPITULO X

EL MOVIMIENTO OBRERO, EL ESTADO
Y LA EDUCACION

Las reivindicaciones en torno a la ensefianza alentadas por Marx son el resultado
de un cuidadoso equilibrio entre el reconocimiento de la centralidad del Estado y la
exigencia de que el movimiento obrero mantenga su autonomia. De acuerdo con el
Manifiesto Comunista, “el poder politico no es, en rigor, mas que el poder organizado
de una clase para la opresion de la otra™*. No cualquier poder politico resulta valido para
la dominacién de cualquier clase: dos de las obras no econémicas mas importantes de
Marx —aunque raramente han recibido la atencién que merecen-, la Critica de la
filosofia del Estado de Hegel y La cuestion judia, estan en gran parte dedicadas a
mostrar que la forma moderna, representativa o democréatica del Estado es precisamente
su forma burguesa, lo que significa, a contrario, que no es la forma en que el
proletariado podra y debera basar su dominacion (no es el lugar adecuado para
argumentar esto, que se argumenta por si sélo en los escritos citados —y ésta es la razén
por la que el marxismo reformista prefiere dejarlos de lado como filigranas filosoficas
del “Marx joven”).

Pero esta caracterizacion de clase del Estado no supone la negacion de su papel
como escenario de la lucha de clases —o, si se prefiere, de sus manifestaciones politicas.
A la vez que instrumento de dominacion de una clase, el Estado moderno es la negacién
ideal de la lucha de clases y la sintesis de la sociedad sobre la que se asienta. Como para
Hegel y los hegelianos, para Marx el Estado encarna de algin modo al conjunto social
frente a cada una de las partes, aunque sea en forma abstracta. Toda lucha pro una
transformacion social global debe desembocar necesariamente en el problema del poder
politico. Pero, a diferencia de los jovenes hegelianos (lo hemos visto en el capitulo
segundo, a proposito de la polémica entre Marx y Ruge en torno a la revuelta de los
tejedores de Silesia), para Marx el proletariado no necesita renunciar a su identidad
como clase para convertirse en el motor del cambio social. Al contrario, es la clase que
en si misma representa la negacion global del orden social existente, la clase cuyo
interés particular coincide con el interés general de la sociedad.

En su carta a Bolte del 23 de Noviembre de 1871, escribe Marx: “Todo
movimiento en el que la clase obrera se presente como clase en contra de las clases
dominantes e intente vencerlas por medio de la presion exterior, es un movimiento
politico. Por ejemplo, la tentativa en una fabrica particular o aun en una industria
particular, de obligar a los capitalistas a que acorten la jornada de trabajo mediante
huelgas, etc., es un movimiento puramente econémico. En cambio, el movimiento que

! K. Marx y F. Engels, El manifiesto comunista, p. 95; traduccion W. Roces, Ayuso, Madrid,
1974.



tiene por objetivo hacer aprobar una ley que establezca la jornada de ocho horas, etc., es
un movimiento politico. Y de esta manera, a partir de los distintos movimientos
econdmicos de los obreros, surge en todas partes un movimiento politico, es decir, un
movimiento de clase, que tiene por objeto imponer sus intereses en forma general, en

una forma que posee una fuerza de compulsién para toda la sociedad™?.

En el terreno mas general, Marx ha de definir su posicién respecto del problema
del Estado frente a los anarquistas como frente a Lasalle y sus seguidores en Alemania.
Ignorantes unos y otros de su caracter de clase, los primeros consideran al Estado tout
court, en cualquiera de sus formas historicas reales o posibles, como un instrumento de
opresion general e indiscriminada; los segundos, en cambio, como un ente situado por
encima de las clases y que puede venir en ayuda de cualquiera de ellas y debe hacerlo
en ayuda de las clases trabajadoras, cosa que Lasalle esperaba incluso del Estado
burocréatico-policiaco-militar de Bismarck.

En el plano mas inmediato, Marx trata de poner en guardia contra cualquier
género de ilusiones en el Estado capitalista y contra el reforzamiento de su poder por la
via de reivindicar su mayor intervencién en la marcha de la sociedad; y, por otro lado,
busca que los mil movimientos aislados se unifiquen en un solo movimiento de
conjunto y las luchas parciales frente a cada capitalista en luchas generales frente al
Estado, o, para decirlo de otro modo, que los obreros, “confederen sus cabezas” e
“impongan como clase una ley estatal” cada vez que esto sea posible.

En ese aspecto més parcial constituido por la ensefianza, se combinan en Marx la
caracterizacion general del Estado como instrumento de clase, la firme conviccion de
que no puede dejar de tratar de emplear la ensefianza para sus propios fines, el
convencimiento de que la existencia de la escuela como rama separada dentro de la
division del trabajo comporta necesariamente una vision ideologica de la realidad y una
profunda desconfianza ante los horizontes ideoldgicos de la pequefia burguesia y, en
particular, de esa parte de la misma que son los maestros de la época.

En contrapartida, no solamente considera a los trabajadores como clase social
menos atada, en Ultima instancia, a los prejuicios del periodo y llamada a ponerlos en
cuestion en base a su propia practica cotidiana —en cuanto clase en conflicto con el
capital y su orden social-, sino que ve con verdadero entusiasmo los progresos que
algunos grupos de obreros llevan a cabo en el terreno cultural. No llegan a encontrarse
en Marx los encendidos elogios de Engels hacia la “cultura instintiva” de los
trabajadores’, pero si mas moderados. Nos habla con elocuencia sobre “el estudio, la sed
de instruirse, la energia moral, el infatigable deseo de desenvolvimiento que anima a

los obreros franceses e ingleses de ese movimiento™.

Un indicador de este mas logrado equilibrio de Marx puede verse en el hecho de
que, si bien comparte con Engels la hostilidad hacia los abogados, profesores, etc. que

2 K. Marx y F. Engels, Correspondencia, pp. 262-263; versién de “Traductores asociados”,
Cartago, Buenos Aires, 1973.

® K. Marx, El Capital, libro 1, vol. I, p. 364; edicién y traduccién de Pedro Scaron, Siglo XXI,
Madrid, 6.2 edicion, 1978.

* Cf., por ejemplo, la carta a Schmidt de 4 de febrero de 1892, o La situacion en Inglaterra, en
K. Marx, A. Ruge y otros, Los anales franco-alemanes, Martinez Roca, Barcelona, 1970, p. 193.

®> K. Marx y F. Engels, La Sagrada Familia, p. 102; traduccion de carlos Liacho, Claridad,
Buenos Aires, 2.2 edicion, 1971,



de forma oportunista se adhieren al movimiento obrero y las organizaciones
socialdemdcratas®, en él es mucho menos obsesiva. (También hay que decir a favor del
equilibrio de Engels que no era menos hostil hacia los antiguos obreros convertidos en
“literatos profesionales™).

Mas vayamos directamente a lo que nos interesa.

La idea de que existen, en materia de educacion, unos derechos de los hijos
contrapuestos a los supuestos derechos de los padres que todavia hoy alimentan toda la
demagogia sobre la “libertad de ensefianza” no es precisamente un invento de Marx.
Dejando de lado la educacion civica practicada por las ciudades-republica de la
Antigliedad —donde se trata mas bien de los derechos de la sociedad frente a los padres-
encuentra su maxima expresion politica y le falta poco para convertirse en realidad
practica con los revolucionarios franceses. El proyecto de organizacion de la instruccién
publica elaborado por Lepelletier, que contdé en la Convencién con el apoyo de
Robespierre, postulaba el internamiento obligado de todos los nifios, desde los 5 a los
12 afios, en colegios organizados y dirigidos por el Estado®. Saint Just, por poner otro
ejemplo, pretendia los mismo desde los 5 a los 16 o los 21 afios®. EI mismo Hegel,
como hemos visto en su momento, defendia la idea de que el Estado era el encargado de
defender los derechos de los hijos frente a los padres si fuera preciso.

Para los revolucionarios franceses, se trataba de arrancar a los futuros
ciudadanos de la influencia de los antiguos prejuicios, especialmente los religiosos, e
inculcarles el amor a la republica. Para Hegel, de la consabida encarnacién de la razén
en el Estado, en especial en el Estado prusiano, y su superioridad frente a lo parcial y
contingente, etc.

Para Marx la cosa es mucho méas simple, puesto que no pretende que la
ensefianza en si sirva para inculcar el amor a nada ni para seguir aceleradamente los
vericuetos de la autoconciencia. Se trata, simplemente, de responder a la realidad de la
explotacion del trabajo infantil y asegurar a todos un minimo de formacién y una cierta
proporcién entre trabajo manual y trabajo intelectual. “EIl derecho de los nifios y los
jévenes”, escribe en las Instrucciones para los delegados al Congreso de Ginebra,
“debe ser vindicado. Son incapaces de actuar por si mismos. Por consiguiente, s un
deber de la sociedad el actuar en su nombre”°.

En el mismo sentido se expresa en La ideologia alemana, donde polemiza con
ironia contra Stirner: “Llega un yanqui a Inglaterra, se encuentra con que el juez de paz

® Véase, por ejemplo, K. Marx y F. Engels, Carta circular a Bebel, Liebknecht y Bracke,
septiembre de 1879; o F. Engels a Conrad Schmidt, de 5 de agosto de 1880; a Bebel, de 24 de junio de
1885, 6 de junio de 1884, y 22 de mayo de 1883; a Bernstein de 25 de enero de 1882 y 28 de febrero-1 de
marzo de 1883; a W. Liebknecht, de 4 de febrero de 1885 y 10 de agosto de 1890; a F.A. Sorge, de 9 de
agosto de 1890; a la redaccidn de la Sachische Arbeiter Zeitung, de 13 de septiembre de 1890, etc. Todas
ellas en K. Marx y F. Engels, Werke, vols. XXXV, XXXVI, XXXVII y XXXIX, Dietz Verlag, Berlin-
R.D.A., 1967, 1973, 1978 y 1978 respectivamente.).

" Cf. Engels a C. Schmidt, carta citada del 5 de agosto de 1880.

8 Cf. G. Compayre, Introduccién a Condorcet, Rapport et Projet sur I’organisation générale de
I’Instruction Publique, Hachette, Paris, 1883, o también su Historie critique des doctrines de I’education
en France depuis le seizieme siecle, vol. Il, Hachette, Paris, 4.2 edicion, 1883; también Gotteland, Hacia
la educacién integral, fisica, intelectual y moral, La Lectura, Madrid, 1922.

° Cf., Saint-Just, Théorie politique, Seuil, Paris, 1976, pp. 264-265.

10 K. Marx, Instructions for Delegates to the Geneva Congress, en The First International and
After, Penguin, Harmondsworth, 1974, p.88.



le impide azotar a su esclavo y exclama, con gran indignacién: Do you call this a land
of liberty, where a man can't larrup his nigger? [¢llaman ustedes pais libre a éste,
donde uno no puede zurrar a su negro?]. San Sancho (Stirner) se pone aqui en ridiculo
(...) Considera que una abolicién de los ‘derechos iguales de los hombres’ el hecho de
que se hagan valer los ‘derechos iguales por naturaleza’ de los hijos frente a los padres,
de que se conceda tanto a los hijos como a los padres el mismo derecho humano™**.

No se trata de ninguna toma de posicion abstracta sobre quién es titular de qué
derechos, sino del corolario necesario del andlisis de la tendencia de la industria a
incorporar trabajo infantil que hemos examinado en el capitulo anterior. Se trata de
oponerse sobre todo a la voracidad de las maquinas y de sus propietarios, pero también
a los padres “miserables y degradados” que arrojan a sus hijos al trabajo fabril o los
agotan en la industria domiciliaria. Se trata “Unicamente de los antidotos mas
indispensables contra las tendencias de un sistema social que degrada al trabajador hasta
convertirlo en mero instrumento de la acumulacion del capital y transforma a los padres,
por necesidad, en esclavistas, en vendedores de sus propios hijos™*? afirma en las
Instrucciones.

En El Capital hace patente su conciencia de los prejuicios a los que cualquier
defensa de los derechos infantiles va a enfrentarse, pero no se arredra por ello: “En tanto
la legislacion fabril regula el trabajo en fabricas, manufacturas, etc., ese hecho sélo
aparece, ante todo, como intromision en los derechos de explotacion ejercidos por el
capital. Por el contrario, toda regulacion de la llamada industria domiciliaria, se
presenta de inmediato como usurpacion de la patria potestad —esto es, interpretandola
moderadamente, de la autoridad paterna-, un paso ante el cual el remilgado, tierno
parlamento inglés fingio titubear durante largo tiempo. No obstante, la fuerza de los
hechos forzd por dltimo a reconocer que la gran industria habia disuelto, junto al
fundamento econémico de la familia tradicional y al trabajo familiar correspondiente a
ésta, incluso los antiguos vinculos familiares. Era necesario proclamar el derecho de los
hijos™. Citando a la Children’s Employment Commission inglesa: “los nifios y
adolescentes tienen el derecho de que la legislacion los proteja contra ese abuso de la
autoridad paterna que destruye prematuramente su fuerza fisica y los degrada en la
escala de los seres morales e intelectuales™*. “No es, sin embargo”, aflade Marx, “el
abuso de la autoridad paterna lo que cred la explotacion directa o indirecta de las
fuerzas de trabajo inmaduras por el capital, sino que, a la inversa, es el modo capitalista
de explotacion el que convirtio la autoridad paterna en un abuso, al abolir la base

econémica correspondiente a la misma™*>.

Parece evidente que Marx haria extensible a la educacion la misma exigencia
que planteaba, en carta a Kugelmann, sobre la reduccion de la jornada laboral: “En
cuanto a la ley sobre las fabricas (...) exijo que mane del Estado, y la quiero coercitiva,

no s6lo con respecto a los fabricantes, sino también a los propios obreros®.

1 K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, p. 241; traduccion de Wenceslao Roces, Grijalbo,
Barcelona, 4.2 edicidn, 1972.

12 K. Marx, Instructions for Delegates to the Geneva Congress, cit., p. 88.

B3 K. Marx, El Capital, cit., libro [, vol. II, p. 595.

“Ibid., p. 596.

% Loc. cit.

1° K. Marx, Cartas a Kugelmann, carta de 17 de marzo de 1868, p. 90; edicion de Urania Vilches
de Ledn, traduccion de Giannina Bertarelli, Editorial de Ciencias Sociales, Instituto Cubano del Libro, La
Habana, 1975.



Un razonamiento parecido se encuentra ya en el Manifiesto comunista:

“¢Nos reprochais acaso que aspiremos a abolir la explotacion de los hijos por sus
padres? Si, es cierto, a eso aspiramos.

“Pero es, decis, que pretendemos destruir la intimidad de la familia, suplantando
la educacion doméstica por la social.

“¢Acaso vuestra propia educacion no esta también influida por la sociedad, por
las condiciones sociales en que se desarrolla, por la intromision mas o menos directa en
ella de la sociedad a través de la escuela, etc.? No son precisamente los comunistas lo
gue inventan esta intromision de la sociedad en la educacion; lo que ellos hacen es
modificar el caracter que hoy tiene y sustraer la educacion a la influencia de la clase
dominante.

“Estos tdpicos vulgares de la familia y la educacion, de la intimidad de las
relaciones entre padres e hijos, son tanto méas grotescos y descarados cuanto mas la gran
industria va desgarrando los lazos familiares de los proletarios y convirtiendo a los hijos

en simples mercancias y meros instrumentos de trabajo™"".

¢A quién atarfie esta propuesta? ¢A los hijos de los trabajadores o a los de todas
las clases sociales? En las Instrucciones se restringe de manera explicita —al menos en lo
inmediato- a los hijos de los trabajadores. Tras alabar la tendencia del capitalismo a
incorporar a los nifios al trabajo productivo, afiade Marx: “En un estado racional de la
sociedad cualquier nifio, a partir de los nueve afios, deberia convertirse en un trabajador
productivo (...) De todos modos, por el momento debemos limitarnos a los nifios y
jovenes de ambos sexos pertenecientes a la clase trabajadora. (...) Si las clases medias y
altas incumplen sus deberes para con su descendencia es culpa de ellos. Al compartir los
privilegios de estas clases, el nifio es condenado a sufrir también sus prejuicios™*®.
(Aclaremos, aunque sea innecesario, que el “estado racional de la sociedad”,
obviamente, es el socialismo o el comunismo, el énfasis en la expresion “cualquier
nifo” es de Marx y los “prejuicios” a que alude consisten fundamentalmente en el
rechazo del trabajo manual).

En la Critica del programa de Gotha se ensafia con la reivindicacion de una
“educacion popular general e igual a cargo del Estado”: “;Educacion popular igual?
¢Qué se entiende por esto? ;Se cree que en la sociedad actual (que es de la que se trata),
la educacion puede ser igual para todas las clases? ¢O lo que se exige es que también las
clases altas sean obligadas por la fuerza a conformarse con la modesta educacion que da
la escuela publica, la Gnica compatible con la situacion econémica, no sélo del obrero
asalariado, sino también del campesino?”*°.

En el Manifiesto, en cambio, se proclama la “educacion publica y gratuita de

todos los nifios”, y a todos parece afectar también el “régimen combinado de la

educacion con la produccién material, etc.”?°.

7K. Marx y F. Engels, El manifiesto comunista, cit., p. 91.

18 K. Marx, Instructions for Delegates to the Geneva Congress, cit., pp. 88-89.

¥ K. Marx, Critica del programa de Gotha, p. 41; version del IMEL, Aguilera, Madrid, 4.2
edicion, 1971.

20 K. Marx y F. Engels, EIl manifiesto comunista, cit., p. 95.



En definitiva, en los dos primeros escritos que acabamos de citar se pretende
solamente de hablar de la educacién de los hijos de los trabajadores. La misma actitud
adopta Marx en sus intervenciones en el Consejo general de la Asociacion Internacional
de los Trabajadores, cuando rechaza la introduccion de la economia politica en las
escuelas en funcién de que los jovenes deben aprender, tanto ésta como otras materias
susceptibles de una interpretacion de clase, en contacto con los obreros adultos. En el
Manifiesto, por el contrario, la propuesta se dirige a todos, aunque no puede afirmarse
taxativamente que quede descartada una interpretacion mas restrictiva.

Los motivos de esta aparente divergencia son sencillos. Tanto la critica del
programa de unificacion del partido aleman como las Instrucciones o los discursos en el
Consejo General se sittan en el marco de esta sociedad y plantean reformas exigibles
dentro de ella. El Manifiesto, en cambio, alude a las medidas “susceptibles, sin duda, de
ser aplicadas con caracter mas o menos general, segun los casos”, tras la conquista del
poder por el proletariado y en el inicio de la revolucién comunista?’. La cuestion la
aclara también algo Engels cuando, refiriendose a la Asociacion Internacional de los
trabajadores —en el prdlogo a la edicion alemana de 1890 del Manifiesto-, escribe: “El
fin de esta organizacion era fundir todas las masas obreras militantes de Europa y
América en un gran cuerpo de ejército. Por eso este movimiento no podia arrancar de
los principios sentados en el Manifiesto. No habia mas remedio que darle un programa
gue no cerrase el paso a las trade unions inglesas, a los proudhonianos franceses,
belgas, italianos y espafioles ni a los partidarios de Lasalle en Alemania”?.

Por lo demas, hay que tener en cuenta que probablemente el parrafo del
Manifiesto representa una posicion transaccional respecto del proyecto original de
Engels, los Principios del Comunismo, donde se plantea la “educacion de todos los
nifos, a partir del momento en que puedan prescindir de los primeros cuidados
maternos, en institutos nacionales y a cargo de la nacion”?. El Manifiesto prescinde de
la carga jacobina de la propuesta de Engels, dejando de lado la expresion: “a partir del
momento en que puedan prescindir de los primeros cuidados maternos” (lo que, dicho
sea de paso, parece condenar a las madres a ocuparse forzosamente de la educacién de
los nifios en sus primeros afios). Los demas cambios, creemos que son solamente
terminoldgicos.

La propuesta educativa marxiana tiene, pues, por varias razones, como punto de
mira a los trabajadores. Estos son para Marx la clase revolucionaria, y su
fortalecimiento, incluido su fortalecimiento cultural, un objetivo prioritario. Son la clase
explotada por el capital, y sus derechos los primeros que necesitan ser defendidos. En la
sociedad futura, el socialismo y el comunismo, todos los hombres y mujeres seran de un
modo u otro trabajadores, por lo que no es lo mas importante hacer excesivas
disquisiciones sobre las posibles férmulas transitorias de la educacién. En la sociedad
actual, las clases dominantes son una minoria reducida, a la que se puede dejar correr su
propia suerte en materia de educacion, y la pequefia burguesia es para Marx una clase en
proceso constante de proletarizacion. En general, Marx solamente aborda propuestas de
detalle cuando se refiere a la situacion existente, y es poco amigo de especular —mas alla
del problema de las relaciones de produccion y la forma bésica del Estado- sobre la
organizacion de la sociedad futura. En fin —lo méas importante-, los trabajadores actuales

! Ibid., pp. 94-95.
*2 Ibid., pp. 61-62.
2 F. Engels, Grundsétze des Kommunismus, en Werke, cit., vol. IV, 1977, p. 373.



no solamente deben ser protegidos contra la accion directa del capital, sino también
contra su presion indirecta, es decir, contra los efectos de la competencia, que les fuerza
a ellos y a sus hijos a ser victimas de la explotacién del trabajo infantil.

Si bien se puede admitir que las clases medias y altas se condenan a si mismas a
una formacion unilateral, afirma Marx en las Instrucciones, “el caso de la clase obrera
se presenta bastante distinto. El trabajador no actta libremente. En demasiados casos, es
incluso demasiado ignorante para comprender el verdadero interés de su hijo o las
condiciones normales del desarrollo humano. No obstante, el sector mas esclarecido de
la clase obrera entiende perfectamente que el futuro de su clase y, por consiguiente, el
futuro de la humanidad, dependen ambos de la formacion de la generacion obrera que
surge. Saben que, antes que ninguna otra cosa, los nifios y joévenes trabajadores deben
ser salvados de los efectos aplastantes del sistema actual. Esto solamente puede llevarse
a cabo convirtiendo la razén social en fuerza social, y, en las circunstancias existentes,
no hay otro métogi? para hacerlo que a través de las leyes generales, con la fuerza del

poder del Estado™".

Al plantear esto, Marx sabe que tiene que vencer, ademas de la natural y
justificada desconfianza de los trabajadores mas avanzados hacia el Estado, la
resistencia de los anarquistas hacia cualquier medida que suponga reconocer o aumentar
su poder (y, en cuanto a aumentarlo, no sélo la de los anarquistas, sino también la del
ala marxista del movimiento obrero aleman que, durante muchos afios, se nego, por
ejemplo, a votar ni a favor ni en contra de los presupuestos en el parlamento). Por eso
prosigue: “Al exigir tales leyes, la clase obrera no fortalece el poder gubernamental. Por
el contrario, transforma ese poder, que ahora se utiliza en contra suya, en su propio
agente. Lleva a cabo mediante un acto general lo que vanamente intentaria por medio de
una multitud de esfuerzos individuales aislados”?.

Son numerosos los reformadores de la ensefianza que han defendido la tesis de la
obligatoriedad, pero muchos de entre ellos olvidaban establecer cobmo se iba a financiar,
lo dejaban a la autoridad de los mecenas (es el caso de la mayoria de los reformadores
protestantes) o simplemente proponian medios de financiacion inviables (como, por
ejemplo, las sucesivas leyes espafiolas que cargan la tarea de la financiacion sobre unos
municipios carentes de recursos y poco dispuestos a utilizarlos en esto). Tampoco ha
faltado quien, como Condorcet, el autor de las cinco Memorias, el Informe y el Proyecto
de decreto sobre la Instruccion Publica —documentos en los que se inspiran, en uno u
otro grado, todos los intentos de reforma del periodo de la Revolucion en Francia-, ha
predicado la gratuidad de la ensefianza en todos sus niveles sin decir una palabra, en
cambio, de la obligatoriedad?.

La obligatoriedad, aun cuando no se emplee este término preciso, va implicita en
las propuestas marxianas de leyes que impidan el empleo del trabajo de nifios si no es
combinado con la ensefianza, o cada vez que se emplea la formula “todos los nifios...”.
Si no hay una formulacion mas explicita es por la sencilla razén de que lo que se
propone de modo inmediato son cambios en el tipo de ensefianza y en la relacion entre

2 K. Marx, Instructions for Delegates to the Geneva Congress, cit., p. 89.

L oc. cit.

% \/éase Condorcet, Mémories, Rapport y Projet de Decret sur I’organisation de I’ Instruction
Publique, en Oeuvres, edicién de M.F. Arago, Firmin Didot Freres, Paris, 1847, vol. Il, donde ni una sola
vez se nombra el tema de la obligatoriedad a lo largo de los cientos de paginas.



ensefianza y trabajo para todos los nifios de los obreros, pero no se pretende forzar al
mismo tipo de educacion a los hijos de las clases altas y medias. Si la propuesta de
“régimen combinado de la educacion y la produccion material” fuera acompafada de la
mencion explicita de la “obligatoriedad”, se daria a entender justamente lo que se esta
tratando de evitar.

No obstante, esta expresion esta presente al menos en un documento, las actas de
Eccarius que recogen la intervencion de Marx en la reunion del 10 de agosto de 1869
del Consejo General de la A.L.T.: “El Congreso puede decidir sin demora que la

ensefianza escolar debe ser obligatoria™’.

Si en las formulaciones salidas de la pluma de Marx desaparece la expresion “a
cargo del Estado” para ser sustituida por, o subsumida en, la simple mencion del
caracter “gratuito” y “publico” de la ensefianza, es por evitar interpretaciones, del
género de la que trataremos en breve a proposito del programa de Gotha, en el sentido
de que al Estado pueda corresponderle dirigir la ensefianza o entrar en su contenido.

En el mismo discurso del Consejo General que acabamos de traer a colacion,
declara Marx frente a quienes son contrarios a exigir la gratuidad: “Los proudhonistas
sostienen que la ensefianza gratuita es un contrasentido, puesto que el Estado debe
pagarla. Evidentemente que alguien debe pagarla, pero no precisamente aquéllos que
estan en peores condiciones para hacerlo”?®. No obstante, incluso esta intervencion del
Estado en la financiacion parece aceptarse como un mal inevitable no por ello deseable,
pues es dificil que obedezca a otra cosa la inclusién, en un documento tan apretado
como las Instrucciones, de la idea de que “los costes de las escuelas tecnoldgicas
deberian ser cubiertos en parte con la venta de sus productos”?.

Pero la exigencia de la gratuidad se limita precisamente a esas escuelas
tecnoldgicas y a la ensefianza elemental, es decir, a la escuela del proletariado. “El
orador”, afirman las actas del Consejo General, “no es partidario de la ensefianza
superior gratuita”®®. Esta aseveracién se razona en otro lugar, en la Critica del
programa de Gotha: “’Asistencia escolar obligatoria para todos. Instruccion gratuita’.
La primera existe ya, incluso en Alemania; la segunda, en Suiza y en los Estados
Unidos, en lo que a las escuelas publicas se refiere. EI que en algunos estados de este
ultimo pais sean ‘gratuitos’ también los centros de instruccion superior, sélo significa,
en realidad, que alli a las clases altas de les pagan sus gastos de educacion a costa del

fondo de los impuestos generales™".

Pero, ¢hasta donde han de llegar las competencias del Estado en materia de
educacion? Se reclaman de él la financiacion y leyes generales sobre la escolarizacion y
el trabajo infantil, pero no por ello se ha de dejar en sus manos la conformacion de las
mentes de los hijos de los trabajadores. Los ejemplos de sistema de ensefianza estatal
escaseaban en la época. Respecto del sistema prusiano, el primero en ser puesto en pie

2T E| texto se encuentra en M.A. Manacorda, Marx y la pedagogia moderna, pp. 98-100, la cita
en p. 99; traduccion de Prudenci Comeés, Oikos-tau, Barcelona, 1969.

% |oc. cit.

2 K. Marx, Instructions for Delegates to the Geneva Congress, cit., p. 89.

% En M. A. Manacorda, Marx y la pedagogia moderna, loc. cit.

%1 K. Marx, Critica del programa de Gotha, cit., p. 41.



en Europa y que, al parecer, atraia la atencion de parte de la Internacional, afirma Marx
ante el Consejo General: “este sistema persigue unicamente la finalidad de formar
buenos soldados™.

A finales de siglo anterior a Marx, Condorcet habia planteado ya el problema de
la relacion entre la escuela y el Estado. Hay que empezar por decir que el marqués era
partidario de la coexistencia y la concurrencia pacificas entre la ensefianza privada y la
publica. Como buen ilustrado —aunque tardio-, no cesa de clamar por la independencia
de las luces respecto del poder politico. Puesto que “la primera condicion de toda
instruccion es no ensefiar mas que la verdad”, afirma en el Rapport, “los
establecimientos que el poder publico le consagre deben ser tan independientes como
sea posible de toda autoridad politica”, salvo de la Asamblea de los representantes del
pueblo®. Para ello ided un complicado procedimiento por el cual la instruccién pablica
guedaria sometida al control de una Sociedad Nacional de sabios, independientemente
del poder ejecutivo y capaz de reproducirse por si sola.

Pero unos meses mas tarde, cuando la Convencion ordena la publicacion de su
Informe, afiade una nota al pie: “Cuando el Gobierno estaba en manos de un rey
hereditario, era demasiado importante privarle de toda influencia sobre la instruccion.
(...) Ahora este motivo ya no existe. Lo Unico que importa sustraer a toda autoridad
politica es la ensefianza™*. En resumen: mientras la burguesia no tenfa todo el poder —
mientras no tenia el poder ejecutivo, que seguia en manos del monarca-, habia que
asegurar la independencia de todo el aparato escolar; desde que el poder esta en sus
manos, ya no. O, para ser mas exactos, la Unica independencia que hay que asegurar
ahora es la de la “ensefianza”, es decir, la de la ensefianza superior, la de ese reducto de
la ensefianza al que solamente acceden las clases superiores; la “instruccion”, o sea la
ensefianza elemental, Unica ensefianza que reciben las clases populares -y a la que
solamente acuden las clases populares entonces-, debe ser puesta bajo el control del
gobierno.

Condorcet se encontraba a la situaciéon contraria a la de Marx, por lo que no
puede negarsele el poseer tanta conciencia como éste de los intereses de su clase.
Condorcet propone que la educacion de los hijos de la burguesia sea independiente
incluso del Estado burgués. Marx busca que sea independiente con respecto a este
mismo Estado la educacion de los trabajadores.

¢Como compaginar este deseo de independencia con la exigencia de una
ensefianza publica? “La ensefianza estatal”, dice Marx en su discurso, “esta considerada
como ensefianza bajo el control del gobierno, pero esto no es absolutamente
indispensable. (...) La ensefianza puede ser estatal sin estar bajo el control del gobierno.
El gobierno puede nombrar a los inspectores, cuya labor es la de vigilar el respeto a las
leyes -sin que tengan el derecho a inmiscuirse en la ensefianza propiamente dicha-, tal
como los inspectores de fabrica vigilan la observancia de las leyes en las fabricas™.

En la Critica de programa de Gotha viene a decir, algo mas prolijamente, lo
mismo: “Eso de la ‘Educacion popular a cargo del Estado’ es absolutamente

%2 En M. A. Manacorda, Marx y la pedagogia moderna, cit., p. 99.

% Condorcet, Rapport sur I’organisation de I’ Instruction Publique, cit., p. 451.
* Ibid., p. 521, en nota.

% En M. A. Manacorda, Marx y la pedagogia moderna, cit., pp. 98-99.



inadmisible. jUna cosa es determinar por medio de una ley general, los recursos de las
escuelas publicas, las condiciones de capacidad del personal docente, las materias de la
ensefianza, etcétera, y velar por el cumplimiento de estas prescripciones legales
mediante inspectores del Estado, como se hace en los Estados Unidos, y otra cosa,
completamente distinta, es nombrar al Estado educador del pueblo! Lejos de esto, lo que
hay que hacer es substraer la escuela a toda influencia por parte del gobierno y de la
iglesia. Sobre todo en el imperio prusiano-aleman (y no vale salirse con el torpe
subterfugio de que se habla de un ‘Estado futuro’, ya hemos visto lo que es éste), donde
es, por el contrario, el Estado que necesita recibir del pueblo una educacién muy

severa”,

Como se vera, “determinar... los recursos de las escuelas publicas” no es lo
mismo que administrarlos en cada escuela, establecer “las condiciones de capacidad del
personal docente” no significa nombrar a los maestros y los profesores, y fijar “las
materias de la ensefianza” alude sin duda a sus caracteristicas mas generales. Max es
bastante prudente a la hora de atribuir competencias al Estado.

La idea de los inspectores parece mas ingenua. La institucion de los inspectores
de fabrica ingleses —con el “intrépido” Leonard Horner a la cabeza-, cuyos informes
fueron tantas veces utilizados y con tanta frecuencia loados por Marx en la elaboracion
de sus escritos econdmicos y periodisticos, no parece haber encontrado continuadores
en el campo de la ensefianza, ni en Inglaterra ni fuera de ella. Antes al contrario, las
inspectores de ensefianza, particularmente en el segundo sistema escolar estatal surgido
en el continente, la escuela “Unica” francesa de las leyes Ferry, paradigma de la escuela
publica burguesa; los inspectores de ensefianza, decimos, han sido mas bien el
instrumento principal en la sujecion de la escuela al control del Estado y del gobierno.
Lo que no elimina la verdad elemental de que, bajo el Estado burgués moderno, no es

posible hacer cumplir una ley de ensefianza sin inspectores.

Por lo demas, no sabemos ni mucho ni poco sobre qué ideas pudiera albergar
Marz, mas concretas, en torno a la organizacion de la ensefianza —si es que albergara
alguna-. En su intervencion ante el Consejo General cita de modo ocasional la
organizacién municipal de la ensefianza en el Estado de Massachusetts. Describe los
“comités escolares que administran las escuelas (...), nombran a los maestros y
seleccionan los libros de texto”, sin decir nada a favor ni en contra. Se limita a sefialar
que “el defecto del sistema americano reside en el hecho de que conduce a un caracter

localista, y que la ensefianza depende del nivel de cada distrito™’.

Tampoco tiene sentido interrogarse sobre lo que Marx habria planteado, si se le
hubiera presentado el problema, en cuanto a la organizacion de la ensefianza tras la
conquista del poder por el proletariado. Naturalmente, es perfectamente posible valorar
en marxista la suerte de la escuela hoy en los paises del Este, y podemos avanzar -y se
ha avanzado- bastante mas en el disefio de los contornos de la sociedad y el Estado en
una democracia socialista. Pero no dejarian de ser florituras inutiles cualesquiera
especulaciones sobre si Marx habria concedido mayor o menor importancia a los
poderes central o local, a las organizaciones sociales o a las instituciones
representativas, a los educadores o a los educandos, etc. En cualquier caso, no hay en
absoluto ningun hilo que conduzca desde los escritos de Marx hasta el férreo control al

% K. Marx, Critica del programa de Gotha, cit., p. 42.
% En M. A. Manacorda, Marx y la pedagogia moderna, cit., p. 98.



que esta sometida la ensefianza por parte del Estado burocratico en los mal llamados
“paises socialistas”.

Si bien hoy no hay un programa progresivo de reforma de la ensefianza que no
reivindique la ampliacion de la escuela publica o la simple supresion de la privada, ni
programa reaccionario que no clame por la “libertad de ensefianza”, o sea por la escuela
privada, las cosas estaban lejos de estar tan claras entonces. Efectivamente, la
consistencia de la posicion de Marx y sus restos de ambiguiedad se calibran mejor a la
vista de los debates y resoluciones de los congresos de la Asociacién Internacional de
los Trabajadores.

En el Congreso de Ginebra, celebrado en 1866, uno de los que mas
detenidamente se ocupa del tema de la ensefianza la ponencia —siguiendo el informe de
J. Card- se descolgaba con el siguiente texto:

“Instruccion, educacion, familia.

“¢A quién incumbe el deber de dar la instruccion? ¢ Debe ser dada por el Estado?
¢Debe ser gratuita y obligatoria? La ponencia concluye con la libertad de ensefianza (...)

La instruccion por el Estado es Idgicamente un programa uniforme que debe
tener por fin modelar las inteligencias segin un tipo Unico; esto seria la negacion de la
vida, la atrofia general. La instruccion familiar es la Unica que puede formar hombres.
La familia es la base de la sociedad”.

Esta “variedad” familiar (jy tanto!) es defendida con ardor, sobre todo, por los
delegados franceses, que se apoyan embelesados sobre la “comuna” el “libre contrato”,

el “régimen de desigualdad”, la “democracia auténtica”, el “principio de sociedad”, etc.

En su memoria, explican: “La instruccion por el Estado es, logicamente,
necesariamente un programa uniforme teniendo por objetivo modelar todas las
conciencias segun un tipo Unico, tipo que sera forzosamente, por la naturaleza misma
del espiritu humano, la negacion de la vida social, que se compone de luchas, de
contradicciones, de afirmaciones contrarias; se obtendra el inmovilismo, la atonia, la
atrofia general en perjuicio de todos.

“Esta instruccion familiar que repudiais, es la Gnica normal, la Gnica que origina
ala vez el mayor desarrollo de la libertad, de la dignidad, de las facultades y de las
aptitudes; la Unica que puede realmente crear hombres, y en consecuencia una sociedad.
Entre las funciones de una familia, si hay una que basta para justificar esta institucion
natural, sin la que la humanidad, sin lazo, sin consistencia, rastrea y desfallece falta de
un ideal, es ciertamente la educacién de un nifio.”*

Naturalmente, no falta, ni siquiera entre los delegados franceses, venidos del
feudo de Proudhon, la posicion mas sensata que defiende la escuela publica y gratuita
(la ponencia minoritaria presentada por Varlin y Bourdon)*. EI Consejo General defini6
su posicidn, algo ambigua, en las Instrucciones redactadas por Marx.

% Jacques Freymond, editor, La Primera Internacional, vol. I, p. 129; traduccién —nefasta- de M.
Pellecin Lancharro, Zero, Madrid, 1973.

¥ Ibid., vol. I, p. 162.

%0 Cf. ibid., vol. I, pp. 165 y ss.



En el Congreso de Lausana, un afio después, predominan las posiciones
aparentemente eclécticas, como la presentada por Cuendet-Kunz en nombre de la
comision del Congreso dedicada al tema. “Como interesa a toda la sociedad”, dice éste,
“que todos sus miembros reciban un minimo de instruccién, creemos que la instruccion
debe ser obligatoria y gratuita e impartida por el Estado; pero como el Estado no se va a
dedicar con interés y entrega, al menos en muchos paises, a la organizacion de una
escuela, en nuestro caso una escuela-taller, tiene que haber libertad, junto con la
ensefianza obligatoria estatal, para todos los que deseen sostener por su cuenta y riesgo
una escuela. Y entonces, en completa libertad, formaremos escuelas-talleres
cooperativas. Pues la ensefianza cientifica, profesional y productiva, sélo la querran
organizar los amigos de la libertad y la fraternidad. Casi todos los gobiernos caen en los
errores tradicionales, en la ignorancia y en las tinieblas intelectuales. El Estado, con sus
ejércitos de funcionarios, jamas hara brillar el sol de libertad y de justicia instruyendo al
pueblo. Nada se puede esperar actualmente de él (...) Pues bien, ya que aconsejamos la
cooperacioén para la produccidn, para el crédito y para el consumo, apoyemos de nuevo
la cooperacién para la instruccion”, etc.*!.

Como puede verse facilmente, el caracter estatal, obligatorio y gratuito de la
ensefianza no pasa de ser aceptado nominalmente y de mal grado. ElI argumento es
simple: puesto que el Estado no lo ha hecho, si lo hace tendera a hacerlo en funcion de
sus propios intereses, prescindamos de exigirle que ponga en pie un sistema escolar y
pasemos acto seguido a organizar nuestras propias escuelas.

Asi, las conclusiones finales del congreso rezaban:

“Considerando que es un contrasentido la expresion ensefianza gratuita, ya que
el impuesto retraido a los ciudadanos cubre los gastos; pero la ensefianza es
indispensable y ningun padre tiene derecho a privar de ella a su hijo;

“El Congreso so6lo concede al Estado el derecho a sustituir al padre de familia,
cuando esté incapacitado para cumplir con su deber.”*?

Transcurrido otro afio, el Congreso de Bruselas recibia todo tipo de ponencias:
de la seccion de Bruselas, que no se definia claramente al respecto; de los
encuadernadores de Paris, a favor de la obligatoriedad y la gratuidad®®; de la seccion de
Lieja, contraria a la obligatoriedad, la gratuidad y la organizacion estatal y favorable a la
libre asociacion y el mutualismo®; del circulo de Rouen, que presentaba una verdadera
filigrana fantéastica y digna de los arbitristas del medievo®; de las secciones de Ginebra,
a favor de la obligatoriedad pero en contra de la gratuidad y la intervencién del Estado.
Y las intervenciones eran aun mas diversas.

El tercer Congreso lanzé a los militantes de la Internacional a la siguiente
recomendacion:

“Reconociendo que por ahora es imposible organizar una ensefianza nacional:

“El Congreso invita a las diferentes secciones a que establezcan cursos publicos
con un programa de ensefianza cientifica, profesional y laboral, es decir, integral, para
poner remedio en lo posible a la insuficiencia de la instruccion que los obreros reciben

* Ibid., vol. 1, pp. 315-316.

“2 Ibid., vol. I, p. 328.

8 Cf. ibid., vol. I, pp. 439-441.
“ Cf. ibid., vol. I, pp. 441 y ss.
* Cf. ibid., pp. 445 y ss.



actualmente. Bien entendido que se considera condicion previa e indispensable la
reduccion de las horas de trabajo.”*

Semejante diversidad dice mucho del caracter unitario y plural de la Asociacion
Internacional de los Trabajadores, asi como de las inquietudes y la variedad de
opiniones en su seno, pero, desgraciadamente, también sobre la falta de claridad de
ideas reinante. Contra este fondo, sin embargo, se comprende mejor el discurso de Marx
ante el Congreso General, que tuvo lugar después del Congreso de Bruselas y con
visitas al que iba a celebrarse inminentemente en Basilea —en particular el hecho de que
esté centrado en la cuestion de la relacion entre la ensefianza y el Estado-. La lastima es
que, sobre este discurso, no disponemos mas que del resumen de Eccarius,
tremendamente escueto, lo que sin duda implica que ya se haya perdido buena parte de
lo dicho y restaria credibilidad a cualquier intento de analisis minucioso y detallado.

La afirmacion criptica, en el discurso de Marx ante el Consejo General, de que
“en los congresos se ha discutido la cuestion de si la ensefianza debe ser estatal o
privada™’, no nos permite avanzar un solo paso. Pero cobra sentido si se compara con
el segundo discurso. “El ciudadano Marx”, leemos en el informa de Eccarius, “dice que
estamos de acuerdo sobre determinados puntos. La discusién ha comenzado con la
propuesta de ratificar la resolucion de Ginebra, que pide unir la ensefianza intelectual
con el trabajo fisico, los ejercicios gimnasticos y la formacion tecnologica. Ninguna
oposicién se ha formulado contra esto.”*®. Sigue una serie de precisiones sobre la
formacion tecnoldgica —de las que nos hicimos eco en el capitulo anterior- y sobre la
laicidad y neutralidad de la escuela —a las que prestaremos atencién en breve-. Asi pues,
no hay objecion alguna para aceptar lo que se viene denominando “ensefianza integral”,
pero en el discurso primero nos encontramos, tras la constatacion de que éste es un tema
en discusion, una defensa de la ensefianza estatal y gratuita.

En definitiva, Marx discute con los proudhonianos, o con quienes reproducen
sus posiciones, los puntos de los congresos anteriores con los que no esta de acuerdo. El
IV Congreso de la Internacional, a celebrar en Basilea, presenta, efectivamente, un
punto 4 del orden del dia dedicado a la “instruccién integral™. Por desgracia, sin
embargo, no se dispone en los documentos de esta discusion.

Las razones de los proudhonianos a favor de la ensefianza privada son faciles de
comprender. Por un lado, Proudhon y sus seguidores nunca tuvieron un horizonte que
fuera més alld de la pequefia empresa, adobada con teorias éticas y supuestas
demostraciones econdmicas sobre las excelencias de la cooperacién entre los pequefios
productores independientes. Por otro, el problema que se planteaba al exigir una
ensefianza publica no era tanto, como hoy, la reclamacién de que el Estado sustituyera a
Iso empresarios privados de la ensefianza y de la iglesia, como la peticion de que pusiera
en pie un sistema escolar donde todavia no existia nada. Por lo que resta, no esta de mas
recordar que la actuacion del Estado francés en materia de educacion despues de la
revolucion habia consistido fundamentalmente en organizar una ensefianza secundaria
que era la antesala de las universidades y las academias militares y dejar la ensefianza
primaria en manos de la iglesia y las 6rdenes religiosas. En ningun pais se ha tenido
tanta conciencia como en Francia de que el instituteur, desde el punto de vista del poder

“®Ibid., vol. 1, pp. 491 y 544-545,

*" En M. A. Manacorda, Marx y la pedagogia moderna, cit., p. 98.
“8 Ibid., p. 99.

“% Cf. J. Freymond, ed., La Primera Internacional, cit., vol. Il, p. 18.



politico, no debia ni podia ser otra cosa que un sacerdote laico, es decir, un sacerdote de
la repUblica burguesa. Poner a uno de estos nuevos sacerdotes gubernamentales en lugar
de un viejo hermano de las Escuelas Cristianas, efectivamente, no habria sido un gran
avance. Es légico que fueran los franceses, ciudadanos de un Estado hipercentralizado,
los més opuestos a la escuela estatal; en cierto modo, las posteriores leyes Ferry
vinieron a justificar su ferviente oposicion.

Las leyes educativas de los afios treinta y cuarenta del siglo pasado en Francia
(como la ley Moyano y sus complementos de principios de este siglo en Espafia), no
Ilegaron a producir como resultado préctico sino una escolarizacion todavia minoritaria,
aunque ya considerablemente masiva. Los hijos de los trabajadores asalariados, sin
lugar a dudas, fueron los que con mas frecuencia quedaron al margen del sistema
escolar. En estas condiciones, la propuesta de crear escuelas por parte de los obreros
mismos no era en absoluto descabellada; en gran parte de los casos, no se trataba de
sustituir a la escuela estatal, ni siquiera incluso a las escuelas religiosas (nos referimos a
verdaderas escuelas, no a sesiones de catequesis con rudimentos de alfabetizacion), sino
de introducirse en espacios en los que no existia escolarizacién alguna. De hecho, s6lo
con las leyes de Ferry, ya en la década de los ochenta, se articulé en Francia la
escolarizacion universal -entre otras cosas para evitar esos peligrosos espacios libres-.

Pero las razones que Marx tenia de su lado para reclamar una ensefianza estatal
parecen mas poderosas. En primer lugar, es obvio que solamente el Estado cuenta y
contaba con los recursos necesarios para poner en pie un verdadero sistema escolar para
todos, como también lo es que solamente con un sistema estatal podia plantearse
seriamente el tema de la gratuidad. Los obreros, por el contrario, tanto individualmente
como asociados, podrian poner en pie un numero mayor o menor de escuelas o
sucedaneos de escuela, pero nunca un sistema genera.

En segundo lugar, la creacion de escuelas por los obreros aqui y alla significaba
precisamente la caida en el espectro de la dispersion de fuerzas que tanto temia Marx.
La lucha por la escolarizacion estatal, en cambio, permitia concentrar todas las fuerzas
por un objetivo unico y frente a un Unico adversario. Y lo mismo ocurriria con la lucha
por evitar que el Estado fuese més alla de los limites deseados en su control sobre la
ensefianza.

En tercer lugar, Marx tenia que ser consciente de que dejar la ensefianza a la
iniciativa privada significaria necesariamente, en realidad, dejarla en manos de quienes
contasen con los recursos necesarios para poner en pie las escuelas. Y en este punto, los
recursos que pudieran reunir las asociaciones obreras eran francamente risibles frente a
los del capital privado (aunque aqui hay que afadir que la tendencia a su introduccion
masiva en la ensefianza, como tal, es mas moderna) y los de la iglesia y las 6rdenes
religiosas.

Por dltimo, hay que recordar que la supresion de la ensefianza privada, o al
menos el establecimiento de la ensefianza pablica, era ya desde mucho tiempo atras una
reivindicacion fundamental y prioritaria en todo programa democratico -
particularmente, lo habia sido durante la Revolucion francesa, de la que Marx era un
profundo conocedor y un no menos ferviente admirador-.



Si se observa la recomendacion del congreso de Bruselas puede verse que, a
diferencia de la resolucion de Lausana, es una especie de intento de sintesis entre las
posturas encontradas de marxistas y anarquistas. Aun cuando la propuesta practica sea
bastante parecida, hay una diferencia considerable entre proponer la creacién de
escuelas cooperativas y reconocer al Estado tan solo un papel sustitutorio en el caso de
incapacidad del padre de familia, como se hace en Lausana, y, tal cual en Bruselas,
partir del reconocimiento de la imposibilidad de organizar una *“ensefianza racional”
para recomendar el establecimiento de “cursos publicos”. Este Gltimo congreso sigue
todavia claramente del lado de los privatistas, pero en su recomendacion, tomada al pie
de la letra, hay incluso cabida para la posicién de Marx.

Efectivamente, mientras se espera a poder organizar esa “ensefianza racional”,
sea la ensefianza cooperativista de los proudhonianos o la estatal de los marxistas, ¢no
es perfectamente l6gico que las secciones de la Internacional tomen por su cuenta
iniciativas educacionales? O, por poner el problema de otro modo: ¢cual es la posicion
de Marx ante la posible proliferacion —de modo espontaneo o siguiendo el llamamiento
de la Internacional y, particularmente, de los anarquistas- de las escuelas obreras
independientes?

Desde luego, no hay ninguna razon para suponerle hostil a esas iniciativas —
aunque si a su elevacion a la categoria de estrategia general-. Podemos encontrar en el
segundo discurso de Marx ante el Consejo General una actitud aprobatoria hacia las
“lecciones sobre la religion2 de “maestros como la sefiora Law”™°, pero esto es algo
muy distinto de una escuela completa o de los cursos “integrales” propuestos en
Bruselas.

Desgraciadamente, no disponemos de datos sobre qué extensién pudieron llegar
a alcanzar los experimentos de escuelas obreras cooperativas, etc., ni nos parece que sea
facil llegar a reunir una informacion fiable sobre el tema. Pero quizas pueda servirnos
como indicador el caso de las escuelas racionalistas en Espafia, entre 1900 y 1939.
Evidentemente no es lo mismo, pero tampoco son de signo univoco las diferencias. Se
trata de un periodo muy posterior, pero hay que tener en cuenta que en Espafia
solamente se logro la escolarizacion universal con la 112 Repablica. Espafia es un pais
menos poblado que otros del continente europeo y con un movimiento obrero menos
desarrollado, pero, a cambio, éste fue durante mucho tiempo un feudo del anarquismo y
el enfoque de la atencidn sobre la creacion de escuelas recibio un impulso particular con
Ferrer i Guardia. Las condiciones de la restauracion y la dictadura de Primo de Rivera
eran poco favorables a las instituciones obreras autdbnomas, pero las de la Republica -y
sobre todo las de la Generalitat de Catalufia- lo fueron mucho, especialmente en 1936-
1939. Pues bien, Pere Sola, posiblemente el mejor conocedor del tema, nos ofrece una
lista de escuelas racionalistas —sin duda no las Unicas organizadas por los trabajadores,
pero tampoco todas ellas organizadas exactamente por trabajadores-, entre 1900 y 1939,
que alcanza el numero de sesenta y nueve en Barcelona y cincuenta y ocho fuera de esta
provincia, la mayor parte de las cuales tuvieron una existencia verdaderamente efimera -
de un o unos pocos afios®’. Es decir: una expansién mas bien magra.

% Ipid., p. 100.
L Cf. Pere Sol4, Las escuelas recionalistas en Catalufia, Tusquets, Barcelona, 1976, pp. 203-
214,



La actitud de Marx frente a la posibilidad de organizar escuelas obreras en un
régimen de ensefianza privada partia, sin duda, de un fuerte escepticismo. Un caso que
guarda cierta semejanza es el de las cooperativas de produccion. En un pasaje de El
Capital las exalta como “la prueba de que el capitalista, en cuanto funcionario de la
produccion, se ha tornado tan superfluo como él mismo, llegado al cénit de su
perfeccion, considera superfluo al gran terrateniente”?. En la Critica del programa de
Gotha afade que “s6lo tienen valor en cuanto son creaciones independientes de los
propios obreros, no protegidas ni por los gobiernos ni por los burgueses™. Es decir:
que Marx no creia que pudiera llegar a extender demasiado, ni mucho menos que su
extension pudiera dar lugar a una modificacion de las relaciones sociales de produccion.
Pero ¢por quée no extenderse a las escuelas organizadas directamente por los obreros ese
valor de “creaciones independientes”, especialmente teniendo en cuenta el desprecio
que Marx sentia hacia maestros y profesores? El primer motivo, desde luego, es que
Marx dedicd bastantes mas centenares de paginas a los problemas econémicos que
paginas aisladas a la educacion. Pero también es probable que no albergara muchas
ilusiones, dentro del régimen de la divisién del trabajo, sobre como saldrian paradas
esas escuelas de la comparacién con las organizadas por el Estado —lo que no dejaria de
ser bastante sensato por su parte- 0 incluso con las eclesiasticas o financiadas por
capitalistas.

Para terminar, debemos referirnos al problema de la laicidad y la neutralidad de
la escuela. Marx se ocupa de esta cuestion solamente en dos ocasiones: en la Critica del
programa de Gotha y en el segundo discurso ante el Consejo General, el 17 de agosto
de 18609.

En el primer texto citado se limita a afirmar —como ya hemos visto con
anterioridad- en oposicion a la formula de “educacién popular a cargo del Estado- que
“lo que hay que hacer es sustraer la escuela a toda la influencia del gobierno y de la

iglesia™*.

En el discurso encontramos un pasaje mas largo, que citaremos de entrada
completo, a pesar de su extensién, para poder luego comentarlo mas libremente:

“Por lo que respecta a la propuesta de la sefiora Law sobre el patrimonio de la
iglesia, seria de desear desde el punto de vista politico que el Congreso se pronuncie
contra la iglesia.

“La propuesta del ciudadano Milner no es adecuada para ser discutida en
conexion con la cuestion escolar; esta ensefianza deben recibirla los jovenes de los
adultos, en la lucha cotidiana por la vida. El orador no acepta a Warren como un
evangelio, sobre esta cuestion es muy dificil llegar a una opinion unanime. Hay que
afadir que una ensefianza de este tipo no puede impartirla la escuela, sino que deben
darla més bien los adultos.

“Ni en las escuelas elementales ni en las superiores se deben introducir materias
que admitan una interpretacion de partido o de clase. Unicamente materias tales como
las ciencias naturales, la gramatica, etc., pueden ensefiarse en la escuela. Las reglas
gramaticales, por ejemplo, no cambian por el hecho de que las explique un tory creyente
o un librepensador. Las materias que admiten conclusiones diferentes no deben ser

%2 K. Marx, El Capital, cit., libro 111, vol. VII, pp. 494-495,
% K. Marx, Critica del programa de Gotha, cit., p. 36.
> Ibid., p. 42.



ensefiadas en la escuela: los adultos pueden ocuparse de las mismas bajo la guia de
maestro como la sefiora Law, que daba lecciones sobre religion.”

La Gltima frase del dltimo péarrafo aparecié en el Bee-Hive, 6rgano de la
Internacional, con la siguiente redaccion: “Por lo que respecta a la economia politica, la
religién y otras materias, no se puede introducir ni en las escuelas elementales ni en las
superiores. Esta clase de ensefianza atafie a los adultos, y se deberia de dar en forma de
lecciones por maestros como la sefiora Law™®.

Hay un aspecto que no presenta mayor dificultad: la independencia que se
reclama para la escuela frente al gobierno y la iglesia. Frente al gobierno y el Estado de
la burguesia, por razones obvias —y se trae a colacion precisamente porque se reclama la
ensefianza estatal-. Frente a la iglesia, en plena coherencia con el analisis marxiano de la
religiébn y con sus repetidas denuncias de la ensefianza religiosa, por ejemplo, en
Revolucién y contrarrevolucion, contra la educacion clerical en Austria®’; en el 18
Brumario de Luis Bonaparte, sobre la encomendacion de la ensefianza popular a los
curas®®; 0 en La guerra civil en Francia, sobre el mismo hecho™. (Es consecuente con
ello que hable a favor de la propuesta de la sefiora Law, que consistia en expropiar los
bienes de la Iglesia y dedicarlos a la construccién de escuelas.)

Lo que ya no resulta tan evidente por si mismo es la enfatica propuesta de Marx
de que la escuela mantenga una neutralidad absoluta. La proposicion de Milner que
rechazaba consistia en ensefiar economia politica en las escuelas, aungue no sabemos si
se referia a todas las escuelas en general o0 a las escuelas tecnoldgicas para obreros en
particular. La alusion a Warren aclara ain més el sentido de la propuesta de Milner:
explicar la teoria del valor-trabajo, etc. Marx deja caer de pasada que €l no esta de
acuerdo con Warren —que también sostenia la idea del “justo cambio”, etc.-, pero no es
esto lo que le opone a Milner.

Marx rechaza, en definitiva, la introduccion en las escuelas de cualquier materia
susceptible de interpretacion “de partido o de clase”. La rechaza no solamente en la
escuela elemental, sino incluso en la superior. Excluye materias como la economia
politica o la religion y acepta otras como las ciencias naturales o la gramatica. Ningun
“etc.” nos puede sacar de la duda sobre si aceptaba o no, por ejemplo, la historia,
aunque se puede presumir gque no.

Tampoco es demasiado clara la alternativa. En un primer momento, se afirma
que “esta ensefianza deben recibirla los jovenes de los adultos, en la lucha cotidiana por
la vida”. Parece logico pensar que esto se refiere a la economia politica, es decir, a
cuestiones como el valor del trabajo, el capital, etc., y la expresion “lucha cotidiana por
la vida” —a no ser que alguien sea capaz de imaginar a varios obreros discutiendo sobre
el plusvalor al tiempo que alimentan un horno de fundicion- sugiere la idea de una
ensefianza informal, extraescolar: los “cursos” que proponia el congreso de Bruselas, las

*®* En M. A. Manacorda, Marx y la pedagogia moderna, cit., p. 100. En lugar de sobre el
patrimonio, esta versién pone erréneamente en boca de la Sra. Law una propuesta sobre el “peso de la
iglesia”. Cf. Werke, cit., vol. XVI, 1965, p. 564.

% | oc. cit., en nota.

" K. Marx, revolucién y contrarrevolucion, Grijalbo, México D.F., 1967, p. 48.

%8 K. Marx, El 18 Brumario de Luis Bonaparte, Ariel, Barcelona, 2.2 edicion, 1971, p. 138.

% K. Marx, La guerra civil en Francia, Ediciones de Cultura Popular, Barcelona, 1968, p. 103.



actividades culturales de las asociaciones obreras, etc., todo ello sobre la basa de la
experiencia “cotidiana”.

Pero poco después se afirma, segun las dos versiones de las que hemos dado
cuenta, que “los adultos pueden ocuparse de las mismas [de las materias susceptibles de
interpretacion de partido o de clase] bajo la guia de maestros como la sefiora Law”
(version 1), o que “esta clase de ensefianza atafie a los adultos, y se deberia dar en forma
de lecciones por maestros como la sefiora Law (versién 2). La primera version esta
extraida del libro de las actas del Consejo General; la segunda, como ya hemos dicho,
del que fue un tiempo su 6rgano de prensa, el Bee-Hive.

Las dos versiones tienen en comun que las materias en cuestion no deben
impartirse en la escuela. Pero si la interpretacion mas verosimil de la primera es que son
los adultos quienes deben preocuparse de ensefiarlas, la de la segunda es que son los
adultos quienes deben preocuparse de aprenderlas. Para decirlo en breve: la version del
Bee-Hive parece relegar cualquier contacto con “la economia politica, la religion, etc.”
hasta la mayoria de edad.

Hoy aqui, cuando muy poca gente aspira a la neutralidad de la escuela y lo que
se discute es si los nifios pueden ser sometidos a una vision univoca del mundo o deben
recibir una educacién pluralista, después de decenios de existencia de organizaciones
juveniles socialistas y comunistas y de una larga tradicion del eslogan: “la juventud es
la llama de la revolucion proletaria”, la propuesta de Marx puede resultar un tanto
chocante. Desde luego, debid resultarlo para los editores rusos de la obra de Marx, para
quienes el rechazo de la propuesta de Milner se debié a que “habria conducido
necesariamente al reforzamiento de la influencia ideol6gica de la burguesia dominante
sobre la nueva generacién”®. Sin embargo, no disponemos del texto de la intervencién
de Milner, pero es bastante probable que ni siquiera pensara en otras escuelas que las
fundadas por los propios obreros —pero Marx debio6 rechazarla en consonancia con su
conviccion de que éstas no podian llegar muy lejos y que lo importante era centrarse en
la escuela estatal y su organizacion. En cualquier caso, al hacer esta critica unilateral y
sesgada los editores rusos probablemente tenian en mente, a la Condorcet, que la
variable fundamental a tener en cuenta consistia en si el poder econdémico, social o
politico estaba en manos de la burguesia o del proletariado; en otras palabras: que esas
materias susceptibles de “interpretacion de partido o de clase” solo podrian, y deberian,
ser introducidas una vez el proletariado hubiera conquistado el poder y en version
“proletaria”, de acuerdo con la ideologia de la burocracia soviética en la época en que se
redactd la nota.

Volviendo de nuevo con Marx conviene recordar, a la hora de valorar su idea,
que la propuesta del régimen combinado de la ensefianza y el trabajo productivo
afectaba a nifios y a jovenes entre las edades de nueve a diecisiete afios, lo que permite
suponer que a los diecisiete ya deberian ser considerados adultos en condiciones de
recibir ensefianzas sobre economia politica y (critica de la) religion.

Debemos aln sefialar que, si las actas de Eccarius reflejan bien la intervencion
de Marx, la propuesta de postergar esas ensefianzas sobre la religion hasta la mayoria de
edad no es muy congruente con el hecho de que la inculcacion religiosa se produce
sobre todo en el seno de la familia y desde los primeros afios de vida. Pero también esto
es preciso matizarlo, pues Marx parece haber estado bastante convencido de que, con

80 K. Marx y F. Engels, Werke, cit., vol. XVI, 1975, p. 688, nota 435.



las condiciones de vida y trabajo impuestas a los proletarios por el modo de produccion
capitalista, se iba diluyendo en buena medida la vieja influencia de la iglesia sobre ellos
(en La ideologia alemana, por ejemplo, alude a la hipocresia moral de los burgueses,
que privan a los proletarios, “incluso, de la ensefianza de la religion.”)®".

Al insistir en la ensefianza de las ciencias naturales puras y aplicadas (la
instruccion tecnoldgica) y en la exclusion de la escuela, en todo o en parte, de las
ciencias sociales, “morales”, “humanas” o como queramos llamarlas, Marx conecta de
nuevo con la tradicion de los ilustrados y la empuja hasta el limite; pues ya éstos, en la
medida en que lo permitia su tiempo, abogaron en muchos casos por la reduccion del
papel de las ensefianzas humanisticas en la educacion y por un peso creciente de las
ciencias naturales.

En la opcion neutralista de Marx, en fin, debi6 pesar grandemente el panorama
ensefiante de la época, pues la educacion estaba en manos de una legion de hijos de
familias pequefio-burguesas, curas, monjas, obreros inatiles o jubilados metidos a
maestros y maestros propiamente dichos sobre los que Marx no guardaba precisamente
una buena opinién.

En EIl Capital, por ejemplo, encontramos un pasaje que vale la pena reproducir:
“Antes que se promulgara la ley fabril revisada de 1844 no era raro que los maestros o
maestras firmaran con una cruz los certificados de escolaridad, ya que ni siquiera sabian
escribir su nombre. ‘Al visitar una escuela que expedia tales certificados [Marx
reproduce el informe del inspector de fabricas Leonard Horner], me impresioné tanto la
ignorancia del maestro que le pregunté: Disculpe, sefior, ¢pero usted sabe leer? Su
respuesta fue: Y bueno, un poco (summat)’ [forma cockney de something]. A modo de
justificacion agreg6: ‘De todas maneras, estoy al frente de mis discipulos’. Durante los
debates previos a la aprobacion de la ley en 1844, los inspectores fabriles denunciaron
el estado bochornoso de los lugares que se intitulaban escuelas, y cuyos certificados
ellos tenian que admitir como plenamente validos desde el punto de vista legal. Todo lo
que consiguieron fue que desde 1844 ‘los numeros en el certificado escolar tuvieran que
ser llenados de pufio y letra del maestro, quien debia, ademas, firmar él mismo con el
nombre y apellido’. Sir John Kincaid, inspector fabril de Escocia, nos cuenta de
experiencias oficiales similares. ‘La primera escuela que visitamos estaba a cargo de
una sefiora Ann Killin. Al solicitarle que deletreara su nombre, cometi6 de inmediato un
error, ya que empez0 con la letra ¢, pero enseguida se corrigio y dijo que comenzaba
con k. Sin embargo, al mirar su firma en los libros de asistencia escolar observé que lo
escribia de distintas maneras, mientras que su escritura no dejaba duda alguna en cuanto

a su incapacidad de ensefiar. Reconocid, incluso, que no sabria llevar el registro (...).”%

En cuanto a los ensefiantes de profesion, es frecuente encontrar en los escritos de
Marx alusiones mads o menos despectivas hacia estos “portavoces y representantes
ideoldgicos de las clases mencionadas [la aristocracia financiera, la burguesia industrial
y la pequefia burguesia, o sea: las clases burguesas en general], sus profesores”, etc.%.
Sobre los maestros de escuela, al menos sobre los alemanes, llega a escribir en La
ideologia alemana que “parecen resignarse con su pequefia soldada y con la santidad de

®1 Cf. K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit., p. 442.

82 K. Marx, El Capital, cit., libro I, vol. 11, p. 488.

8 K. Marx, The Class Struggles in France: 1848 to 1850, en Surveys from Exile, p. 37; Penguin,
Harmondsworth, 1973.



la causa a la que sirven”®. Esta misma obra esta incluso exageradamente llena de
alusiones menospreciativas hacia los maestros de escuelas alemanes, convirtiéndose el
mismo epiteto “maestro de escuela” en una forma de expresar lapidariamente la incuria
ideoldgica de Stirner®™. Algo més de respeto, no obstante, le merecen los maestros
franceses, cuya persecucion por la Chambre introuvable denuncia en Las luchas de
clases en Francia®.

® K. Marx y F. Engels, La ideologia alemana, cit., p. 208.

8 Cf. ibid., pp. 217, 226, 228, 240, 292, 305, 306, 347, 379, 410, 417, 421, 422, 443, 449, 410,
502, 506, 520.

% Cf. K. Marx, The Class Struggles in France. 1848 to 1850, cit., p. 118.



CAPITULO XI

A MODO DE APENDICE:
LA LITERATURA SOBRE EL TEMA

MARIO ALIGHIERO MANACORDA.

El Marxismo y la pedagogia moderna e 1l marxismo e I’educazione: Marx, Engels,
Lenin®.

Sin duda es éste el trabajo sobre el tema méas conocido en nuestro pais y, desde
luego, uno de los mas completos. Lo mejor que contiene es un andlisis critico y
pormenorizado de la media docena de textos en que Marx y Engels explicaron sus ideas
sobre la educacion en forma programatica: los Principios del comunismo, de Engels; el
Manifiesto comunista, firmado por ambos; las Instrucciones a los delegados al
congreso de Ginebra, las dos intervenciones ante el Consejo General de la A.LL.T. y
sendos pasajes de la Critica del programa de Gotha y El Capital, todos éstos obra de
Marx. Ademéas, Manacorda es un buen conocedor de la literatura educacional en la
U.R.S.S,, lo que le permite poblar su libro con interesantes observaciones al respecto, y
dedica medio centenar de péaginas al postmarxismo educativo italiano (Labriola,
Gramsci, della VVolpe, Borghi, Mazzetti).

Su trabajo, sin embargo, presenta algunas limitaciones. La primera proviene de
la naturaleza misma de su objeto: “Este trabajo pretende indagar si existe y como se
configura una pedagogia marxiana™?, comienza diciendo. Con este punto de partida, era
de rigor el achatamiento del horizonte pocas paginas después: “si no se puede hablar de
una pedagogia marxiana ¢se puede al menos hacerlo de una dimensién pedagdgica del
marxismo?”>. Sin duda aquf habria resultado mucho mas fructifero recoger la distincién
de Durkheim entre pedagogia y educacion, y por consiguiente entre pedagogia y ciencia
de la educacion®. Porque, efectivamente, es para una critica general y multidimensional
para lo que puede encontrarse elementos mas prefiados de significado en Marx. Y es, a
la vez, de su critica general de donde pueden surgir mayores y mas numerosas
implicaciones pedagogicas.

! M.A. Manacorda, El marxismo y la pedagogia moderna, traduccién de Prudenci Comes,
Oikos-tau, Barcelona, 1969; EI marxismo e I’educazione: Marx, Engels, Lenin, Armando Armando,
Roma, 2.2 edicion, 1976.

2 M.A. Manacorda, El marxismo y la pedagogia moderna, cit., p. 7.

3 .

Ibid., p. 21.

* Cf. E. Durkheim, Naturaleza y método de la pedagogia, en Educacifion y sociologia, Peninsula,

Barcelona, 1975, pp. 73 y ss.



Esta limitacion del horizonte se hace patente, al menos, en dos puntos. En primer
lugar, Manacorda renuncia a tratar explicitamente la problematica de la relacién entre el
hombre y el ambiente —aunque si tiene que hacerlo, implicitamente, al ocuparse del
trabajo. En una obra anterior, el prefacio a la recopilacién Il marxismo e I’educazione,
en cambio, si que lo habia hecho, aunque fuera con la premura que siempre exige el
reducido espacio de un prélogo.

En segundo lugar, ofrece un analisis del tema de trabajo meramente
instrumental. Puesto que forma parte del binomio ensefianza-trabajo productivo tan
querido de Marx, Manacorda se ve obligado a sumergirse en las diferencias entre el
trabajo como distintivo del género humano y el trabajo en su forma alienada, etc., para
poder afirmar que el trabajo es o puede ser algo mas que una cadena. De manera
analoga, se ocupa de la division del trabajo porque ello es necesario para explicar la
cuestion de la ensefianza tecnoldgica o politécnica. Poco o nada encontramos, en
cambio, sobre lo que deberia ser mas relevante: sobre lo que la teoria de la alienacion, y
ante todo de la reificacion, particularmente en su desarrollo en torno al fetichismo de la
mercancia y del capital, aporta como base para una teoria de la formacion de la
conciencia. La ausencia de este norte hace también que no se plantee el nexo entre la
division del trabajo, la alienacion y la falsa conciencia, y que se remitan a la division del
trabajo problemas que pertenecen a otros ambitos, como la dualidad entre moral y
realidad. Las cosas serian de otro modo si Manacorda hubiera hecho realmente suya la
cita que recoge de Armando Plebe: “como la filosofia de la miseria muestra tan sélo la
miseria de la filosofia, asi la filosofia de la alienacion nos muestra Unicamente la
inutilidad de una pedagogia abstracta™. El estudio que Manacorda hace sobre la
concepcion del trabajo en Marx, en fin, es a veces rico, pero adolece de falta de
sistematicidad y deja escapar algunas de sus mas importantes implicaciones.

Tampoco es muy claro el autor ante la cuestion de la disociacion entre ensefianza
y trabajo y las vias de su superacion. En un primer momento, a la vez que advierte
contra la reduccion de la combinacion entre ensefianza y trabajo productivo a mero
juego o funcion didactica, asegura que esto “no quiere decir, necesariamente, union
‘escuela-fabrica’, dado que los dos términos no son igualmente coesenciales a la
sociedad moderna, al representar mas bien la ‘escuela’ un residuo de organizaciones
sociales precedentes; pero significa, ciertamente, unién de ensefianza-produccion™.
Poco después sin embargo, de la mano del tema del trabajo llega a la conclusion de que
“esto significa una reposicion en su lugar del proceso educativo en el proceso laboral,

en un proceso laboral —la fabrica moderna- total, dindmico”, etc.”.

El problema reside en esa “coesencialidad” de la escuela. Segun Manacorda, “de
hecho, nuestra estructura educativa, nuestra escuela actual, se parece mucho més a la
escuela del mundo helenistico-romano o, incluso —si no se quiere remontar demasiado a
los origenes, pero jcuan verdaderos y reales!-, a la de los humanistas o de los jesuitas, y
estd escasamente relacionada con la sociedad en que se realiza™. La escuela seria
simplemente una “superestructura” carente, por otra parte, de la “racionalidad” de la
fabrica.

> Cf. Manacorda, op. cit., p. 20.
® Ibid., p. 61.
" Ibid., p. 73.
¢ Ibid., p. 10.



En realidad, lo que la escuela actual tiene en comun con la escuela de la
Antigliedad es simplemente lo que procede de que ambas se basan en la division entre
trabajo manual y trabajo intelectual, mas el peso de la inercia propia a la ideologia. Pero
su especifica relacion con la estructura productiva, su organizacion como aparato, su
division interna, su estructura curricular, su ideologia meritocratica, etc., etc., etc., la
diferencian plenamente de sus precedentes mas lejanos, particularmente de los
anteriores a la revolucion industrial. Estudios como los de Aries, Foucault, Querrien,
Katz, Tyack, Lazerson, Spring, Violas, etc., arrojan bastante luz sobre estas diferencias
y, en contrapartida, sobre la similitud entre la fabrica y la escuela. Por lo demas, no debe
subestimarse el hecho —s6lo aparentemente paraddgico- de que la supuesta arbitrariedad
de la institucion escolar, su planear por encima de las relaciones de produccidn, se
convierte facilmente en la base que permite desligar su cuestionamiento del de las
relaciones sociales, es decir, para considerarla —no “esta” escuela, claro, pero si la
escuela- sub specie aeterna.

ANTONIO SANTONI RUGIU.
Karl Marx, L’uomo fa I’'uomo®

Este libro no es sino una recopilacion més de escritos de Marx y Engels
relacionados de un modo u otro con la educacién y la ensefianza, pero el autor de la
seleccion aporta también una interesante introduccién. Pone en guardia muy justamente
contra “el término ‘pedagogia’ (...), anacronico y por ello incapaz de abarcar la moderna
temética educativa, sea desde el punto de vista de la investigacion cientifica de la
materia, sea como elaboracién e intervencién politicosocial™'®. Con toda la razén, sefiala
que “hasta el momento no se ha intentado siquiera recoger la implicaciones educativas
en sentido amplio del pensamiento de Marx”** y propone “recomponer, al menos, el
recorrido seguido en su pensamiento por los giros sinuosos de la ideologia, la division
del trabajo y la concepcion dialéctica de la relacién hombre-ambiente”2. Huye, por
tanto, de “reducirse a analizar los pasajes en los que Marx trata mas o menos
incidentalmente de cuestiones escolares tal como hoy las entendemos™, pues esta via
resultaria poco fructifera.

De las tres direcciones que sefiala para la investigacion de las implicaciones
educativas de la obra marxiana, aborda brillantemente, casi diriamos que de manera
impecable, la tercera: la relacion entre hombre y ambiente. Partiendo de las Tesis sobre
Feuerbach reconstruye la vision marxiana de la relacion activa entre los hombres y las
circunstancias que lo rodean, el papel educador del ambiente, su ser a la vez objeto de la
actividad humana y, por consiguiente, el proceso dialéctico en el que los hombres se
hacen colectivamente a si mismos.

No resulta tan satisfactoria, en cambio, la forma en que da cuenta de las otras
dos direcciones propuestas: la ideologia y la division social del trabajo. Indica
correctamente que el concepto de “ideologia”, capital en los primeros escritos de Marx,

° A. Santoni Rugiu, L’uomo fa I’uomo, La Nouva Italia, Florencia, 1976.
Y bid., p. 1.

1 oc. cit.

2 1bid., p. 5.

B Loc. cit.



pierde peso en las obras de madurez. “El discurso sobre la ideologia”, explica, “se
entrelaza con el otro original discurso marxiano, igualmente fundamental, sobre la
divisién social del trabajo™**. Aqui estan contenidas ya in nuce todas las objeciones que
tenemos que hacer a Santoni Rugiu. La menor de ellas es que identifica abusivamente
division social del trabajo con divisién del trabo a secas, es decir, que presta escasa
atencion al problema especifico de la division manufacturera del trabajo —central, como
hemos visto para cualquier intento de poner en pie tanto una teoria de la ideologia como
una critica de la educacion a partir de los escritos de Marx. El autor se centra, para ser
mas exactos, en la sola division entre trabajo manual e intelectual. Es probable que
hable de division social del trabajo con el Unico propdsito de distinguirla de una
supuesta division natural, pero la terminologia resulta es este caso premonitoria.

Al suponer que la probleméatica de la ideologia se disuelve en la teméatica de la
division del trabajo, tanto mas cuanto que se aborda prioritariamente el aspecto mas
simple de ésta, el autor se niega a si mismo la posibilidad de analizar ese amplio
complejo de fendmenos constituido por el caracter privado de la produccién de
mercancias, las ilusiones generadas por la circulacion, la reificacion de las relaciones
sociales y el fetichismo de las cosas, etc.

Quizéa por esto mismo, Santoni Rugiu mantiene una vision simplista y un tanto
maniquea de los procesos de formacién de la ideologia, como cuando afirma que de la
separacion entre las actividades “intelectual-directiva” y “manual-aplicativa” “deriva
para quien domina la necesidad objetiva de elaborar y transmitir sistemas de ‘ideas
dominantes’”™. El autor, en definitiva, no va en este punto mucho més alla de las
formulaciones mas unilaterales de La ideologia alemana.

Lo cual le permite y le obliga, a la vez, a meterse en terrenos tan escabrosos
como la idea de que el movimiento obrero tiene necesidad no solamente de apropiarse
de la cultura burguesa, sino también, jcomo no! “de elaborarla y producir poco a poco,

en dialéctica con ella y con las exigencias histéricas del momento, una cultura propia™*®.

ROGER DANGEVILLE.
K.M. y F.E., Critique de I’education et I’enseignement?’.

De nuevo se trata d la introduccion a una recopilacion de textos de Marx y
Engels, pero aqui hay que empezar por glosar la recopilacion misma, una de las mas
completas y probablemente las mas variada que conocemos.

Mas dificil resulta emitir un juicio sobre el trabajo introductorio y critico de
Dangeville, pues debemos renunciar por principio a seguirle paso a paso. El editor e
introductor, en este caso, no parece que pretenda en absoluto ofrecer una
sistematizacion del objeto de la recopilacion. Salta de un tema a otro y nos ofrece desde
comentarios sobre la obra de Picasso hasta una critica de la “alianza de las fuerzas del
trabajo y la cultura” en version germano-oriental. Las loas al futuro previsto por Marx

“Ibid., p. 13.

 Ibid., p. 14.

1 Ibid., p. 7.

7K. Marx y F. Engels, Critique de I’education et de I’enseignement, Maspero, Paris, 1976.



se mezclan constante y, a veces, inopinadamente con las criticas al presente en todas las
direcciones. A lo largo del texto se puede observar que el autor esta tal vez un tanto
dolido por no haber preparado una antologia de escritos sobre el arte y la cultura; temas,
en particular el primero, que reciben un tratamiento tan central como la educacién y la
ensefianza, con constantes lamentaciones sobre su caracter “servil”, “venal” y
“rastrero”.

Sin embargo, los temas mas relacionados con la educacién van uno tras otro en
un desorden tal vez calculado, y su tratamiento es con frecuencia verdaderamente
notable. Hay que destacar el lugar que ocupan y la forma en que son abordados temas
como el del tiempo libre, la antinomia entre el desarrollo universal de las necesidades y
su insatisfaccion, la polarizacion de trabajo y disfrute y de cultura e incultura, o la
autonomizacion de la ciencia y su servidumbre respecto del capital.

En especial, Dangeville es uno de los pocos estudiosos de la critica marxiana de
la educacion que han dado la importancia que merece a la cuestion de las formas
ideoldgicas en que se representan los hombres las condiciones cotidianas de la
produccion capitalista, a la inversion sistematica de las relaciones reales, el proceso de
despojamiento real por el que el capital aparece como propietario y verdadero sujeto de
las fuerzas productivas del trabajo asociado y la mixtificacion ideoldgica que lo recubre.
No en vano fue quien tradujo los Grundisse al frances.

EDITORIAL COMUNICACION.
Marx/Engels, Textos sobre educacién y ensefianza®®.

De todas las recopilaciones que conocemos, ésta es la mas magra, y 1o mismo
puede decirse de la introduccion, firmada discretamente por la editorial. Esta
introduccidn se limita a sefialar como fundamental entre los temas tocados por los textos
que recoge el de la division del trabajo. Sobre este tema, el autor de la introduccion se
formula a si mismo dos objeciones que se declara dispuesto a resolver: “Hay una
bastante sencilla: si bien es cierto que con el desarrollo del maquinismo la ciencia y la
técnica se incorporan a la maquina, no lo es menos que el desarrollo de ésta introduce
una serie de exigencias de cualificacion de la fuerza de trabajo que traen consigo la
aparicion, consolidacion y auge del sistema escolar institucionalizado. Otra algo mas
compleja: si bien es cierto que con el desarrollo del maquinismo se incorporan a la
maquina todas aquellas habilidades, ello no hace méas que afectar a la fuerza de trabajo,
no a la capacidad creadora del hombre™®.

La segunda es tan absurda que no merece la pena ser discutida. Segun esto, se
puede simplificar al maximo el trabajo productivo, que ocupa tal vez la tercera parte de
la vida del hombre y mas de la mitad de su vigilancia, sin que se vea afectada su
capacidad creadora, que seguramente podra emplear en practicar el bricolage.

La primera, la contesta el autor de la introduccion diciendo mas o menos que
Marx y Engels ya sabian que la produccién se iba a hacer méas compleja de lo que era en
su tiempo y que en modo alguno afioraban arcadias artesanales. En realidad, no

'8 Marx/Engels, Textos sobre educacion y ensefianza, Comunicacion, Madrid, 1978.
¥ Ibid., pp. 16-17.



solamente sabian que el capitalismo llegaria a hacerse mas complejo, sino también que
el capitalismo entonces, particularmente con la introduccion de la maquinaria, creaba
toda una serie de funciones intermedias, tareas de control y necesidades de
investigacidn, como hemos visto en su momento. Pero, sobre todo, el problema consiste
en que Marx y Engels no planteaban la cuestion de la descualificacion de la fuerza de
trabajo y las funciones productivas en términos absolutos, sino en términos relativos. En
otras palabras: lo que planteaban es que a la creciente complejidad y universalidad del
proceso productivo se oponen un trabajo y una formacion cada vez mas unilaterales, que
cada vez es mayor la distancia que separa la actividad del productor individual del
proceso de producciéon en general. En todo caso para la mayoria de la poblacion
trabajadora la complejidad de la produccion capitalista en general y la de las tareas
individuales en particular, evolucionan en sentidos opuestos, como hemos visto en el
capitulo VII.

Por altimo, bajo el epigrafe “algunos temas polémicos”, la introduccion se
adentra en un tema polémico, el de la ensefianza estatal... para soltar la consabida letania
de que el Estado de hoy no es el de ayer, que “su caracter de clase —que no se ha
perdido- no resulta tan simple y monolitico como en el siglo XI1X”%. Vale.

MAURICE DOMMANGET.
Los grandes socialistas y la educacion?.

Esta obra, en la que se incluyen “socialistas” tan curiosos como Platon o Thomas
More, dedica, naturalmente, un capitulo a Marx. Dommanget da cuenta de modo
sumario del método marxista, que define como “esencialmente realista y critico y, hasta
cierto punto, cientifico”?%. No faltan simplificaciones de buena voluntad, como cuando
afirma que “las tendencias educativas que Marx y Engels formulan no son mas que el

reflejo de las fuerzas creadoras materiales”?.

Enseguida se sumerge el autor en los textos méas conocidos que dedicaron Marx
y Engels a la ensefianza, con gran profusion de citas sobre el trabajo infantil y las
escuelas fabriles inglesas, pero algo hace sospechar que Dommanget utiliza en una
buena parte fuentes de segunda mano.

El Gnico intento de relacionar las propuestas educativas de Marx y Engels con su
concepcion general de la sociedad se da cuando el historiador afirma que, para los
autores del Manifiesto, “no hay solucion verdadera al problema de la instruccion de las
masas trabajadoras fuera de la revolucion social, asi como no se debe contar con la
escuela para obtener la victoria del proletariado™*. Pero, si lo segundo resulta dificil
decir gué significa, lo primero es una inferencia con no mas valor que las que afirman
que el problema de la vivienda o el del aborto no tienen solucion fuera de la revolucién
social. Es decir, no guarda ninguna relacion con la probleméatica de “cambiar las

2 |bid., p. 25.

21 Utilizamos la edicién portuguesa: M. Dommanget, Os grandes socialistas e a educacao,
Europa-América, Braga, 1974.

22 |bid., p. 336.

% Ibid., p. 337.

* Ibid., p. 343.



circunstancias” y “cambiar los hombres” que Marx se plantea, Unico marco en el que
cobraria un sentido distinto del mero ultimatismo. Por lo demas, el problema estaria
mejor planteado si se hablara de “educacion” en vez de “instruccion”.

THEO DIETRICH.

Pedagogia socialista: origen, teorias y desarrollo de la concepcion marxiana de la
formacion®.

Este es uno de los trabajos mas lamentables que se hayan podido hacer sobre la
concepcion marxiana de la educacion. El autor da cuenta, mal que bien, de algunos de
los topicos més vulgares: la denuncia de la situacion de la clase obrera en la obra de
Marx, el regimen combinado de la educacion y el trabajo, la ensefianza politécnica. Por
razones meramente oportunistas, ya que no cuadrarian con sus sabias conclusiones, no
tiene inconveniente en ignorar descaradamente otros temas igualmente topicos y
presentes en los mismos textos que utiliza, como las precisiones en torno a la relacién
entre el Estado y la educacion o la idea de una ensefianza laica y neutral.

Hecho esto, se lanza a una interminable cadena de desatinos y sinsentidos. La
interpretacion marxista de la historia se reduce a una farsa en tres actos: armonia
original-comunismo primitivo, inversion de esto en su contrario-pecado original-
capitalismo, inevitable revolucion proletaria —“la historia” vuelve a su punto de partida-
sociedad sin clases®. Marx se confunde con Hegel y con Rousseau, tan mal entendidos
como el primero. Esta exposicion tan inteligente viene seguida de preguntas agudisimas.
Por ejemplo: “el estado de armonia y felicidad se convierte en su contrario”, pero, “no
se comprende por qué sucede esto”. Marx “estd convencido de que la historia es
‘racional’ y que se pueden conocer sus entresijos. Pero el curso de la historia racional
estd determinado por la razon del mismo Marx a la que también se le pueden conocer
sus entresijos™’. jLa teorfa del “entresijo”! “Marx admite como un hecho irrefutable,
gue no es necesario probar (j!) que un dia (ji!') el hombre, por una motivacién
puramente interna (jjj!'!), levanté una barrera, cercéO un terreno y se lo apropio
(iiii!!11)?8. Como fuente de esta conviccién de Marx, Dietrich ofrece jel viejo pasaje de
Rousseau sobre el primer hombre que dijo “Esto es mio”, con el que ni siquiera
Rousseau pretendia hacer historia!®®.

A lo largo de numerosas paginas que estan llamadas a demostrar que su autor no
es capaz de entender dos lineas impresas seguidas, se atribuyen a Marx, entre otras,
cosas como éstas: que la division del trabajo va necesariamente acompafiada del trabajo
asalariado, que el capital ha existido desde que se rompié la armonia original, que el
esclavismo se mantiene hoy gracias al Estado, que la propiedad privada también existe
desde que se rompio la armonia original, que la “necesidad histdrica” conduce por si
sola y desde siempre a la supresion de la propiedad privada, que la propiedad privada es
lo mismo que la division del trabajo, que el proletariado es lo mismo que el conjunto de
los oprimidos, etc.*.

% Theo Dietrich, Pedagogia socialista, traduccién de Alejandro Sierra Benayas, Sigueme,
Salamanca, 1976.

% |bid., pp. 25-55.

27 Ibid., p. 53.

% Ibid., p. 54.

| oc. cit., en nota.

% Ibid., pp. 54-56.



Cualquier extracto de Marx da lugar a penetrantes observaciones. La metafora
de Marx sobre los molinos y los modos de produccion hace decir a Dietrich: “Este
ejemplo, sin embargo, no sélo simplifica las relaciones reales entre la infra y la
superestructura, sino que incluso contradice los hechos historicos —habria que examinar
si realmente el molino de mano, como ‘base’, produjo la superestructura de la sociedad
feudal con sus formas juridicas e intelectuales-“*'. El pasaje de El Capital sobre el
albafil y la abeja le lleva a la conclusion de que, “si nos atenemos a este texto, la
ideologia, la superestructura, el pensamiento, no constituirian el reflejo de unas
determinadas relaciones de produccion, sino que, al contrario, seria la infraestructura —
las relaciones de produccion-, la que estaria constituida de acuerdo a una
intencionalidad  determinada  previamente”®.  Este especialista del op-art,
esquizofrénicamente dividido entre el blanco y el negro, tan pronto afirma que la
historia es para Marx un soliloquio de las fuerzas productivas que se producen a si
mismas, como nos sorprende con la original idea de que “como las fuerzas productivas
deben ser consideradas, en definitiva, como obra del espiritu humano, la concepcion
materialista, interpretada correctamente, presupone la primacia del espiritu”®.

Otras perlas nos dan a conocer que el trabajador perdi6 los medios de
produccién al salir de la sociedad primitiva®; que las condiciones previas a la
revolucion son la pauperizacion, la conciencia comunistas y la “transformacion masiva”
de los hombres®®; que el objeto de la historia es formar un hombre “bueno”®®; que la
libertad no puede ser probada, es metafisica, pero Dietrich la “detecta™’; que para Marx
s6lo el “caracter de especie” accede a la libertad®®; que “el hombre es incapaz de
realizar un acto moral”*® —para el monstruo de Treveris, claro-; que “el hombre debe
estar preparado para, en el mismo momento en que la historia acceda a su madurez,

tomar las armas y luchar™®, etc., etc.

Como resultado de tan profundo conocimiento de la obra marxiana, Dietrich nos
ofrece los “elementos estructurales de la educacion socialista”, a saber: “el trabajo
productivo socialmente util”, “la formacién fisica y estética”, “la ensefianza de la
ciencias naturales y de la historia sobre una base ideoldgica”, “la ideologia del
socialismo cientifico”, “ensefianza autoritaria”, *“educacion colectiva” y “educacién
unitaria*’. Los dos primeros puntos ni siquiera los entiende bien, los tres siguientes son
falsos, y los dos dltimos son banalidades malintencionadas.

N. ABBAGNANO vy A. VISALBERGHI.

Historia de la pedagogia®.

* Ibid., p. 59.

%2 Ibid., pp. 61-62.

* Ibid., p. 59.

* Ibid., p. 66.

% Ibid., p. 68.

% Ibid., p. 71.

* Ibid., pp. 72-73.

% Ibid., p. 73.

¥ Loc. cit.

“ Ibid., p. 74.

“ Ibid., pp. 81-86.

2’ N. Abbagnano y A. Visalberghi, Historia de la Pedagogia, traduccion de Jorge Hernandez
Campos, Fondo de Cultura Econémica, Madrid, tercera reimpresion, 1976.



Como es ldgico, una historia general de la pedagogia que abarca desde las
civilizaciones fluviales hasta la Europa de nuestros dias solamente puede acordar un
pequefio espacio a Marx, en este caso un capitulo. Otras, en cambio, como la conocida y
siempre demasiado bien ponderada Historia de la educacién de Boyd y King® o la
Historia de la Educacion y la Pedagogia de Luzuriaga™, no le dedican ni una sola linea.
Y a veces, como en esa ambiciosa enciclopedia para nifios que es la Historia general de
la pedagogia de Larroyo®, se le dedican unos cuantos pérrafos tan llenos de buena
intencion como de noticias de segunda mano, errores, esquematismos y simplezas.

Abbagnano y Visalberghi no ofrecen ni pretenden ofrecer una exposicion
detallada de lo que Marx dijo o dejé de decir sobre la educacion. Pero, con la ventaja de
ser buenos conocedores de la historia de la filosofia, enmarcan a Marx en la sociedad y
en el pensamiento de su época, dan cuenta bastante decentemente de algunos aspectos
fundamentales de su doctrina econémica e informan de las principales posiciones que
adoptaron Marx y Engels en materia de ensefianza cuando hubieron de ocuparse del
tema.

Pero, sobre todo, son conscientes de que las implicaciones educativas y
pedagdgicas del marxismo no provienen tanto de los escasos textos aislados de Marx y
Engels sobre la educacion como de su vision del hombre y sus relaciones con la
sociedad. “Es evidente que el marxismo (...) tiene justamente como nucleo central una
teorfa de la formacion humana™*®. Y localizan esta teoria de la formacién del hombre
justamente donde se encuentra: en la asuncion critica por Marx de Hegel y Feuerbach.

EDWIN HORNLE.

Reflexiones de K. Marx sobre algunos problemas fundamentales de la politica
escolar proletaria®’.

Edwin Hornle fue el mas destacado especialista del Partido Comunistas Aleman
(K.P.D.) en cuestiones educativas y escolares en la década de los veinte. El suyo no es
un trabajo que pretenda ser de indole tedrica, sino un articulo destinado a la lucha
politica contra la escuela clerical defendida por la coalicion de los partidos en el poder
en 1927 y contra el tibio reformismo del partido socialdemdcrata. Frente a la escuela
burguesa, religiosa, teorica, frente a la educacion parental, defiende la idea de una
escuela proletaria, laica, del trabajo, la educacién social.

Hornle plantea el problema escolar en términos de Kulturkampf y se ocupa
particularmente de la relacion entre ensefianza y trabajo y la independencia de la escuela
frente al Estado, utilizando con profusion citas de Marx en su apoyo. Pero lo que tiene
mas interés es la forma en que concreta estos dos géneros de reivindicaciones.

**W. Boyd y E.J. King, Historia de la educacién, Huemul, Buenos Aires, 1977.

* Lorenzo Luzuriaga, Historia de la educacion y la pedagogia, Losada, Buenos Aires, onceava
edicion, 1976.

** F. Larroyo, Historia general de la pedagogia, Porriia, México D.F., catorceava edicion, 1977.

“® N. Abbagnano y A. Visalberghi, op. cit., p. 505.

‘" En A.V. Lunatcharsky, N. Kupskaia, E. Hérnle y otros, La Internacional Comunista y la
Escuela, traduccion de Marieta Gargatagli, Icaria, Barcelona, 1978.



Sobre la combinacion de educacion y trabajo, Hornle hace una defensa basada
tanto en razones sociales y politicas como en su conveniencia pedagdgica. Se opone a la
consideracion del trabajo como un mero expediente pedagogico auxiliar y propone la
mas radical de las posibles versiones del “régimen combinado”: “Los reformadores
escolares tales como Kerschensteiner exigen la introduccion del trabajo manual en la
actual ensefianza y, por consiguiente, sélo les interesa una mejora de los métodos de
ensefianza, dentro del marco de la escuela tedrica actual que quedaria cortada, tanto
ahora como antes, de la produccion social. Nosotros los comunistas exigimos, al
contrario, la unién de la escuela con la fabrica, la introduccion de la pedagogia dentro

de la fabrica™®,

Respecto de la independencia de la escuela, recoge la misma formulacion d
Marx, pero hace notar que tanto el concordato de Baviera como la ordenanza escolar del
Reich limitan las competencias del Estado mas o menos a lo que Marx proponia, pero
ponen el resto en manos de la Iglesia. En otras palabras: que la limitacién de la
intervencion estatal en la ensefianza deja abierto el problema de quién haya de cubrir el
vacio restante. Ante esto, “el K.P.D., exige de acuerdo con lo que dijo Marx (es decir,
de acuerdo con la forma en que Hornle interpreta a Marx, con lo que no le quitamos ni
le damos la razon) el control de las organizaciones de clases proletarias en materia de
decisiones escolares™*. (Control, como es bien sabido, no quiere decir gestion —menos
aun en la jerga politica-. Es cierto que en el afio en que Hornle escribia esto, 1927, el
principal partido de la I.C., el P.C.U.S., estaba ya muy lejos de conformarse con el
“control” de las escuelas, pero ésta es otra historia).

GEORGES SNYDERS.
¢Puede el marxismo inspirar una pedagogia?*

Tras este pomposo titulo, con una lectura rapida de Gramsci mal asumida y
confesada a regafiadientes y con una prosa que quiere parecerse a la Foucault, el autor
nos ofrece poco mas que nada. Empieza por decir, como precaucion, que “no trataremos
de los fracasos de los nifios procedentes de las clases desfavorecidas ni de los medios de
remediarlos; no nos preguntaremos si la escuela actual desempefia papel de
conservacion social y en qué medida es legitimo considerarla como ‘aparato ideoldgico
del Estado’. (...) Nuestra intencion es mas restringida, se limitara a algunas reflexiones
més directamente pedagdgicas™’. Si sumamos aquello de lo que se ocupa a
continuacion con lo que nos a anunciado que se propone ignorar, lo que méas sorprende
es el cumulo de problemas que ignora sin proponérselo, o que ignora en sentido estricto.

“Lo que funda una pedagogia”, afirma, “lo que constituye el criterio entre las
pedagogia, son los contenidos que presentan (...) Una pedagogia progresista se distingue
de otra conservadora, reaccionaria o fascista por lo que dice, por lo que explica sobre
racismo, guerras, desigualdades”, etc.>. En definitiva, basta con que el maestro diga

“8 Ibid., p. 70.

* Ibid., p. 78.

® En G. Snyders, ¢A donde se encaminan las pedagogias sin normas?, traduccion de Josefina
Guerrero, Planeta, Barcelona, 1976.

*! Ibid., p. 255.

52 Loc. cit.



cosas distintas para que la pedagogia sea distinta y, en su caso, “progresista”, incluso
“marxista”.

Snyders acomparia esta profunda reflexion con demostraciones “dialécticas” en
torno al binomio “continuidad-ruptura” o a la “sintesis entre un intercambio auténtico
ensefiante-ensefiado (...) y un papel efectivo de gufa para el adulto”®, pero pronto revela
el modelo en que se ha inspirado. Su modelo explicito es la relacion entre el partido
comunista de vanguardia y las masas; su modelo implicito, seguramente, el Partido
Comunista Francés, el mas “bolchevique” de Europa, y la sabia manera en que traduce
la “linea correcta” en consignas que las masas han de seguir y agradecerle con su voto.
De ahi que todas las “sintesis” de Snyders tengan siempre por protagonista al maestro.

Hay que decir en su favor que hoy en dia la neutralidad de la escuela —distinta de
cualquiera de las versiones de la laicidad-, tal vez mas o menos verosimil en la vida de
Marx, no es una reivindicaciéon que tenga mucho sentido plantear. Lo que parece tener
mas sentido es la reivindicacion de que, para poder ser expresadas en las aulas, las
distintas ideas no deban cumplir el requisito de ser acordes con ninguna orden
ministerial ni carta pastoral. Pero una cosa es reconocer el problema y otra elevar el
legitimo deseo de que se impartan uno contenidos mas progresistas —que no deben de
confundirse con la pia intencién de que sean funcionarios del P.C.F. quienes los
impartan-, a la categoria de panacea pedagdgica.

En cuanto al aspecto mas distintivo, claro e importante de cualquier posible
pedagogia de inspiracion marxiana, la combinacion de educacion y trabajo, para
Snyders se funde con el de la ensefianza politécnica y nada menos que “realiza la
sintesis de continuidad-ruptura”. Consistira en que “el alumno aprenda a trabajar a partir
de méquinas rudimentarias, en las mas perfeccionadas (...) EI alumno no se detendra en
la empresa: debe abordar la misma economia planificada, la interdependencia de las
diferentes ramas”, etc.>*. Pero como las maquinas de hoy no caben en la escuela y
Snyders no habla ni por un momento de llevar la ensefianza a la fabrica, como se
expresa en cada instante con una cuidada ambiguedad, como no hay proporcién entre
una unica pagina dedicada a este tema y medio centenar de ellas a decir trivialidades
sobre los contenidos, como no hay una sola propuesta concreta sobre cémo articular
trabajo y educacion, como la subsuncién del problema de la combinacion entre
educacion y trabajo en el de la ensefianza politécnica es la negacion de la especificidad
del primero, entonces esta indefinicion, que contrasta con la claridad de un Marx o un
Hornle, nos lleva a pensar que, en fin de cuantas, el “régimen combinado” de Snyders
no va mucho maés alla de estudiar hoy y trabajar mafiana.

KARL-HEINZ GUNTHER, FRANZ HOFMANN, GERD HOHENDORF, HELMUT
KONING, HEINZ SHUFFENHAUER.

Geschichite der Erziehung®.

> Ibid., p. 260.

> Ibid., p. 295.

% Giinter, Hofmann, Hohendorf, Kénig, Schuffenhauer, Geschichte der Erziehung, Volk und
Wissen, Volkseigener Verlag, Berlin, 12.2 edicién, 1976.



Contra cualquier prevencion que parta del hecho de que esta obra procede de una
pais en el que el marxismo pasa por ser la ideologia oficial =y lo es en su forma maés
esclerotizada-, nos encontramos ante una buena exposicion de las implicaciones
educativas y pedagogicas de los escritos de Marx.

Loa autores se centran fundamentalmente en la concepcion marxiana de la
historia, las relaciones de dependencia e interaccion entre la estructura econémica y la
superestructura, la naturaleza social del ser humano, la interaccion entre hombre y
ambiente, el caracter de la clase de la escuela y la pedagogia y la critica de la division
del trabajo. Incluso aparece timidamente el tema de la alienacion del trabajo, cuestién
que normalmente es tabl en los paises del Este. Como colofon, enfatizan las propuestas
de Marx de un régimen combinado de la educacion y el trabajo y una ensefianza
politécnica. Sin duda el haber superado la exposicion del pensamiento de Marx de
cualquier defensa de los logros del socialismo real no es ajeno a una mayor libertad
expositiva, les libra de la tarea de armonizar uno y otros y, por tanto, de la tentacién de
filtrar al padre del socialismo cientifico.

En general, lo mas objetable es un cierto reduccionismo econdémico que en algln
momento les lleva a afirmar que “el criterio para valorar cualesquiera teorias o
fendmenos pedagdgicos” reside en el Rubicon de si “promueven u obstaculizan el
desarrollo de las fuerzas productivas™®. Es evidente que este criterio puede ser
fundamental a la hora de juzgar la educacion de los esclavos romanos o los trabajadores
industriales de nuestro siglo, pero resulta enormemente insuficiente, incluso secundario,
si pensamos en la formacion retorica de los ciudadanos de las pequefias Republicas
antiguas o en la formacién juridica de nuestros dias, por poner dos ejemplos.

Naturalmente, la propuesta de neutralidad de la escuela apuntada por Marx
recibe una interpretacion inequivoca: se debe a que era la escuela de la burguesia. “La
tarea de la educacién proletaria”, por el contrario, “es despertar en los nifios la
conciencia de estas luchas [entre las clases] y permitirles un conocimiento adecuado de
ellas y, con ello, participar en la modificacién del ambiente. Se comprende que el
problema no esta en si los nifios deben o no tener esta conciencia y participar en esa
actividad, sino en la cuestion eludida de si ello debe ser activado en la escuela, en las
relaciones con los adultos de su clase 0 en una combinacién de ambas.

MAURICE LEVITAS.
Marxismo y sociologia de la educacién®®.

La intencion de Levitas es loable: pretende integrar en una perspectiva marxista
las lineas fundamentales de desarrollo de las modernas sociologia y antropologia de la
educacion. Asi, plantea problemas que, efectivamente, deberian recibir una mayor
atencion desde una perspectiva educativa marxista, tales como la existencia y las
relaciones de diferentes subculturas sociales, la cuestion del rendimiento escolar o la
Ilamada igualdad de oportunidades y su relacion con ideologia escolar.

*® Ipid., p. 328.

> Ibid., p. 335.

%8 M. Levitas, Marxismo y sociologia de la educacion, traduccién de Juan Bueno, Siglo XXI,
Madrid, 1971.



Pero el resultado termina por ser un rapido resumen de sociologia de la
educacion al que Levitas afiade sistematicamente observaciones como que la division
social se explica mejor en términos de clase que en términos de estratos y cosas por el
estilo. En general, el “marxismo” aparece como una apostilla por la que casi se diria que
el autor pide perddn a los “sociélogos” de la educacion. Pero lo peor es que Levitas,
como se evidencia a lo largo de toda la obra, sabe muy poco de Marx y del marxismo,
con lo que las “perspectivas marxistas” (el titulo original del libro es: Marxist
perspectives on the sociology of education) se reducen a las trivialidades mas manidas.
Al autor se le escapa practicamente toda la riqueza del pensamiento de Marx, tanto en
conjunto como en su dimensién educativa.

Su fuente de informacion sobre el marxismo, antes que Marx o que los mejores
desarrollos de la literatura marxista, parece ser la Union Soviética, cuyo sistema
educativo es objeto de una apologia totalmente acritica. Sirva por ejemplo el estudio
obligatorio del ruso, que de ser un aspecto de la opresion de las culturas nacionales en la
U.R.S.S.>® se ve convertido en el maravilloso instrumento que “ha abierto el legado
cultural de la Unién a todas las naciones participantes”®. La mejor expresion de esta
pobreza se encuentra quiza al final del libro. El lector, aburrido tal vez de encontrar
sobre todo sociologia estructural-funcionalista en un libro que prometia otra cosa, se
tranquiliza al encontrar un capitulo IX, titulado La universalidad marxista, que tal vez
ofrezca “perspectivas” que también lo sean. Efectivamente, bajo ese epigrafe podrian
caber lo mismo una versada critica de la division del trabajo que una discusion de la
teoria de las necesidades. Pero resulta que la “perspectiva” en vez de marxista es
soviética; que lo “universal” es, antes que nada, la “moral comunista”; que esto se
demuestra con una cita de segunda mano segun la cual “el ideal comunista... esta basado
en el principio de la hermandad de los pueblos, con independencia de su raza, credo,
lengua, nacién o sexo, y busca la liberacién de todos los grupos oprimidos”, etc.®’; en
fin, que otro ejemplo de “universalidad marxista” es la “linea de masas” china®.

MARIA ISABEL GUTIERREZ ZULUAGA.
Hombre, trabajo y educacion en K. Marx®.

Este estudio parte de buscar la idea marxiana del hombre y de la formacion del
hombre en la filosofia y la antropologia presentes en los escritos de juventud. Con
acierto, atribuye gran importancia a todo el proceso de ruptura de Marx con Hegel,
Feuerbach y los jévenes hegelianos. Gracias a ello van desfilando temas tan pertinentes
como el humanismo marxista, la diferencia entre objetivacion y alienacion, el trabajo
como distintivo y constitutivo del hombre en cuanto especie, la praxis, la relacién entre
sujeto y objeto, la distincion entre ser y conciencia, el trabajo formativo o la teoria de la
alienacion del trabajo en los Manuscritos.

% \/éase Ivan Dzjuba, L’oppresione delle nazionalit4 en U.R.S.S., Samoné e Savelli, Roma 1971.

8 M. Levitas, op. cit., p. 291.

® | oc. cit.

%2 Ibid., pp. 295-296.

% Ma |sabel Gutiérrez Zuluaga, Hombre, trabajo y educacién en K. Marx, Universidad de
Valencia, 1975.



Sus limites provienen de una aproximacion demasiado unilateralmente filoséfica
-y demasiado de la mano de sus estudiosos y criticos “en filosofo”-, de haberse
conformado con unas pocas incursiones muy parciales en la obra econémica y de la
manifiesta incomodidad que Marx produce casi siempre en los pensadores catdlicos.

La relacion entre ser social y ser consciente es reducida a su version mas
economicista, lo que luego permite preguntarse si Marx no habra pensado un demasiado
“alicorto” homo oeconomicus®* o proponer, “en una mayor consecuencia con el
pensamiento marxista”, cambiar el término materialismo “por el de realismo o
naturalismo”®, es decir, precisamente lo contrario de lo que hoy, por fortuna, preocupa
a los estudiosos del autor de El Capital. La relacion entre esta reduccion unilateral y la
pretension cristiana de monopolizar el espiritu se hace patente cuando, citando a Pierre
Bigo, la autora se pregunta si el marxismo “es un humanismo o es s6lo una técnica
superior de produccién, un capitalismo mas eficaz”®, o sentencia que “el proyecto
econdémico marxista no se transformard en humanismo sino cuando restablezca al
hombre en su plena dimensién espiritual™®’.

La acertada vinculacion de la teoria de la alienacion del joven Marx a su punto
de partida en la Fenomenologia de Hegel se ve oscurecida por el hecho de que, para
Gutiérrez Zuluaga, el tema de la alienacién en Marx termina con los Manuscritos de
1844, dejando asi de lado su desarrollo en la Contribucidn, El Capital y los Grundisse.
Para acabar, resulta un tanto chocante que, tras partir de la antropologia marxiana, lo
que deberia llevar a buscar un proyecto global de formacidén —explicito o implicito-, la
propuesta marxiana se vea reducida a algunos de los pasajes sobre la escuela en un
andlisis rapido en le que la autora sigue a Manacorda.

Tampoco el problema de la divisién del trabajo recibe un tratamiento suficiente,
pues solamente se ven sus efectos sobre la conciencia del trabajador en cuanto que
supone una limitacion (trabajo unilateralmente manual, o unilateralmente intelectual,
especializacion limitativa), no en cuanto forma histéricamente determinada de
organizacion de la produccion y de la sociedad que se refleja y manifiesta de forma mas
directa en la falsa conciencia (como hemos visto en su momento).

De este modo, la alienacion queda reducida a una mera teoria filoséfica mas o
menos balbuceantemente aplicada por el joven Marx a fendmenos econémicos, en vez
de procederse a su reconstruccion a partir del analisis econémico del capitalismo. Si
bien una apreciacion superficial del itinerario intelectual de Marx puede conducir a esta
composicion de lugar, no por ello deja de ser un craso error que aisla y unilateraliza
tanto su obra econdmica como la teoria de la alienacion.

OCTAVI FULLAT.

Filosofia de la educacion®,

® Ibid., p. 143.

® Ibid., pp. 166-167.

% Ipid., p. 154.

®" Ibid., p. 155.

% Octavio Fullat, Filosofias de la educacion, CEAC, Barcelona, 2.2 edicion, 1979.



Al contrario de lo que viene siendo habitual en los estudios no monogréficos,
Fullat trae a colacion las lineas generales del pensamiento de Marx, pero no los textos y
pasajes dedicados a la educacion. Hay que suponer que ello se debe al objeto de la obra,
las filosofias de la educacion, pero si ya es discutible la oportunidad de la omision de
estos textos desde ese mismo punto de vista, mucho mas lo es cuando se ofrecen como
concrecion de esa filosofia, sin transicion alguna, los planteamientos de Makarenko,
Blonsky y Lenin (con la poco recomendable ayuda de Snyders) y las experiencias de
China y Cuba. Por otra parte, la citada filosofia de la educacion de Marx no parece
formar parte del analisis econdémico, o al menos no el de las obras de madurez.

El autor parte de sefialar la dificultad, dada la multiplicidad de lecturas que se
ofrecen y de corrientes que se reclaman de €l, par determinar exactamente qué sea el
marxismo. Acertadamente, opta por la idea de que existe una continuidad que recorre
toda la obra de Marx, en contra de la “ruptura epistemoldgica” althusseriana. Ello le
permite la recuperacion de la antropologia marxiana de los primeros escritos,
particularmente de los Manuscritos de Paris, esencial para la busqueda de esa filosofia
de la educacion. En especial, lo que denomina antropogénesis, ubicando correctamente
el trabajo y la revolucion como mediaciones entre el hombre y —respectivamente- la
naturaleza y la sociedad.

Sin embargo, esta recuperacion parece sélo parcialmente asumida, pues no le
libra de simplificaciones tan economicistas como subjetivistas. El ejemplo de la primera
es la idea de que, para Marx, entre todas las formas de alienacion solamente la
econdmica seria realidad, y no simplemente abstraccion (como si las abstracciones no
pudieran ser reales)®. De lo segundo, sirva como muestra un botén: “Si los hombres no
caen en la cuenta del hiato intolerable entre ‘fuerzas productivas’ y ‘relaciones de
produccion’, la revolucion no se dispara por muy a punto que estén las condiciones
objetivas”’.

M. TAZEROUT.

Les éducateurs sociaux de I’Allemagne moderne.
L’education vitaliste™.

Ni una palabra sobre los textos de Marx en torno a la educacion. Ni una palabra
sobre la alienacion o el fetichismo. Ni una palabra sobre la division del trabajo. El autor
parte de la ruptura de Marx con Hegel y Feuerbach, pero la primera no la explica y la
exposicion de la segunda se reduce a la formulacion en positivo que Marx y Engels
hacen de su idea de la historia en La ideologia alemana, es decir, que se omite toda la
problematica de la filosofia de la praxis, etc., la mas pertinente de cara a la educacion.

En cambio, se nos obsequia con una exposicion de la “filosofia materialista
histérica del valor, por la que Marx vivié y muri6”’. Todo es un primor de dialéctica.
El libro trata sobre nueve autores, divididos a su vez en series de tres: tesis, antitesis y
sintesis. Marx es una tesis, cuya antitesis es Wagner y cuya sintesis es Nietzsche. Su

% Ibid., p. 398.

" Ibid., p. 399.

™ M. Tazerout, Les éducateurs sociaux de I’Allemagne moderne. L’éducation vitaliste,
Nouvelles Editions Latines. Paris. 1946.

2 Ibid., p. 53.



idea del hombre se compone de “tres elementos dialécticos”, a saber: el “hombre

idealista”, el “hombre capitalista” y el “hombre asalariado”".

El razonamiento de Marx no es sélo dialéctico, sino que “se puede reducir a
cuatro ecuaciones matematicas: |. Trabajo vivo = Obrero en tanto que fuerza de trabajo
asalariada. 1l. Trabajo materializado = Mercancia producida para el capitalista. Il1.
Valor de cambio = Capital en tanto que plusvalia acumulada. IV. Valor de uso = Salario
necesario para la reproduccion del obrero”. “El caracter realista y materialista de estas
cuatro ecuaciones se ve al primer golpe de vista”’*. Tazerout retine en cada una de las
ecuaciones tantos dislates como otros necesitarian para escribir un libro, no dejando ni
un solo titere con cabeza ni un solo concepto en su lugar. Un verdadero golpe a la vista
y al buen sentido juntos, pero ni es el primero ni es el Gltimo. Otros nos dan a conocer
que Marx “no reconocia en general, a los obreros, ni el deber ni el derecho de formar
una clase””, o que “si se llegara a inculcar a los hombres la inteligencia critica del
hecho econdémico celular, es decir de la plusvalia, se produciria con ello mismo [du
méme coup, otro golpe] entre ellos una revolucion social, mucho mas profunda y
duradera, etc., etc.”.

De la ensefianza no es preciso hablar, simplemente, porque no tiene cabida. “La
dialéctica del salario viene a decir que el asalariado no vende en realidad trabajo
cualificado, sino fuerza de trabajo, no calidad, sino solamente cantidad”’’. El hecho de
que el trabajador venda la disposicion de su fuerza de trabajo por un tiempo
determinado (y no para un trabajo determinado, en condiciones de competencia
perfecta) y la reduccion del trabajo complejo a trabajo simple elevado a una cierta
potencia, se convierte para Tazerout en reduccidn factica, fisica, de todos los trabajos a
trabajo simple. Llega a creer incluso que el plusvalor consiste en que el capitalista no
reconoce el caracter cualificado del trabajo de sus obreros. “El trabajo de talento, el
trabajador especializado no puede ya, en efecto, ser pagado con una salario, a no ser que
el capitalista renuncie a extraer un plusvalor”’®. O, mejor adn, la cualificacion de la
fuerza de trabajo es innecesaria, inconveniente o, en todo caso, ajena al funcionamiento
de la produccion capitalista: “Si este plusvalor es la razén de ser del capitalista,
evidentemente es preciso que el asalariado lo produzca al margen de toda
especializacion de los talentos individuales por medio de la educacién técnica” “Estos
obreros no venden mediando [0 promediando, tanto da: moyenat] el salario méas que la

facultad de mover medianamente sus brazos y su cerebro”’®.

LUIS ALONSO FERNANDEZ

Pedagogfa, educacién y su historia®.

" Ibid., p. 40.

™ Ibid., p. 43.

" Ibid., p. 45.

"8 Ibid., p. 53.

7 Ibid., p. 35.

8 Loc. cit.

™ Loc. cit.

8 |uis Alonso Fernandez, Pedagogia, educacién y su historia (Nihil Obstat, 1952), Impresos

Marcos, Madrid, 6.2 edicién (j!), 1959.



Son especialmente frecuentes, y desoladoramente parecidas, las historias de la
educacion y la pedagogia “adaptadas al cuestionario oficial” de los alumnos de las
antiguas Escuelas Normales, que pasan por Marx como sobre ascuas. Esta es una de
ellas, y no de las peores. Nos limitaremos a reproducir todo lo que se dice, sin ningln
comentario:

“SOCIALISMO.- A consecuencia de la revolucion industrial se rompié la
armonia entre capitalistas y trabajadores. Es el momento en que aparece el proletariado
como clase social y el socialismo como doctrina econémica y politica.”

Siguen unas lineas sobre Owen, Saint Simon y Lasalle.

“El verdadero fundador del socialismo cientifico, de amplitud internacional, fue
Marx. Desde Carlos Marx, la clase proletaria deja de ser un objeto pasivo en politica
para convertirse en aspirante a la direccion del Estado asentado en un nuevo orden
social y econdémico.

“Marx formula su teoria sobre la lucha de clases y distingue dos esferas sociales:
una, la clase obrera, y otra, la clase capitalista. Entre ambas hay una barrera
infranqueable. Sefiala Marx el triunfo final de la clase obrera, el cual lleva consigo estas
primeras medidas: gobierno dictatorial, propiedad colectiva, concentracién del capital
en el Estado, direccidon unitaria de la industria y la agricultura, obligatoriedad del
trabajo, libertad de educacion [sic] y desaparicion de las clases sociales.

“El socialismo, basado en la concentracién [sic] materialista del mundo y de la
vida, niega o desconoce las ideas de religion, moralidad y justicia, asi como la familia 'y
la propiedad, instituciones esenciales para la vida humana. Por eso advierte sabiamente
Leon XIII “cudles serian en todas las clases los trastornos y la perturbacion, a los que

seguirfa una dura y odiosa esclavitud de los ciudadanos’.”®

JESUS LLOPIS.
Historia de la educacion®.

Otra obra “adaptada al cuestionario oficial”. Ni un palabra sobre la educacion,
pero esta vez el autor se desenvuelve entre Marx y Engels como Pedro por su casa. Asi,
nos enteramos de que llamaban a su sistema “concepcion materialista o econdémica de la
historia™®, o “sociologia cientifica”®; de que “se cree que la parte filosofica pertenece a
Engels, y las aplicaciones practicas y economicas a Marx”, o de que una de las obras
fundamentales de Engels es La subversién de la ciencia™.

No se puede negar al autor cierta buena voluntad en su intento de exponer el
materialismo histérico: “Debido a la mutacion de los condicionamientos sociales, las
bases econdmicas han ido cambiando pero no el edificio ‘ideoldgico’. De ahi la
contradiccion entre las estructuras economicas e ideologia, contradicciones [el cambio
de niimero es suyo] que son las causas de las revoluciones sociales.”®.

& Ibid., pp. 207-208.

8 Jesus Llopis, Historia de la educacion, editada por Jests Llopis, Barcelona, 1969.
% Ibid., p. 257.

¥ Ibid., p. 261.

% Ibid., p. 257.

% Ibid., p. 258.



“Formas ideoldgicas”, serian , para Marx, la politica, el derecho, la moral, la
religion, el arte y la filosofia®’. “Hay también una contradiccion entre el anticuado orden
juridico de la propiedad privada (capitalismo) y la nueva forma de producir.” “La base
del sistema es plenamente materialista. Todo depende de las condiciones bioldgicas y
econdémicas (vida y salario) (...) No existe Dios [una].”®

Bajo el epigrafe Pedagogia comunista, se nos vuelven a ofrecer las “tesis
principales” de Marx, entre las cuales figuran: “La materia es la Unica realidad; el
espiritu es un epifendmeno”, “Dios no existe [dos]”; “para el proletariado no hay mas
moral que la suya”, “la religién no tiene ningun fundamento” (escriba Vd. una obra y
mas sobre el fundamento de la religién para esto), “Dios no existe [y tres].”*

BOGDAN SUCHODOLSKY.
Fundamentos de la pedagogia socialista™.

En el caso de Suchodolsky, pedagogia socialista y pedagogia marxista son una
misma cosa, por lo que, aun cuando el libro quiere ser y es una exposicion en positivo —
no solo una critica-, como lo son también las otras obras del autor, no puede faltar una
referencia a la fundamentacion de esa pedagogia socialista en Marx. Eso es lo que se
propone el capitulo séptimo: Principios filosoficos de la pedagogia socialista.

El hecho de que en el titulo del libro encontremos el término pedagogia y no,
por ejemplo, educacion o formacion, indica ya que lo que se tiene en mente es la idea de
una accién formativa deliberada y consciente, y no el conjunto de factores que
confluyen en la constitucién de la conciencia humana. Desde este punto de vista,
voluntariamente restringido y restrictivo, parece correcto, como lo hace Suchodolsky,
reducir el legado marxiano en materia de educacion a la teoria de la praxis y la polémica
a dos bandas con el idealismo hegeliano, de un lado, y el materialismo de Feuerbach y
el sensualismo de Helvetius, de otro.

Se sefiala acertadamente cémo “Marx opinaba que la reforma de la conciencia
resulta estéril [seria mejor decir: tan inviable como estéril] si no se acompafa de la
reforma de la propia vida dentro de la cual surge la conciencia™. Lo mejor de este
trabajo es sin duda el desarrollo de la critica del sensualismo. Suchodolsky indica como
éste no es sino la filosofia de una clase social que posee y disfruta las cosas sin
producirlas ni comprender el proceso de su produccién®.

“El concepto sensualista se basaba en la hipdtesis de que el hombre es un ser
“acabado’”®, lo que es tanto como excluir la actividad humana, la actividad con la que
el hombre da forma a lo que le rodea y se torna con ello a si mismo. Sefiala también el
caracter histérico y socialmente mediado de la sensibilidad: “La percepcion sensual de

8 Ibid., p. 257.
% |bid., p. 258.
® Ibid., p. 361.
% Bogdan Suchodolsky, Fundamentos de pedagogia socialista, traduccién de Meliton
Bustamante Ortiz, Laia, Barcelona, 1974.
* Ibid., p. 234.
% Ibid., p. 225.
% Ibid., p. 222.



la realidad no es ni mucho menos primaria, como la pretenden los sensualistas; es

secundaria en relacion con la actividad humana”®,

No obstante, el pedagogo polaco no puede dejar de pagar tributo a la
circunstancia de vivir en un pais en el que la “praxis” llegé de la mano del Ejército
Rojo: “La idea de la practica revolucionaria (...), que es la base y la expresion de la
actividad cientifica y la politica en Marx, fue y continla siendo la orientacion
fundamental de la pedagogia socialista™. Sigue “conservando su significacion en las
condiciones de triunfo de la revolucion socialista. Sin embargo, a pesar de que el
desarrollo ulterior ya no se realiza a través de la revolucion, el principio de la “practica
revolucig6naria’ no deja de seguir siendo la directriz principal de la labor pedagdgica”,
etc., etc.™.

J.M. BERMUDO AVILA.

Marxismo y pedagogia. Hacia la construccion
de la escuela socialista®’.

Si Engels y Lenin enunciaban como las “tres fuentes y tres partes integrantes del
marxismo” la economia politica inglesa, la filosofia alemana y el socialismo utdpico o
el materialismo francés, Bermudo Avila parte en su exposicion de la dimensién
pedagdgica del marxismo del desarrollo de las escuelas industriales (1. “El derecho de
los nifios”), el movimiento pedagdgico inspirado en la filosofia alemana (2. “La
pedagogia estética del XIX”) y las propuestas de los socialistas anteriores a Marx (3.
“La pedagogia utopica”).

La sistematicidad, sin embargo, se agota con los precedentes. Bajo los epigrafes
“Marx y los nifios”, “La pedagogia del trabajo productivo”, “La formacién del ‘hombre
valiente’” y “La formacion politécnica” se reunen de manera n tanto inconexa algunas
de las propuestas marxianas, sometidas a interpretaciones que corresponden a veces mas
al recensador que el recensado, aunque no sea éste el propdsito del primero.

Bermudo comete algun error de detalle al exponer la posicion de Marx respecto
a la combinacién de ensefianza y trabajo (por ejemplo, al afirmar sin mayores
matizaciones que Marx no propone la obligatoriedad) y se mete en una discusion
superflua sobre si es un deber o un derecho de los nifios. Subestima los motivos de
Marx para defender el trabajo infantil cuando lo atribuye exclusivamente a que en él
adquirirdn conciencia de clase. Subraya, sin embargo, con acierto, que Marx no propone
ninguna simulacién del trabajo en la escuela, sino la incorporacion al trabajo fabril
propiamente dicho.

La principal objecion tenemos que plantearla en cuanto a la exposicién que hace
el autor de la idea marxiana del hombre polivalente. Segun Bermudo, “el *hombre

* Ibid., p. 225.

% Ibid., p. 240.

% Ibid., pp. 241-242.

%" J.M. Bermudo Avila, “Marxismo y pedagogia. Hacia la construccion de la escuela socialista”,
en El Viejo Topo, n° 12, Barcelona, septiembre de 1977, pp. 16-22.



polivalente’ no es un ideal, sino el resultado del analisis de la realidad capitalista”®.

Hasta aqui bien, pero el autor del articulo prosigue: “Marx apreciaba que el desarrollo
del capitalismo iba acentuando la ‘movilidad absoluta del trabajador’, iba exigiendo
cada vez mas fuerza de trabajo abstracta, ocupable en puestos diferentes. La necesidad
de cambiar de trabajo era una ley cada vez mas imperante en la produccion. Cualificar
al trabajador: ‘La naturaleza de la gran industria exige el cambio en el trabajo, la fluidez
de la funcién, la movilidad del trabajador’. (...) Y es que Marx pensaba que esa division
técnica del trabajo, ese caracter cada vez mas abstracto de la fuerza de trabajo, no era un
efecto de las relaciones de clase, sino del desarrollo de las fuerzas productivas. En otras
palabras, también en el socialismo seria necesaria la movilidad de la fuerza de trabajo,
aunque esta movilidad esté determinada por unas relaciones radicalmente opuestas.™”.
“De lo que se trata es de conocer esa tendencia de la produccion a exigir la
desprofesionalizacion. Tendencia clara en el capitalismo; tendencia muy posible en el
socialismo. Y, ademas, tendencia deseable en el socialismo, pues la division técnica del
trabajo reproduce la divisién social del mismo v la perpetta.”*®.

Bermudo confunde aqui varias cosas. Confunde trabajo abstracto y trabajo
simple, aunque esto es lo menos importante. Confunde “desprofesionalizacién”, en el
sentido de desunilateralizacion del trabajo, y descualificacion. Confunde la
“versatilidad” de que habla Marx como una exigencia del capitalismo y la
“universalidad” que reclama como parte de la transformacion socialista.

El capitalismo reduce el trabajo concreto a trabajo abstracto, trabajo
abstractamente igual, tiempo de trabajo, solo en el sentido de que equipara los valores
de los trabajos individuales. En el limite, trabajo simple y trabajo abstracto coinciden,
pero se trata de dos cosas diferentes. El concepto de trabajo abstracto atafie al valor de
cambio de la fuerza de trabajo, mientras el trabajo simple se refiere a su valor de uso. Si
el capitalismo exigiera un trabajo cada vez mas complejo —lo que no ocurre salvo para
capas reducidisimas de la poblacion-, no por ello dejaria de producirse su reduccion a
trabajo abstracto en términos de valor.

El capitalismo separa a los trabajadores e independiza a la produccion de la
antigua y rigida division gremial entre los oficios. En ese sentido, al universalizar la
produccion, sienta las bases para la universalidad del trabajo. Pero, por otra parte,
descualifica al limite los puestos de trabajo —mediante la division manufacturera del
trabajo, la introduccion de la maquinaria y, mas tarde, la “direccion cientifica”- y con
ellos al trabajador. La “versatilidad” que se reclama del trabajador no se logra gracias a
una formacion polivalente, sino gracias al vaciamiento casi total de las diversas tareas
productivas. Cuando ninguna de ellas exija cualificacion especial alguna, cualquier
trabajador podra desempefiarlas todas. Esto, evidentemente, no tiene nada que ver con el
socialismo. Lo que el capitalismo hace es, primero, producir un vaciamiento total, y,
segundo, crear unas condiciones en las cuales la recuperacion del contenido del trabajo
por el trabajador solo es posible ya como apropiacion de una totalidad de fuerzas
productivas'®. Leyendo a Bermudo, parece que Marx crefa que el hombre polivalente
se estaba ya produciendo bajo el capitalismo; en realidad, lo que Marx atribuye al

% Ibid., p. 21.

% Loc. cit.

1% 1bid., p. 22.

101 \/éase nuestro capitulo 1V, especialmente la critica de Marx a Proudhon.



capital es la constitucion del “obrero parcial”, la provocacion de un “vaciamiento total”,
etc.

Por lo demés, Marx jamas pensé que existiera una division “técnica” del trabajo,
ni mucho menos que fuese resultado de las fuerzas productivas y no de las relaciones de
produccion. Lo que ocurre es que Bermudo toma la division social del trabajo, de tareas,
-en la sociedad y en el taller- por una division técnicamente inevitable; puesto que es
inevitable, habra de conservarse e incluso intensificarse en el socialismo; y, puesto que
se conservara en el socialismo, hay que atribuir su paternidad a las fuerzas productivas
en vez de a las relaciones de produccion.

Tampoco es cierto, en fin, que la escuela, bajo el capitalismo “cada vez puede
cumplir peor la tarea de ‘formacion profesional’ (sobre todo en los primeros niveles)
por la complejidad creciente de la tecnologia y por la cada vez mas acentuada técnica
del trabajo™%, al menos dicho de este modo. De acuerdo con Bermudo, “Marx
establecia con claridad la tendencia del capitalismo a una division del trabajo que
impedia la cualificacion en la escuela, que exigia la profesionalizacién en el tajo'%. Lo
que en realidad ocurre es que la socializacion ya no es posible “en el tajo”, y por eso
debe tener lugar en la escuela. Cuando el trabajo de un artesano —0 de un campesino-
requeria el conocimiento completo de su oficio, el aprendizaje ocupaba largos afos y
era también un proceso de introduccion en las relaciones laborales y sociales. Bajo el
capitalismo, como la complejidad creciente de la tecnologia va invariablemente
acompafnada por una complejidad decreciente de las tareas del trabajador, ambos
aprendizajes no pueden ya coincidir. Los trabajadores, efectivamente, adquieren la
mayor parte de las destrezas laborales que realmente emplean en el mismo puesto de
trabajo, pero son socializados, aparte de en la familia, fundamentalmente en la escuela.
Ademas, no debemos menospreciar el hecho de que en la escuela se adquieren destrezas
genéricas que facilitan luego la adquisicion de destrezas especificas “en el tajo”. Por
ultimo, lo que impide a la escuela impartir directamente las pocas o muchas
cualificaciones exigidas por la produccién, es ademas de, como sefiala Bermudo, la
imposibilidad de introducir en el aula los actuales medios de produccidn, el hecho de
que la asignacion de los trabajadores a los puestos de trabajo se lleve a cabo mediante el
mercado.

FELIX ORTEGA
La filosofia de la educacién en Marx. Bases para su estudio™®.

Este trabajo tiene el mérito de haber sido pionero en el tratamiento del tema
entre nosotros, pero es dificil estar de acuerdo con su contenido. Ortega considera que la
educacion tiene poca importancia desde la perspectiva de Marx: “en cuanto que su
filosofia, el materialismo dialéctico e histdrico, concibe a lo real en continua evolucion
cualitativa, que cuasi-mecanicamente va avanzando dialécticamente, la educacion como

192 Bermudo, op. cit., p. 18.

193 Ipid., p. 19.

104 Félix Ortega, “La filosofia de la educacién en Marx. Bases para su estudio”, en Revista
Espafiola de Pedagogia, Madrid, nimeros 122, abril-junio de 1973, pp. 175-214; 123, septiembre-
diciembre de 1973, pp. 301-340, y 126, abril-junio de 1974, pp. 191-225. Para abreviar, en lo sucesivo
nos referiremos a estos tres nimeros de la revista con las cifras romanas I, Il, 111, respectivamente.



transformadora del hombre y de los social queda relegada, casi olvidada.”*®. Nosotros
mismos hemos sugerido que la eficacia ideoldgica de las relaciones de produccion y
cambio por si mismas, como “transformadoras del hombre”, relegaba a la escuela, lo
mismo como instrumento de dominacion que como instrumento de cambio, a un lugar
secundario, pero las razones que da Ortega no provienen de ahi, sino de una peculiar
interpretacion mecanicista del marxismo. Tan “cuasi-mecanicamente” avanzan las cosas
por si solas para Marx, segun Ortega, que la educacion no podria hacer mas que
estorbar: “En la sociedad capitalista, detentada por la burguesia, la educacién no podia
contribuir a acelerar el proceso dialéctico, ya que es la burguesia quien detenta la
ideologias dominantes y, por ende, la educacion por ella impartida contribuira a retardar
el proceso subversivo. Es mejor que en la praxis se exacerben los antagonismos para
que el socialismo llegue antes™. Desde luego, Marx jamas pensé semejante simpleza
maniquea.

Ortega critica a Marx una concepcion simplista y determinista del hombre,
aplastado por la sociedad’’; una teoria gnoseolégica ingenua segin la cual el
conocimiento humano no seria problematico sino que se reduciria a fotografiar la
realidad’®®; una vision utépica y religiosa de la evolucién social®®; una concepcion
ambigua y contradictoria del trabajo, que se situaria unas veces dentro del reino de la
necesidad y otras dentro del de la libertad**°; una concepcién de la educacién demasiado
unilateralmente enfocada hacia el trabajo™"; y postular una neutralidad escolar que, o es
innecesaria, 0 su misma reivindicacion es la confesion de quiebra del materialismo

historico*2.

La primera critica corresponde a una visién del materialismo que no es la de
Marx, sino méas bien la de Helvecio, y no deja de serlo porque se pongan las clases
sociales o las relaciones de produccion donde el francés ponia el legislador o las
amistades. Sobre este punto, nos remitiremos simplemente a lo expuesto en el capitulo
.

La segunda critica tampoco es justa, especialmente cuando se dirige contra el
primer pensador que puso en pie al concepto de ideologia como concepto central.
Interpretar la afirmacion de Marx de que “el movimiento del pensamiento no es mas que
el reflejo del movimiento real traspuesto y traducido en el cerebro humano”** en
términos de aproblematicidad del conocimiento es extrapolar una frase polémica
sacandola de su contexto y, a la vez, unilateralizar su contenido. Esta interpretacion
tiene mucho que ver con la lectura de Marx a partir de Althusser. “A partir del momento
en que en el pensamiento de Marx se produce la ‘ruptura epistemoldgica’, escribe
Ortega, (...) no hay més alienacién ni humanismo en su obra”***. Se interpreta entonces

a Marx en la vena economicista althusseriana, se ignora la presencia permanente a lo

1% 1bid., 11, p. 301.

1% Ipid., 11, p. 309.

197 ¢f. ibid., 11, pp. 198-201.
198 Cf ibid., 111, pp. 201-202.
199 Ct ibid., 111, pp. 202-205.
10 ctibid., 111, pp. 206-211.
1L ctibid., 111, pp. 211-214.
12 Cfibid., 11, pp. 214-218.
13 Ibid., 111, p. 201. Ortega cita de EI Capital, tomo I, p. 14, segln la versién de EDAF, Madrid,

1967.
1 1pid., I, p. 189.



largo de toda su obra del tema de la alienacion —como tal y en términos de reificacion y
fetichismo- y se puede, entonces, afirmar que el conocimiento es para él algo no
problemético. Ortega reduce la gnoseologia de Marx a la teoria plejanoviana y leninista
del reflejo y hace suya una cita de Cencillo: “Todo el fendmeno del conocimiento se
explica con un solo concepto: Reflejo. Por supuesto el concepto dialéctico de
conocimiento es el ya antes expuesto de ‘adecuacion perfecta —fotografica incluso- entre
la cosa y la mente’. Sin embargo, ya advierte Lenin que esto no debe considerarse en un
sentido mecanico y pasivo, sino que se realiza en tres etapas: 1) contemplacion viva; 2)
abstraccion, y 3) praxis.”**°. Esto es mas bien una reformulacién del método hipotético-
deductivo en la que se ha introducido con forceps la praxis en el lugar de la
comprobacidn experimental. En la gnoseologia marxiana, la praxis no esta al final de la
cadena, sino que es la cadena misma: es la unidad de teoria y practica, origen y prueba
del conocimiento, y éste no se pretende medir por ningun patrén objetivo cientista, sino
por su funcion de reproduccion o transformacién de la realidad. Es cierto que Marx
utiliza el término praxis para referirse a la “actividad critico-practica”, es decir, a la
actividad transformadora, pero creemos mas adecuado en el sentido de unidad de teoria
y préactica en general: de ahi que Marx afiada cominmente otra especificacion: praxis
revolucionaria. En cualquier caso, y fuera de esta discusion terminologica, nada mas
lejos de la intencion de Marx de postular la aproblematicidad del conocimiento: la
prueba de ello es precisamente la persistencia de la teoria de la ideologia (alienacion,
reificacion, fetichismo, falsa conciencia, critica de las categorias de la economia
politica, etc.) a lo largo de toda su obra.

La critica de utopismo y religiosidad proviene de una interpretacion engelsiana,
plejanoviana y staliniana del marxismo. “El método marxista se confundird con la
propia teoria: método y teoria no seran otros que el materialismo dialéctico y el
materialismo histérico.”*® “El materialismo histérico extiende el materialismo
dialéctico al orden de la vida social (Stalin).”*!" La naturalizacién de la historia y las
ciencias sociales y la disminucién del papel de la humanidad (el individuo, para decirlo
como Ortega) en la conformacién de su propia historia permiten presentar ésta, al estilo
hegeliano, como una larga marcha con un final preestablecido. Sin embargo Marx, que
defiende la necesidad del socialismo, surgida del propio desarrollo del capitalismo, no
afirma en ningln caso su inevitabilidad. Y, de cualquier modo, no hay una larga marcha
de la historia conducente desde las sociedades primitivas hacia el socialismo, sino
simplemente un desarrollo de las contradicciones del capitalismo que plantea esa Unica
salida progresiva. También se confunde Ortega al creer que la eliminacion de las
contradicciones capitalistas supone el fin de todo cambio cualitativo™®, error que
procede de una generalizacion abusiva del concepto de contradiccion —elaborado por
Marx en el analisis del capitalismo y restringido por él- segun la cual serviria para
interpretar todos los cambios sociales anteriores, cosa que no es cierta*®. Por lo demas,
las religiones no se definen por “conceder un sentido a la vida” y “una guia para
conseguir sus fines” y no estaria de mas que se nos informara de cual es ese “grupo de

115 | uis Cencillo, Historia de los sistemas filoséficos, Syntagma, Madrid, 1968, p. 196. Citado
por F. Ortega, op. cit., I, p. 120.

Y6'F Ortega, op. cit., I, p. 184.

Y pid., I, p. 198.

18 1bid., 111, p. 195.

119 Sobre el concepto de contradiccion en Marx y los errores postmarxianos del marxismo, véase
Lucio Colleti, “Marxisme et dialectisme”, en L.C., Politique et philosophie, Galilée, Paris, 1975, pp. 59-
103.



religiones que prometen al paraiso sobre la tierra” y al que, segun Schumpeter y Ortega,
pertenece el marxismo*%.

La ambivalencia de la posicion de Marx ante el trabajo (contradiccion, para
Ortega) procede de su doble consideracion como modo general de relacionarse el
hombre con la naturaleza y como medio de satisfaccion de las necesidades humanas.
Sobre este punto, remitimos al comienzo de nuestro capitulo IX. Achacar cierta
unilateralidad a la concepcion educativa marxiana por estar demasiado enfocada hacia
el trabajo tendria sentido sélo limitdndose al segundo aspecto de la consideracion del
trabajo (ademas, en la propuesta marxiana hay un lugar claro para lo que podriamos
Ilamar formacion literaria o humanistica —véase, otra vez, nuestro capitulo IX-).

Por ultimo, la propuesta de neutralidad del a escuela se refiere principalmente a
la sociedad capitalista (es hecha en el Congreso de Ginebra de la I Internacional, en un
contexto de discusion de reivindicaciones inmediatas). No obstante, como ya hemos
explicado en su momento (capitulo X), creemos que es extensible a después de la toma
del poder por el proletariado, en contra de la interpretacion instrumental de la pedagogia
soviética. Para Ortega, esto constituiria una contradiccion: “El primer fallo de la escuela
‘neutra’ marxista es puesto a flote por la dialéctica misma: si la sociedad comunista es
una sociedad sin clases en la que el gobierno sera de las cosas mismas, si €S una
sociedad sin ideologias porque se aniquilan a si mismas al tiempo que lo hace la
propiedad privada, me pregunto: ¢Por qué hay que preocuparse de eliminar del
curriculum escolar algo que ni por asomo existe en tal sociedad?”*** El problema es que
si el proletariado toma el poder un 25 de octubre, por ejemplo, el comunismo no aparece
el 26. Efectivamente, en el comunismo el gobierno de los hombres debe ser sustituido
por la administracién de las cosas y las ideologias deben desaparecer ante unas
relaciones sociales transparentes, pero tanto esa transformacion economico-social como,
con mayor motivo, su expresion en la conciencia de hombres y mujeres, seran obra de
varias generaciones. Es a este proceso al que puede extenderse el neutralismo escolar de
Marx, y no a una sociedad comunista perfecta sobre la que, como es bien sabido, era
muy poco amigo de especular.

DIETMAR KAMPER y LONGIN PRIEBE

Marxismo y Pedagogia materialista®.

Lo Unico que se puede decir de este diccionario y su tratamiento del marxismo
en materia de educacion, es que no dice nada. Bajo el epigrafe “Marxismo”, Kamper
ofrece unas disgresiones generales sobre el tema que no estan ni bien ni mal, sino todo
lo contrario, pero en todo caso poco o nada tienen que ver con la educacion. Esto no
seria problema se Priebe, en la entrada: “Pedagogia materialista” (a la que conduce
directamente la de “Pedagogia marxista”, que no hace mas que eso), ofreciera algo mas,
pero no es asi. De nuevo se nos ofrecen unas disgresiones generales y pensamientos tan
profundos y tan expresivos de un riguroso trabajo de investigacion como que
“pedagogia materialista significaria, en primer lugar, aplicar a las investigaciones de

120 F Ortega, op. cit., I, p. 209, y 11, p. 203.

2L bid., 111, p. 215.

122 Diccionario de Ciencias de la Educacion, Rioduero, Madrid, 1983, vol. 11, pp. 227-232, y vol.
111, pp. 20-22. La autoria original del diccionario pertenece al Willmann Institut, y la adaptacion espafiola
se ha hecho bajo la direccion de Isabel Gutiérrez Zuluaga.



ciencias de la educacion aquel sistema de categorias analiticas transmitido bajo la
denominacion de materialismo histérico como metodologia del analisis marxiano de la
sociedad”*?, cosa que el autor, por supuesto, no se molesta en hacer. Si lo Gnico que se
puede hacer en varias paginas es esto, resulta mejor, como hace Jaime Mascaré en otro
diccionario™*, limitarse a enumerar en unas pocas lineas los aspectos del marxismo que
guardan relacion con la educacion y hacer constar la propuesta educativa marxiana.

MADAN SARUP
Marxism and education*?®.

A pesar del caracter mas restrictivo del titulo, el libro de Sarup esta dedicado por
partes iguales a la exposicién y critica del enfoque fenomenoldgico de la “nueva
sociologia de la educacion” inglesa y al marxismo. Y, de la parte dedicada al marxismo,
solo dos capitulos (VIII y IX) estdn dedicados propiamente a Marx —el resto a
Althusser, Bowles y Gintis, etc.

Sarup se apoya particularmente en la concepcién relacional de la teoria de la
sociedad propuesta por Bertell Ollman*® y centra su anélisis, sobre todo, en los temas
de la alienacion y la propiedad privada. Estan ausentes, por consiguiente, otros como la
division del trabajo, a la que se atiende poco, o las diversas propuestas de Marx sobre la
educacion (aunque no hay que olvidar, sobre esto altimo, que el libro en ningin caso
pretende ser una exégesis completa de Marx, sino mas bien una exposicion generica de
lo que el marxismo dice y puede decir sobre la educacion). EI mayor problema es que el
tratamiento de la alienacion que hace Sarup se limita, a pesar de advertencias sobre que
éste es un tema permanente en la obra de Marx, al apartado sobre el trabajo enajenado
de los Manuscritos de 1844. Incluso asi, en vez de emplearse a fondo el anélisis
marxiano de los diversos aspectos de la alienacidn del trabajo, la enajenacion se siempre
vista en términos bastante indeterminados, basicamente como inversion de la relacion
entre sujeto y predicado, es decir, en los términos de las primeras criticas de Feuerbach
y Marx a Hegel y perdiéndose muchas de sus especificaciones. A esto se une una
concepcion notablemente diamaterialista de la dialéctica, debida a Engels y no a Marx,
que explica ésta en la vieja y desacreditada cuerda de que todo es y no es a la vez, etc.*?’
Sarup, en fin, se hace un cierto lio con los pares fuerzas productivas/relaciones de

produccion, base/superestructura, conciencia/existencia'?®.

Lo que el autor hace es tratar de aplicar las ideas de propiedad privada y de
alienacion a la educacion. El proceso de aprendizaje y evaluacion individuales en las
escuelas configuraria el conocimiento como propiedad privada'®, pero esta analogia
nos parece excesiva (los conocimientos, por ejemplo, no se compran y se venden ipso
facto como las mercancias, ni su posesion por alguien implica en la misma forma su no

123 Ibid., vol. 111, pp. 20-21.

124 \Joz “Marxismo”, en Diccionario de las ciencias de la educacion, Santillana, Madrid, 1983,
vol. 11, pp. 925-926.

125 Madan Sarup, Marxism and education, Routledge and Kegan Paul, Londres, 1978.

126 Bertell Ollman, Alienation: Marx conception of man in capitalist society, Cambridge
University Press, Cambridge, segunda edicion, 1971.

27 M. Sarup, op. cit., pp. 131-132.

128 |bid., p. 114.

129 |bid., p. 141.



posesion por los demas), y, en la medida en que pudiera ser cogida con pinzas, ya lo ha
sido y mejor por Apple al plantear la cuestion de la formacion del individuo posesivo en
la educacién™. En cuanto al analisis de la alienacion en la educacion, el hecho de
tratarla en términos de inversién entre sujeto y predicado, es decir, en términos muy
indeterminados, limita claramente su eficacia. El reverso de esto se encuentra en la
critica feroz e injustificada que Sarup dirige contra Bowles y Gintis, acusados de
funcionalistas, positivistas y eclécticos por postular la correspondencia entre ensefianza
y produccién y, sobre todo, por emplear profusamente las estadisticas e intentar “medir”
rasgos de la personalidad, mientras hace caso omiso del marco general del principio de
correspondencia entre las relaciones sociales de produccion y las relaciones sociales de
la educacién, que da sentido al andlisis de estos dos autores y que les lleva bastante mas

lejos que las generalidades sobre la alienacion de Sarup™.

130 vganse M.W. Apple, “Curricular form and the logic of technical control: building the
possessive individual”, en M.W.A., editor, Cultural and economic reproduction in education: essays on
class, ideology and the state, Routledge and Kegan Paul, Londres, 1982, pp. 247-274; del mismo autor,
Education and Power, Routledge and Kegan Paul, Boston, 1982, cap. V.

B1 M. Sarup, op. cit., caps. X y XI.



	Portada edición española, 1985
	Portada edición brasileña, 1993
	Presentación, por Carlos Lerena
	1. EL PENSAMIENTO EDUCATIVO  ANTES DE MARX 
	2. LA CRÍTICA COMO PUNTO DE PARTIDA Y COMO MÉTODO
	3. EL HOMBRE HACE AL HOMBRE: HOMBRE, AMBIENTE Y PRAXIS
	4. LA DIVISIÓN DEL TRABAJO: DESARROLLO UNILATERAL Y FALSA CONCIENCIA
	5. ALIENACIÓN, REIFICACIÓN Y FETICHISMO: LA REALIDAD INVERTIDA
	6. LA PRODUCCIÓN DE LA MERCANCÍA  FUERZA DE TRABAJO
	7. EL APRENDIZAJE DE LAS RELACIONES SOCIALES DE PRODUCCIÓN 
	8. EL SECTOR DE LA ENSEÑANZA EN EL MARCO DE LA LÓGICA ECONÓMICA DEL CAPITAL 
	9. EL RÉGIMEN COMBINADO DE ENSEÑANZA Y PRODUCCIÓN MATERIAL
	10. EL MOVIMIENTO OBRERO, EL ESTADO Y LA EDUCACIÓN
	11. A MODO DE APÉNDICE: LA LITERATURA SOBRE EL TEMA



