




 

 

 

 

 

 

Rosa Luxemburgo 
La liberación femenina y la 

filosofía marxista de la 

Revolución 
 

de Raya Dunayevskaya 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ROSA LUXEMBURGO, La liberación femenina y la filosofía marxista de 

la Revolución de Raya Dunayevskaya.  

Título original en inglés: Rosa Luxemburg, Women’s Liberation, and 

Marx’s Philosophy of Revolution By Raya Dunayevskaya (1982) 

Traducción de Juan José Utrilla 

Revisión y Transcripción de: Luz Mary Reina T. 2012 

 

 

 

 

Impreso en México. 



Índice 
Introducción . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7 
 

Primera Parte 

Rosa Luxemburgo como teórica, como activista, como 

internacionalista 

Capítulo 1. Dos puntos determinantes en la vida de Rosa Luxemburgo: 

Antes y después de la revolución de 1905 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13 

Capítulo 2. El rompimiento con Kautsky, 1910-1911: de la teoría de la 

huelga de masas a la crisis de Marruecos... y la acallada "cuestión 

femenina" . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33 

Capítulo 3. Las teorías de la acumulación del capital, sus crisis y su caída 

inevitable según Marx y Rosa Luxemburgo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51 

Capítulo 4. De la "cuestión nacional" y el imperialismo a la dialéctica de la 

revolución; la relación de espontaneidad y conciencia con la organización 

de las disputas con Lenin, 1904, 1917 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77 

Capítulo 5. La guerra, la prisión y las revoluciones, 1914-1919  . . . . . . . 97  
 

Segunda Parte 

El movimiento de liberación femenina como fuerza y razón 

revolucionaria 

Capítulo 6. Panorama a manera de introducción: la dimensión negra . . 113 

Capítulo 7. Rosa Luxemburgo como feminista: ruptura con Jogiches . . 125 

Capítulo 8. La tarea por hacer: las contribuciones incomparables e 

inconclusas del actual Movimiento de Liberación Femenina . . . . . . . . . 137 
 

Tercera Parte 

Karl Marx: De crítico  de Hegel a autor de "El capital" y teórico de la 

"Revolución Permanente" 

Capítulo 9. Marx descubre un nuevo continente de pensamiento y 

revolución  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157 

Capítulo 10. Una década de transformación histórica: de los Grundrisse 

a El capital . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181 

Capítulo 11. El filósofo de la revolución permanente crea nuevo terreno 

para la organización . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207 

Capítulo 12. Los últimos escritos de Marx prefiguran el decenio de 1980 . . 

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233 

Apéndice . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 263 

Bibliografía selecta . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273 

Bibliografía . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 275



 

 

  



~ 5 ~ 

 

 

Os estoy diciendo que en cuanto pueda 

volver a sacar nariz, volveré a acosar y 

perseguir vuestra sociedad de ranas con 

toques de trompetas, latigazos y 

lebreles…iba a decir como Pentesilea, pero 

¡por Dios! vosotros no sois Aquiles 

¿Habéis recibido suficiente saludos de Año 

Nuevo? Entonces ved que no dejéis de ser 

humanos…Ser humanos significa arrojar 

alegremente toda nuestra vida “en las 

escalas  del destino” cuando es necesario 

pero, al mismo tiempo regocijarse de cada 

día soleado, de cada bella nube. Ah, no 

conozco ninguna fórmula para haceros 

humanos…  

Rosa Luxemburgo, 1916 

 

Todo depende del trasfondo histórico en 

que se encuentra…Si la revolución Rusa se 

vuelve señal de una revolución proletaria 

en el Occidente, de modo que la una 

complemente a la otra, la actual propiedad 

común de la tierra en Rusia podrá servir 

como punto de partida de un desarrollo 

comunista. 

Karl Marx, 1881, 1882 

  



~ 6 ~ 

  



~ 7 ~ 

Introducción 
 

Tres tipos muy distintos de acontecimientos, ocurridos durante los setentas, 

me han movido a escribir esta obra. Uno: la trascripción de los últimos 

escritos salidos de la pluma de Marx, Los cuadernos etnológicos de Karl 

Marx, crearon una nueva posición aventajada desde la cual contemplar las 

obras de Marx  en su conjunto. Esto arroja una luz tan nueva, a la vez sobre 

su primer concepto histórico-filosófico (1844) de hombre/mujer y sobre su 

último análisis (1881 – 1882) que viene a echar por tierra la opinión 

(durante tanto tiempo sostenida por los marxistas posteriores a Marx) de 

que la obra de Friedrich Engels, El origen de la familia, la propiedad 

privada y el Estado, fue una obra “conjunta” de Marx y Engels. No menos 

trasparente resultó —cuando de los archivos surgieron las cartas inéditas de 

Marx a Vera Zasulich— El concepto Marxista de la revolución 

permanente.  Esto puso en claro, al mismo tiempo, cuán profundo debe ser 

el desarraigo de la sociedad de clases y cuán vasta es su visión de las 

fuerzas de la revolución. Ello  llevó a Marx a proyectar nada menos que la 

posibilidad de una revolución que ocurriese en un país atrasado como 

Rusia, antes que en el Occidente tecnológicamente avanzado.  

 Dos: no puede ser enteramente accidental el que tales  escritos salieran 

a la luz en el periodo de surgimiento de un hecho histórico objetivo: la 

trasformación de la Liberación de la Mujer como Idea cuyo momento había 

llegado, en un movimiento mundial; sin embargo, no es sólo la objetividad 

de este hecho lo que ha movido a la autora a enfocar la figura de Rosa 

Luxemburgo. Ante todo, fue ésta quien planteó tan enérgicamente la 

cuestión de la espontaneidad de las masas que viene a chocar con una 

pregunta apremiante de nuestros días: ¿Cuál es la relación de la 

espontaneidad con la conciencia y a la vez con “el partido”? El total olvido 

en que Marxistas y no Marxistas por igual han tenido la dimensión 

feminista de Rosa Luxemburgo exige enmienda inmediata respecto a esta 

cuestión. 

Más aún, es menester que el actual Movimiento de  Liberación de la 

Mujer absorba la dimensión revolucionaria de Rosa Luxemburgo, no por 

amor a la historia sino por sus demandas presentes, incluso la demanda de 

autonomía. 

Hoy, el movimiento de liberación de la mujer ha introducido aspectos 

nuevos y únicos, que no habían planteado marxistas ni no marxistas. Pero 

el hecho mismo de que la tarea siga inconclusa señala la necesidad de 

estudiar más las obras de Luxemburgo como feminista y como 



~ 8 ~ 

revolucionaria. Y ello significa volver a las obras de Marx, no solo como 

“escritos” sino como filosofía de revolución. No llegar hasta ahí haría que 

el Movimiento de Liberación de la Mujer no se desarrollara en todo su 

pleno potencial como Razón y como fuerza. 

Tres: en esta época,  cuando las mil crisis llegaron a un clímax global 

con la crisis económica de 1974-1975,  no hay duda de que, lejos de 

tratarse de una cuestión de  lo que Marx llamó “la ley del avance de la 

sociedad capitalista” hacia su desplome, el surgimiento del  Tercer Mundo 

y la necesidad imperiosa de una sociedad totalmente nueva, edificada sobre 

cimientos verdaderamente humanos. Aun asuntos como la publicación de 

obras antes inéditas,  recién descubiertas, y nuevas traducciones de obras 

antiguas –incluyendo una nueva traducción de la más grande obra teórica 

de Marx, El capital, que le devuelve el lenguaje “hegeliano” de Marx, en 

cuestión de “economía” – señalan el intenso y continuado interés den el 

marxismo. Trasciende cualquier preocupación de una sola década o las 

aspiraciones de una sola fuerza revolucionaria, sea de dimensión laboral, 

feminista, juvenil o negra. Revela una pasión por la revolución, así como 

una pasión por la filosofía de la revolución que asegure su continuidad, 

asimismo, tras la conquista del poder. 

Por el hecho de que Marx descubrió un continente enteramente nuevo 

de pensamiento  y de revolución, y porque tan creadoramente mantuvo 

unidos, al unísono, concepto y práctica, por ello enfrentarse al marxismo de 

Marx se ha vuelto algo de urgencia global. Ya sea que contemplemos las 

crisis económicas o sus puestos –no sólo las luchas de clase sino los 

movimientos de liberación nacionales, aun donde hoy se ven obligados a 

actuar bajo el látigo de la contrarrevolución--, el hecho es que siguen 

surgiendo nuevas formas de rebelión. Han estallado en Portugal,  y en 

China en “el año de las grandes dificultades bajo el cielo”, cuando,  no 

obstante, hubo el espontáneo brote de grandes masas desde antes de que 

Mao pronunciara su despedida. Han surgido en Irán, y en la embrutecida 

Sudáfrica, donde la dimensión Negra está levantándose continuamente de 

sus cenizas. Han surgido del totalitarismo comunista, como en Polonia, y 

bajo la oligarquía latinoamericana sostenida por el imperialismo yanqui, 

como en El salvador y Nicaragua. 

La mayor contradicción de todas estas corrientes encontradas surge de 

la profundidad misma de las crisis económico-político-sociales, que 

produce un gran deseo de encontrar atajos, caminos directos a la libertad. 

En lugar de enfrentarse a la difícil elaboración de una filosofía para nuestra 

época, los teorizantes solo buscan las “causas fundamentales” de la 

opresión. Esto es buen, pero no basta. Estrecha toda la relación entre 



~ 9 ~ 

causalidad y libertad; obstruye el doble ritmo de revolución que exige no 

solo el desplome de lo viejo sino la creación de lo nuevo. En lugar de abrir 

una vía hacia la libertad total, se estanca hacia una forma u otra de 

determinismo económico. Por ello, en necesario no dejarse desviar de un 

retorno a la totalidad del marxismo de Marx, que nunca separó la filosofía 

de la revolución y la verdadera revolución: cada una,  por si sola, resulta 

unilateral. 

Lo que Marx desarrollo al descubrir un nuevo continente del 

pensamiento es que el espíritu es libre y, cuando queda estrechamente 

relacionado a la creatividad de las masas en acción, muestra ser 

autodeterminado y dispuesto a fundirse en la libertad. De hecho, antes de 

romper abiertamente con la sociedad burguesa, Marx, en 1841, siendo 

todavía un “Prometeo encadenado” de la academia, planteó la problemática 

de su época: la relación de la filosofía y la realidad. 

Contra la opinión tradicionalmente sostenida de que Marx desarrolló 

una crítica filosófica para dar una base económica  a su teoría de la 

revolución, Marx desarrollo el  materialismo histórico como teoría de la 

revolución permanente, no solo colocando a Hegel “de cabeza” y 

“apoderándose” de la dialéctica hegeliana, sino remontándose a las raíces 

históricas de la dialéctica Hegeliana: el problema que determino la 

dialéctica de Hegel, es decir, el doble  ritmo de la Revolución Francesa. 

Fue la negación de la negación la que Marx escogió como la fuerza 

creadora y Razón de la metodología dialéctica. Esto es lo que Feuerbach 

no captó, y que el propio Hegel había cubierto en un “velo místico”. Al 

salvar la dialéctica Hegeliana de lo que Marx llamo la “deshumanización” 

de la Idea por obra de Hegel, como si su autodeterminación fuese simple 

pensamiento, en lugar de seres humanos que piensan y actúan, Marx 

profundizó en la revolución, en la revolución permanente. La inflexible 

concentración de Marx en la revolución, en la praxis revolucionaria –en 

una crítica revolucionariamente impecable de todo lo que existe—revela 

que la filosofía dialéctica fue la base de la totalidad de la obra de Marx, no 

solo en la filosofía sino en la práctica y, a la vez en la política y la 

economía. Siendo así, la trasformación de la realidad sigue siendo trama y 

urdimbre de la dialéctica marxista. Espero que este principio dialectico 

muestre ser la fuerza unificadora de las tres partes del libro, es decir, no 

solo de la Tercera Parte  –“Karl Marx, de critico  de Hegel a autor de El 

capital y teórico de la “revolución permanente”—sino también de las 

Partes Primera y segunda: Rosa Luxemburgo como teórica, como activista, 

como internacionalista” y “El movimiento de Liberación Femenina como 

fuerza y razón revolucionaria”. 



~ 10 ~ 

Unir los hilos de las tres partes de esta obra fue relativamente fácil,  de 

unir asimismo los hilos del desarrollo de Marx. Porque allí somos testigos, 

de una sola vez de “cómo” Marx trasformo la revolución hegeliana de la 

filosofía en una filosofía de la revolución, y cuán sensiblemente afinó Marx 

sus propios oídos a las voces de fuera, de tal modo que lo que él llamó su 

filosofía –“un nuevo humanismo”—estuviera desarrollándose 

continuamente. Así como el joven Marx, al dedicarse por primera vez a lo 

que él llamó “economía”, había descubierto el proletariado como al sujeto 

que sería “enterrador del capitalismo” y jefe de la revolución proletaria, así 

también al final de su vida Marx aún hizo varios descubrimientos al 

volverse hacia nuevos  estudios antropológicos empíricos,  como La 

sociedad primitiva, de Morgan, así como a las incursiones imperiales en el 

Oriente y el desmembramiento de África. 

A partir del estudio  del comunismo primitivo, Marx aún realizó nuevos 

descubrimientos, incluyendo al mismo tiempo una confirmación de su 

anterior concepto de hombre/mujer y de la forma en que, en su resumen de 

la comuna de  París, había señalado como su realización  más grande “su 

propia existencia laboral”. Como quedara en claro por las cartas de Marx y 

Vera Zasulich, en el mismísimo periodo en que estaba trabajando en los 

cuadernos etnológicos, consideró a los campesinos no sólo como una 

“segunda edición” de las Guerras de Campesinos para asegurar la victoria 

proletaria, sino también como posibles instrumentos de revoluciones 

siempre nuevas. Al ahondar Marx en la historia de los restos de la comuna 

campesina rusa no descartó que, si era posible una unión con la sociedad 

tecnológicamente avanzada de Occidente, una revolución puede ocurrir 

primero en la atrasada Rusia. ¡Y esto era en 1882!  

No es de sorprender que también nuestra época sienta la repercusión de 

la problemática a la que Marx se enfrentó en sus días: las nuevas fuerzas 

revolucionarias que no surgen fácilmente, ni son fáciles de imaginar, y que 

fueron tan profundamente planteadas en el nuevo continente de 

pensamiento y revolución abierto por el filósofo alemán. Ya sea que nunca 

nuestra época se eleve o no a la tarea histórica de trasformar la realidad, de 

una cosa no hay duda: Marx había abierto un camino, no solo para la 

generación de Rosa Luxemburgo, sino también para la nuestra. 

Raya Dunayevskaya 

5 de mayo de 1981 

Detroit, Michigan  

  



~ 11 ~ 

 

 

 

 

 

 

Primera Parte 
 

Rosa Luxemburgo como 

teórica, como activista, 

como internacionalista 
  



~ 12 ~ 

  



~ 13 ~ 

Capítulo 1 

Dos puntos determinantes en la vida de Rosa 

Luxembuergo: Antes  y después de la revolución 

de 1905 
 

…la Revolución Rusa es solo el último 

acto de una serie de revoluciones burguesas 

del siglo XX sino, antes bien, la precursora 

de una nueva serie de futuras revoluciones 

proletarias en que el proletariado 

consciente y su vanguardia, la 

socialdemocracia, están destinados al 

histórico papel de dirigentes. 

Discurso de Rosa Luxemburgo en el 

Congreso de Londres, 1907 

 

La entrada en la escena alemana 

 

La entrada misma de Rosa Luxemburgo, en mayo de 1898, en la escena 

alemana, centro de la Segunda internacional, conmovió las más 

prestigiadas y numerosas de las organizaciones marxistas del mundo –el 

Partido Socialdemócrata Alemán (SPD). Desde el comienzo, se vio en el 

centro de todas las discrepancias, las cuales aún no han cesado el día de 

hoy. 

No buen había llegado a Alemania Rosa recogió el más grande desafío 

jamás hecho a la teoría  de Marx, nada menos que por Eduard Bernstein, 

ejecutor literario del marxismo (designado así por el más cercano 

colaborador de Marx, Friedrich Engels. Esta primera revisión del 

marxismo, intitulada El socialismo evolutivo, encontró respuesta de muchos 

dirigentes ortodoxos, pero fue ¿Reforma social o revolución? (1899) de 

Rosa Luxemburgo la que llego a constituir la respuesta clásica al 

revisionismo. El hecho de que un joven de 27 años, un año después de su 

llegada, pudiese elevarse a tales alturas nos revela mucho más que el hecho 

dramático de su llegada. Muestra el tipo de teórica, el tipo de personalidad, 

el tipo de activista que era Rosa Luxemburgo. 

Cierto es que, con Leo Jogiches, ya había encabezado Rosa el pequeño 

partido clandestino de Polonia; a los 22 años, fue nombrada directora se su 

periódico, La Causa de los Trabajadores. Pero, a ojos alemanes,  ello no 



~ 14 ~ 

había significado mucho en comparación con los logros del numeroso 

partido alemán, con su indiscutida reputación internacional. Y sin duda, la 

rápida aceptación de Rosa como teórica no se debió al hecho de que ya 

hubiese mostrado agudeza de economista marxista en su tesis doctoral 

sobre la economía de Polonia. Aunque su escrito El desarrollo industrial de 

Polonia fuese considerado como colaboración importante –“Para ser de una 

polaca”–, el partido socialdemócrata de Alemania contaba con muchos 

teóricos de la economía que disfrutaban de una reputación 

incomparablemente superior. 

Además el hecho de que Rosa relacionara este estudio de la economía 

con su intensa oposición, como internacionalista, a la autodeterminación 

para Polonia –especialmente, porque significaba invertir la actitud de Marx 

hacia Polonia—difícilmente le había valido los grandes elogios que se ganó 

en un solo año. Por  lo contrario hecho que la jerarquía del apartido alemán 

la aislara de toda jefatura, como en realidad fue evidente por el hecho de 

que al principio trataron de limitar su labor a lo que por entonces se 

llamaba la “cuestión de la mujer”. Aun cuando esto no significaba que 

Rosa Luxemburgo olvidara la “cuestión de la mujer” –aunque trató de 

prestarse así (como lo hacen hoy las liberacionistas femeninas, y como lo 

hicieron sus colegas varones, de mayor edad)– ella se negó categóricamente 

a dejarse clasificar.   

No sólo eso. En realidad, Rosa Luxemburgo sintió que había en ella 

“una tierra de posibilidades infinitas”. Escribió a Jogiches el 4 de mayo de 

1899: “siento,  en una palabra la necesidad, como diría Heine, ‘de decir 

algo grande’. Es la forma de escribir lo que me disgusta. Siento, que dentro 

de mi está madurando una forma completamente nueva y original que 

prescinde de las usuales formulas y pautas, y las violenta… pero, ¿cómo, 

qué, dónde? Aun no lo sé, pero te digo que siento con absoluta certidumbre 

que algo hay aquí, que algo nacerá.”

 

También sobre la “cuestión femenina” tuvo Rosa algo de que informar 

en su carta a Jogiches del 11 de febrero de 1902, acerca de su gira de 

organización, que nos revela que tanto teórica como prácticamente tenía 

clara conciencia de la cuestión: “Fui formalmente interpelada sobre la 

cuestión femenina y el matrimonio. Un espléndido joven tejedor, Hoffman, 

está estudiando celosamente esta cuestión. Había leído a Bebel, Lili Braun 

y Gleichheit, y está sosteniendo una enconada discusión con los camaradas 

                                                           

 Como la forma más fácil de localizar la correspondencia de Rosa Luxemburgo 

y de Marx en cualquier idioma es por fechas de sus cartas, yo me referiré a las 

fechas y no a una  fuente en especial, a lo largo de todo el texto. 



~ 15 ~ 

más viejos del pueblo. Que siguen sosteniendo que ‘el lugar de la mujer 

está en el hogar’…”  

Naturalmente, Rosa Luxemburgo se puso del lado de Hoffman, y le 

complació que fuera aceptado su consejo como “la vos de la autoridad”. 

Fue esa teórica “voz de la autoridad” –no sobre la “cuestión femenina”, 

sino sobre el revisionismo—la que hizo que la jerarquía del partido 

reconociera a Rosa Luxemburgo como alguien que no aceptaría 

limitaciones a su gama de interés. Cualquiera que fuese la limitación 

intentada –ya sobre la “cuestión femenina” o el antisemitismo (que, aunque 

nunca reconocido, no estaba muy por debajo de la superficie), 
1
ya la 

concentración en cualquier asunto aislado—, fue la totalidad del objetivo 

revolucionario la que caracterizó esa totalidad que era Rosa Luxemburgo. 

Rosa era inflexible en sus multifacéticas participaciones, y puso en 

claro que eran de alcance tan grande como todo aquel nuevo continente 

revolucionario del pensamiento que Marx había descubierto. Ella tenía toda 

la intención de practicarlo a escala internacional, comenzando allí mismo 

y en aquel momento en el punto focal universal de la socialdemocracia: 

Alemania. 

Como durante toda su vida, Rosa Luxemburgo estuvo bastante activa 

en aquel  primer año en Alemania. Y fuese o no su actividad la que vitalizó 

al Partido Socialdemócrata Alemán, en su caso pudo decirse que el 

intelecto se vuelve voluntad, se vuelve acto. Para el caso, el intelecto de 

Rosa no sólo cambió  a la socialdemocracia alemana. Vivir en Alemania 

también significaba experimentar ciertos cambios en sí misma, por lo 

concerniente a su relación con Jogiches. Todo lo que se debe hacerse para 

notar los cambios es comparar las cartas que ella escribió desde Francia en 

1894 con las que escribió desde Alemania en 1898-1899. 

Desde Paris escribió de amor y tristezas y lamento no poder compartir 

las impresiones con sus  camaradas, pues “por desgracia no lo quiero y por 

ello no tengo deseo de hacer esto. Tú eres el que amo, y sin embargo… 

pero acabo de decir todo eso. No es verdad que ahora el tiempo es esencial 

y el trabajo es de urgencia máxima. En cierto tipo de relación siempre se 

encuentra algo de que de que hablar y un poco de tiempo para escribir” 

Desde Berlín, el 21 de abril de 1899, escribió: “Dziodziuchna, sé filósofo, 

no te irrites por los detalles… En general más de una vez quise escribir que 

                                                           
1
 Véase su carta a Leo Jogiches, 19 de mayo de 1899, en que hace referencia a 

un versito polaco,  anti-judío: “¿tiempos difíciles…, qué hacer? /Recurre al judío.  / 

¿Pasaron los malos tiempos?  /¡fuera de aquí,  judío¡” 

 



~ 16 ~ 

estas extendiendo tus métodos, que solo son aplicables en nuestra tienda 

polaca-rusa de 7½ personas, a un partido de un millón.” Y a esto le siguió 

una tarjeta postal del 23 de abril, en que ella escribió: “Oh Dziodzio, 

¿Cuándo dejarás de  mostrar los dientes y de tronar…?” 

Acaso no tuviese Rosa plena conciencia de lo que todo ello significaba. 

Al fin y al cabo, entre ellos no sólo había amor y profunda camaradería (y 

compartían la jefatura) sino que ella tenía a Jogiches en especial estima 

cuando se trataba de organización. Aunque él era casi tan joven como ella 

cuando se conocieron en Zurich –cuatro años los separaba—él ya había 

fundado el primer círculo revolucionario  en Vilna en 1885, había sido 

arrestado dos veces, había escapado de  la cárcel y, precisamente en el 

punto de  reunión para conscriptos, había escapado nuevamente, al exilio.  

Al mismo tiempo como después lo expresaría Clara Zetkin, que 

conocía íntimamente a los dos, Jogiches “era una de esas personalidades 

muy masculinas –fenómeno extremadamente raro en estos días—que 

pueden tolerar una gran personalidad femenina…”
2
 No obstante era un 

hecho que Rosa Luxemburgo empezaba a enfrentarse a él precisamente en 

su dominio especifico –la organización--,  donde no solo había ella 

reconocido antes la superioridad de Jogiches, sino en la cuestión que para 

ella había sido totalmente indiferente. 

Tal como ocurrió, y no por accidente, ella tuvo que lanzarse, al 

momento, en el quemante debate de Alemania y de toda la internacional; al 

enfrentarse al primer desafío al marxismo lanzado desde dentro del 

marxismo por el revisionista original, Eduard Bernstein, ella se estableció 

como quien  asestaba los golpes más demoledores por ser los más totales. 

Rosa combatió a Bernstein en todos los frentes, desde el análisis de las 

leyes económicas del capitalismo, que lo llevaban al desplome –

establecidas por Marx—, pasando por la cuestión política de la conquista 

del poder, hasta la necesidad proletaria de la dialéctica. 

Contra las pesadillas de Bernstein acerca del efecto fatal que resultaría 

de que el proletariado tratase de conquistar el poder político 

“prematuramente”, Rosa sostuvo, en ¿Reforma social o revolución?: “como 

el proletariado no estaba en posición de adueñarse del poder político más 

que ´prematuramente´, como el proletariado se ve absolutamente obligado a 

adueñarse del poder una o varias veces ‘demasiado pronto’ antes de 

mantenerse para siempre en el poder, la objeción –esa toma ´prematura´ del 

                                                           
2
 Paul Frölich, Rosa Luxemburg: Her life and Work (Nueva York: Monthly 

Review Press, 1972), p.14 



~ 17 ~ 

poder—no es en el fondo más que una oposición general a la aspiración del 

proletariado de adueñarse del poder estatal”
3
  

Y contra la demanda  de Bernstein de que se suprimiera “la estructura 

dialéctica” de las teorías de Marx, escribió Rosa: “cuando él dirige sus 

flechas más certeras contra nuestro sistema dialéctico, realmente está 

atacando el modo específico de pensamiento empleado por el proletariado 

consciente en su lucha por la liberación. Es un intento por sacudir el brazo 

intelectual con ayuda del que el proletariado, aunque materialmente bajo el 

yugo de la burguesía, sin embargo se ve capacitado a triunfar sobre la 

burguesía; pues es nuestro sistema dialéctico el que… ya está realizando 

una revolución en el dominio del pensamiento.”
4
 

Aquellos primeros dos años en Alemania, donde Rosa había 

experimentado  tantos cambios, también fueron los años en que manifestó 

la chispa  de genio ante el imperialismo, como el cambio global de la 

política. Desde antes de que la palabra “imperialismo” fuese acuñado por 

Hobson (a quien todos los Marxistas posteriores, desde Hilferding hasta 

Lenin, reconocieron su deuda), Rosa Luxemburgo mostro el significado 

universal del ataque de Japón a China en 1895, que condujo a la intrusión 

de las potencias europeas en Asia y África. En realidad había empezado 

una época enteramente nueve del desarrollo capitalista: el surgimiento del 

imperialismo. Como Rosa escribió a Jogiches, el 9 de enero de 1899, había 

pensado incluir este análisis en el escrito ¿Reforma social y revolución? El 

13 de marzo de 1899 escribió sobre este giro global de la política para el 

Leipziger Volkszeitung. Volvería a llamar la atención hacia él en el 

Congreso de 1900. Se volvió más concreto aun, es decir, directamente 

relacionado con el silencio del partido Socialdemócrata ante el “Incidente 

de Marruecos” y, desde luego, seria causa subyacente de su ruptura con 

Kautsky en 1910. Y, subrayémoslo nuevamente, todo esto ocurrió mucho 

antes de que nadie, ni aun Lenin, hubiese advertido algún reformismo en el 

indisputado dirigente mundial del marxismo. También llego a ser la base de 

la gran obra teórica de Rosa Luxemburgo, La acumulación de capital.

   

 

 

 

                                                           
3
 Rosa Luxemburgo, Reform or Revolution, trad. al inglés por Integer (New 

York: Three Arrows Press, 1937), p.47. 
4
 Ibíd., p. 50. 

 Véase el capítulo III, n. 1. 



~ 18 ~ 

Un chispazo de genio ante el surgimiento del imperialismo y la  

revolución rusa 

 

Resulta emociónate presenciar este toque de genio en su nacimiento 

mismo, en la carta a Jogiches del 9 de enero de 1899: 

 
En torno de 1895 ocurrió un cambio básico: la guerra japonesa abrió las 

puestas a china, y la política europea, movida por intereses capitalistas y de 

Estado, se introdujo en Asia. Constantinopla pasó a segundo término. Aquí 

el conflicto entre Estados, y con él, el desarrollo de la política, tuvo un 

campo extenso ante sus ojos: la conquista y la partición de toda Asia se 

volvió la meta perseguida por la política europea. A ello surgió un 

rapidísimo desmembramiento de China. En la actualidad, también Persia y 

Afganistán han sido atacados por Rusia e Inglaterra. Desde ahí, los 

antagonismo europeos en África han recibido nuevos impulsos; también allí 

está estallando la lucha con nueva fuerza (Fachoda Delegoa, Madagascar). 

Es claro que el desmembramiento de Asia y África es el límite final, más 

allá del cual la política europea ya no tiene espacio para desenvolverse. 

Sigue allí, entonces otra lucha como la que ha ocurrido en la Cuestión de 

Oriente, y las potencias europeas no tendrán más que arrojarse unas contra 

otras, hasta que llegue el periodo de la crisis final dentro de la política… 

etcétera, etcétera. 

 

A comienzos del siglo XX, la extensión del capitalismo en su etapa 

imperialista inauguro una época toralmente nueva porque también surgió su 

opuesto total: la revolución. Fuera de toda duda, esta nueva dimensión 

global –la Revolución Rusa de 1905, que también estaba anunciando una 

nueva etapa mundial en el Oriente—hizo que la dialéctica de la historia 

fuera muy real para Rosa Luxemburgo. Lejos de que la dialéctica fuese 

solo una abstracción, o un eufemismo periodístico para atacar el 

revisionismo, fue ahora el aliento mismo de una nueva vida. Pronto la 

dialéctica de la revolución, como la de la historia, cobro vida ante los 

mismos ojos de Rosa en la revolución de 1905 en Polonia que por entonces 

formaba parte del imperio zarista. 

Rosa deseó fundirse con el proletariado al hacer historia. Sin embargo, 

Jogiches, que ya estaba en Polonia haciendo aquella historia, y sus colegas 

alemanes, estuvieron lejos de alentarla a retomar a Polonia durante tan 

tumultuosos tiempos. La llamada “cuestión femenina” ya no era un tipo de 

generalización, sino que irritaba a Rosa en la forma más personal, al 

decírsele una y otra vez que para ella, como mujer, los riesgos eran 

mayores que para los emigrados revolucionarios varones que estaban 



~ 19 ~ 

retornando. Aunque se retrasó su regreso a Polonia, este tipo de argumento 

solo la reafirmó más en su decisión.  

Rosa llegó a Polonia en 30 de diciembre de 1905 y al punto se lanzó a 

un torbellino de actividades. No hubo nada que no intentara: desde escribir 

y dirigir hasta empuñar el revolver para obligar a un impresor a editar 

manifiesto, artículos, folletos y volantes; desde participar en huelgas y 

manifestaciones hasta pronunciar interminables discursos a las puertas de 

las fábricas. Al cabo de tres días, el 2 de enero de 1906 escribió a Kautsky: 

“La simple huelga general por si misma ha dejado de desempeñar el papel 

que antes desempeño… Ahora, solo un levantamiento general en las calles 

podrá imponer una decisión…” 

Causaba admiración ver que las familiares huelgas de avanzados 

obreros alemanes de convertían en una huelga política general de 

“atrasados” polacos. No es de sorprender que todo el concepto de 

“atrasados” y “avanzado” sufriera una trasformación total en la revolución 

en marcha. Rosa Luxemburgo vio que ahora la clase obrera rusa, 

supuestamente “atrasada”, era una vanguardia, no solo de su propia 

revolución, sino del movimiento obrero mundial. Los escritos y manifiestos 

ponían en claro no solo el contenido de clase de la revolución sino la 

totalidad del cambio que la revolución estaba iniciando: de la Huelga 

Política General como nuevo método de lucha de clases al Soviet como 

nueva forma política de organización; y del llamado y la verdadera práctica 

de la jornada de ocho horas a la demanda de “completa emancipación de la 

mujer”. 

Rosa Luxemburgo haría una categoría de la huelga política General, 

tanto  como vía para la revolución, cuanto como teoría de la revolución, 

además de relación de partido con la espontaneidad de las masas.  

Como veremos después,  al tratar la teoría que resultó de la experiencia 

–la huelga de masas, el partido y los sindicatos–
5
los acontecimientos que 

hicieron surgir la llamada teoría de la espontaneidad estaban ocurriendo 

antes sus mismos ojos. Además, no solo las actividades de las masas sino el 

fenomenal crecimiento de la organización ejercieron un efecto decisivo 

sobre Rosa Luxemburgo. 

Presenciar cómo un pequeño partido clandestino, que después de una 

década de trabajo no contaba más que con unos cientos de miembros, 

crecía casi de la noche a la mañana para convertirse en un partido de masas 

                                                           
5
 El escrito de Rosa Luxemburgo, The Mass Strike, se encuentra incluido en 

Rosa Luxemburg Speaks, Mary-Alice Waters, ed. (Nueva York: Pathfinder Press, 

1970), pp. 155-218. 



~ 20 ~ 

con 30 mil miembros, era prueba suficiente de que no era conspiración ni 

experiencia acumulada a lo largo de lentos años, y muchos menos la 

sabiduría de los dirigentes,  lo que “enseñaba organización o conciencia de 

clases a los obreros”. Eran las masas mismas en movimiento las que habían 

puesto fin al “periodo alemán” de Rosa Luxemburgo. Ella empezó a 

“hablar ruso” –ruso y polonés—en lugar de alemán. 

Con su participación en una revolución en marcha, el salto personal de 

Rosa a la libertad incluyó también liberarse de Jogiches, aunque de ello no 

cobraría Rosa clara conciencia hasta el año siguiente. Ahora había 

actividades interminables, principios comunes, el impulso de una 

revolución en marcha. Pronto fue de tenida y aprisionada. No bien  había 

salido de la cárcel cuando ya se lanzaba a Kuokkala, Finlandia, donde un 

grupo de bolcheviques, entre ellos Lenin, vivían en el exilio. Ella se les 

unió  en extensas discusiones sobre la revolución de 1905. Y fue en 

Kuokkala donde Rosa escribió sus más grandes folletos: el que trata de la 

huelga de masas, que esperaba presentar al partido alemán para que pudiese 

ver que no sólo se trataba de un acontecimiento ruso, sino que podía 

“aplicarse” a Alemania. 

Al regresar Rosa a Alemania y presentar estas ideas, tropezó con tal 

hostilidad que el 20 de marzo de 1907 escribió a Clara Zetkin: 

 
La clara verdad es que August [Bebel], y los otros más aún, se han 

comprometido por completo con el parlamento y el parlamentarismo, y 

cada vez que ocurre algo que trasciende los límites de la acción 

parlamentaria, se sienten impotentes; no, peor que impotentes, porque 

hacen todo lo que pueden por obligar al movimiento a volver a los canales 

parlamentarios, y tildarán furiosamente de “enemigo del pueblo” a todo el 

que se aventure más allá de esos límites. Yo siento que aquellas masa que 

están organizadas en el partido se han cansado del parlamentarismo, y 

recibirían con júbilo una nueva línea de táctica del partido, pero sus 

dirigentes y aún más el estrato superior de editores oportunistas, diputados 

y dirigentes sindicales son como íncubo. Hemos de protestar vigorosamente 

contra este estancamiento general, pero es claro que al hacerlo nos 

encontramos ante los oportunistas, ante los jefes del partido  y ante August. 

 

Un congreso de todas las tendencias del movimiento marxista ruso 

había reunirse en Londres en abril de 1907, 
6
 y Rosa Luxemburgo participo 

                                                           
6
 El nombre formal de la organización marxista rusa era Partido Laborista 

Socialdemócrata Ruso, abreviado en ruso RSDRP 



~ 21 ~ 

en una capacidad doble: llevando los saludos del partido alemán, y como 

delegada polaca. 

Una serie interminable de informes, análisis, disputas y reexámenes 

sigue adelante, casi ad infinitum, acerca del Segundo Congreso de 1903, 

donde por primera vez surgió la división del menchevismo y bolchevismo 

ante la “cuestión organizativa”. A pesar de esta avalancha, diremos que el 

congreso de 1907 fue importante porque se centró en una revolución 

verdadera. Fue eso, sólo eso, lo que llegó a ser la gran line divisoria entre el 

menchevismo y bolchevismo, en tanto que todas, las demás tendencias 

tenían que definirse en relación a ella. Como escribió Rosa Luxemburgo a 

Emmanuel y Mathilde Wurm, el 18 de julio de 1906, mientras le revolución 

seguía desarrollándose: “La revolución es magnífica… Todo lo demás es 

un disparate.” 

Al mismo tiempo, fue aquel Congreso el que iluminó algunos de los 

mayores problemas a los que hoy nos enfrentamos. Esto puede decirse no 

sólo en relación con la vida y el pensamiento de Rosa Luxemburgo, sino 

con el concepto mismo de la teoría, la filosofía de la revolución que hay en 

Marx. En el congreso, todos, fuese cual fuese su interpretación de aquella  

revolución, enfocaba la Revolución alemana de 1848.
7
 Que los intelectuales 

hayan prestado tan poca atención a este Congreso dice mucho acerca de 

cuantos más adeptos son a reescribir la historia que a escribirla. 

Vemos aquí un congreso en que todas las tendencias convergieron para 

analizar un solo tema, que aunque pareciera encontrarse en relación con los 

partidos burgueses, en realidad era sobre la naturaleza de la revolución. 

Vemos aquí un Congreso en que todos, sin excepción, estuviera presentes: 

fuese un Plejánov, por entonces menchevique de derecha, el único que no 

retorno a Rusia durante la revolución, fuese un Trotsky, cabeza verdadera 

del primer soviet revolucionario, hasta 1917 el más grande, de San 

Petersburgo, así como el hombre que elaboró una teoría de la Revolución 

Permanente, basándose en la Revolución de 1905; fuese un Lenin, que 

supuestamente era “toda organización centralizada”, fuese una Rosa 

Luxemburgo, que era “toda espontaneidad”; fuese un Mártov, menchevique 

de izquierda; fuese el Bund. Vemos aquí un Congreso en que todos 

hablaban de revolución –una revolución muy específica, ya en marcha—y 

donde todos supuestamente seguían basándose en una sola filosofía, la de 

                                                           
7
 Más adelante desarrollaremos en hecho de que, en embargo, nadie sacó las 

mismas conclusiones que Karl Marx en su mensaje de 1850 a la Liga de los 

Comunistas,  después de la derrota de la revolución de 1848. Véase cap. XI. 

 



~ 22 ~ 

Marx; donde todo era plenamente registrado, de modo que resulta muy fácil 

demostrar o refutar casi cualquier punto de vista. Y sin embargo, hasta la 

fecha, 74 años después de los hechos, aun no se cuenta con una traducción 

inglesa de las minutas.

 ¿Por qué tan total desdén a un Congreso tan 

revelador? 

Casi todo lo que tenemos son las memorias de los participantes. Y sus 

autores están tan dedicados a subrayar el “caos” del Congreso que no nos 

ofrecen ni un atisbo de su importancia.
 8

 Desde luego, reinaba el caos; 

empezó con la lucha por el orden del día, precisamente porque los 

mencheviques se opusieron a la propuesta de Lenin de que pusiese en el 

orden del día el carácter del actual momento de la revolución. Y no fueron 

los únicos. En apoyo de los mencheviques, Trotsky, de manera 

sorprendente, insistió en que este Congreso debía ser “objetivo”, no debían 

permitirse resoluciones teóricas abstractas: “Lo que quiero decir es que el 

Congreso, de principio a fin, debe ser político, tiene que ser una reunión de 

los representantes de los partidos revolucionarios y no un club de 

discusiones… Necesito directivas políticas y no discusiones filosóficas 

sobre el carácter  del actual momento de nuestra revolución… ¡Dadme una 

fórmula para la acción!”
9
  

“¿Quien habría pensado que en tales circunstancias se haría la 

propuesta de suprimir del orden del día del congreso todas las cuestiones de 

principios?”, pregunto Lenin y él mismo ofreció su explicación: ¿Qué es 

esto sino sofistería? ¿Qué es esto, sino un inerme derivar, de la adherencia 

a un principio a la falta de principios?”
10

 

Después, Lenin extendió esto para subrayar la relación de la teoría con 

la práctica: “Nuestras viejas disputas, nuestras diferencias teóricas y 

prácticas siempre se trasformaron, en el curso de la revolución, en 

desacuerdos prácticos directos. Es imposible dar algún  paso en la política 

practica sin tropezar con estas cuestiones básicas acerca de la evaluación de 

                                                           

 Mi traducción del primer discurso de Rosa Luxemburgo al Congreso 

pronunciado en ruso el 16 de mayo de 1907, aparece como Apéndice de este libro. 
8
 En My Life (New York: Pathfinder Press, 1970), p. 202, Trotsky escribe: “Fue 

un Congreso largo,  atestado, tormentoso y  caótico” en impressions  of Lenin (Ann 

Arbor: University of  Michigan Press, 1964), p.17, Angélica  Balabanoff  insiste en 

que “tan solo la discusión acerca de la inversión  del orden del día duró más de una 

semana”. 
9
 Tomado de “Minutes of the 1907 Fifth congress of the RDSP”, en Pyaty 

Londonskii S´esd RSDRP, Aprel´-mai 1907 goda Protokoly (Instituto Marx- Engels, 

Moscú: 1963), p. 49. 
10

 Lenin, Collected Works, 12: 439-440 



~ 23 ~ 

la revolución burguesa, acerca de la relación con los kadetes… la práctica 

no borra las diferencias, sino que las pone de manifiesto…”
11

  

Lo que Lenin había llamado “sofistería” contiene parte de las 

respuestas de por qué el Quinto Congreso ha sido desdeñado durante tanto 

tiempo, pero no es todo la respuesta, como puede verse en el hecho de que, 

bajo el tema de relaciones de los marxistas con los partidos burgueses,  en 

realidad los participantes tocaron el tema de la naturaleza de la revolución. 

Antes bien, toda la respuesta se encuentra en el hecho de que en su mayoría 

aquellos  hombre no estaban dispuestos a ponerse a la altura de la teoría 

subyacente de sus tácticas; es decir, la contradicción entre teoría y táctica 

era tan flagrante que, inevitablemente, a ello siguió una evasividad acerca 

de la relación de la teoría con la práctica. Las  excepciones fueron Rosa 

Luxemburgo y Lenin. Y aun entonces necesitó Lenin todo un decenio y la 

simultaneidad de una guerra mundial y el desplome de la Segunda 

Internacional encabezada por Karl Kautsky, antes de que reconociera la 

afinidad de Kautsky con los mencheviques, y por cierto, con los 

mencheviques de derecha. 

 

Un Año decisivo: 1907 

 

El rompimiento personal de Rosa Luxemburgo con Jogiches había ocurrido 

inmediatamente antes del Congreso de Londres, al que ambos asistieron y 

en el que actuaron políticamente de acuerdo. El que Rosa Luxemburgo no 

permitiese que ninguna de las graves presiones –políticas y personales—

coartara su muy activa participación y su profundo análisis de la cuestión 

candente del día, la Revolución Rusa quedó brillantemente en claro por sus 

tres discursos pronunciados en el Congreso.
12

 

En su primer discurso, cuando todos suponían que limitaría a llevar los 

saludos del partido alemán, en realidad Rosa Luxemburgo ayudo a 

determinar el carácter revolucionario del Congreso, separándose claramente 

de los mencheviques. Es necesario reproducir aquí por lo menos el punto 

central de tal discurso, que aparece completo como apéndice: 

 

                                                           
11

 Ibíd., p. 444. Observaciones finales de Lenin en la sesión del 14 de mayo del 

Quinto Congreso 
12

 En el primer discurso de Rosa Luxemburgo (que había de ser el saludo del 

partido alemán) ella presento su análisis de 1905. Su segundo discurso fue su 

resumen, después de la discusión de su análisis. En su tercer discurso, hablo como 

delegada polaca. 



~ 24 ~ 

La socialdemocracia rusa es la primera a la que ha correspondido la tarea 

difícil pero honrosa de aplicar los principios de la enseñanza de Marx, no es 

un periodo de tranquilo curso parlamentario en la vida del Estado, sino en 

un tormentoso periodo revolucionario. La única experiencia que el 

socialismo científico había tenido previamente en la política práctica 

durante un periodo revolucionario fue la actividad del propio Marx durante 

la revolución de 1848. Sin embargo, el curso mismo de la revolución de 

1848 no puede ser modelo de la actual revolución de Rusia. De él solo 

podemos aprender cómo no actuar en una revolución. He aquí el esquema 

de esta revolución: el proletariado lucha con su habitual heroísmo, pero es 

incapaz de aprovechar sus victorias; la burguesía hace retroceder el 

proletariado para usurpar los frutos de su lucha; por último,  el absolutismo 

echa a un lado a la burguesía para aplastar el proletariado y derrotar la 

revolución… 

Marx apoyó las luchas nacionales en 1848, sosteniendo que eran alidadas 

de la revolución. La política de Marx consistió en empujar a la burguesía, 

en cada momento, hasta los límites de la situación revolucionaria. Sí, Marx 

apoyó a la burguesía en la lucha contra el absolutismo, pero la apoyó a 

latigazos y puntapiés… 

El proletariado ruso, en sus acciones, debe mostrar que entre 1848 y 1907, 

en más de medio siglo de desarrollo capitalista, y desde el punto de este 

desarrollo  tomado en conjunto, no estamos al principio sino al fin de este 

desarrollo. Ha demostrar que la Revolución Rusa no sólo es el último acto 

de una serie de revoluciones burguesas del siglo XIX, sino antes, bien, la 

precursora de una nueva serie de revoluciones proletarias en que el 

proletariado consciente y su vanguardia, la socialdemocracia, están 

destinados al histórico papel de dirigentes. [Aplausos.] 

 

Tan claramente expresó Rosa Luxemburgo la naturaleza de la clase de 

la revolución, que lo que surgió fue la relación no sólo del proletariado con 

los campesinos, sino de la Revolución Rusa con la Revolución 

Internacional. Asimismo, podemos ver el germen de las revoluciones 

futuras dentro de la revolución actual. Lo que había sido claro desde el 

principio mismo del Domingo Sangriento, cuando los soldados del zar 

dispararon contra la primera manifestación de masas, el 9 de enero de 1905, 

fue que  Rosa Luxemburgo estaba desarrollando la cuestión de la 

revolución continua. 

Y ocho días después de aquella  manifestación de masas, a la caída de 

Puerto Arturo ante los japoneses en la guerra ruso-japonesa, Lenin había 

escrito “Si la autocracia se ha debilitado. Lo más escépticos de los 

escépticos están empezando a creer en la revolución. Y una creencia ya es 



~ 25 ~ 

el principio de la revolución… El proletariado ruso velará porque se 

sostenga y extienda este serio comienzo revolucionario”
13

 

Hay que subrayar esto: La revolución estaba en el aire. No sólo 

Mehring y Kautsky habían empleado la expresión “revolución permanente” 

en el año 1905, sino también el más derechista de los mencheviques, 

Martinov. Buena parte del discurso de Trotsky en el Congreso de 1907 

estuvo dedicado precisamente a Martinov, contrastando la diferencia entre 

sus posiciones de 1905 y 1907. Lenin, desde luego, había subrayado 

seriamente el aspecto revolucionario de la “revolución democrática” que 

estaba pasando a la revolución socialista. Estamos por una revolución 

continua y no nos detendremos a medio camino” (14 de septiembre de 

1905). Diez días después la extendió  incluso a Europa: “Haremos de la 

Revolución Rusa el prólogo a la revolución socialista europea.” 
14

 

No obstante,  es cierto que fue León Trotsky, solo,  quien a la 

conclusión de la Revolución de 1905, estando en prisión, creó,  a partir de 

los acontecimientos de 1905, la que después sería conocida como teoría de 

la Revolución Permanente; sin embargo, en el Congreso mismo, este tema 

no estuvo  en el programa, Ni el menor indicio  de él surgió de Trotsky, 

aunque Lenin, alegrándose al ver que Trotsky votaba en favor de la 

resolución bolchevique sobre la relación con los partidos burgueses, dijo: 

“Completamente aparte de la cuestión de la ´revolución ininterrumpida´ 

                                                           
13

 Lenin, Collected Works, 8:54. No debe olvidarse la forma tan manifiesta en 

que los marxistas rusos y polacos mostraron su internacionalismo. Así. Lenin dio la 

mano al delegado marxista japonés, Sen Katayama, en mitad de la guerra ruso-

japonesa, para mostrar su toral oposición a su propio gobierno. Rosa Luxemburgo 

y otros dirigentes de la Internacional fueron fotografiados en grupo con Katayama. 

Véase también Ivar Spector, The First Russian Revolution Its Impact on Asia 

(New Jersey: Prentice-Hall. 1962). Este estudio que desarrolla el efecto de la 

revolución de 1905 sobre Irán, China y la India, también es importante por sus 

Apéndices que reproducen la original “Petición de los obreros y residentes de San 

Petersburgo, para entregar a Nicolás II el 9 de enero de 1905”, así como el artículo 

soviético sobre el vigésimo aniversario de tal revolución, por M. Pavlovitch. Para 

la relación de tal revolución y su efecto sobre la revolución de 1979 en Irán, Véase 

mi Carta Político-Filosófica, “Irán, Unfoldment of, and Contradictions in, 

Revolución” (Detroit: News & Letters, 1979). 
14

 Vol. 9 de las Collected Works de Lenin que contiene todos sus escritos sobre 

1905, de junio a noviembre. Véase también Solomon Schwartz, The Russian 

Revolution of 1905 (Chicago: University of Chicago Press, 1967), especialmente su 

Introducción, pp. 1-28. Véase también epílogo al cap. XI, pp. 327-343. 



~ 26 ~ 

tenemos aquí solidaridad sobre nuestros puntos fundamentales en la 

cuestión de la actitud hacia los partidos burgueses.” 

En retrospectiva, muy a la larga, Trotsky se refirió a la afinidad de la 

opinión de Rosa Luxemburgo con la suya propia sobre la cuestión de la 

Revolución Permanente, en Mi vida: “Ante la cuestión de la llamada 

Revolución Permanente, Rosa adoptó la misma actitud que yo” En el 

Congreso había dicho Trotsky: “Puedo atestiguar con placer que el punto 

de vista de Rosa Luxemburgo desarrolló en nombre de la delegación polaca 

es muy a fin al mío, que yo  he defendido y continuo defendiendo. Si entre 

nosotros hay una diferencia, es una diferencia de matiz, no de dirección 

política. Nuestros pensamientos avanzan por el mismo y único análisis 

materialista.”
15

 

Pero rosa Luxemburgo no había hablado sobre la cuestión de la 

Revolución Permanente, que no se encontraba en el orden del día. No hay 

duda de que, al hablar de la relación de los marxistas con los partidos 

burgueses, Rosa estaba desarrollando ideas de la dialéctica de la revolución 

y el papel del proletariado como vanguardia, pero es más probable que 

aquello en lo que Trotsky de pronto se descubrió una afinidad en el 

discurso de Rosa Luxemburgo como delegada polaca, fue al ver que se 

enfrentaba a los bolcheviques así como a los mencheviques. Había dicho 

Rosa: “El marxismo genuino  está muy lejos de una sobrestimación 

unilateral del parlamentarismo, así como de una visión mecanicista de la 

revolución y una sobrestimación  del llamado levantamiento armado. En 

este punto, mis camaradas polacos y yo diferimos de las opiniones de los 

camaradas bolcheviques.” 

Sin embargo, nada le gusto a Rosa la idea de que los mencheviques y 

otros no bolcheviques súbitamente le aplaudieran; decidió volver a 

subrayar, en su observaciones finales, la que, en su opinión, era la esencia 

de su discurso”
16

 

 
A decir verdad, el clamor de mis críticos solo porque traté seriamente de 

iluminar la relación del proletariado con la burguesía en nuestra revolución 

me parece extraño. Después de todo, no hay duda  de que premisamente 

esta relación,  precisamente el definir ante todo, la posición del proletariado 

en relación con su antípoda social, la burguesía constituye el núcleo de la 

disputa, es el eje crucial de la política proletaria en torno de la cual ha 

cristalizado la relación de todos los demás clases y grupos, con la pequeña 

burguesía, con el campesinado, etc. Y en cuanto concluimos que la 

                                                           
15

 “Minutes of Fifth Congress”, p. 397. 
16

 Fragmento de “Minutas del Quinto Congreso”, pp 432-437. 



~ 27 ~ 

burguesía en nuestra revolución no está desempeñando ni puede 

desempeñar el papel de dirigente del movimiento proletariado, entonces, en 

su esencia misma, de ello sigue que su política es contrarrevolucionaria, por 

lo cual, de acuerdo con esto, declaramos que el proletariado debe velar por 

sí mismo, no como ayudante del liberalismo burgués sino como vanguardia 

del movimiento revolucionario, que define su independencia política de 

todas las demás clases, derivándola exclusivamente de sus propias tareas e 

intereses de clase…  

Plejánov dijo: “Para nosotros los marxistas, el campesino, como aparece en 

el medio capitalista contemporáneo de las mercancías, solo representa uno 

de los muchos pequeños e independientes productores de mercancías y, por 

tanto, no sin razón, lo consideramos como parte de la pequeña burguesía.” 

De esto se sigue que el campesino, como pequeño burgués, es un elemento 

social reaccionario de la sociedad, y el que lo considere revolucionario lo 

idolatra y subordina la política independiente del proletariado a la 

influencia de la pequeña burguesía. 

Semejante argumento es, después de todo, sólo un ejemplo clásico del 

tristemente  célebre pensamiento metafísico de acuerdo con la fórmula: “Si, 

sí;  no,  no; pues todo lo que sea más de esto, viene del demonio.”
17

 La 

burguesía es una clase revolucionaria, y decir algo más que ello procede del 

demonio. El campesinado es una clase reaccionaria y decir algo más que 

esto procede del mismo demonio…
18

 

Ante todo, tratar de hacer una trasposición  mecánica del esquema acerca de 

los campesinos como capa reaccionaria pequeñoburguesa al campesinado 

en un periodo revolucionario es, sin duda, una perversión de la dialéctica 

histórica. El papel del campesinado y la relación del proletariado con él 

queda definido de mismo modo que el papel de la burguesía, es  decir, no 

de acuerdo con deseos e intervenciones aisladas de aquellas clases, sino de 

acuerdo con la situación objetiva, La burguesía rusa es, pese a sus 

declamaciones orales y programas liberales impresos, objetivamente una 

clase reaccionaria, porque su interés es la actual situación social e histórica 

exige una rápida liquidación del movimiento revolucionario, al concluir un 

compromiso siniestro con el absolutismo. En cuanto al campesinado, pese a 

la confusión y las contradicciones de sus demandas, pese a lo nebuloso de 

sus objetivos multicolores, es, en la revolución presente, un factor 

objetivamente revolucionario porque ha puesto en el orden del día de la 

revolución el  asunto de la posesión de la tierra, y porque con ello plantea la 

                                                           
17

 Rosa Luxemburgo está citando del Sermón de la Montaña, Mateo, 5: 37. 
18

 Rosa Luxemburgo esta burlándose del a forma en que el “autoritario” 

Plejánov había citado la sección del      Manifiesto comunista en que Marx habla de 

la burguesía como clase revolucionaria al derrotar el feudalismo, como si esto 

fuese aplicable a la Revolución Rusa de 1905. 



~ 28 ~ 

cuestión misma que es insoluble dentro del marco de la sociedad burguesa 

y que por lo tanto su naturaleza misma debe resolverse fuera de tal marco. 

Tal vez sólo se trate de que cuando las olas de la revolución retrocedan, en 

cuanto a la cuestión de la tierra, encuentre, por fin, una u otra solución en el 

espíritu de la propiedad privada burguesa, capas considerables del 

campesinado ruso volverán a transformarse en un  partido pequeñoburgués 

claramente reaccionario en forma de una unión campesina como el 

Bauernbund de Baviera. Pero mientras la revolución siga en marcha, 

mientras la cuestión agraria no se resuelva, el campesinado no solo es una 

roca política contra el absolutismo, sino también  una esfinge social, y por 

ello constituye  un segmento independiente para la revolución, a la que da, 

junto con el movimiento del proletariado urbano, esa vasta expansión que 

se relaciona con un movimiento nacional espontáneo. De aquí fluye la 

coloración socialista utópica del movimiento campesino en Rusia, que está 

lejos de ser fruto de los injertos artificiales y la demagogia del partido 

socialrevolucionario, sino que acompaña todos los levantamientos 

campesinos de la sociedad burguesa. Basta con recordar la guerra de 

Campesinos en Alemania y el nombre de Thomas Münzer. 

 

Rosa Luxemburgo también se había enfrentado a Plejánov cuando este 

dijo: “El camarada Lieber preguntó a la camarada Rosa Luxemburgo en 

qué silla estaba sentada. ¡Pregunta ingenua! La camarada Rosa 

Luxemburgo no está sentada en ninguna silla. Como la madona de Rafael 

se reclina en las nubes…perdida en ensoñaciones…” pero, en este caso, 

mejor citar a Lenin que en tal punto se había puesto de pie, no con el 

propósito de defender a Rosa Luxemburgo, que no necesitaba defensa, sino 

para mostrar cuan miserable evasión de todo el punto de la revolución 

social era aquel discurso de Plejánov: “Plejánov hablo de Rosa 

Luxemburgo  pintándola como una Madona reclinada en las nubes. ¡Que 

podría ser mejor! Polémica elegante, galante y eficaz… Sin embargo, me 

gustaría preguntar a Plejánov acerca de la sustancia de la cuestión 

[aplausos del centro y de los bolcheviques]. Después de todo, ya es bastante 

malo recurrir a una Madona para no tener que analizar el punto en cuestión. 

Madona o no, ¿Cuál debe ser nuestra aptitud hacia ´una Duma con plenos 

poderes´?”
19

  

Y, en realidad, había en juego mucho más que el tema en discusión, 

porque de lo que realmente estaban discutiendo era de esto: ¿Quiénes eras 

las fuerzas genuinas de la revolución, el proletariado y el campesinado o la 

burguesía? Lenin ya había escrito acerca de la “creatividad innata” de las 

                                                           
19

 Lenin, Collected Works, 12: 471. 



~ 29 ~ 

masas, había llamado “embriones del poder revolucionario” a los soviets y, 

al escoger el proletariado, lo consideró no sólo una fuerza, sino una razón:  

 
El punto es son precisamente los periodos revolucionarios los que se 

distinguen por su mayor aliento, mayor riqueza, mayor inteligencia, mayor 

y más sistemática autoridad, mayor audacia y viveza de  creación histórica, 

en comparación con periodos de progreso filisteos, de los Kadetes, del 

periodo reformistas…Gritan acerca de la desaparición del sentido y la 

razón, cuando la redacción fragmentada de leyes parlamentarias por todo 

tipo de burócratas y escritores adocenados cede ante un periodo de 

actividad política directa del “pueblo común” que a su manera sencilla 

destruye directa e inmediatamente los órganos de la opresión del pueblo, se 

apropia del poder, se adueña de lo que consideró como propiedad de toda 

clase de saqueadores del pueblo… En una palabra, precisamente cuando el 

sentido y la razón de millones de hombres pisoteados está despertando, no 

sólo para leer libros, sino para la acción, para la viva acción humana, para 

la creación histórica.
20

 

 

Y también para Rosa Luxemburgo no solo era “el proletariado apoyado 

por los campesinos” sino que, como lo veremos en el escrito de 1906 sobre 

la Huelga General, ya estaba planteando preguntas totalmente nuevas sobre 

espontaneidad y organización, y no sólo acerca de aquella revolución, sino 

también,  de las revoluciones futuras. En realidad, que se trata de una 

cuestión de guerras y revoluciones quedo más claro aún en el año decisivo 

de 1907, cuando todos se preparaban a ir al Congreso Internacional de 

Stuttgart, en el mes de agosto. 

En aquel congreso, lo que no por accidente llegó a ser conocido como 

la “enmienda antibélica Luxemburgo-Lenin” (aunque no sólo Lenin, sino 

también Trotsky y Plejánov ayudaron a Rosa Luxemburgo a formularla) 

pretendía emitir una advertencia a la burguesía en el sentido de que,  si se 

atrevería a desencadenar una guerra, las masas de obreros socialdemócratas 

se opondrían. Como lo dijo Rosa Luxemburgo a la Internacional: “Nuestra 

agitación en caso de guerra no sólo pretenderá poner fin a la guerra, sino 

                                                           
20

 Lenin, Selected Works (New York: International Publishers, 1943), 7:261. 

Este escrito de 1906, la victoria de los kadetes y las tareas del partido de los 

trabajadores, continuo siendo tan integral para Lenin que cito grandes secciones de 

él, después de subir al poder, en un artículo intitulado: “contribución a la cuestión 

de la dictadura”, publicado en 1920. 



~ 30 ~ 

utilizar la guerra para apresurar el desplome general del régimen de 

clase.”
21

 

En aquel mismo me de agosto de 1907, inmediatamente antes que se 

reuniera el Congreso de Stuttgart, Rosa Luxemburgo también participo de 

la Conferencia Internacional de Mujeres Socialistas, Informó ahí de la labor 

de la Oficina Socialista Internacional; era la única mujer miembro de tan 

augusto cuerpo. Apremiando a las mujeres a mantener su centro para el 

Movimiento de Mujeres Socialistas en Stuttgart, y subrayando la 

importancia de contar con una voz propia, incluyó: “Solo puedo admirar a 

la camarada Zetkin que ha echado a cuesta carga de trabajo.”
22

 En una 

palabra, lejos de que Rosa Luxemburgo no tuviese interés en la llamada 

“cuestión femenina”, y lejos de que Clara Zetkin no tuviese interés fuera de 

esta cuestión, la verdad es que ambas –así como Kollontai y Balabanoff y 

Roland-Holst– estaban determinadas  a construir un movimiento de 

liberación de la mujer que se concentrara no sólo en la organización de 

obreras sino en desarrollarlas como líderes, capaces de tomar decisiones, y 

como marxistas revolucionarias independientes. 

A lo largo de aquel quinto congreso del RSULP en Londres, en 1907, 

cuando gente de todas las tendencias discutió la Revolución de 1905, 

presenciamos en aquel año el ensayo  general para 1917. Y así como el 

congreso ruso fue seguido por el congreso internacional en Stuttgart, donde 

Rosa Luxemburgo y Lenin intentaron con una política revolucionaria 

antibélica, preparar el proletariado para enfrentarse al desafío de la guerra 

inminente, así lo que precedió al Congreso Internacional –la primera 

Conferencia Internacional de Mujeres Socialistas—demostró que había 

surgido una nueva fuerza revolucionaria –las mujeres—que, en embrión, se 

convertirían en el autentico centro de la actividad antibélica internacional, 

en el momento mismo en que la organización madre, la socialdemocracia 

alemana se desplomaría en cuanto estallase la guerra imperialista. Aquel 

año decisivo 1907, también fue el año en que Rosa Luxemburgo, brillante 

expositora de teoría en la Escuela del Partido, empezó a “aplicar “a un país 

tecnológicamente avanzado lo que ella había aprendido de la Revolución 

                                                           
21

 El discurso de Rosa Luxemburgo y la resolución están incluidos en las actas 

del Congreso de Stuttgart. Véase Nettl, Rosa Luxemburgo, 1:399-401. 
22

 Véase Rosa Luxemburgo Gesammelte Werke, vol. 2 (Berlín: Dietz Verlag, 

1974), para su discurso ante la conferencia Internacional de mujeres socialistas, 

celebrada el 17-19 de agosto de 1907, publicada por primera vez en Vorwärts, 

núm., 192, 18 de agosto de 1907. Véase también Alexandra Kollontai, Women 

Workers Struggle for their Rights (Bristol: Palling Wall press, 1971), y Angelica 

Balabanoff, My life as a rebel (Bloomington: Indiana University Press, 1973). 



~ 31 ~ 

Rusa, y esto conduciría a su rompimiento con Karl Kautsky en 1910. Por 

tanto, es imperativo que nos volvamos ahora hacia su escrito sobre la 

Huelga de masas y nos enfrentemos a aquel fenómeno totalmente nuevo: la 

relación concreta de espontaneidad con  organización. 

  



~ 32 ~ 

  



~ 33 ~ 

Capítulo 2 

El rompimiento con Kautsky, 1910-1911: De la 

teoría de la huelga de masas a la crisis de 

Marruecos… y la acallada “cuestión femenina” 
 

Espontaneidad y organización; espontaneidad y conciencia. 

 

Una vez que la espontaneidad tomó la forma de una revolución directa, la 

habitual sensibilidad de Rosa Luxemburgo al fenómeno adquirió la 

dimensión de un universal: el método de revolución. Como había escrito a 

Luise Kautsky a comienzos de 1906, poco después de llegar a ella a 

Polonia, en diciembre de 1905: “La simple huelga general ha dejado de 

desempeñar la función que en un tiempo le correspondió. Ahora, nada 

menos que una lucha general directa en las calles podre imponer una 

decisión…”
23

 

A mediados de agosto, cuando Rosa Luxemburgo estaba trabajando en 

La huelga de masas, el partido y los sindicatos, 
24

 fue claro que, lejos de 

tratarse de un escrito limitado a los temas del título, en realidad Rosa 

Luxemburgo empezaba a cuestionar no sólo la jefatura conservadora de los 

sindicatos, sino la relación de la jefatura marxista con la espontaneidad. 

Siempre se había mostrado sumamente sensible a los actos de 

espontaneidad del proletariado. Lo diferente, esta vez, era que la 

Revolución de 1905 había revelado una situación totalmente nueva con la 

jefatura marxista. El nuevo fenómeno más emocionante era el hecho de que 

los trabajadores rusos,  supuestamente atrasados, hubiesen demostrado estar 

muy adelante de los trabajadores de los países técnicamente avanzados, en 

particular Alemania. Más todavía, La Revolución Soviética no era tan solo 

un acontecimiento nacional, En su repercusión sobre Oriente y Occidente, 

había mostrado una fuerza elemental y una razón de envergadura universal. 

                                                           
23

 De una carta de Luise Kautsky, 2 de enero de 1906, en Luise Kautsky, ed., 

Rosa Luxemburg: Letters to Karl and Luise Kautsky, trad. Al inglés por Louis P. 

Lochner (Nueva York: Robert McBride & Co., 19259. 
24

 Massenstreik Partei und Gewerkschaften (1906), en Rosa Luxemburgo, 

Gesammelte Werke, vol.2 (Berlin: Dietz Verlag, 1974), pp 90-170. El escrito fue 

traducido por primera vez al inglés por Patrick Lavin (Detroit: Marxist 

Educacional Society, 1925). 



~ 34 ~ 

Rosa Luxemburgo había empezado inmediatamente a trabajar sobre su 

aplicación a Alemania. 

En una palabra, espontaneidad no sólo significaba acción instintiva, 

contra dirección consciente. Por lo contrario, la espontaneidad era una 

fuerza motora, no sólo de revolución sino de jefatura de vanguardia, que se 

mantenía a la izquierda. Como lo expresó Rosa Luxemburgo en su escrito: 

“El elemento de espontaneidad, como hemos visto, desempeña una gran 

parte en todas las huelgas de las masa rusas, sin excepción, ya sea como 

fuerza motora, ya como influencia moderadora…En suma, en las huelgas 

de masas de Rusia, el elemento de espontaneidad desempeña un papel 

predominante no por la razón de que el proletariado ruso sea ‘inculto’ sino 

porque las revoluciones no permiten a nadie el papel de maestro de escuela 

en ellas” 

Al elaborar la dialéctica de la huelga de masas, Rosa Luxemburgo pasó 

de su característica búsqueda de la “causa radical” a una concentración en 

la interrelación de causa y efecto. La historia había cambiado la cuestión de 

la huelga general, pasándola de sus “orígenes” no políticos, anarquistas, a 

su genuina naturaleza política. La Revolución de 1905 revelaba en realidad, 

sostuvo Rosa, “la liquidación histórica del anarquismo”. La jefatura 

marxistas de la huelga general significaba la unidad de economía y política.  

Rosa estableció la historia de las huelgas en Rusia desde 1896 hasta 

1905 y concluyó: “Durante la primavera de 1905 y hasta bien entrado el 

verano, fermentó por todo el inmenso imperio una ininterrumpida huelga 

económica de casi todo el proletariado contra el capital…” No sólo se 

trataba de que la huelga general abarcara a todo el proletariado. Por primera 

vez, Rosa quedo impresionada aun de lo que más le disgustaba: el lumpen 

proletariado. La revolución irradiaba el genio de un pueblo, y las masas 

revolucionarias en movimiento “llegaba a tocar a las puerta de los cuarteles 

militares”. 

Rosa Luxemburgo procedió a mostrar la eficacia de las huelgas: cómo 

lucha por una jornada de ocho horas significaba su institución inmediata, 

desde antes de que estallara la revolución de enero de 1905. Los 

trabajadores del petróleo en Bakú conquistaron las jornadas de  ocho horas  

en diciembre de 1904; los impresores de Samara, en enero de 1905; los 

trabajadores de la azúcar en Kiev, en mayo de 1905. Al llegar los Días de 

Octubre  y la segunda huelga general, la lucha económica formaba “un 

vasto trasfondo de la revolución, desde el cual en incesante acción 

recíproca con la agitación política  y los hechos externos de la revolución, 

hasta llegaron a surgir aquí y allá explosiones aisladas y ahora grandes 

acciones generales del proletariado…” Naturalmente, se señaló la cuestión 



~ 35 ~ 

de las rebeliones de soldados en Krosnstadt, Libau, Vladivostok, para 

mostrar la envergadura y profundidad de la revolución: Al cabo de una 

semana, la jornada  de ocho horas prevalecía en cada fábrica y taller de 

San Petersburgo… 

Una vez reconocido que ésta era la esencia de la que Rosa Luxemburgo 

consideraba como el genio de la revolución, entonces es claro que –con sus 

históricos ejemplos específicos de cómo muchas huelgas de masas, la 

duración que tuvieron, y cómo se trasformaron, de huelga económica en 

huelga política general, conduciendo,  a su vez, a “un levantamiento 

popular general” – ella estaba desarrollando, en realidad, una estrategia de 

la revolución. Más aún, estaba creándola no sólo sobre la base de Rusia, 

país “atrasado”, sino también con la mirada fija en la tecnológicamente 

avanzada Alemania. Claramente, ya no solo era cuestión de experiencia, y 

mucho menos de experiencia nacional, sino un fenómeno universal tan 

poco separado de cualesquiera fronteras nacionales que eliminaba la 

diferencia entre nacional e internacional, así como la diferencia entre teoría 

y práctica. 

Al elaborar en detalle la huelga de masas en octubre, noviembre y 

diciembre, Rosa Luxemburgo no sólo subrayó cómo “los trabajadores se 

arrojaron con celo a las oleadas de la libertad política”, sino que hizo 

hincapié en el hecho de que el desarrollo intelectual del proletariado era 

ilimitable: “Lo más precioso, por duradero, de esta rápida pleamar y 

bajamar de las olas es su sedimento mental: el desarrollo intelectual y 

cultural del proletariado.” Cuando Rosa Luxemburgo llegó al asunto de la 

organización, de las reuniones políticas diarias de la formación de clubes, 

se enfrentó a la cuestión del sindicalismo como algo que la nueva fuerza de 

los obreros “inmediatamente había tomado en sus manos” es que 

consideraba no solo a los trabajadores organizados, sino también a los que 

no estaban organizados. 

Dicho de otra manera, Rosa Luxemburgo se encontraba contra la 

jefatura sindicalista no sólo porque ésta era conservadora, sino porque sólo 

se preocupada por los obreros organizados, mientras que, como lo mostró 

ella, los trabajadores no organizados eran igualmente importantes y 

revolucionarios. Y así como ella incluyó hasta el Lumpen proletariado 

como similarmente afectado por la tormenta revolucionaria, así incluyó a 

todos en la totalidad y el genio de la espontaneidad; desde el lumpen 

proletariado hasta el artista, como arrastrado por este gran torbellino de la 

revolución. Lo que sorprendentemente no fue precisado hasta el punto de 

hacerlo universal fue la forma de organización en soviets; sin embargo, 

todo el asunto de la organización –ya fuese la pequeña organización 



~ 36 ~ 

marxista que se convirtió virtualmente de la noche a la mañana en una 

organización de masas, fuera una organización de masas, o bien formas 

totalmente nuevas de organización, como los soviets—se había vuelto 

inseparable de la actividad de las masas. 

Desde 1906 hasta el rompimiento con Kautsky, 1910-1911, Rosa 

Luxemburgo siguió señalando la huelga general: la interrelación de la obra 

económica y política que “formaba un vasto trasfondo de la revolución”. Su 

estudio histórico de las huelgas, desde 1896 hasta 1905, y su detallado 

examen de la verdadera Revolución de 1905.1906 le llevaron a la 

conclusión de que la huelga de masas es “el método de movimiento de la 

masa proletaria, la forma fenoménica de la lucha proletaria en la 

revolución…En una palabra, la pugna económica es trasmisora, de un 

centro político a otro; la lucha política es fertilización periódica de la tierra 

para la lucha económica. Aquí causa y efecto continuamente cambian de 

lugares…por último, los recientes acontecimientos de Rusia nos muestran 

que la huelga de masas es inseparable de la revolución”. 

Por ultimo Rosa Luxemburgo enfocó la cuestión de aplicar las 

elecciones de la Revolución Rusa al escenario alemán: “Por tanto, en un 

año de revolución hadado al proletariado ruso esa ´preparación´ que 30 

años de luchas parlamentarias y sindicalistas no pueden dar artificialmente 

al proletariado alemán”. Sin duda, Rosa Luxemburgo no sabía entonces 

(1906) que su climático fin –que “las masas serán el coro activo y los 

dirigentes sólo las partes que hablan, los intérpretes de la voluntad de 

masas” – estaba realmente preparando el terreno, no solo para las 

habituales pugnas de ellas con los dirigentes sindicalistas, sino para una 

lucha con la establecida jefatura de la socialdemocracia alemana (es decir, 

marxista), pero, en  realidad, esto fue lo que ocurrió en 1910. Y, como en 

aquel concreto periodo y lugar será donde mejor veamos las ramificaciones 

de su tesis sobre la huelga general de 1906, así como su aguda sensibilidad 

al tufo del oportunismo en los más altos niveles del “marxismo ortodoxo”, 

será necesario ahondar más en el año de 1910. 

 

Teoría-práctica revolucionaria unificada contra “dos estrategias” 

 

Rosa Luxemburgo consideró que la interacción de las huelgas económica y 

las manifestaciones políticas era una situación prerrevolucionaria. En 1910 

le pareció oportuno empezar a aplicar a Alemania las elecciones de la 

Huelga General de Masas que había sacado de la Revolución Rusa. No sólo 

fue un año en que por Alemania estalló una nueva oleada de huelgas, sino 

que el 4 de febrero, cuando el gobierno publicó la propuesta de la llamada 



~ 37 ~ 

ley de “reforma” electoral, con sus limitaciones de votación en tres clases, 

hubo movilización de la oposición en masas. Cada domingo, durante 

febrero y marzo, estallaron manifestaciones de masas, en demanda de la 

igualdad de sufragio. Al mismo tiempo, las oleadas de huelgas que habían 

comenzado aquel año continuaron y se extendieron. Carl Schorske ha 

mostrado que no menos de 379 mil obreros practicaron en paros laborales 

aquel año.
25

 

A mediados de febrero, Rosa Luxemburgo había escrito un análisis 

sobre la  situación actual en relación con el principio de la Huelga General 

de Masas. Lo tituló “¿Qué vendrá después?”
26

 Y lo presentó al periódico 

del partido, Vorwärts. Se lo devolvieron con una nota de que el “Ejecutivo” 

había dado instrucciones al periódico de no publicar de momento sobre la 

agitación de las huelgas de masas, cuando lo más importante era la 

campaña electoral. Por lo contrario, Rosa Luxemburgo pensaba que 

precisamente la situación actual, tanto ante la cuestión de la lucha por la 

reforma electoral, como por la cuestión de las huelgas, hacia pertinente 

todo análisis de la Huelga General de Masas. Volvió a ofrecer el artículo, 

esta vez al órgano teórico, New Zeit, del cual, nominalmente al menos, ella 

era subdirectora. En adelante, mientras que Rosa Luxemburgo había 

considerado la prestigiosa Escuela del Partido, y su propia labor en ella, tan 

importantes que no permitían que nada la distrajera, esta vez dio prioridad a 

la necesidad de agitación. Se retiró dos meses de la enseñanza de la Escuela 

del Partido para hacer un recorrido por toda Alemania. Sus conversaciones 

sobre el sufragio y sobre los paros laborales incluían naturalmente la idea 

de una Huelga General de Masas. La oposición a Rosa Luxemburgo que 

había comenzado en las altas esferas de la socialdemocracia alemana (SPD) 

se reveló de curiosas maneras. Así, mientras que, por ejemplo, todos los 

periódicos de Frankfurt estaban informando sobre los discursos de Rosa 

Luxemburgo, Vorwärts escogió una frase del informe, a saber: “la oradora 

provocó el entusiasmo popular de los participantes cuando pidió 

propaganda para la huelga de masas”. Mientras tanto, Rosa Luxemburgo 

                                                           
25

 Carl E. Schorske, German Social Democracy 1905-1917 (Cambridge, Mass.: 

Harvard University Press, 1955). 
26

 “Was Weiter?”, en Gesammelte Werke, 2:288-299, al que se refiere de 

diversas maneras, como “¿Y ahora qué?”, por Nettl; “¿Qué sigue?”, por Schorske; 

y “el siguiente paso”, por Looker. Fue Robert Looker quien finalmente la publicó 

en ingles en su obra Rosa Luxemburg: Selected Political Writings (New York: 

Grove Press, 1974), p. 148. Para complicar más la cosa, uno de los artículos de 

Karl Kautsky en oposición a Rosa Luxemburgo se titula: “Was Nun?” [“¿Y ahora 

qué?”]. 



~ 38 ~ 

mantenía informada a Luise Kautsky. En una carta fechada el 15 de marzo 

de 1910, de decía en cuantas reuniones había hablado, cuán numerosas 

eran, y cuán entusiásticamente la había recibido en la ultima un público de 

mil quinientas personas. 

Al terminar la gira de conferencias de dos meses, Rosa Luxemburgo 

volvió a Berlín. Encontró allí una nota de Karl Kautsky, director del Neue 

Zeit, en que le decía que su artículo era “importante” y “muy bello”, pero le 

sugería cortar el párrafo en que hacía propaganda a la república. Mientras 

tanto, Kautsky estaba polemizando contra sus opiniones. Ella 

inmediatamente vio que el artículo se publicara en el Leipziger 

Volkszeitung. En cuanto al párrafo sobre la  cuestión de la república, ella lo 

había desarrollado en un artículo aparte, y también se había ocupado de 

publicarlo, lo que no significó que permitiera a Kautsky zafarse del anzuelo 

por no haberlo publicado, y mucho menos por iniciar una polémica contra 

sus opiniones sin publicarlas siquiera. 

Kautsky había abierto las puertas a una disputa con Rosa Luxemburgo, 

que ocuparía una cantidad enorme de espacio de la más prestigiada 

publicación de la socialdemocracia alemana, lo que en este caso significaba 

el marxismo mundial establecido. Ello presagió el nacimiento de una nueva 

oleada de oportunismo, que pronto condujo a la ruptura con Kautsky. Rosa 

Luxemburgo se propuso revelar que no sólo eran oportunistas los dirigentes 

sindicales y los reformistas; se proponía mostrar que el oportunismo estaba 

devorando las entrañas mismas de la jefatura marxista: La socialdemocracia 

alemana. 

Hasta le fecha, aun aquellos revolucionarios que, en retrospectiva, ven 

que la disputa entre Rosa Luxemburgo y Karl Kautsky expuso por primera 

vez el abismal oportunismo en la cumbre que, a la postre, condujo nada 

menos que a la traición al partido, todavía siguen actuando como si la 

intuitiva actitud de Rosa Luxemburgo fuese “accidental”. La verdad es que 

Rosa Luxemburgo sintió el oportunismo cuatro años antes que todos los 

demás, incluso Lenin. La verdad es que mucho antes de la traición brutal 

del partido al estallar la primera Guerra Mundial, Rosa Luxemburgo vio en 

el servil parlamentarismo de la socialdemocracia un apartarse tan grande 

del camino revolucionario que sintió obligada a no soltar la “táctica” de la 

Huelga General hasta que quedaran expuestos como oportunistas todos los 

que se le oponían. Tratar de rebajar la disputa como si fuese simple 

“cuestión personal” y afirmar que simplemente Rosa Luxemburgo se sintió 

“insultada”, cuando Kautsky se negó a publicar su artículo, es cegarse y no 

ver cuán histórico, cuán gran determinante de Rosa Luxemburgo con 

Kautsky. 



~ 39 ~ 

Los escritos de Rosa Luxemburgo en aquel periodo demostraron que, 

lejos de que el “asunto Luxemburgo” causara la perturbación en el SPD, 

fue la situación objetiva, las auténticas huelgas y las verdaderas luchas  por 

la reforma electoral, las que causaron la crisis. Su posición era, 

escuetamente: ¿Por qué dejar que alguien, así fuese internacionalmente 

reconocido como “el más grande de los marxistas”, sobredorara el 

parlamentarismo con una “teoría titánica”, cuando, en realidad, esta teoría 

no era más que un pretexto para la acción oportunista”? 

Como solía hacerlo en todo  debate, Kautsky estaba mostrando una 

teoría novísima. La “estrategia del agotamiento” (Ermattungsstrategie) y la 

“estrategia del derrocamiento”(Niederwerfungsstrategie), tomadas de la 

antigua historia romana y utilizadas ahora con gran alarde de erudición, 

pero en forma muy distinta de la utilización al introducir por primera vez 

aquellas “dos estrategias”, en 1907, en La revolución social de Kautsky, y 

en 1909, en su Camino al poder. Ahora (1910), en el artículo de Kautsky 

sobre “Teoría y práctica”, dijo Rosa Luxemburgo, estas mismas teorías, 

utilizadas en favor de la revolución de 1905, se habían convertido en una 

“revisión terriblemente fundamental” de la Revolución de 1905 aprobada 

en el congreso de Jena y que reconocía la huelga general como método de 

la revolución… y no solo para Rusia.
27

  

Rosa Luxemburgo contraatacó con todo lo que tuvo  a mano, dando a 

su artículo el mismo título que el de Kautsky, Primero, citó de su propio 

folleto sobre la huelga de masas: 

 
Así, la huelga de masas muestra no ser un producto específicamente ruso, 

surgido del absolutismo, sino una forma universal de la lucha proletaria de 

clases resultante de la actual etapa de desarrollo del capitalismo y las 

relaciones de clase. Desde este punto de partida, las tres revoluciones 

burguesas –la gran revolución francesa, la revolución de marzo alemana y 

la actual Revolución Rusa—Forman una cadena ininterrumpida de 

desarrollo en que se reflejan  la prosperidad y el fin del siglo burgués…La 

actual revolución capta, en las circunstancias especiales de la Rusia 

absolutista, los resultados universales del desarrollo capitalista 

internacional; y en estos parece menos una posteridad final de las antiguas 

revoluciones burguesas que una precursora de una nueva serie de 

revoluciones proletarias en el Occidente. Sólo porque ha sido 

                                                           
27

 Fue esta resolución la que Rosa empleo como prueba de la solidaridad del 

proletariado alemán con el proletariado ruso en su situación al Congreso de 1907 

del Partido Laborista Socialdemócrata Ruso (RSDRP). Sobre el discurso, véase el 

Apéndice 



~ 40 ~ 

inexcusablemente diferida su revolución burguesa, el país más atrasado 

muestra modos y métodos de una extendida lucha de clases para el 

proletariado de Alemania y para los países capitalistas más avanzados.
28

 

 

Citó después a Kautsky, mostrando en 1910 cuán “caóticos” habían 

sido los levantamientos campesinos de 1905 y cuán “inaplicables” eran a 

Alemania. Contrastó  estas afirmaciones de 1910 con lo que Kautsky había 

escrito en 1907, sosteniendo que era una inversión de la verdad, tanto en 

los hechos como en la teoría. 

Kautsky, siguió diciendo ella, había escrito en su artículo “Teoría y 

Práctica” que estaba restableciendo la verdadera dialéctica marxista “contra 

la deformación de la totalidad dialéctica mediante un hincapié excesivo en 

el objetivo limitado y puramente político”. Rosa Luxemburgo expuso las 

afirmaciones de Kautsky de esta manera: 

 
El cuadro de huelgas caóticas, “amorfas, primitivas” de los trabajadores 

rusos… es una delirante fantasía… Estas huelgas, de las que nació una 

creación tan audaz como el célebre Consejo de  Delegados de los 

Trabajadores de San Petersburgo, para dar una jefatura unificada a todo el 

movimiento en el gigantesco imperio, estas huelgas y huelgas de las masa 

rusas estuvieron tan lejos de ser “amorfas y primitivas” que por su audacia, 

fuerza, solidaridad de clase, tenacidad, triunfos materiales y metas 

progresistas, con resultados organizativos, pueden ser colocadas, con toda 

seguridad, al lado de cualquier¨*movimiento sindical  “europeo occidental” 

[pp.18,19]. 

 

En realidad, insistió Rosa Luxemburgo, las dos llamadas estrategias de 

“agotamiento” y de “derrocamiento” con las que Kautsky estaba 

estableciendo aquel “crudo contraste entre Rusia revolucionaria y la Europa 

occidental parlamentaria”, no era más que “una racionalización de la 

negativa  de Kautsky a favorecer una huelga de masas”. Además, continuó 

Rosa, la espontaneidad en las huelgas de masas rusas no carecía de una 

“racional” jefatura de huelga, como ahora afirmaba Kautsky, sino que, en 

realidad, tanto en su jefatura racional cuanto en sus huelgas espontáneas, la 

Huelga General de Masas de Rusia había alcanzado más concretamente, 

para el proletariado ruso, que ningún “plan” del SPD. 

                                                           
28

 Rosa Luxemburgo “Teoría y Práctica” Neue Zeit. 22 y 29 de julio  de 1910, 

en Gesammelte Werke, 2:378-420. La primera traducción inglesa de este artículo, 

obra de David Wolff, se publicó en 1980 (Detroit: News & Letters). Todas las 

páginas citadas en el siguiente texto se refieren a esta traducción.  



~ 41 ~ 

En su propio artículo “Teoría y Práctica”, Rosa insistió en que las 

llamadas “dos estrategias”, lejos de ser “históricamente” justificables 

constituían una total desviación de las candentes cuestiones del aquí y el 

ahora: Las huelgas y manifestaciones de 1910, así como los preparativos 

para las elecciones de 1912. No solo era la cuestión concreta si el SPD, 

dadas las circunstancias completas del día, debía agitar en favor de una 

Huelga General de Masas, o no; pero con Kautsky, toda la relación de 

teoría y práctica estaba volviéndose, por ello, casi irreconciliable: “Teoría 

titánica…y ´agotamiento en la práctica´; mas perspectivas revolucionarias 

en las nubes… y mandatos del Reichstag como única perspectiva en la 

realidad… Parece que la ´teoría´ no sólo ´avanza´ más lentamente que la 

´practica´: ¡Ay!, de cuando en cuando también retrocede 

ruidosamente…elecciones y mandatos del Reichstag… ¡Estos son Moisés y 

los Profetas!”(Páginas 53, 52). 

Por último, con su artículo “¿Agotamiento o colisión?”
29

Rosa 

Luxemburgo se adelantó, si no para matar, ciertamente entonces para llevar 

a su desenlace el “plagio histórico” de Kautsky. Supongamos, escribió, que 

pudiésemos ver cierta pertinencia para nuestra época en aquellas dos 

estrategias de la antigua Roma. Seguiría siendo un hecho que la forma en 

que Kautsky cuenta la historia es totalmente falsa. El gran historiador 

Mommsen ha mostrado desde hace tiempo que el inventor de la teoría del 

“agotamiento”, Fabio Cunctator, se hizo “famoso” por su teoría de la 

“inacción magistral”, porque, lejos de ganar batallas contra Aníbal, se ganó 

tal descrédito que los romanos decidieron no soportar más su jefatura y le 

hicieron remplazar. 

Como va lo había mostrado, tanto en “Teoría y práctica” como en 

“¿Agotamiento o colisión?”, este viaje de la historia romana –que era, 

supuestamente, más pertinente a la disputa de 1910 que sus artículos sobre 

la Huelga General de Masas—, fue no solo improcedente sino totalmente 

falso. Todo lo que hizo fue mover a Kautsky a glorificar la historia alemana 

como “siglo de gloria prusiana”. Como lo indicó Rosa en “Nuestra lucha 

por el poder”: 

 
Y ahora, echemos un vistazo a las guerras que Alemania, en el ínterin, ha 

entablado. La primera fue la “gloriosa” guerra china, con el siguiente lema: 

                                                           
29

 Rosa Luxemburgo, “¿Agotamiento o colisión?”, aparece incluido en 

Gesammelte Werke, 2:344-377. Una traducción de la sección sobre Fabio 

Cunctator aparece en Rosa Luxemburgo, “Theory and Practice”, trad. Al inglés por 

David Wolff (Detroit: New & Letters, 1980). 



~ 42 ~ 

No se tomaran prisioneros, etc. Luego, 1904, llego la aún más gloriosa 

guerra de los hereros. Los hereros son un pueblo negro que durante siglos 

se ha aferrado a su tierra y la ha fertilizado con su sudor. Su “crimen” fue 

este: no estar dispuesto a rendirse a los rapaces barones de la industria, a los 

esclavistas blancos; defender su patria contra los invasores extranjeros. 

También en esta guerra, las armas alemanas se cubrieron sobradamente 

de…renombre. Herrvon Trotha emitió la ya conocida orden general: todo 

negro encontrado con armas será fusilado…no se dará cuartel. Los hombres 

fueron fusilados; las mujeres y los niños, por centenares, fueron arrojados al 

quemante desierto, y la corona que forman sus huesos se blanquea en el 

homicida Omaheke: ¡una corona de gloria para las armas alemana!
30

  

 

El incidente de Marruecos 

 

Desde que Rosa Luxemburgo volvió a Alemania en 1898 y se lanzó al 

debate contra el revisionismo, la cuestión que no dejaba de plantear era de 

lo que hoy llamamos el “Tercer Mundo”. Cualquiera que sea el año, 

cualquiera que era el lugar, se tratara de cuestión de teoría o de práctica, 

con minucioso escrutinio Rosa siguió la extensión del capitalismo 

avanzado hacia el imperialismo. Como hemos visto en el capítulo I, Rosa 

Luxemburgo había escrito a Jogiches en octubre de 1899 (en realidad, esto 

se publicó en el Leipziger Volkszeitung del 13 de marzo de 1899) que 

estaba ocurriendo un nuevo cambio de la política global, desde 1895, 

cuando Japón atacó a China. Además, no sólo se trataba de una intrusión 

imperialista de Japón. También estaba allí la aventura imperialista de 

Alemania, la guerra anglo-boer y la intrusión de los Estados Unidos en la 

América latina. 

Ahora, en 1910, ahí estaba nada menos que Kautsky elogiando “un 

siglo de gloria prusiana”, como si  no hubiese quedado personificada en la 

exhortación de Guillermo II a  los soldados alemanes en aquella “campaña 

de los hunos”
31

 en que les dijo emulasen a sus antepasados, los hunos, y 

diesen a los chinos una lección de “terror”. Los chinos no olvidaban; lo 

                                                           
30

 Rosa Luxemburgo, “Nuestra lucha por el poder”, Gesammelte Werke, 2:530-

541 
31

 El 29 de mayo de 1913, en un artículo intitulado “Dei weltpolitische Lage” ¨ 

[“La situación política mundial”] en el Leipziger Volkszeitung, escribió Rosa: 

“Vino luego la campaña de los hunos en China, donde Guillermo II envió sus 

soldados con el lema: no deis cuartel, no toméis prisioneros. Los soldados debían 

sembrar la destrucción como los hunos, de modo que durante mil años ningún 

chino se atreviese a fijar una mirada envidiosa sobre un alemán”. En Gessammelte 

Werke, 2:214. 



~ 43 ~ 

habían recordado haciendo estallar un levantamiento popular 

antiimperialista en el norte de China, ¡en 1899! 

En 1900, en el mismísimo primer congreso al que asistió Rosa 

Luxemburgo al volverse ciudadana alamana, ya había proyectado la 

necesidad de una acción anticolonialista. El 15 de mayo de 1902, publicó 

en el Leipziger Volkszeitung un artículo sobre las “maniobras imperialistas 

mundiales”, específicamente en la Martinica. En 1905, con el primer 

“incidente de Marruecos”, ella al punto planteó cuestiones de 

antimilitarismo y antiimperialismo. 

Como hemos visto, su presentimiento del continuo oportunismo de 

Karl Kautsky, cuando aún era considerado como la voz más autorizada del 

marxismo, estuvo lejos de limitarse a la cuestión de la Huelga General de 

Masas o del sufragio, sino que fue integral a su concepto mismo de lo que 

es una revolución proletaria. 

No hay duda de que la jefatura del SPD pensó que la había puesto en su 

lugar cuando el Congreso de aquel año rechazó su resolución “de que la 

lucha por el sufragio en Prusia sólo podrá llevar a la victoria mediante una 

grande y determinada acción de masas en que se empleen todos los medios, 

incluso la huelga política general, de ser necesario”.
32

 Pero las batallas de 

1910 de Kautsky y con Bebel acababan de cesar cuando volvió a ser claro 

para ella que la cuestión de combatir el oportunismo no sólo era asunto de 

política interna, sino política internacional. 

El 1° de julio de 1911, el carroñero alemán Panther entró en 

Marruecos. Las primeras cartas de la Oficina Socialista Internacional que 

Rosa Luxemburgo recibió, como miembro de la oficina, le mostraron que 

la jefatura estaba mucho más preocupada por las batallas electorales en 

Alemania que por la sección imperialista de Alemania en Marruecos. En 

realidad, por el momento no se proponía lucha contra el gobierno, y la 

noticia se presentó como si el ambiente fuese de paz, no de guerra; 

claramente, lo único que preocupaba al SPD era que una oposición de su 

parte pudiese poner en peligro la victoria electoral con que ya contaba para 

las elecciones de 1912. 

Rosa Luxemburgo publicó la carta “privada” y su propio análisis en el 

Leipziger Volkszeitung del 24 de julio de 1911. Cuando más cartas y 

folletos, cada uno más ambivalente que el anterior, siguieron llegando a sus 

manos, ella escribió lo más aguda de todas las críticas: “Nuestro escrito 

sobre Marruecos”, que apareció en el Leipziger Volkszeitung del 26 de 

                                                           
32

 Protokoll del Congreso del Partido Socialdemócrata, 1910 pp. 181-182 

(Revolución núm. 100) 



~ 44 ~ 

agosto de 1911, después que el manifiesto del ejecutivo había sido 

publicado en Vorwärts el 9 de agosto de 1911. Rosa Luxemburgo fustigó la 

pusilanimidad, para no mencionar el retardo, del manifiesto ejecutivo para 

cualquier lucha seria para la burguesía belicista. En lugar de un serio 

análisis marxista de una cuestión candente, afirmó Rosa, estaban 

entregados a la “palabrería política socialdemócrata”. La cuestión ya no 

solo era de “política internacional en general, y del asunto de Marruecos en 

particular”. Lo imperativo para los marxistas alemanes era una exposición 

de cómo el “caso Marruecos” se relacionaba con el “desarrollo interno del 

militarismo alemán… y el ansia alemana de poderío mundial”. Concluyó: 

“Añadamos que en todo el escrito no hay una sola palabra acerca de los 

habitantes naturales de las colonias, no hay una palabra acerca de sus 

derechos, intereses y sufrimientos por causa de la política internacional. El 

folleto repetidas veces habla de la ´esplendida política colonial de 

Inglaterra´ sin mencionar las periódicas hambres y la difusión de la tifoidea 

en la India, el exterminio de los aborígenes australianos y los latigazos, con 

cuero de hipopótamo, que se dan en las espaldas al fellah egipcio” 
33

 

Con esto, todas las furias se desencadenaron contra ella por “violar la 

disciplina”, por “deslealtad” e “indiscreción”, por haber revelado una carta 

sólo apropiada para los ojos del ISB. 

Al inaugurarse el Congreso de 1911, en septiembre, el comité ejecutivo 

trató de reducir la cuestión  a lo que Rosa Luxemburgo había hecho, y 

cuándo lo había hecho, como si sólo fuera cuestión de publicar lo que se le 

había enviado en confianza. El renombre del SPD aún era tan grande y la 

cuestión del imperialismo se hallaba tan distante y tan relacionada con el 

desarrollo organizacional, que la jefatura logró desviar la atención del 

análisis político a la cuestión de “una falta de disciplina”. 

 

De la sordera al chauvinismo masculino 

 

En el proceso de debate sobre la llamada “falta de disciplina”, el 

chauvinismo masculino había asomado la cabeza, como pronto veremos. 

No sólo fue la cabeza del chauvinismo masculino sino también la del 

imperialismo, que la socialdemocracia alemana no estaba dispuesta a 

afrontar (como correctamente insistía Rosa Luxemburgo), y esto quedó en 

claro en la reunión de la Oficina Socialista Internacional, en Zurich, el 23 

de septiembre de 1911, a la semana del Congreso de Jena. Allí, estando 

presentes y votando representantes internacionales como Lenin, retiraron la 

                                                           
33

 “Nuestro escrito de Marruecos”, Gesammelte Werke, 3:32 



~ 45 ~ 

moción de censura a Rosa Luxemburgo, pero, con ayuda de otros como 

Plejánov, lograron contener la discusión sobre la crisis de Marruecos. Así, 

cuando Lenin acudió en defensa de Rosa Luxemburgo, informa Zinoviev, 

“El rayo y el trueno cayeron sobre él. Vladímir Ilich apeló a Plejánov… 

pero…el camarada Plejánov replicó que no debía crecer las orejas más  allá 

de la frente, que nosotros (los rusos) debíamos guardar silencio; que cuando 

estuviésemos los millones de miembros que la socialdemocracia tenía, 

entonces también se nos tomaría en cuenta. Pero  que por el momento no 

éramos más que ‘parientes pobres’. Después de escuchar a Plejánov, 

Vladímir Ilich salió de la reunión, dando un portazo.”
34

  

Las minutas del congreso del SPD en Jena, 
35

 de la semana anterior, 

cuentan toda la historia. El chauvinismo masculino domino las discusiones 

sobre el “incidente de Marruecos”. 

Hubo también cierto humorismo en la discusión pues, como dijo Rosa 

Luxemburgo: “Cuando el ejecutivo del partido afirma algo, yo nunca me 

atrevería a no creerle, pues como fiel miembro del partido es válido para mí 

el viejo lema: Credo quia absurdum: lo creo precisamente porque es 

absurdo” (p. 204). Y después se volvió hacia Bebel, al que acusó de solo 

oír con la “oreja derecha” (es decir, desde las bancas más conservadoras, 

donde se sentaban los delegados de Baden): “En toda mi vida nunca he 

visto semejante cuadro de patética confusión. [Risas, Babel grita: ¡Ahora, 

ahora!] Por ello no me ofenden vuestras acusaciones. Os perdono y os 

ofrezco un consejo paternal [Bebel: Un consejo maternal. Risas]: Hacedlo 

mejor en el futuro” (p. 207). 

Aun cuando hubo protestas por la actitud de Rosa Luxemburgo hacia 

Bebel, también hubo grandes aplausos por la posición antimilitarista. 

Claramente, había un profundo sentimiento antiimperialista y 

anticolonialista en la socialdemocracia alemana. Como dijo Ledebour (que 

no era amigo de Rosa Luxemburgo), acudiendo en defensa de ella:  

 
Como yo lo profeticé, se tendió una trampa a Rosa Luxemburgo por la 

publicación de la carta, y ellos aprovecharon la prisa realmente injustificada 

con que ella criticó el escrito. Todo esto se está aprovechando para 

                                                           
34

 Citado  en Olga-Hess Gankin y H.  H. Fisher, The Bolsheviks and the World 

War, pp. 24-25. 
35

 Las citas que siguen fueron traducida por David Wolff del Protokoll…Jena, 

1911 (Berlín: Buchhandlung Vorwärts, 1911). Las citas de páginas son de 

Protokoll. La enmienda, firmada por Rosa Luxemburgo, Gustave Hoch y Clara 

Zetkin, puede encontrarse en las pp. 162-163; el discurso de Rosa Luxemburgo  y 

su discusión, en las pp. 204-207,247-249 y 348-350 



~ 46 ~ 

disimular el meollo del asunto. La camarada Luxemburgo ha  entrado 

frecuentemente en conflicto conmigo…aun entraremos en conflicto más a 

menudo…[Pero] las manifestaciones de masas contra la guerra y los 

belicistas, como las que han ocurrido,  no son realización de Müller y del 

ejecutivo… sino de la camarada Luxemburgo, gracias a sus críticas [p.212]. 

 

No fue por falta de percepción del omnipresente chauvinismo 

masculino por lo que Luxemburgo pareció sorda ante él; pero tan resuelta 

estaba a no permitir que nada la apartara de las cuestiones políticas en 

disputa, que permitió a los dirigentes acallar la cosa, aunque afectaba la 

posición de ella entre los jefes. Siempre había sido su principio pasar por 

alto toda señal de chauvinismo masculino, sin permitir siquiera que la 

palabra saliera de sus labios. No es que no tuviese conciencia de su 

existencia, pero sostenía Rosa que, puesto que se debía al capitalismo, sólo 

se le pedía abolir con la abolición de tal sistema. Así como había aprendido 

a vivir con un subyacente antisemitismo en el partido, 
36

así aprendió a vivir 

con lo que en nuestra época ha sido desafiado por su nombre: 

específicamente el chauvinismo masculino. No le hizo frente, aunque era 

obvio que las polémicas contra ella, ahora que estaba en abierto desacuerdo 

con el núcleo de la jefatura ortodoxa, tenía un sarcasmo especial que 

ningún oponente varonil habría tenido que soportar. Por ejemplo, he aquí 

una muestra de las cartas que pasaron entre Bebel y Adler: 

 
La perra rabiosa aún causará mucho daño, tanto más cuanto que es lista 

como un mono (blitzgescheit), mientras por otra parte carece de todo 

sentido de responsabilidad y su único motivo es un deseo casi perverso de 

autojustificación…[Víctor Adler a August Bebel, 5 de agosto de 1910] 

Con todos los chorros de veneno de esa condenada mujer, yo no quisiera 

que no estuviese en el partido (respuesta de Bebel a Adler, 16 de agosto de 

1910).
37

 

 

El chauvinismo masculino no era un fenómeno que estuviese 

introduciéndose de rondón en el movimiento socialista revolucionario 

                                                           
36

 Sobre la cuestión del antisemitismo así como sobre toda la cuestión de cómo 

el caso de Dreyfus afecto al SPD en general, y  a Rosa Luxemburgo en particular, 

véase la Introducción de Daniel Guerín en su obra Rosa Luxemburgo: Le 

Socialisme en France (Paris: Editions Pierre Belfod, 1971). Para una traducción 

inglesa del artículo de Rosa Luxemburgo “La crisis socialista en Francia”, véase 

New Internacional, julio  de 1939. 
37

 Peter Nettl, Rosa Luxemburg, 2 vols (Londres: Oxford University Press, 

1966), 1:432. 



~ 47 ~ 

establecido, ni se confinaba a algunos miembros del Partido. En una tesis 

bien documentada, “Clara Zetkin: socialista  y feminista de izquierda  en la 

Alemania Guillermina”,
38

 vemos que el día mismo que Bebel escribió a 

Adler la carta que acabamos de citar (16 de agosto de 1910), escribió 

también a Karl Kautsky: 

 
Hay algo raro en las mujeres. Si sus parcialidades o pasiones o vanidades 

entran en escena y no se les da consideración o, ya no digamos son 

desdeñadas, entonces hasta  la más inteligente de ellas se sale del rebaño y 

se vuelve hostil hasta el punto del absurdo. Amor y odio están lado a lado, y 

no hay una razón reguladora. 

 

Un virulento chauvinismo masculino imbuía todo el partido incluyendo 

a August Bebel, autor de La mujer y el socialismo –que había creado acerca 

de si mismo el mito de ser un verdadero feminista, y a Karl Kautsky, 

principal teórico de toda la Internacional. Después que Rosa Luxemburgo 

rompió con Kautsky en 1911, cuando también Clara Zetkin apoyó  la 

posición de Rosa, y al acercarse el Congreso del Partido, en 1913 Kautsky 

advirtió a Bebel: “Las dos mujeres y sus seguidores están planeando un 

ataque contra todas las posiciones centrales”. Nada de esto alteró la 

posición de aquel texto fundamental del movimiento socialista femenino, 

La mujer y el socialismo, que ya había tenido innumerables ediciones.
39

 

El mito casi continúa hasta hoy y, sea como fuere, en el periodo 1910-

1911 la autoridad del SPD en general y de Bebel en particular sobre la 

“cuestión femenina”  no fue disputada en ningún lugar del mundo, en el 

momento mismo en que Bebel estaba organizando la campaña contra Rosa 

Luxemburgo. Ya es tiempo de enfrentarnos hoy a esta cuestión, no sólo 

porque el acallado fenómeno de la “cuestión femenina” es totalmente 

inaceptable para la liberación de hoy, sino porque apenas ahora estamos 

haciendo frente al muy  distinto  concepto que Marx tuvo de la liberación 

femenina. No por accidente, sólo en nuestros propios días –cien años 

                                                           
38

 Karen Honeycutt, “Clara Zetkin: A left-Wing Socialist and Feminist in 

Wilhelmian Germany” (Tesis para el doctorado, Columbia University, 1975). 
39

 La primera edición fue Die Frau and der Sozialismus (Zurich, 1879). Una 

traducción rusa de la 55ª. Edición alemana (Berlín. 1946) se publicó como 

Zhenshchina i sotsializm (Moscú, 1959), y contenía todas las revisiones hechas por 

Bebel hasta su muerte, ocurrida en 1913. Daniel de León  tradujo una edición 

norteamericana, intitulada Woman Under Socialism (Nueva York: Labor New Co., 

1904); una edición de Jubileo, traducida por M. L. Stern, fue publicada como 

Woman and Socialism (New York: Socialist Literature Co., 1910) 



~ 48 ~ 

después de ser escritos—se han publicado las últimas investigaciones de 

Marx: Los cuadernos Etnológicos de Karl Marx.
40

 

Por tanto, sólo ahora podemos ver que el “joven Marx” no sólo había 

planteado en 1844 la relación entre hombre/mujer como pivote más 

importante de aquel nuevo continente del pensamiento que estaba 

descubriendo – “un nuevo humanismo”— ,sino que el Marx maduro, en los 

últimos años de su vida, 1880-1883, estuvo dedicado a las más recientes 

investigaciones de etnología, y a tratar de responder a la más quemante 

pregunta planteada en el escenario concreto de Rusia y la relación concreta 

entre el “Occidente” y el “Oriente”, es decir, entre los países 

tecnológicamente avanzados y los más atrasados. Que esta es, asimismo, la 

pregunta más pertinente de nuestros días queda en claro tanto por el 

surgimiento del Tercer Mundo como por las nuevas preguntas de la 

revolución mundial. 

La relación de la teoría con la revolución fue preocupación de Rosa 

Luxemburgo mucho antes del debate que condujo a la ruptura con Kautsky. 

En 1908, en el congreso de Núremberg, ella identificó el oportunismo  con 

la hostilidad  a la teoría, mientras hablada sobre la necesidad de que 

continuara la Escuela del Partido; en 1910 relaciono el oportunismo a la 

vez con la inacción y con la falta de teoría revolucionaria; así, en 1911, no 

había la  menor duda de que Rosa Luxemburgo consideraba la teoría como 

la sangre del movimiento en general y de la jefatura en particular, pero 

sostuvo que la jefatura establecida se mostraba totalmente anémica. 

Decidió que había que sondear más, mucho más en la nueva crisis causada 

por el fenómeno del imperialismo. 

En noviembre de 1911, Rosa escribió a Konstantin Zetkin: Deseo 

encontrar la causa del imperialismo. Estoy siguiendo los aspectos 

económicos de este concepto… será una explicación estrictamente 

científica del imperialismo y de su contradicción”. 

La característica confianza de Rosa Luxemburgo en las masas y en su 

espontaneidad se había profundizado, como lo hemos visto, con su 

experiencia de la Revolución de 1905, a tal punto que consideraba que los 

lideres simplemente eran quienes tenían las “partes que hablan”. Como 

“toda acción de masas, una vez desatada,  debe seguir adelante”, las masas, 

también lograrían empujar a sus lánguidos dirigentes hacia adelante. Y, en 

los años de 1910-1911. ¿Cuál resultó el papel de la jefatura? No se nos da 

                                                           
40

 En 1072, los cuadernos de notas de Marx, titulado The Ethnological 

Notebooks of Karl Marx (Assen: Van  Gorcum, 1972), fueron trascritos por 

Lawrence Krader, con laboriosísimas notas y con una introducción de 92 painas. 



~ 49 ~ 

respuesta. Sólo una cosa es clara, sin sombra de duda, y es que el 

rompimiento de Rosa Luxemburgo con Kautsky y Bebel fue irrevocable. 

Sin embargo, no hubo ruptura organizativa: la unidad del partido siguió 

siendo, para ella, inmutable. Pero se mantuvo a distancia de los lideres, que 

practicaban la jefatura como si fuesen jefes de gobierno, aunque no 

tuviesen un poder estatal. 

  



~ 50 ~ 



~ 51 ~ 

Capítulo 3 

Las teorías de la acumulación del capital, sus 

crisis y su caída inevitable según Marx y Rosa 

Luxemburgo 
 

Al aislarse Rosa Luxemburgo de la labor del partido, después de que la 

socialdemocracia alemana rechazó sus análisis de la cuestión de la huelga 

general como recurso aplicable durante las luchas por los derechos 

electorales, así como el irreductible antiimperialismo que expresó en el 

“Incidente  de Marruecos”; ello le dio tiempo para lanzarse a crear su más 

grande obra política, La acumulación del capital: contribución a una 

explicación económica del imperialismo.
41

 A partir de su carta a Konstantin 

Zetkin, de finales de 1911, cuando por primera vez pensó en esta obra, fue 

claro que, lejos de que sus derrotas en el partido la hiciesen tolerar el 

oportunismo político que lo imbuía, se había lanzado a descubrir “las raíces 

económicas del imperialismo”. Con su maciza obra de 450 páginas, sintió 

que estaba hollando camino nuevo, donde nadie, ni el propio Marx, había 

estado nunca. Consideraba que el tomo II de El capital estaba inconcluso, 

pues Marx había muerto antes de poder prepararlo para la imprenta, y 

                                                           
41

 Aunque esta obra se consigue en traducción inglesa, yo prefiero utilizar mi 

propia traducción, tomada de la edición rusa (traducida del alemán por Dvoilatsky, 

editada por Bujarín y publicada en Moscú en 1921) que yo considero más precisa. 

Los  académicos británicos necesitaron 38 años para decidirse a traducir su 

obra (Londres: Routledge & Kegan Paul, 1951). Ni la acumulación de tiempo, ni la 

acumulación de eruditos participantes – la traducción fue de la doctora Agnes 

Schwarzchild, la nota introductoria del doctor  W. Stark, y la Introducción de 

quince páginas de Joan Robinson—fueron obstáculo para que se eliminara el 

subtítulo de la propia Rosa Luxemburgo, y su breve nota introductoria en que se 

especificaba que su obra “científica” “al mismo está atada a la política práctica, 

contemporánea, imperialista”. También omitieron, por razones “técnicas”, toda una 

época de la historia de la disidencia rusa. Así, en 1913, al escribir La acumulación, 

Rosa Luxemburgo había protegido del régimen zarista en nombre de Nikolai 

Danielson, el gran populista ruso y traductor de El capital de Marx, al titular el 

capítulo XX, que trataba de él: “Nikolai-on”. Al eliminar el guion e imprimirlo 

como “Nikolayon” los eruditos no solo lograron crear un hombre inexistente, sino 

también eliminar el muy específico periodo histórico reaccionario de la censura 

zarista. En 1968, la Monthly Review Press publicó una edición en rústica de esta 

obra. 



~ 52 ~ 

dudaba de que Engels hubiese “rematado” los manuscritos dejados por 

Marx. Es claro que tenía confianza en ser ella la discípula de Marx, que 

podía cumplir con la tarea que Marx había dejado “inconclusa”. Como más 

adelante lo diría: “Claramente, dejó a sus discípulos resolver este problema 

(como muchos otros), y mi Acumulación se proponía ser un intento en esta 

dirección”. 
42

 

La acumulación de capital se publicó en 1913. El comienzo de la 

guerra y el desplome de la Segunda Internacional fueron experiencias tan 

traumáticas que Rosa Luxemburgo se sintió más confiada, al poder 

responder a sus críticas, de haber tenido la razón durante todo el tiempo. 

Con este espíritu, intituló su obra: Segundo volumen de La acumulación del 

capital, o lo que los epígonos han hecho de ella. Una anti-critica. (En 

adelante, nos referimos a esta obra como Anti-critica) 

Más tarde, Rosa Luxemburgo describiría los cuatro meses apasionados 

en que escribió la Acumulación, como los más “felices” de su vida. Como 

escribiría después a Diefenbach: “Ya sabes que escribí las treinta galeras de 

un tirón, en cuatro meses –algo increíble—y las envié al impresor sin 

haberles echado siquiera una ojeada”
43

 Y añadió que había sentido la 

misma emoción intelectual cuando escribió su respuesta a sus críticos, que 

había enviado a Diefenbach, pidiéndole sus cometarios. En ambos casos, lo 

interesante es que consideraba esta prueba intelectual como una gran 

aventura. 

Debe notarse el largo camino que Rosa Luxemburgo recorrió, para 

desarrollarse, de la simple agitación a la teoría seria. Para empezar, había 

ocupado un lugar céntrico en los grandes debates que  determinaron la 

dirección del marxismo: el primero, contra la primera aparición del 

reformismo, y el segundo contra el reconocido jefe marxista ortodoxo: Karl 

Kautsky. 

Como hemos visto, había experimentado la chispa de su genio ante el 

cambio de la política global –el imperialismo—con la guerra chino-

                                                           
42

 The Accumulacion of Capital –an Anti-Critique, ed. Kenneth J. Tarbuck 

(New York y Londres: Monthly Review Press, 1972), p. 62. Las citas de página 

que siguen son de esta edición. Ha habido gran confusión entre La acumulación del 

capital: Contribución a una explicación económica del imperialismo 

(originalmente publicada en Alemania en 1913) y La acumulación del Capital o lo 

que los epígonos han hecho de la teoría marxista –una anti-critica (que por 

primera vez fue publicada en Alemania en 1919). En todo el texto, me referiré a la 

primera como Acumulación y a la segunda como Anti-crítica. 
43

 Cf. la carta de Rosa Luxemburgo a Hans Diefenbach, de fecha 12 de mayo de 

1917 



~ 53 ~ 

japonesa de 1895.
44

 No sólo eso: Rosa advirtió de sus efectos dentro de la 

propia socialdemocracia, desde su primera aparición en el escenario 

alemán. Su descripción, de 1898, del cambio global de poder fue reiterada 

en el Congreso de 1900, cuando ella atacó la pusilanimidad que notaba en 

sus compañeros de jefatura en relación con la guerra contra China. 

Continuó con esto  en 1905 en el debate sobre la primera crisis de 

Marruecos, donde concretamente precisó el hecho de que el partido no 

había adoptado una posición de principios contra la política imperialista 

alemana. 

En 1907, Rosa Luxemburgo habló en nombre de los rusos así como de 

los polacos en el Congreso Internacional de Stuttgart, enmendando su 

resolución antibélica de modo que no quedase duda de que los socialistas 

estaban comprometidos a oponerse a toda guerra imperialista, Ciertamente 

no es ningún accidente y, sin duda, no está relacionado con la cuestión del 

antiimperialismo el que Rosa rompiera con Kautsky y con Bebel. Se aisló 

del partido para poder enfrentarse, desmenuzar y tratar de resolver la nueva 

y fantástica amenaza militarista, y la catastrófica aparición del 

imperialismo. En 1912, cuando decidió ahondar en “las raíces económicas 

del imperialismo”, ya había combatido, analizado y escrito acerca del 

colonialismo durante cerca de 15 años. Ya consideremos acertada o errónea 

su teoría, resulta fantástico hacer como si se la pudiera descartar cual un 

simple tour de forcé y no como una teoría seria; es decir, como brillante 

pero  profunda. 

                                                           
44

 Al estallar la guerra imperialista, Rosa Luxemburgo siguió el desarrollo del 

imperialismo en el escrito que había firmado “Junius”, primer folleto alemán que 

apareciera en oposición a la guerra. Existen muchas traducciones y ediciones de 

esta obra; la cita siguiente aparece en Rosa Luxemburg Speaks (New York: 

Pathfinder Press, 1970), p. 281: 

Inglaterra logró adueñarse de Egipto y creó para sí misma, en África del 

sur, un poderoso imperio colonial. Francia tomó posesión de Túnez en el 

norte de África, y  de Tonkín en el Asia Oriental. Italia puso pie en 

Abisinia; Rusia logró sus conquistas del Asia  central y avanzó por 

Manchuria; Alemania conquistó sus primeras colonias en África y en los 

Mares del Sur, y los Estados Unidos se unieron al círculo cuando se 

procuraron las Filipinas con “intereses” en el Asia oriental. Este periodo de 

febriles  conquistas ha producido,  a partir de la guerra chino-japonesa de 

1895, una cadena prácticamente ininterrumpida de guerras sangrientas, que 

llegaron a su cúspide en la Gran Invasión China y terminaron con la guerra 

ruso-japonesa de 1904. 



~ 54 ~ 

Una vez que Rosa Luxemburgo ha plateado el problema de la 

reproducción –en la primera edición—se lanza, no a la historia actual, sino 

a una historia detallada de las ideas sobre el tema. Es decir, el grueso de la 

obra consiste en debates con otros economistas, en su mayoría los que 

Marx había analizado, desde Quesnay  y Adam Smith hasta Sismondi-

Malthus contra Say-Ricardo, MacCulloch, Rodbertus y von Kirchmann. Se 

vuelve luego a “una nueva versión del problema”: Struve-Bulgalov-Tugan 

Baranovski contra Vorontsov-Nikolai Danielson. Estuviese Rosa tratando 

conscientemente o no –al enfrentarse a la cuestión de la reproducción—de 

seguir lo que Marx había hecho  en sus Teorías sobre la plusvalía (que, sin 

embargo, Marx relegó al volumen IV de El capital), el hecho es que la 

“Historia” hasta la última sección del libro no ha sido la historia de la 

época, que ella había acusado a Marx de subordinar a diagramas abstractos, 

sino la historia de varios debates. Sólo en la tercera sección, “Las 

condiciones históricas de la acumulación”, llegaron a la historia, a la 

“realidad contra la teoría” que constituida el propósito de su obra. 

 

El encuentro con la teoría marxista de la reproducción ampliada. 

 

La acumulación del capital, de Rosa Luxemburgo, es una crítica marxista 

de la reproducción ampliada, que aparece en el volumen II de El capital. La 

cuestión de la acumulación de capital ha sido el tema central de la 

economía política. Fue tema de debate entre Ricardo y Malthus, Say y 

Sismondi, Engels y Rodbertus, y Lenin y los Narodniki (populistas). 

Rosa Luxemburgo ocupa una posición notoria pero no envidiable en 

este debate: la de una revolucionaria aclamada por los burgueses por haber 

aportado “la formulación más clara” del problema de la “demanda efectiva” 

hasta la llegada de la Teoría general del empleo, el interés y el dinero, de 

Keynes
45

. 

Desde la publicación del volumen II de El capital, en 1885, el centro de 

la disputa sobre la reproducción ampliada ha sido la presentación 

diagramática, hecha por Marx, de cómo se realiza la plusvalía en una 

sociedad capitalista ideal. Es necesario enfocar esto ante todo. Marx no nos 

permite olvidar que su premisa es de una sociedad cerrada, que es 

capitalista, es decir, dominada por la ley del valor, y que la ley del valor es 

la ley del mercado mundial: “El industrial siempre tiene el mercado 

                                                           
45

 M. Kalecki, Essays on the Theory of Economic Fluctuations(New York: 

Russell & Russell, 1939), p. 46 



~ 55 ~ 

mundial ante si, compara y debe comparar continuamente sus precios de 

costo con los de todo el mundo y no sólo con los de su mercado interno”.
46

  

En una palabra, aunque Marx excluye el comercio exterior, no obstante 

coloca su sociedad en el medio del mercado mundial. Estas son las 

condiciones del problema. 

Las célebres fórmulas de Marx, en la tercera parte del volumen II, 

debían servir a dos propósitos. Por una parte, deseaba exponer la “increíble 

aberración” de Adam Smith, quien “escamoteó” la porción constante del 

capital dividiendo la producción total social, no entre el capital constante 

(c), el capital variable (v), y la plusvalía (pv), sino solo entre v mas p. (la 

terminología que Smith uso para su v y p fue  de  “salarios, ganancias y 

renta”). Por otra parte, Marx deseaba responder al argumento 

subconsumista de que una continuada acumulación de capital era imposible 

por la imposibilidad de “realizar” una plusvalía, es decir, de vender.
47

   

Marx pasó un tiempo al parecer interminable exponiendo el error de 

Smith.  Y ello porque se trataba de la gran división que separa,  a la vez, la 

economía política burguesa y la crítica pequeñoburguesa del socialismo 

“científico”. El error de Smith llegó a ser parte del dogma de la economía 

política, porque convenía a los intereses de clase de la burguesía conservar 

este error. Si, como sostuvo Smith, la porción constante del capital “en 

último análisis” se disolvía en salarios, entonces los obreros no necesitaban 

luchar contra la apropiación “Temporal” de las horas de labor no pagadas. 

Sólo necesitaban aguantar que el producto de su trabajo se “disolviera” en 

salarios. Marx demuestra que lo cierto es lo contrario. No sólo no se 

“disuelve” c en salarios, sino que convierte en el instrumento por el cual el 

capitalista se adueña  de los trabajadores vivos.  

Al refutar la teoría subconsumista, Marx demuestra que no hay 

conexión directa entre producción y consumo. 

Cuando Lenin arguyó con los subconsumistas rusos, con los populistas, 

he aquí cómo puso la cosa: 

 
La diferencia de opiniones de los economistas pequeñoburgueses con las 

opiniones de Marx no consiste en el hecho de que los primeros comprenden 

en general la conexión entre producción y consumo en la sociedad 

capitalista, y el segundo no. (Esto sería absurdo.)La distinción consiste en 

                                                           
46

 Karl Marx, Capital (Chicago: Kerr, 1909), 3:396. A menos que se observe lo 

contrario, todas las citas de los tres volúmenes del Capital son de las ediciones de 

Kerr. 
47

 Cuando se emplea la palabra “realización” en su sentido su consumista de 

venta estoy aquí entre comillas. 



~ 56 ~ 

esto: Los economistas pequeñoburgueses consideraron que este nexo entre 

producción y consumo era directo, pensaron que la producción sigue al 

consumo. Marx muestra que la conexión solo es indirecta, que sólo está 

conectada en última instancia, porque en la sociedad capitalista el consumo 

sigue a la producción.
48

 

 

Los subconsumistas consideraron que el predominio de la producción 

sobre el consumo significaba el desplome “automático” de la sociedad 

capitalista. Donde los clasicistas sólo vieron la tendencia hacia el 

equilibrio, los críticos pequeñoburgueses  sólo ven la tendencia a apartarse 

del equilibrio. Marx demuestra que ambas tendencias están allí, 

inextricablemente conectadas. 

Para ilustrar el proceso de acumulación o reproducción ampliada, Marx 

divide la producción social en dos departamentos principales: el 

Departamento I, la producción de los medios de producción, y el 

Departamento II, la producción de los medios de consumo. Esta división es 

sintomática de la división de clases de la sociedad. Marx se negó 

categóricamente a dividir la producción social en más de dos 

departamentos, por ejemplo, un tercer departamento para la producción de 

oro, aunque el oro no es un medio de producción sino un medio de 

consumo, sino, antes bien, un medio de circulación. Sin embargo, esta es 

una cuestión enteramente subordinada al postulado básico de una sociedad 

cerrada en que sólo hay dos clases y por tanto sólo dos divisiones decisivas 

de la producción social. Tal es la premisa que decide los límites del 

problema. La relación de las dos ramas no sólo es técnica; se encuentra 

arraigada en la relación de clase entre el obrero y el capitalista. La plusvalía 

no es un espíritu desencarnado que flota entre el cielo y la tierra, sino que 

está encarnada dentro de los medios de producción y dentro de los medios 

de consumo. Tratar de separar la plusvalía de los medios de producción y 

de los medios de consumo es caer en el pantano pequeñoburgués del 

subconsumo. 

                                                           
48

 Lenin, Sochineniya (Obras completas), 2:424. Yo fui la primera en traducir 

esta sección sobre “los errores teóricos de los Narodniki”, la mayor parte del 

capítulo I del Desarrollo del capitalismo en Rusia, de Lenin, que había sido 

omitido de la edición inglesa de las Selected Works de Lenin. Mi  traducción se 

publicó como “Origins of Capitalism in Russia”, New International, octubre de 

1943, noviembre de 1943, diciembre de 1943. Puede encontrarse en microfilme en 

“The Raya Dunayevskaya Collection” depositada en los Wayne State University 

Labor History Archives, Detroit. 



~ 57 ~ 

Esto es fundamental para toda la concepción de Marx. Atraviesa toda la 

red de los mercados. El argumento de Marx es que la forma corpórea del 

valor predetermina el destino de las mercancías; la gente no consume 

hierro, lo consume el acero; el azúcar no es consumido por las maquinas, 

sino por las personas. El valor puede ser indiferente al uso que lo 

determina, pero si se le debe incorporar en algún valor de uso para 

realizarse. El valor de uso de los medios de producción, insiste Marx, 

muestra cuán importante es “la determinación del valor de uso en la 

determinación de los órdenes económicas”.
49

 En el orden económico 

capitalista, los medios de producción forman el mayor de los dos 

departamentos de producción social. Y por tanto también del “mercado”. 

Por ejemplo, en los Estados Unidos, una gran cantidad de hierro en lingotes 

es “consumida” por las compañías que lo producen; un “mercado” 

considerable para los productos de la industria del trasporte. 

Es imposible tener siquiera la más ligera comprensión de las leyes 

económicas de la producción capitalista sin sentirse opresivamente 

consciente del papel de la forma material del capital constante. Los 

elementos materiales de la producción y la reproducción simples –fuerza de 

trabajo, materias primas y medios de producción—son los elementos de la 

reproducción ampliada. Para producir cantidades cada vez mayores de 

productos son necesarios más medios de producción. Esto, y no el 

“mercado”, es la diferencia específica de la reproducción ampliada. 

Marx va más lejos, para subrayar la importancia clave de la forma 

material del producto con propósitos de reproducción ampliada, comienza 

su ilustración de la reproducción ampliada con un esquema que muestra 

que, por lo que concierne a su valor, la reproducción ampliada no es sino 

reproducción simple: “No es la cantidad sino la destinación de los 

elementos dados de la reproducción simple lo que cambia y este cambio 

constituye la premisa material de la reproducción en escala ampliada que 

más tarde se efectuará”.
50

 

La dificultad para comprender la reproducción ampliada no se 

encuentra en la forma de valor de la producción, sino en la comparación 

del valor con su forma material, La idea de Marx es que para no perderse 

en “un círculo vicioso de requisitos” –de ir constantemente al mercado con 

los bienes producidos y volver del mercado con las mercancías 

                                                           
49

 Marx, Teoría sobre la plusvalía, 2:170 (edición rusa). Mis traducciones de 

secciones de los volúmenes II y II del ruso están incluidas en “The Raya 

Dunayevskaya Collection” en los Wayne State University Labor History Archives. 
50

 Capital, 2:592. [Ed. del FCE: II: 450.] 



~ 58 ~ 

compradas—, el  problema de la reproducción ampliada debe plantearse 

“en su simplicidad fundamental”. Esto puede hacerse mediante el 

cumplimiento de dos sencillas condiciones: 1) La ley misma de la 

producción capitalista produce el aumento de la población obrera y, por 

tanto, aunque una parte de la plusvalía debe  incorporarse a los medios de 

consumo, y transformarse  en capital variable con el cual comprar más 

fuerza de trabajo, siempre habrá fuerza de trabajo a disposición; y 2) La 

producción capitalista crea su propio mercado –se necesita hierro en barras 

para el acero, acero para la producción de máquinas, etc.— y por tanto, por 

lo concerniente al mercado de capitales, los capitalistas son sus mejores 

“compradores” y “clientes”. Por ende, concluye Marx, toda la compleja 

cuestión de las condiciones de la reproducción ampliada puede reducirse  a 

lo siguiente: ¿Por qué el producto excedente, en que está incorporada la 

plusvalía, ir directamente (sin venderse antes) a una mayor producción? La 

respuesta de Marx es: “No es necesario que se vendan estos últimos (los 

medios de producción); por su naturaleza pueden volver a una nueva 

producción.”
51

 

Marx establece que el producto social total no puede ser “o bien” los 

medios de producción, “o bien” los medios de consumo; hay una 

preponderancia de los medios de producción sobre los medios de  consumo 

(simbólicamente expresada como (mp/mc). Esto no sólo es así que tiene 

que ser así, pues los valores de uso producidos en la sociedad capitalista no 

son los utilizados por los trabajadores ni aun por lo capitalistas, sino por el 

capital. No son “personas” quienes realizan la mayor parte  de la plusvalía, 

se realiza por medio de la constante ampliación del capital constante. La 

premisa  de la reproducción simple –una sociedad compuesta integralmente 

por trabajadores y capitalistas—sigue siendo la premisa de la reproducción 

ampliada. 

Al mismo tiempo, la plusvalía, en el  agregado, sigue quedando 

exclusivamente determinada por la diferencia entre el valor del producto y 

el valor de la fuerza de trabajo. La ley del valor continúa dominando la 

reproducción ampliada. Todo el problema del discutido volumen II es 

poner en claro que la realización no es cuestión del mercado, sino de 

producción. El conflicto  en la producción y por lo tanto en la sociedad es 

el conflicto entre capital y trabajo; por ello, Marx no abandonó su premisa. 

 

 

                                                           
51

 Marx, Teorías sobre la plusvalía, 2:170 (edición rusa). 



~ 59 ~ 

La crítica de Rosa Luxemburgo: Realidad contra teoría; 

Fenomenología contra filosofía 

 

La principal carga de la crítica de Rosa Luxemburgo a la teoría marxista de 

la acumulación fue dirigida contra la suposición de Marx de una sociedad 

capitalista cerrada. Dio a esta suposición un doble significado: 1) Una 

sociedad compuesta integralmente de trabajadores y capitalistas, y 2) “el 

imperio del capitalismo en todo el mundo”. 

Sin embargo, Marx no planteó el dominio del capital en todo el mundo, 

sino su dominio en una sola nación aislada. Cuando quienes criticaban a 

Rosa Luxemburgo
52

 le señalaron esto, ella se burló vitriólicamente de ellos. 

Hablar de una sola sociedad capitalista, escribió Rosa en su Anti-critica,
53

 

era un “fantástico absurdo” característico del “más craso epigonismo”. 

Marx, insistió, no habría podido tener en mente tal estratosférica 

concepción. No obstante, como lo señaló Bujarín, Rosa Luxemburgo no 

sólo estaba interpretando erróneamente el concepto de Marx, sino 

interpretando erróneamente el simple hecho, que Marx había puesto en 

papel con la mayor claridad: “Para simplificar la cuestión (de la 

reproducción ampliada) aislamos el comercio exterior y examinamos una 

nación aislada”.
54

 

Por otra parte, Rosa Luxemburgo arguyó que una “demostración 

precisa” tomada de la historia mostraría que la reproducción ampliada 

nunca había ocurrido en una sociedad cerrada sino, antes bien, por medio 

de distribución y expropiación de “estratos no capitalista y sociedades no 

capitalistas”. Rosa Luxemburgo contrastó falsamente la realidad con la 

teoría. Una vez hecho esto, no vio que lo que estaba describiendo como la 

realidad no era sino una manifestación fenomenológica del capital al 

invadir las tierras subdesarrolladas, mientras que Marx había profundizado 

en la acumulación de capital como surgía de la trasformación –en 

expansión continua—del capital variable (el trabajo vivo) en capital 

constante (trabajo muerto). Por ello, había llamado “increíble aberración” a 

la subestimación, por Adam Smith, de esta forma constante de capital, 

                                                           
52

 El argumento se complicó por el hecho de que, en su mayoría, los críticos de 

Rosa Luxemburgo eran reformistas. Ella, por su parte, atacó indiscriminadamente 

tanto a los revolucionarios como a quienes traicionaron la revolución, llamando 

“epígonos” a todos sus críticos. 
53

 Luxemburgo, Anti-Critique, p. 137. 
54

 Teorías sobre la plusvalía, 2:161 (edición rusa). Véase también N. Bukharin, 

Imperialism and The Accumulation of Capital (New York: Monthly Review Press, 

1972).  



~ 60 ~ 

mientras que Rosa Luxemburgo simplemente consideraba el capital 

constante como “la forma capitalista” de expresar algo característico de 

todas la sociedades. Aunque no hacia grandes ilusiones acerca  de que toda 

la plusvalía (ganancia) se “disolviera” y regresara en forma de salarios, 

como lo había creído Smith, ella sólo podía ir a la esfera del intercambio y 

el consumo. 

Lejos de ser tan sólo un análisis fenomenológico de su época, la teoría 

de Marx constituyó una dialéctica tan profunda de la acumulación que, al 

mismo tiempo, puso al descubierto las diversas formas de rebelión y cómo 

revelaban el desarrollo lógico hasta el punto en que ninguna alteración del 

intercambio o la distribución podía cambiar nada fundamental. 

Algunas de las mejores partes de la Acumulación de Rosa Luxemburgo 

se encuentran en su descripción del proceso “real” de acumulación a través 

de la conquista de Argelia y la India; las guerras del opio contra China, la 

guerra anglo-boer y el desmembramiento del imperio africano, y el 

exterminio de los indios norteamericanos. Aunque Rosa Luxemburgo 

describió concretamente cómo se entabló la guerra entre los boers y los 

ingleses, “sobre las espaldas de los negros”, no sacó ninguna conclusión 

acerca de que los negros africanos fuesen una fuerza revolucionaria. Este 

papel revolucionario quedaba reservado exclusivamente al proletariado. En 

su crítica se los diagramas de Marx, Rosa consideró que las categorías 

económicas marxistas solo están económicas, y no símbolos de la propia 

lucha de clases. Como hemos visto, durante el debate de 1910-1911 con 

Kautsky, la oposición revolucionaria de Rosa Luxemburgo a la barbarie del 

imperialismo alemán contra los hereros se limitó a considerarla como gente 

que sufría, no como revolucionarios; sin embargo, tanto la revuelta de Maji 

Maji en el África oriental como la rebelión Zulú en el sur de África había 

estallado en aquellos años decisivos, 1905-1906, aunque, sin duda, pocos 

las conocieran aparte de los imperialistas encargados de sofocarlas. 

Rosa Luxemburgo atacó apasionadamente el imperialismo:  

 
De la misma manera que el granjero americano, obligado por el capital, 

impulsaba a los indios hacia el Oeste, así los boers empujaron a los negros 

hacia el Norte. Así pues, las “repúblicas libres”, establecidas hoy entre el 

Orange y el Limpopo, surgieron como protesta contra los designios de la 

burguesía inglesa sobre el derecho sagrado de la esclavitud. Las mínimas 

repúblicas campesinas sostenían una lucha de guerrillas permanente con los 



~ 61 ~ 

negros bantúes. Y sobre las espaldas de los negros se entabló una guerra de 

varios decenios entre los Boers y el gobierno inglés.
55

 

 

Rosa Luxemburgo se había deslumbrado tanto por la verdad de los 

poderosos fenómenos imperialistas y el oportunismo que produjeron en el 

SPD, que no pudo ver: 1) que la opresión de los países no capitalistas 

también podían dar poderosos aliados al proletariado, y 2) que, en todo 

caso, eso no tenía nada que ver con el problema planteado en el tomo II de 

El capital que está consagrado a elucidar cómo se realiza la plusvalía en un 

mundo capitalista ideal. Tampoco tiene nada que ver con el proceso “real” 

de acumulación, que Marx analiza en el volumen III, pues el proceso real 

de acumulación es un proceso capitalista, o un proceso de producción de 

valor. 

Rosa Luxemburgo, en cambio, escribe que: “Lo más importante es que 

el valor no puede ser realizado por trabajadores ni por capitalistas sino sólo 

por estratos sociales que, a su vez no producen en forma capitalista”.
56

 

Según Rosa Luxemburgo, los marxistas rusos se encontraban en un 

profundo error al pensar que la “sola” preponderancia del capital constante 

sobre el capital variable (simbólicamente expresada como c / v) revelaba la 

específica ley característica de la producción capitalista. “para la cual la 

producción es un objetivo en sí misma y el consumo individual es tan solo 

una condición subsidiaria”. Para elevar el consumo desde esta posición 

subordinada, Rosa Luxemburgo trasforma el núcleo interno del capitalismo 

en una simple cubierta. Para Rosa, la relación de c / v, como hemos visto, 

solo es “el lenguaje capitalista” de la productividad general del trabajo. De 

un plumazo, Rosa Luxemburgo está privando la cuidadosamente aislada 

relación c/v de su carácter de clase. La producción de valor pierde la 

especificidad de una etapa histórica definida en el desarrollo de la 

humanidad. Así, Rosa se ve llevada a identificar lo que el marxismo ha 

                                                           
55

 Luxemburgo, Accumulation of capital (New York: Monthly Review Press, 

1968), p. 412. Para una description de la rebelión Zulú, véase el studio de Edward 

Roux, de 1948, Time Longer Than Rope: A History of the Black Man´s Struggle for 

Freedom in South Africa (Madison: University of Wisconsin Press, 1966). Véase 

también mi referencia a la revuelta Maji Maji, en Philosophy and Revolution,  p. 

215; y American Civilization on Trial, pp. 19, 28-29, donde trato la rebelión zulú y 

otras revueltas africanas. Sobre la relación de las ideologías con las revoluciones 

en África y en Asia, véase mi obra Nationalism, Communism, Marxist-Humanism 

and the Afro-Asian Revolutions. 
56

 Accumulation, p.245, edición rusa (traducción y cursivas de la autora). Las 

citas de las paginas en el texto siguiente son de esta edición. 



~ 62 ~ 

considerado como la especifica ley característica de la producción 

capitalista —c / v— con “todas las formas pre-capitalistas de producción”, 

así como en “el futuro, la organización socialista” (p.222).  

La siguiente etapa inevitable consiste en evitar la forma material del 

capitalismo de su carácter de clase. Donde Marx hace que la relación entre 

el Departamento I, que produce medios de producción, y el Departamento 

II, que produce medios de consumo, refleje la relación de clase inherente a 

c / v, Rosa Luxemburgo, al mismo tiempo, fabrica un tercer departamento a 

base de oro, y habla de las “ramas de la producción”, ¡como si fuese un 

término puramente técnico! Al hacerlo, no sólo se aparta del nivel de 

abstracción de Marx, sino también de las relaciones de clase que Marx 

estaba expresando por la división de la producción social en dos 

departamentos y sólo dos. No es de sorprender que Rosa empiece por 

privar  a la forma material de capital de su contenido de capital, y después 

lo descarte porque no tiene contenido de capital: “la acumulación no solo es 

una relación interna entre dos ramas de la producción. Es ante todo, una 

relación entre el ambiente capitalista y el no capitalista” (p.297; las cursivas 

son de la autora). 

Rosa Luxemburgo ha trasformado la acumulación de capital, de ser una 

sustancia derivada del trabajo en una sustancia cuyo principal 

sostenimiento es una fuerza exterior: el ambiente no capitalista. Para 

completar esta inversión de la fuente principal de la acumulación 

capitalista, se ve obligada a romper los confines de la sociedad cerrada, 

fuera de cuyo umbral ya se encontraba ella. Su  “solución” pone todo el 

problema de cabeza, y ahora Rosa nos pide abandonar la suposición de una 

sociedad cerrada y “admitir una plusvalía realizada fuera de la producción 

capitalista”. 

Este paso, nos dice, revelará que de  la producción capitalista podrían 

surgir “o bien medios de producción  o bien medios de consumo” (p.247). 

No hay ninguna ley que obligue a los productores de la producción 

capitalista a ser  lo uno y  no lo otro. De hecho, afirma Rosa Luxemburgo 

sin la menor conciencia de hasta dónde está apartándose del método de 

Marx: “la forma material no tiene nada que ver con las necesidades de la 

producción capitalista. Su forma material corresponde a las necesidades de 

aquellos estratos no capitalistas que hacen posible su realización” (p.247; 

las cursivas son de la autora). 

Donde Marx dijo que sólo el valor de uso de los medios de producción 

muestra cuán importante es la determinación del valor de uso en la 

determinación de todo el orden económico,  Rosa Luxemburgo no 

considera para nada el valor de uso del capital: “Al hablar de la realización 



~ 63 ~ 

de la plusvalía –escribe—a priori no consideramos su forma material” 

(P.245). Donde Marx muestra que el valor se trasforma inevitablemente en 

valor de uso, Rosa Luxemburgo intenta separarlos violentamente como si 

pudiera “realizarse” la plusvalía fuera de su forma corpórea. La 

contradicción entre el valor de uso y el valor, de que no puede librarse la 

producción capitalista, trata de resolverla Rosa Luxemburgo juntando el 

producto total de la producción capitalista en zonas no capitalistas. 

Cuando Rosa se propuso responder a sus críticos de la Acumulación, 

completada antes de estallar la primera Guerra Mundial, no sólo el 

capitalismo se había hundido en su primera Guerra Mundial sino que 

también se había desplomado la Segunda Internacional. Extendió más, 

entonces, su análisis: 

 
A primera vista, puede parecer un ejercicio puramente teórico. Y sin 

embargo, el significado practico del problema está a la mano: la conexión 

con el hecho más notorio de nuestros tiempos: el imperialismo. Los típicos 

fenómenos externos del imperialismo: competencia entre países capitalistas 

para conquistar colonias y esferas de interés, oportunidades de inversión, 

sistema internacional de préstamos, militarismo, barreras arancelarias, 

papel dominante del capital de las finanzas y los monopolios en la política 

mundial, son todos ellos bien conocidos… ¿Cómo podemos explicar el 

imperialismo en una sociedad donde ya no hay espacio para él? Fue en este 

punto donde pensé que tenía que comenzar mi crítica. 
57

 

 

Rosa Luxemburgo no desconocía la elocuente descripción de la 

acumulación originaria hecha por Marx: “El sistema colonial, la deuda 

pública, la montaña  de impuestos, el proteccionismo, las guerras 

comerciales, etc., todos estos vástagos del verdadero periodo 

manufacturero se desarrollaron en proporciones gigantescas, durante los 

años de infancia de la gran industria. El nacimiento de este potencia es 

festejado con la gran cruzada heródica del repto de niños”
58

 

Sin embargo, Rosa Luxemburgo insistió en hacer que semejante 

“realidad” fuera incluida en el análisis teórico del día, sin tener ninguna 

conciencia dialéctica acerca de cómo ello se apartaba del propósito de Marx 

de “discernir la  ley del movimiento del capitalismo” hasta su caída. 

Para Marx, sin embargo, es la producción la que determina el mercado. 

Por otra parte, Rosa Luxemburgo se encuentra en una posición en que, si 

bien acepta el marxismo, hace que el mercado determine la producción. 

                                                           
57

 Anti-Critique, pp.60-61 
58

 Capital, 1:830. [Edición del FCE: 1:644] 



~ 64 ~ 

Una vez que Rosa Luxemburgo elimina la fundamental distinción marxista 

de medios de producción y medios  de consumo como reveladora de una 

relación de clase, se ve obligada a buscar el mercado en el sentido burgués 

de “demanda efectiva”. Habiendo perdido de vista la producción, busca al 

“pueblo”. Y como es obviamente imposible que los obreros “compren de 

vuelta” los productos que han creado, busca otros “consumidores” que 

“compren” los productos, y luego procede a acusar a Marx por no haber 

empleado esto como su punto de partida. La fórmula marxista, escribe Rosa 

Luxemburgo, parece indicar que la producción ocurre por la producción 

misma. Así como Saturno devoró a sus hijos, aquí todo lo producido se 

consume internamente: 

 
La acumulación se efectúa aquí [en el esquema]

59
 sin que se vea, ni en el 

menor grado, para quien, para qué nuevos consumidores ocurre, a la postre, 

está siempre creciente expansión de la producción. Los diagramas 

presuponen el siguiente curso de cosas. La industria del carbón se amplia 

para ampliar la industria del hierro. Esta última se amplia para ampliar la 

industria de la maquinaria de construcción. La maquinaria de construcción 

se amplia para contener al siempre creciente ejercito de trabajadores de las 

industrias del carbón, el hierro y la construcción de maquinarias, así como 

sus propios trabajadores. Y así, ad infinitum en un círculo vicioso.
60

 

 

Mediante su sustitución de la sociedad cerrada marxista por el medio 

no capitalista, Rosa Luxemburgo se propone romper este “circulo vicioso”. 

Los capitalistas, escribe, no son fanáticos y no producen por la producción 

misma. Ni las revoluciones tecnológicas y ni siquiera la “voluntad” de 

acumular bastan para producir una reproducción ampliada: “Es necesaria 

otra condición: la ampliación de la demanda efectiva”.
61

 Salvo hasta el 

punto en que la plusvalía es necesaria para reemplazar al capital constante 

y abastecer a los capitalistas con artículos suntuarios, la plusvalía no puede 

resultar, de otra manera, en acumulación, no se puede “realizar”. O, como 

                                                           
59

 Como la propia Rosa Luxemburgo afirmó en la Anti-crítica que solo había 

empleado fórmulas matemáticas porque Marx las había usado pero no eran 

esenciales, y porque se ha escrito acerca de ellas innumerables veces, las hemos 

excluido por completo. Cualquiera que se interese, vea Imperialismo y 

acumulación de capital, de Bujarin, que incluye la Anti-critica de Luxemburgo en 

la edición Tarbuck. En su introducción, Tarbuck resume mucho de los libros sobre 

las formulas. 
60

 Accumulation, pp. 229. 
61

 Ibíd., p. 180 



~ 65 ~ 

dice Rosa, “solo ellos (los capitalistas) están en posición de realizar sólo la 

parte consumida del capital constante y la parte consumida de la plusvalía. 

De esta manera, solo pueden garantizar la  condición para la renovación de 

la producción en la escala anterior”.
62

 

El hecho de que la “parte consumida del capital constante” no se 

consume personalmente, sino productivamente, parece haber escapado de 

la atención de Rosa Luxemburgo. Los capitalistas no “comen maquinas, ni 

tampoco gastan y desgarran las recién creadas. Tanto las partes consumidas 

del capital constante como las nuevas inversiones de capital se realizan por 

medio de la producción. Y este es precisamente el significado de la 

reproducción ampliada, como Marx nunca se cansó de afirmarlo. 

Sin embargo, Rosa Luxemburgo en vez  de hablar de las leyes  de 

producción basadas en la relación capital-trabajo, no tiene otro refugio que 

la motivación subjetiva de los capitalistas, en su afán de lucro. La 

producción capitalista, escribe, se distingue de todos los  anteriores órdenes 

explotadores en que no sólo tiene sed de ganancia, sino de ganancias cada 

vez mayores. En su Anti-critica, pregunta: ¿Cómo puede crecer la suma de 

las ganancias cuando las ganancias sólo dan vueltas en círculo, de un 

bolsillo a otro? Es decir, del bolsillo de los productores de hierro pasa al de 

los magnates del acero y al de los magnates de la industria de construcción 

de maquinaria. No es de sorprender que Marx insistiera tanto en establecer 

el hecho de que “en realidad la ganancia no es sino la forma bajo la que se 

manifiesta la plusvalía, la cual solo puede ponerse al desnudo mediante el 

análisis, despojándola del ropaje de aquélla”.
63

 

Rosa Luxemburgo, siendo una teórica seria, se vio obligada a llevar su 

desviación hasta su conclusión lógica. Donde, para Marx, ampliación de la 

producción significaba agravación del conflicto entre el obrero y el 

capitalista, para Rosa Luxemburgo significaba “ante todo” ampliación de la 

demanda y de las ganancias. Sostuvo que Marx suponía lo que debió haber 

probado: que una reproducción ampliada era posible en una sociedad 

cerrada. Con su atención concentrada en los países no capitalistas, no vio 

que el capitalismo estaba desarrollándose en mucho mayor grado 

capitalistamente (expansión de la maquinofactura dentro de la madre 

patria) y entre países capitalistas (por ejemplo, los Estados Unidos y la 

Gran Bretaña) y no por medio de “terceros grupos” o entre países 

capitalistas y no capitalistas. Desde luego, estaba inextricablemente atado a 

la “realización” de la plusvalía mientras que, de hecho, el imperialismo se 

                                                           
62

 Ibíd., p. 244 
63

 Capital, 3:62. [Ed. del FCE: III: 63.] 



~ 66 ~ 

lanzaba en busca de ganancias excedentes, de una ganancia cada vez 

mayor. 

Rosa Luxemburgo había abandonado la esfera de la producción, 

yéndose a la del intercambio y el consumo. Y allí se quedó. Habiendo 

abandonado la premisa de Marx, no tuvo una posición aventajada desde la 

cual observar otros fenómenos. Llegó sin pivote a la vasta arena del 

mercado, pidiendo que se probara lo obvio, mientras “daba por sentada” la 

relación de producción que lo obvio oscurecía. Al no salir del mercado, no 

le quedaba sino adoptar el lenguaje característico de lo que ella misma, en 

otras circunstancias, había llamado “la mentalidad mercantil”. 

Rosa Luxemburgo sostiene que, aunque puede necesitarse carbón para 

el hierro,  y hierro para el acero, y acero a la vez para la industria de 

construcción de máquinas y para las maquinas que producen medios de 

consumo, el producto excedente no se puede reincorporar a mayor 

producción sin antes presuponer “la forma pura de valor”, que es, 

evidentemente, dinero y ganancias: “la plusvalía, cualquiera que sea su 

forma material, no puede transferirse directamente a la producción para su 

acumulación; antes hay que realizarla”
64

 

Así como la plusvalía debe “realizarse” (venderse) después de 

producirla, así también, después de ello, debe readquirir a la vez la “forma 

productiva” de medios de producción y fuerza de trabajo, así como medio 

de consumo. Como las otras condiciones de la producción, ésta nos 

conduce al mercado. Por último, una vez logrado esto, continua Rosa 

Luxemburgo, la masa adicional de mercancías debe ser, nuevamente, 

“realizada, transformada  en dinero”. Esto nos lleva, una vez más, al 

mercado, y Rosa Luxemburgo, cerrando la puerta a lo que considera como 

el “circulo vicioso” de la producción por la producción misma, abre de par 

en par las puertas a lo que Marx llamó “el circulo vicioso de los 

requisitos”.
65

 

Ya fuese Rosa traicionada por el poderoso desarrollo histórico del 

imperialismo que estaba ocurriendo para sustituir la relación de capital y 

trabajo por la relación de capitalismo con no-capitalismo, y para negar la 

suposición marxista de una sociedad cerrada, ya fuese oprimida por su falsa 

posición contra la auto-determinación nacional, hasta el punto en que no 

pudo ver que el opuesto absoluto del imperialismo no era el no-capitalismo, 

sino las masas en rebelión, tanto en el país oprimido como en el opresor; no 

pudo escapar de la falsa contraposición de teoría y realidad. Fuera como 

                                                           
64

 Accumulation, p. 86. 
65

 Teorías sobre la plusvalía, 2:170 (edición rusa). 



~ 67 ~ 

fuese, abandonó la filosofía marxista de la revolución que mantenía como 

uno solo, teoría y práctica, objetivo  y subjetivo, economía y política, 

filosofía y revolución. Como esta fórmula y no una distinta es lo que Rosa 

Luxemburgo igualmente deseaba, debemos considerar ahora el mercado, no 

contra la producción, sino en relación con las crisis y la descomposición del 

capitalismo. 

  

La crisis y la descomposición del capitalismo 

 

La disputa entre Marx y Rosa Luxemburgo no quedó confinada, desde 

luego, a los límites de las formulas. Esta no fue más que la cascara del 

núcleo interno de la cuestión esencial de la descomposición del 

capitalismo, o la creación del fundamento material para el socialismo. 

A lo largo de la crítica de rosa Luxemburgo a las formulas, en el 

volumen II, sostiene que el volumen III contiene in implicite la solución del 

problema planteado “pero no resuelto” en el volumen II. Por solución 

“implícita”, Rosa Luxemburgo quiere decir el análisis de la contradicción 

entre producción y consumo, y entre producción y mercado; sin embargo, 

esto no es lo que Marx llamó “la contradicción general del capitalismo”. 

La “contradicción expresada en términos muy generales,”
66

 escribe 

Marx, consiste en que “de una parte el régimen capitalista de producción 

tiende al desarrollo absoluto de las fuerzas productivas, prescindiendo del 

valor y de la plusvalía implícita en él y prescindiendo también de las 

condiciones sociales dentro de las que se desenvuelve la producción 

capitalista”. Por ello, en el “Desarrollo de las contradicciones internas”, 

Marx coloca en el centro de su análisis, no el mercado, sino el “conflicto 

entre la expansión de la producción y la valorización”. 

Las constantes revoluciones de la producción y la permanente 

expansión del capital constante, escribe Marx, imponen, desde luego, una 

extensión del mercado. Pero, explica, el ensanchamiento del mercado en 

una nación capitalista tiene límites muy precisos. Los bienes de consumo 

de un país capitalistas están limitados a los lujos de los capitalistas y a las 

necesidades de los obreros cuando se pagan en su valor. El mercado de 

bienes es apenas suficiente para permitir  al capitalista continuar su 

búsqueda de mayor valor. No pude ser mayor. 

Esta es la manifestación suprema de la suposición simplificadora de 

Marx de que el trabajador se le paga en su valor. La causa más interna de 

las crisis, según Marx, es que la fuerza de trabajo en el proceso de 

                                                           
66

 Capital, 3:292. [Ed. Del FCE: III: 247.] 



~ 68 ~ 

producción, y no en el  mercado, crea un valor mayor de lo que es en sí 

mismo. El obrero es un producto de sobreproducción. No puede ser de otra 

manera en una sociedad que produce valores, donde los medios de 

consumo, no siendo más que un momento en la reproducción de la fuerza 

de trabajo no pueden ser mayores que las necesidades de capital para la 

fuerza de trabajo, no pueden ser mayores que las necesidades de capital 

para la fuerza de trabajo. Este es el defecto fatal de la producción 

capitalista. Por una parte, el capitalista debe ensanchar su mercado. Por la 

otra, éste no puede ser mayor. 

Sin embargo, Rosa Luxemburgo insiste en que no es el problema el 

insoluble, sino que la premisa de Marx lo presenta como tal. No ve lo que 

es más fundamental en Marx pues, por una parte, ha excluido las crisis 

como simplemente “la forma de movimiento pero no el movimiento mismo 

de la economía capitalista”.
67

 Por otra parte al haber abandonado la premisa 

básica de Marx, Rosa Luxemburgo contempló el mercado no como 

manifestación de la relación de producción, sino como algo de lo que se 

podía prescindir fuera de tal relación. En cambio, para Marx, el “mercado” 

que puede ensancharse más allá de los límites de la población  laboral 

pagada en su valor, es el mercado de capitales. Aun allí, las constantes 

revoluciones tecnológicas hacen que el tiempo necesario para reproducir 

mañana un producto, sea menos que el tiempo que se necesitó para 

producirlo hoy. Por lo tanto, llega un momento en que todas las 

mercancías, incluso la fuerza de trabajo, han sido “sobrepagadas”. 

La crisis consiguiente no es causada por una escasez de “demanda 

efectiva”. Por lo contrario, es la crisis la que causa una escasez de 

“demanda efectiva”. El trabajador empleado ayer ha quedado desempleado 

hoy. Ocurre  una crisis, no porque haya habido una escasez de mercados –

cuando más grande es el mercado, es precisamente antes de la crisis—,sino 

porque desde el punto de vista capitalista está ocurriendo una distribución 

insatisfactoria del “ingreso” entre los que reciben salarios y los que reciben 

la plusvalía o las ganancias. El capitalista reduce sus inversiones y el 

resultante estancamiento de la producción aparece como sobreproducción. 

Desde luego, hay una contradicción entre producción y consumo. Y, claro 

está, existe la “incapacidad de vender”. Pero esta incapacidad de vender se 

manifiesta como tal por causa del fundamental declinar anterior de la tasa 

de ganancias, que no tiene nada que ver con la incapacidad de vender. 

Lo que Marx describe en su análisis de la “contradicción general del 

capitalismo” es 1) la degradación del trabajador hasta no ser más que 

                                                           
67

 Accumulation, p. 6. 



~ 69 ~ 

apéndice de una máquina, 2) el crecimiento constante del ejército de 

desempleados y 3) la descomposición del propio capitalismo por su 

incapacidad de dar mayor empleo a la mano de obra. Y como la fuerza de 

trabajo es la mercancía suprema de la producción capitalista, la única 

fuente de su valor y plusvalía, la incapacidad del capitalismo para 

reproducirla condena al propio capitalismo. 

Así los tres hechos principales de la producción capitalista, que se 

reafirman no sólo “implícitamente” sino explícitamente, en el mundo real, 

en el volumen III, son: 1) un declinar de la tasa de ganancia,  2) crisis cada 

vez más profundas y 3) un ejército de desempleados cada vez mayor. Rosa 

Luxemburgo niega a Marx el derecho de suponer que la fuerza de trabajo 

siempre estará a mano para fines de la reproducción ampliada y 

simultáneamente presuponer una sociedad capitalista cerrada. La “realidad” 

mostraría, escribe Rosa, que son las sociedades no capitalistas las que 

constituyen la “reserva de fuerza de trabajo”. Al negar a Marx este derecho, 

está negando la teoría marxista de la población. De un solo plumazo, Rosa 

Luxemburgo libera al capitalismo de sus “leyes generales absolutas” –la 

reserva del ejército laboral— que, dice Marx, es absolutamente dominante 

aun cuando todo el capital social se haya concentrado “en manos de un solo 

capitalista o de una sola empresa”.
68

 

Esta única sociedad capitalista se vuelve la sociedad capitalista ideal, 

que es la premisa de las célebres fórmulas de Marx en el volumen II. Hasta 

en el volumen III, donde nos introduce en el mundo “real”, con sus 

transacciones falsas, manipulaciones del crédito y todos los demás factores 

que complican una sociedad compleja, la posición aventajada de Marx 

sigue siendo la esfera de la producción de valor de una sociedad capitalista 

cerrada. El principal conflicto en la sociedad, como en la producción, sigue 

siendo el conflicto entre capital y trabajo. Se agrava, no se modifica, con la 

ampliación de la producción y la ampliación del crédito, y ninguna de las 

leyes de producción, ya se reflejen en la tasa decreciente de ganancia, ya en 

la reserva de ejercito laboral, se atenúa por las manipulaciones del mercado. 

Antes bien, las propias leyes abstractas fructifican por completo. 

Marx considero la teoría de la tasa decreciente de ganancia como el 

“pons asini” de toda la economía política, que separa un sistema teórico de 

otro.” 
69

 

La prolongada depresión siguió al crash de 1929 acalló a los 

vulgarizadores de la economía política, que negaban que existiera 

                                                           
68

 Capital, 1:688 
69

 Capital, 3: 250 



~ 70 ~ 

semejante tendencia: sin embargo, era inconcebible a esta “nueva economía 

política”, como a toda la burguesía, que el decrecimiento de la tasa de 

ganancia procediera de los órganos vitales del sistema de producción. 

Marx, basado como estaba en la relación capital-trabajo, vio el declinar de 

la producción capitalista en la tendencia decreciente de la tasa de ganancia, 

a pesar del crecimiento de su masa. Por su parte, el economista burgués ve 

el decrecimiento de la tasa no como  resultado de la composición orgánica 

del capital, que refleja la relación del trabajo muerto con el trabajo vivo, 

sino tan sólo como resultado de una deficiencia de la demanda efectiva.  

Por desgracia, lo mismo hizo Rosa Luxemburgo. Sostuvo que la 

tendencia decreciente de la tasa de ganancia, si no anulada por completo, al 

menos queda poderosamente contraequilibrada por el aumento de la masa 

de ganancia. Por tanto, concluye, igualmente podríamos aguardar la 

“extinción del sol”
70

 que esperar que el capitalismo se desplome por un 

decrecimiento de la tasa de ganancia. Por lo contrario, escribe, el proceso 

histórico revelara la fuente “verdadera” de la acumulación de capital y por 

tanto la causa de la caída del capitalismo cuando esa fuente se haya 

agotado: “Desde el punto de vista histórico, la acumulación del capital es 

un proceso de intercambio de cosas entre métodos capitalistas y 

precapitalistas de producción. Sin los métodos precapitalistas de 

producción, no puede ocurrir la acumulación…La imposibilidad de 

acumulación significa desde el punto de vista capitalista la imposibilidad de 

un mayor desarrollo de las fuerzas productivas y, por consiguiente, la 

objetiva necesidad histórica del desplome del capitalismo”.
71

 

¿Dónde está la importancia de los fenómenos imperialistas que, según 

Rosa Luxemburgo, contradecía la teoría y la presentación diagramática, por 

Marx, de la acumulación? Obviamente, en el hecho de que los fenómenos 

ponían a la vista “no solo” una sociedad capitalista cerrada con sus 

contradicciones, “sino también” los estratos y sociedades no capitalistas y 

sus relaciones con ellas. Y no sólo “también”, sino “ante todo”, Rosa 

Luxemburgo no vaciló en sacar la conclusión lógica de que la acumulación 

era “inconcebible en cualquier respecto” sin estos terceros grupos. Pero si 

la acumulación es “inconcebible”  sin esa fuerza exterior, entonces es esta 

fuerza, y no el trabajo, la que causará el desplome del capitalismo. La 

necesidad histórica de la revolución proletaria cae por tierra. Y también la 

teoría de la propia Rosa sobre la “imposibilidad” de la acumulación sin 

                                                           
70

 Rosa Luxemburgo puso esta expresión en una nota de pie de página de la 

Anti-critica, que aparece en la edición Tarbuck en la p.77. 
71

 Accumulation, p. 297 



~ 71 ~ 

estos países no capitalistas, una vez que la negativa viva de su teoría –las 

masas coloniales— no aparece en ninguna parte como revolucionaria. 

Dicho de otra manera, la dialéctica, a la vez como movimiento de 

liberación y como metodología, falta por completo. Todos estos opuestos 

coexisten sin tocar nunca unos con otros para producir un movimiento. Lo 

que Hegel dijo que “surge ante la conciencia sin un contacto mutuo”,
72

 y 

Lenin llamó “la esencia de la anti-dialéctica”
73

 En realidad, este es el 

meollo del error de Rosa Luxemburgo. 

                                                           
72

 Esta frase de Hegel aparece durante su ataque al pensamiento formal que 

“hacer de la identidad su ley y permite que el contenido contradictorio que yace 

ante él caiga en la esfera de la representación sensoria… donde los términos 

contradictorios se mantiene aparte…y así, surge ante la conciencia sin estar en 

contacto”. Véase Science of Logic, vol. 2 (Nueva York: Macmillan Pub. Co., 1929), 

p. 477 ;( Londres: Allen & Unwin, 1969), p. 835. La primera fue traducida al inglés 

por Johnston y Struthers, la segunda por A. V. Miller. 

 
73

 “ ‘Se presenta ante la conciencia sin contacto mutuo’(el objeto) –esta es la 

esencia  de la anti-dialéctica … 

¿Está la representación sensoria más cerca de la realidad que el pensamiento? A 

la vez, sí y no. La representación sensoria no puede aprehender el movimiento en 

conjunto; por ejemplo, no puede aprehender el movimiento en conjunto; por 

ejemplo, no puede aprehender el movimiento con una velocidad de 300.000 km por 

segundo, pero el pensamiento puede aprehenderlo y debe hacerlo. El pensamiento, 

tomado de la representación sensoria, también refleja la realidad…”Lenin, 

Collected Works (Moscú, 1961), 38:228. Véase también mi crítica de Roman 

Rosdolsky, The Making of  Marx´s Capital, “Rosdolsky´s Methodology and 

Lange´s Revisionism”, en News & Letters, enero-febrero de 1978. 

Permítame añadir una nota personal puesto que Roman Rosdolsky ha 

convertido en una categoría el hecho de que, en 1948, “tuvo la buena fortuna de 

ver uno de los muy escasos ejemplares del Rough Draft” de Marx (estaba 

refiriéndose al texto alemán de los Grundrisse der Kritik der politischen Okonomic 

[Rohrntwurf], 1857-1858, publicado por el Instituto Marx-Engels-Lenin, en 1939, 

en Moscú). Aquel año, 1948, fue cuando conocí a Rosdolsky; también yo había 

estado estudiando los Grundrisse. Pese al hecho de Rosdolsky seguía aferrado a un 

concepto de Rusia como un “degenerado Estado de los trabajadores” Mientras que 

yo había desarrollado la teoría del capitalismo de Estado en 1941 (cuando él aún 

estaba en uno de los campos de concentración de Hitler), nuestra amistad continuó  

durante mucho tiempo. Más adelante, por razones muy distintas, los dos fuimos a 

Detroit. Para entonces, las diferencias entre nosotros ya no se limitaban a una sola 

teoría, sino que abarcaba el lugar central de la dialéctica en el marxismo. Para mí, 

la filosofía no solo significaba dialéctica, “en general” sino, muy específicamente, 

“la negación de la negación”, que Marx había llamado “un nuevo humanismo”. Yo 



~ 72 ~ 

Rosa Luxemburgo, la revolucionaria, siente el hueco abismal entre 

teoría y su actividad revolucionaria, y acude al rescate de Rosa, la 

teorizante. “Mucho antes” de que el capitalismo se desplome por 

agotamiento del mundo no capitalista, escribe Rosa, las contradicciones del 

capitalismo, a la vez internas y externas, llegaran a tal punto que el 

proletariado lo derribará. 

Pero no es cuestión de “mucho antes”. Ningún revolucionario duda de 

que la única solución final del problema de la reproducción ampliada 

llegará con la verdadera lucha de clases, en el auténtico escenario histórico, 

como resultado de que una clase se encuentre con otra en lados opuestos de 

las barricadas. La cuestión, teóricamente es: ¿procede orgánicamente la 

solución, de vuestra teoría, o es llevada allí simplemente por la “voluntad 

revolucionaria”? En Marx, el fundamento granítico del socialismo y la 

inevitabilidad del desplome del capitalismo procede de las leyes mismas de 

la producción capitalista: el capitalismo produce un trabajo asalariado: su 

propio enterrador: Por una parte, la composición orgánica del capital 

produce el decrecimiento de la tasa de ganancia y, por otra parte, las 

reservas del ejercito de la mano de obra. La incapacidad del capitalismo 

para reproducir su única sustancia valorizadora hace que suene la ultima 

hora del capitalismo. 

Para Rosa Luxemburgo, en cambio, la caída del capitalismo no procede 

del organismo del capitalismo, sino de una fuerza exterior: “los estratos no 

capitalistas y las sociedades no capitalistas”, mientras la revolución es 

introducida por su indomable voluntad revolucionaria. La revolución 

proletaria socialista que, para Marx, está arraigada en el desarrollo material 

                                                                                                                                      
sostuve que esto había quedado de manifiesto el 17 de junio de 1953 en la revuelta 

de la Alemania Oriental contra el totalitarismo comunista. Lo que había surgido 

vivió hasta mi era el estallido de la Idea Absoluta en el marco de la segunda 

negatividad, no solo filosóficamente, sino en combate. Todo el movimiento nuevo, 

a partir de la práctica, que surgió vivo con esa revuelta exigía que se estableciera 

una relación totalmente nueva de la práctica con la teoría para lograr una nueva 

unidad de la teoría y la práctica. Al resumir la Idea Teórica y la Idea Practica, 

Hegel había subrayado que “cada una de ellas, por si misma” es unilateral y 

contiene solo la Idea misma como algo buscado más allá y como  objetivo 

inalcanzable”. Me atrevo a decir que no sólo la cuestión de Hegel tuvo que ver con 

nuestra disputa de 1953, pero fue entonces cuando mi rompimiento con Rosdolsky 

fue completo. Para el desarrollo del humanismo marxista en los Estados Unidos 

véase: The Raya Dunayevskaya Collection: Marxist-Humanism. Its Origen and 

Development in the U.S., 1941 to Today, 10 vols. (Detroit: Wayne State University 

Labor History Archives, 1981). La colección también se encuentra en microfilme. 



~ 73 ~ 

de las fuerzas conflictivas de capital y trabajo, se vuelve aquí una voluntad 

desconectada de la creciente subordinación del trabajador ante (y su 

creciente revuelta contra) el proceso laboral capitalista. 

Al proyectar una sociedad capitalista ideal en que el capitalismo no 

tiene ningún dolor de cabeza causado por los mercados –todo lo que se 

produce se “vende”—
74

 Marx probó que la búsqueda de mercados, por el 

capitalista es motivada por la búsqueda de mayores ganancias y no porque 

sea absolutamente “imposible realizar” los bienes producidos dentro de la 

sociedad capitalista. Engels, tratando de mostrar que ningún tipo de distinta 

distribución del capital nacional modificaría básicamente la relación entre 

capital y trabajo, escribió:  

 
El Estado moderno, cualquiera que sea su forma, es una máquina 

esencialmente capitalista; un Estado de los capitalistas, capitalista total 

idea. Cuantas más fuerzas productivas asume en propio, tanto más se hace 

capitalista total, y tantos más ciudadanos explota. Los obreros siguen 

siendo asalariados, proletarios. No se supera la relación capitalista sino que, 

más bien se exacerba.
75

 

 

Como ni siquiera el capitalismo de Estado podría abolir esta relación, 

sino sólo “llevarla al extremo”, Marx no abandona su premisa de una 

sociedad consistente sólo en trabajadores y capitalistas. Al estar 

sólidamente basado en la relación capital-trabajo, Marx ve que el 

decrecimiento de la tasa de ganancia, no puede obviarse, sea por un 

aumento de la “demanda efectiva” de los productos excedentes creados. 

Sea lo que sea el mercado, la tecnología de la producción es tal que el 

capitalista necesita relativamente menos trabajadores para manejar las 

nuevas máquinas, cada vez mayores. Junto con la tecnología de la 

producción, la relación de producción es tal que la plusvalía sólo proviene 

                                                           
74

 Esto no significa que Marx hubiese olvidado que se les debía “vender”, ni las 

constantes crisis del mercado mundial. Como lo dijo en sus Teorías sobre la 

plusvalía, 2:510: “las crisis del mercado mundial deben considerarse como la 

verdadera concentración y adaptación forzosa de todas las contradicciones de la 

economía burguesa. Los factores individuales, condensados en estas crisis, deben 

surgir, por tanto, y se les debe describir en cada esfera de la economía burguesa, y 

cuanto más avanzamos en nuestro examen de esta última, más aspectos de este 

conflicto pueden verse, por una parte, y por otra parte debe mostrarse que sus 

formas más abstractas  son recurrentes y están contenidas en las formas más 

concretas”. 
75

 F. Engels, Anti-Dühring (Chicago: Charles H. Kerr Pub. Co., 1935), p.290 



~ 74 ~ 

del trabajo vivo (capital variable en el proceso de producción), que ahora es 

una parte cada vez menor del capital total. Por tanto, la tendencia a declinar 

revela cada vez más claramente la ley de plusvalía oculta tras esta 

tendencia 

El desarrollo lógico  de esta tendencia, escribe Marx, revelará que a la 

postre ni siquiera 24 horas diarias de trabajo producirán una plusvalía 

suficiente para hacer girar las ruedas de la producción ampliada sobre una 

base capitalista: “Para producir la misma tasa de ganancia cuando el capital 

constante puesto en movimiento por un trabajador se duplica, el tiempo de 

plustrabajo tendría que decuplicarse y pronto el tiempo total de trabajo y 

por ultimo las 24 horas del día no bastarían aun si fueran igualmente 

apropiadas por el capital”
76

  

Hemos llegado al límite teórico de la producción capitalista. Está tan 

inextricablemente conectado con el trabajo como la teoría de la abolición 

del capitalismo con la revolución proletaria. Por ello, una parte orgánica de 

la teoría marxista  de la acumulación es la movilización del proletariado 

para derrocar el capitalismo. Por ello, Marx no abandona su premisa de una 

sociedad cerrada. Fue la base no sólo del volumen II de El capital, sino de 

los volúmenes I y II, así como de sus Teorías sobre  la plusvalía. Además, 

fue la base no sólo de todo el sistema teórico, sino también de toda su 

actividad revolucionaria. 

Aunque es verdad que el especifico imperialismo capitalista que Rosa 

Luxemburgo tuvo suficiente presencia para reconocer como una nueva 

etapa global a mediados del decenio de 1890, fue un fenómeno no conocido 

por Marx, nadie ha igualado, mucho menos sobrepasado, el análisis hecho 

por Marx de lo que Rosa Luxemburgo llamó “el hecho histórico del 

nacimiento del capitalismo”: “El descubrimientos de los yacimientos de oro 

y plata en América, la cruzada de exterminio, esclavización y 

sepultamiento en las minas de la población aborigen, el comienzo de la 

conquista y el saqueo de las Indias Orientales, la conversión del continente 

africano en cazadero de esclavos negros: son todos hechos que señalan los 

albores de la época de producción capitalista”.
77

 

La única crítica hecha por Rosa Luxemburgo a este análisis fue que 

Marx lo trataba como si sólo fuese aplicable a la acumulación originaria de 

capital y no “el epifenómeno constante de la acumulación”. Pero Rosa 

Luxemburgo tenía una preciosa, pequeña y estricta teoría de lo específico 

de la acumulación en la época del imperialismo, que era nuevo desde los 

                                                           
76

 Capital, 3:468. 
77

 Capital, 1:823. [Ed. Del FCE: I: 638.] 



~ 75 ~ 

días de Marx, con el monopolio y otras formas de las leyes fundamentales 

que Marx había descrito sobre la concentración y centralización de capital. 

Lo peor de todo, y esto debe repetirse y subrayarse, es el hecho de que 

Rosa Luxemburgo no reconociera que había fuerzas revolucionarias nuevas 

en los países no capitalistas que se volverían aliados del proletariado. En 

una palabra, el imperialismo se vuelve simplemente un “epifenómeno”. 

Todas las magníficas descripciones que hace Rosa de la opresión 

imperialista no tienen un sujeto vivo que se levante para oponerse; siguen 

siendo sólo masas dolientes, y no enterradores del imperialismo. Cuando 

Marx resumió la ley General de la Acumulación Capitalista,  dejó la 

“economía pura” –con raíces y todo— muy atrás, al buscar su opuesto 

absoluto y encontrar que, en tanto que la ley absoluta del capitalismo era la 

creación de un ejército de desempleados, este ejercito de desempleados es 

el de los “enterradores” del capitalismo.  

Lo que Marx está siguiendo en la tendencia histórica de la acumulación 

capitalista es lo  que resulta de la desintegración del capitalismo: “A partir  

de este momento, en el seno de la sociedad se agitan fuerzas  y 

pasiones…”
78

 El hecho de que Rosa Luxemburgo no viera esto, en lo que 

estaba tratando de observar en el surgimiento del imperialismo, es la falla 

fatal de su obra. La revolucionaria Rosa Luxemburgo trató de salvar a la 

teorizante Rosa Luxemburgo añadiendo que “mucho antes” de la caída del 

capitalismo por falta de tierras no capitalistas, el proletariado lo derrocaría. 

Lo que formaba una barrera a lo teorizante no solo era la teoría de la 

acumulación de capital sino también su muy contradictoria posición ante el 

asunto de la organización. Por una parte, Rosa tenía tal confianza en la 

espontaneidad de las masas que aún se le considera a menudo, sólo una 

“esponteneista”. Por otra parte, y pese a su implacable critica del SPD por 

haber traicionado al proletariado al estallar la primera Guerra Mundial, y 

pese a su designación de la Segunda Internacional como “el cadáver 

maloliente del 4 de agosto de 1914”, ella siguió siendo miembro suyo. 

Simultáneamente, aunque las mujeres constituían el núcleo de su lucha 

contra el militarismo y todas sus magníficas batallas antiimperialistas 

fueron básicas para el concepto y la realidad de la revolución, Rosa 

continuó planteando la espontaneidad/conciencia como si la conciencia se 

hubiese agotado en la lucha de clases en lugar de  desarrollarse hasta 

formar una filosofía tan total de la revolución que llega a ser su realidad. El 

proletariado siempre siguió siendo fuerza de la revolución, pero Rosa no 

vio otras fuerzas de la revolución, ya fuese en relación con la cuestión 

                                                           
78

 Ibíd., p.835 



~ 76 ~ 

nacional o nuevas formas de organización, salvo al final mismo de su vida, 

cuando encabezó el levantamiento espartaquista de 1919 y pidió todo el 

poder para los consejos, al ser elegida jefa del recién nacido Partido 

Comunista de Alemania. 

  



~ 77 ~ 

Capítulo 4 

De la “cuestión nacional”  y el imperialismo a la 

dialéctica de la revolución; la relación de 

esponteneidad y conciencia con la organización 

en las disputas con Lenin, 1904,1917 
 

…La causa es la etapa más alta en que la 

Noción concreta como principio tiene una 

existencia inmediata en la esfera de la 

necesidad; pero aún no es un sujeto.  

HEGEL, Ciencia de la lógica 

 

La dialéctica inconclusa: La cuestión polaca y el internacionalismo 

 

Desde los comienzos de Rosa Luxemburgo en el movimiento marxista, el 

internacionalismo fue su más distintiva marca revolucionaria, cuando ella y 

Jogiches aparecieron por primera vez en el escenario de los exiliados 

polacos en Zurich, rompieron con el Partido Socialista Polaco (PSP) y 

establecieron un nuevo partido, la Socialdemocracia del Reino de Polonia 

(SDRP). Aunque su oposición tenaz, inflexible, intransigente y porfiada al 

“derecho de las naciones a la autodeterminación” en general y a la Polonia, 

su tierra natal, en particular, iba contra la posición de Marx, Rosa consideró 

que su actitud constituía la única posición verdadera, proletaria e 

internacionalista. En su primera aparición en un Congreso Socialdemócrata 

en 1896, la joven dio una conferencia a los experimentados dirigentes 

ortodoxos de la Segunda Internacional, los directos continuadores y 

herederos del marxismo, diciéndoles que no sabían absolutamente nada 

cerca de la “cuestión polaca”, y que la prueba de ella era su reconocimiento 

del PSP, que no era más que de  “nacionalistas”, si no abiertamente 

“patriotas sociales”.  

Sostuvo Roda que la situación objetiva había cambiado completamente 

desde la época de Marx, cuando casi no había movimiento proletario, 

mucho menos movimiento revolucionario; ahora, en cambio, había un 

movimiento revolucionario marxista tanto en  Rusia como en Polonia. Y 

Polonia no sólo estaba económicamente  integrada al imperio zarista, sino 

que industrialmente estaba más avanzada que la propia Rusia. En los dos 

años siguientes, Rosa continuó trabajando en su tesis para el doctorado, El 



~ 78 ~ 

desarrollo industrial en Polonia, que había de probar su punto de vista. 

Aunque nadie convino con su actitud hacia la autodeterminación, la 

Internacional sí reconoció al SDRP como partido marxista oficial de 

Polonia. Al cabo de cuatro años, los marxistas lituanos se unieron al SDRP, 

que así se convirtió en el SDRPIL. 

Rosa Luxemburgo nunca abandonó su oposición a la 

autodeterminación de las naciones, antes de la revolución ni durante ella. 

Cuando Jogiches, que había colaborado en la tesis original de oposición a 

la “cuestión nacional”, sintió sin embargo, que no era apropiado ni 

oportuno que ella mostrara tan claramente su oposición a la actitud de Marx 

ante la cuestión, al estallar la Revolución de 1905 en Polonia ella 

respondió: “El temor a que yo dé gran importancia a nuestra contradicción 

con Marx me parece infundado. En realidad, todo debe considerarse como 

una triunfante reivindicación del marxismo. Nuestra clara ‘revisión’ 

impresionará tanto más a nuestros jóvenes…” Añadió una posdata: “En  el 

peor de los casos, cualquier impresión de desacuerdo directo con Marx 

podrá alterarse con unos pequeños retoques”.
 79

  

Contra la idea de los antileninista que han escrito voluminosamente que 

la gran separación entre Rosa Luxemburgo y Lenin se centró en la cuestión 

organizativa, la salida de los partidarios de Rosa Luxemburgo del famoso 

Congreso Socialdemócrata Ruso no ocurrió por la cuestión organizativa, 

sino por la cuestión nacional. Cierto es que ella escribió contra Lenin sobre 

la cuestión de la organización, pero ello fue después del Congreso y, 

nuevamente, durante la Revolución de 1917. Aquí se trata de que, aunque 

Rosa no asistió al Congreso de 1903, ingresó en el partido en 1906, aun 

cuando el famoso “Punto 9” del programa del partido, hacia la 

autodeterminación, siguiera siendo exactamente el mismo que en el 

Congreso de 1903. La revolución siempre fue la fuerza vital de las 

actividades de Rosa, de sus principios, de sus escritos. La revolución era la 

fuerza unificadora, lo que no quiere decir que ella dejara de escribir 

criticas; todo lo contrario. En 1908-1909, Rosa Luxemburgo elaboró su 

declaración más comprensiva en seis extensos artículos, a los que tituló “El 

problema de la nacionalidad y la autonomía”. 

Así como algunos antileninista tratan de hacer que la cuestión 

organizativa, y no la cuestión nacional, sea el punto de ruptura entre Lenin 

y Rosa Luxemburgo, otros actúan como si Lenin no hubiese “refutado” la 

                                                           
79

 Véase su carta a Jogiches del 7 de mayo de 1905, en Roza Luksemburg: Listy 

do Leona Jogichesa-Tyszki, vol. 2, 1900-1905 (Varsovia Ksiazka i Wiedza, 1968). 



~ 79 ~ 

tesis de Rosa de 1908-1909.
80

 En realidad una de las más grandes 

contribuciones de Lenin es precisamente su obra sobre la cuestión nacional 

antes y después de la guerra, y después de que él mismo había subido al 

poder. Todo el mundo, desde Marx y Engels hasta Kautsky y Bebel y hasta 

Plejánov y Lenin –absolutamente todos en el movimiento marxista 

internacional, fuera del propio grupo de Rosa— se opusieron a su posición. 

Sin embargo, nada pudo hacer que la abandonara. 

Rosa Luxemburgo comenzó su tesis más comprensiva sobre el 

“problema de la nacionalidad” atacando la actitud rusa (el “punto 9” del 

programa del RSDLP), “de que todas las nacionalidades que forman el 

Estado tienen el derecho de autodeterminación”. Reconoció que –aunque “a 

primera vista” pareciera “una paráfrasis del viejo lema del nacionalismo 

burgués expresado en todos los países y en todos los tiempo: ‘El derecho de 

las naciones a la libertad y la independencia’” –, era cierto que la 

socialdemocracia rusa también estaba en pro de la lucha de clases y la 

revolución. Sin embargo, sostuvo Rosa Luxemburgo, triunfante, “no ofrece 

lineamientos prácticos  para la política cotidiana del proletariado, ni 

solución práctica a los problemas de la nacionalidad. Habiendo reducido el 

principio marxista de autodeterminación casi a lo mismo que el 

“nacionalismo burgués”, puesto que “prácticamente” no ofrecía nada, Rosa 

Luxemburgo procedió a derribar a aquel “hombre de paja”. Concluyó que 

la autodeterminación era simple “utopía”: bajo el capitalismo es imposible 

de lograr, y ¿para qué la puede necesitar alguien en el socialismo? 

Cuando Rosa Luxemburgo se enfrentó a Marx por la cuestión nacional, 

sólo plateó el punto de que aquello era caduco. La disputa se condujo como 

si solo se tratará de que “ortodoxo” quería decir que Marx no podía 

equivocarse. Pero no era cuestión de que Marx pudiera o no pudiera 

equivocarse, ni se trataba tampoco de que la situación objetiva no pudiera 

cambiar. Era cuestión de dialéctica, de la metodología al enfocar los 

                                                           
80

 Véase la Introducción de Horace B. Davis a The National Question: Selected 

Writings by Rosa Luxemburg, ed. Horace Davis (New York: Monthly Review 

Press, 1976), p. 9 “El problema de nacionalidad y autonomía”, traducido como “la 

cuestión nacional y la autonomía”, está incluido en esta obra, junto con otros 

escritos fundamentales de Rosa Luxemburgo sobre la cuestión nacional. No es 

porque los Estados Unidos estén tan “atrasados” en cuestiones teóricas por lo que 

no se hizo allí una traducción inglesa de la obra de 1908 de Rosa Luxemburgo, 

hasta 1976. Antes bien, esta obra fundamental de Rosa Luxemburgo  contradecía 

tan flagrantemente la realidad, que no hubo interés en traducirla a otros idiomas. 

Como una vez dijo Lenin: “Ningún marxista ruso pensó jamás en censurar a los 

polacos…Los rusos deben cuestionar en favor de su independencia”.  



~ 80 ~ 

opuestos. Toda cuestión de metodología dialéctica y la relación de ella con 

la dialéctica de la liberación, donde se había planteado, habían parecido 

“abstractas” a Rosa Luxemburgo. Al  buscar una nueva teoría que 

respondiera a los “nuevos hechos” la dialéctica de la liberación le pasó 

inadvertida. Por desgracia, lo mismo ocurrió a las nuevas fuerzas de la 

revolución en la lucha nacional contra el imperialismo.   

Rosa Luxemburgo  no podía ignorar la posición de Marx, expresada 

innumerable veces y en innumerables lugares, y la atacó con bastante 

frecuencia; sin embargo, acaso no conocía la carta que el 7 de febrero de 

1882 escribió Engels a Kautsky sobre “nacionalismo, internacionalismo y 

la cuestión polaca”
81

 Tiene especial importancia para nosotros aquí, porque 

fue escrita pocas semana después  de que Engels había colaborado con 

Marx en un nuevo prólogo para la edición rusa del Manifiesto comunista 

fechada el 21 de enero de 1882. Es de especial pertinencia para la 

problemática  de todas las discusiones acerca de la Revolución de 1905, no 

sólo por discutirla mientras estaba ocurriendo, 1905-1907, sino que 

reapareció en la disputa de 1910 con Kautsky, cuando se trató de la relación 

entre la “atrasada” Rusia y la “avanzada” Alemania. En el prólogo de1882 

se había predicho que una revolución podía ocurrir antes en Rusia y triunfar  

si “se volvía” la señal de la revolución proletaria en el Occidente. Desde 

luego, esto añadió ímpetu a toda la cuestión de Polonia,  que por entonces 

era parte del imperio ruso. 

La carta de Engels a Kautsky dice lo siguiente: 

 
Los socialistas polacos que no ponen la liberación de su país a la cabeza de 

su programa  me parecen a mí  como los socialistas alemanes que no exigen 

ante todo la derogación de la ley socialista, la libertad de presa, de 

asociación y de asamblea… No importa si una reconstitución de Polonia es 

posible antes de la próxima revolución. En ningún caso tenemos la tarea de 

apartar a los polacos de sus esfuerzos de luchar por las condiciones vitales 

de su  desarrollo futuro, o persuadirlos de que la independencia nacional es 

cuestión muy segundaria desde el punto de vista internacional. Por lo 

contrario, la independencia es la base de toda acción internacional común… 

Nosotros en particular no tenemos ninguna razón para bloquear su 

irrefutable esfuerzo por la independencia. En primer lugar han inventado y 

                                                           
81

 Fue publicado por primera vez en Moscú, en 1933, en Briefe an A. Bebel, W. 

Liebknecht, K. Kautsky und Andere. Se ha traducido en los artículos incluidos  en 

The Russian  Menace  to Europe, colección de artículos  de Karl Marx y Friedrich 

Engels elegidos y editados por Paul W. Blackstock y Bert F. Hoselitz (Glencoe, 

III.: The Free Press, 1952), pp. 116-120. 



~ 81 ~ 

aplicado en 1863 el método de lucha…; y en segundo lugar fueron los 

únicos lugartenientes capaces y leales de la Comuna de Paris. 

 

Simplemente no era cierto, como había afirmado Rosa Luxemburgo, 

que la situación objetiva había cambiado tan drásticamente desde la época 

de Marx que se necesitaba una nueva tesis; y tampoco, en ningún caso, que 

no había absolutos en el marxismo. Desde luego, la autodeterminación 

nacional no era, “un absoluto”, pero tampoco era algo limitado a los 

decenios  de 1840 o 1860. Marx siempre tuvo una visión global, y la 

oposición al zarismo ruso fue lo que fue por entonces, el contrapunto de la 

reacción europea. Cuando Marx, al pronunciar su discurso clave en la 

celebración de la Internacional del 4° aniversario del levantamiento polaco 

de 1863, llamo a los polacos “veinte millones de héroes entre Europa y 

Asia”, no sólo se trataba de la autodeterminación de la nación, sino que era 

cuestión de potencial revolucionario. De manera similar, señaló el papel de 

aquéllos en la Comuna de Paris. 

En una palabra, contraponer la lucha de clases, para no mencionar la 

revolución, con la “cuestión nacional” como Marx lo analizó, es trasformar 

la realidad en una abstracción. No solo no cambio tan drásticamente la 

situación objetiva en la época de Rosa Luxemburgo, ante la cuestión 

nacional, de cómo había sido en la época de Karl Marx, sino que la 

autodeterminación como potencial revolucionario exigió un 

ensanchamiento del concepto mismo de una filosofía de la revolución como 

totalidad. 

Sin embargo, Rosa Luxemburgo continuó desarrollando sus 

diferencias, tanto en la cuestión de la ideología como en la cuestión de la 

producción:  

 
Cualquier ideología es básicamente, sólo una superestructura de las 

condiciones materiales y de clase de una época dada; sin embargo, al 

mismo tiempo, la ideología de cada época contempla hacia atrás los 

resultados ideológicos de las épocas procedentes, mientras que, por otra 

parte, tiene su propio desarrollo lógico en cierta área. Esto queda ilustrado 

por las ciencias, así como por la religión, la filosofía y el arte… Como la 

moderna cultura capitalista es heredera de la continuadora de anteriores 

culturas, lo que desarrolla es la continuidad y la calidad monolítica de una 

cultura nacional… 

El capitalismo aniquilo la independencia polaca pero al mismo tiempo creó 

la moderna cultura nacional polaca. Esta cultura nacional es producto 

indispensable dentro del  marco de la Polonia burguesa; su existencia y 



~ 82 ~ 

desarrollo son una necesidad histórica, conectada con el propio desarrollo 

capitalista.
82

 

 

Lo que resulta irónico es que, sin cambiar nunca su posición “general” 

de  que la “cultura nacional” era “indispensable” para la burguesía, Rosa 

Luxemburgo insistiera en la autonomía del SDRPIL, aun después de 

haberse “fundido” con la socialdemocracia  rusa. 

El estallido de la primera Guerra Mundial no contuvo la oposición de 

Rosa a la autodeterminación. Antes bien, el escándalo de la traición a la 

Segunda Internacional hizo más profunda su convicción de que el 

internacionalismo y el “nacionalismo”, incluso la cuestión de la 

autodeterminación, eran opuestos absolutos. Al momento se movilizó para 

combatir a los traidores. Con el seudónimo de Junius, produjo el primer 

gran grito contra la  traición. La crisis de la socialdemocracia
83

 habló con 

la mayor elocuencia: 

 
El “mundo civilizado” que contempló impasible cómo este mismo 

imperialismo consignaba decenas de miles de hereros a la destrucción más 

horrible y llenaba el desierto del Kalahari con los gritos desesperados de 

quienes perecían de sed y las agonías de los moribundos; mientras en 

Putumayo, en 10 años, 40 mil seres humanos fueron martirizados por una 

pandilla de barones industriales europeos, y el resto del pueblo fue mutilado 

a golpes; mientras en China una antigua cultura era abierta a todas las 

abominaciones de la destrucción y la anarquía, entre los incendios y los 

asesinatos de la soldadesca europea; mientras Persia, imponente, se 

sofocaba bajo el nudo cada vez más estrecho del despotismo extranjero; 

mientras en Trípoli los árabes habían de inclinarse bajo el yugo  del capital, 

a sangre y fuego, arrasadas por igual su cultura y sus moradas, este “mundo 

civilizado” solo hoy ha tomado conciencia de que la mordida de la bestia 

imperialista es fatal, de que su aliento es infamia. 

 

No obstante, la Quinta tesis del escrito de Junius declara: 

 

                                                           
82

 Davis, National Question, pp.253-255 
83

 Este escrito es universalmente conocido como el panfleto de Junius, por la 

firma empleada por Rosa Luxemburgo. Las citas que siguen proceden de Rosa 

Luxemburgo, Gesammelte Werke (Berlín: Dietz Verlag, 1974), 4:161. La 

reproducción de este escrito en Mary-Alice Water, Rosa Luxemburg Speaks (Nueva 

York: Pathfinder Press, 1970) contiene un fantástico error al referirse a los hereros 

condenados a destrucción como “decenas de miles de héroes” (p.326).  



~ 83 ~ 

En la época del imperialismo triunfante no puede haber más guerras 

nacionales. Los intereses nacionales sólo pueden servir como medios de 

engaño para traicionar a las masas trabajadoras del pueblo, ante su enemigo 

mortal, el imperialismo… 

Es cierto que el socialismo reconoce a  cada pueblo el derecho de 

independencia y la libertad de gobernar independientemente sus propios 

destinos. Pero es una verdadera perversión del socialismo considerar la 

actual sociedad capitalista  como expresión de esta autodeterminación de 

naciones. 

 

Concluye Junius: “Mientras existan Estados capitalistas, es decir, 

mientras la política mundial imperialista determine y regule la vida interna 

y externa de una nación, no podrá haber ‘autodeterminación nacional’ ni en 

la guerra ni en la paz”. 

Por grande que fuera la solidaridad que recorrió a los internacionalistas 

revolucionarios en el exterior –incluyendo a Lenin, desde luego—, cuando 

recibieron aquel escrito antibélico desde Alemania, Lenin (quien no sabía 

que Junius era Rosa Luxemburgo) se escandalizó al leer en el mismo 

escrito aquel análisis que se oponía a la autodeterminación nacional y  le 

contraponía la “lucha de clases”. Era precisamente lo opuesto de su propia 

actitud, no porque él todo el tiempo hubiese defendido el derecho de las 

naciones  a la autodeterminación, sino porque, donde antes había habido 

solamente un principio, ahora consideraba que asimismo se trataba de la 

vida misma  de la revolución y sostenía firmemente que la lucha por la 

autodeterminación nacional podía volverse uno de los “bacilos” para una 

revolución  socialista  proletaria. Escribió V. L Lenin:
 84

  

 
Al decir que la lucha de clases es el mejor medio de defensa contra la 

invasión, Junius sólo aplicó a medias la dialéctica marxista, dando un paso  

por el camino correcto e inmediatamente desviándose de él. La dialéctica 

marxista pide un análisis correcto de cada situación específica… La guerra 

civil contra la burguesía también es una forma de lucha de clases… [p.210]. 

No hay la menor duda de que los marxistas holandeses y polacos que se 

oponen a la autodeterminación pertenecen a los mejores elementos 

revolucionarios e internacionalistas  de la socialdemocracia internacional.  

¿Cómo es posible, entonces, que su razonamiento teórico sea, como hemos 

visto, sólo un puñado de errores? Ni un solo argumento general correcto; 

nada más que “economismo imperialista” [p.293] 

                                                           
84

 Las citas que siguen son de V. I. Lenin, Collected Works, vol. 19 (Nueva 

York: International Pub, 1942). Las paginaciones del texto se refieren a esta 

edición.  



~ 84 ~ 

 

“Economismo imperialista” significa subordinar al nuevo sujeto –las 

masas coloniales, que seguramente se levantarían— al poderío abrumador 

del país imperialista. Para Lenin, todo el punto, siempre, por decirlo así, fue 

que “Toda la opresión nacional provoca la resistencia de las grandes masas 

del pueblo; y la resistencia de una población oprimida a nivel nacional 

siempre tiende a la revuelta nacional” (p.248). Era absolutamente 

imperativo ver la única dialéctica en la revolución y en el pensamiento 

cuando estalló la rebelión en Irlanda. Como dijo Lenin: “la dialéctica de la 

historia es tal que naciones pequeñas, impotentes como factor 

independiente de la lucha contra el imperialismo, desempeñan una parte 

como uno de los fermentos,  uno de los bacilos que ayudan al verdadero 

poder contra el imperialismo a salir de la escena, a saber, el proletariado 

socialista”(p.303). 

Este había sido precisamente el punto de vista de Rosa Luxemburgo si 

el proletariado hubiese sido la masa en cuestión; eso fue, precisamente, lo 

que ella quiso decir con “espontaneidad”; pero habiendo juzgado que la 

autodeterminación  nacional era “burguesa”; habiendo visto los grandes 

sufrimientos  de las masas coloniales pero no la dialéctica de su 

creatividad,  no modificó su antigua posición. Tal como sucede, Irlanda 

había sido el país empleado por Rosa como “prueba” para oponerse a la 

autodeterminación nacional, y desde antes de la Rebelión de Pascua –

cuando Lenin pensó que Rosa Luxemburgo no conocía la posición de Marx 

antes la independencia de Irlanda— Lenin consideró la actitud de Rosa 

como de “divertida audacia”, y repitió  su contraste nombre entre ella 

misma como “practica” y los que favorecían la autodeterminación nacional 

como “utópicos”. Escribió Lenin: “Mientras declara que la independencia 

de Polonia era una utopía, y lo repite ad nauseam, Rosa  Luxemburgo 

exclama irónicamente: ¿Por qué no exigir la independencia de Irlanda? Es 

obvio que la ‘practica’ Rosa Luxemburgo no conoce la actitud de Karl 

Marx ante la cuestión de la independencia de Irlanda.
85

 

Ahora que era cuestión, no de conocer la posición de Marx, sino de 

enfrentarse a la guerra imperialista y la revuelta de las masas coloniales, 

Lenin atacó a todos, especialmente a los bolcheviques, que se oponían a la 

autodeterminación nacional diciendo que su posición era nada menos que 

“economismo imperialista”. 

Los admiradores de Rosa Luxemburgo, de su partido o no por igual, no 

saben cómo explicar su posición ante la cuestión nacional; se ha atribuido a 

                                                           
85

 V. I. Lenin, Selected Works, 4:274 



~ 85 ~ 

todo, desde  “orígenes nacionales” (ella había surgido como revolucionaria 

internacionalista marxista en la lucha contra el “nacionalismo” del Partido 

Socialista Polaco) hasta casi atribuir su posición a “demencia”. “No hay 

otra palabra para describir esto”, escribió George Lichtheim, pidiendo a sus 

lectores 

 
hacer una pausa aquí. El tema está cargado de pasión. Fue la cuestión 

central de la vida política de Rosa Luxemburgo… Fue la única cuestión en 

que estuvo dispuesta a romper con sus asociados más cercanos y a desafiar 

a la cara toda autoridad, incluso la de Marx. ¡Polonia había muerto! ¡Nunca 

podría resucitar! ¡Hablar de una nación polaca, de una Polonia 

independiente no sólo era demencia política y económica! Era una 

distracción de la lucha de clases, una traición al socialismo… Sólo una cosa 

contaba: la fidelidad al internacionalismo proletario como ella lo 

comprendía (y como el pobre Marx, claramente no lo había comprendido). 

En este punto y sólo en él, Rosa  fue intratable… Una de las aberraciones 

más extrañas que jamás poseyeran a tan grande intelecto político.
86

 

 

En nacimiento del Tercer Mundo en nuestra época nos ha facilitado no 

caer en la trampa de contraponer “internacionalismo” y “nacionalismo”, 

como si en todo tiempo fuesen absolutos irreconciliables. En manos de un 

revolucionario como Frantz Fanon, la relación dialéctica de los dos fue 

bellamente desarrollada al expresar la idea hasta de un absoluto, como si 

fuese un lema de batalla. Escribió en Los condenados de la tierra: 

 
La historia nos enseña claramente que la batalla contra el colonialismo no 

corre a lo largo de líneas rectas del nacionalismo… La conciencia nacional, 

que no es nacionalismo, es la única que nos da dimensión internacional… 

El desafío de los aborígenes al mundo colonial no es una confrontación 

racional de puntos de vista. No es un tratado sobre lo universal, sino la 

confusa afirmación de una idea original propuesta como absoluto…Por 

Europa, por nosotros mismos y por la humanidad… hay que… desarrollar 

un pensamiento nuevo, tratar de crear un hombre nuevo.” 
87

 

 

Aun así no salimos del marco histórico del periodo de Rosa 

Luxemburgo, la psicologización de Lichtheim no es respuesta. En cambio, 

                                                           
86

 Véase la crítica de George Lichtheim a la biografía de Rosa Luxemburgo por 

Nettl, en Encounter, junio de 1966. 
87

 Frantz Fanon, Wretched of the Earth (Nueva York: Grove Press, 1968), 

pp.121, 198, 233,255. [Hay una edición en español del FCE: Los condenados de la 

tierra.] 



~ 86 ~ 

hemos de enfrentarnos a la ambivalencia de su posición ante la 

espontaneidad y la organización, considerándola dentro del marco de su  

compromiso total, a un mismo tiempo con la acción espontanea de las 

masas y con el partido de la vanguardia. 

La dificultad de desenredar esto no se reduce fácilmente por la 

interminable serie de mitos y calumnias acerca de la actitud de Rosa 

Luxemburgo ante la organización, como si todo lo que estuviera en 

cuestión fuese Rosa la demócrata contra Lenin el dictador. Donde estos re-

escritos de la historia empezaron cambiando el título al tema mismo de la 

crítica hecha por Rosa en 1904 a Lenin –que ella llamó “Cuestiones 

organizativas de la Socialdemocracia” y que ellos deformaron para decir 

“¿Leninismo o Marxismo?”—, es necesario, en cambio, seguir la 

articulación dada por Rosa al problema.
88

 Es bastante claro que Rosa 

Luxemburgo se opuso al concepto leninista de organización, pero 

igualmente claro es que estaba criticando a Alemania tanto como a Rusia y  

sosteniendo que cada uno tenía igual “estatus  histórico”. Muy por encima 

de todas sus críticas, así como de su aprobación, estaba no la cuestión de la 

organización sino el concepto de revolución. Y al ser así, la cuestión 

organizativa ocupó un lugar subordinado durante todo el decenio siguiente. 

Lo que sí predominó, y lo que la acercó a Lenin, fue la verdadera 

Revolución de 1905. 

 

Diferencias con Lenin por la organización 

 

Los deformadores de la historia tratan de presentar las cosas como si la 

oposición de Rosa Luxemburgo a Lenin por la cuestión organizativa fuese 

total, hubiese durado  hasta el día de su muerte y significara una oposición 

a la Revolución de 1917. Como veremos, la verdad es que Rosa consideró 

que la revolución de 1917 fue el mayor acontecimiento de la historia y trató 

de encender una similar en 1919 en Alemania. 

Empecemos por el principio, de regreso en 1904. Rosa Luxemburgo, al 

comienzo de las “cuestiones sobre organización”, aclaró dos puntos: La 

necesidad del centralismo contra la atmosfera de círculo  y club local que 

                                                           
88

Se necesitó llegar a 1971 antes de tener una traducción nueva y correcta de 

este ensayo en Dick Howard, The Selected Political Writings of Rosa Luxemburg 

(Nueva York: Monthly Review Press, 1971). El más célebre y presuntuoso es el 

que fue incluido en el libro erróneamente titulado The Russian Revolution and 

Leninismo or Marxism? (Ann Arbor: University of de Michigan Press, 1961), al 

que Bertram Wolfe añadió su propia introducción. 



~ 87 ~ 

antes se manifestaba en Rusia y la necesidad de un trabajo secreto en un 

régimen absolutista como el zarismo. Una vez logrado esto, Rosa subrayó, 

como siempre, el “genio” del proletariado como creador de acción y 

elaborador de tácticas, y la insignificancia de  los comités centrales: “El 

papel limitado de la iniciativa consciente de la dirección del partido en la 

formación de tácticas… puede verse en Alemania y en todos los demás 

países” (p. 293)
89

 

Rosa Luxemburgo no estaba negando la necesidad del centralismo y la 

labor de conspiración bajo un régimen absolutista, ni subestimando las 

dificultades de organización a las que se enfrentan los revolucionarios en 

tales regímenes. A lo que objetó fue a hacer una virtud de la necesidad y 

luego convertirla en un verdadero principio. A este concepto de 

organización lo llamó “ultracentralista”. 

Rosa se enfrentó directamente al que consideró como el principal error 

de Lenin: el concepto de que un socialdemócrata es “un jacobino 

indisolublemente conectado a la organización del proletariado consciente  

de clase”. Al dedicar las siguientes páginas a exponer el “jacobinismo” y el 

“blanquismo”, concluyó Rosa Luxemburgo que Lenin “olvida que esta 

diferencia [la conciencia de clase] implica una revisión completa del 

concepto de organización, un contenido totalmente nuevo para el concepto 

de centralismo y una concepción enteramente nueva de las relaciones 

reciprocas de la organización y la lucha”(p.288). Insistió en que no es 

posible desdeñar esto simplemente como si conciencia de clase 

automáticamente significara una simple oposición al blanquismo como “la 

conspiración de una pequeña minoría”. Todo lo contrario. 

Lo que Rosa estaba diciendo era: Si nosotros os concedemos la verdad 

acerca de la clase de condiciones en que tenéis que trabajar,  y si, además, 

reconocemos que es un principio para los marxistas ser “centralistas” en 

lugar de ser grupos localizados o anárquicos, queda en pie la pregunta 

central: ¿no exigen la teoría misma y el principio del marxismo una 

revisión total de cualquier otro concepto de organización? ¿No es verdad 

que, aun cuando estamos en favor del “centralismo”, es tan diferente de 

cualquier otra índole de centralismo capitalista que jamás debemos olvidar 

que lo que se eleva por encima de ambas cuestiones es la relación  de la 

organización con la lucha de clases? Nunca pudimos ser blanquistas, ya que 

su concepto de la organización conspiratoria no necesitaba organización de 

masas ni acción de masas salvo el día de la revolución, mientras que 

                                                           
89

 Estas y otras páginas citadas en el texto siguiente son de Howard, Selected 

Political Writings. 



~ 88 ~ 

nuestro concepto es que el partido de masas no sólo es para el día de la 

revolución, sino para la actividad cotidiana en que la conciencia de clases 

no es menos necesaria. 

Además continuó Rosa Luxemburgo –respondiendo aquí a los ataques 

de Lenin a los intelectuales que, según afirmó, eran quienes tenían 

“necesidad de autoeducación en el sentido de organización y disciplina”—, 

ni los intelectuales ni el proletariado necesitaban lo que Lenin siempre 

elogiaba: “disciplina en la fábrica”. Finalmente dijo Rosa, resulta fantástico 

pensar que alguna fórmula ultracentralista (la expresión es suya, no de 

Lenin) ayudara a combatir el oportunismo y lo que Lenin llama  “la 

dispersión mental y el individualismo de los intelectuales”; para ello no hay 

ninguna fórmula. Especialmente criticó esta expresión de Lenin: “Es 

cuestión de forjar por medio de los párrafos de los estatutos de la 

organización un arma más o menos afilada contra el oportunismo. Cuanto, 

más profundas es la fuente del oportunismo, mas afilada deberá ser esta 

arma”. Rosa sostuvo que “el intento de exorcizar el oportunismo  mediante 

una hoja de papel sólo puede afectar en realidad a la propia 

socialdemocracia, ya que paraliza su pulso vivo y debilita su capacidad de 

resistencia, no sólo en la lucha contra las corrientes oportunistas, si no 

también, (lo que es más importante) contra el orden establecido. Los 

medios  se vuelven contra los fines” (p. 305) 

La respuesta de Lenin (puede dudarse de que Rosa Luxemburgo la 

viese nunca, pues Kautsky se negó a publicarla) fue que ella estaba 

hablando de generalidades y no había respondido a una sola pregunta 

concreta, mientras que él estaba mostrándose muy concreto en el 

Congresos de 1903, al que ella no asistió. Tal Congreso, afirmó Lenin le 

habría mostrado que no sólo era él ultracentralista, sino que los que estaban 

violando los simples principios democráticos eran los mencheviques, que 

se negaron a seguir las decisiones del Congreso y desearon seguir a la 

cabeza de la organización, aunque ya se encontraban en minoría. 

Aunque es verdad que Lenin y Rosa Luxemburgo no se encontraron en 

la misma longitud de onda, una verdad mayor es que cuando estalló la 

verdadera revolución en 1905, Rosa no sólo estuvo más cerca de  Lenin, 

sino que todo lo que brotó de la verdadera revolución —que ella resumió 

tras la revolución, en su escrito celebre, La huelga de masas, el partido y 

los sindicatos—no fue dirigido contra Lenin sino contra la 

socialdemocracia alemana. Sin embargo, en ninguna circunstancias 

podemos convenir con los vanguardistas, que desde el punto de vista 

opuesto del de quienes tratan de hacer de Rosa una demócrata pura, 

similarmente tratan de reducirla al tamaño  de ellos, convirtiéndola en 



~ 89 ~ 

vanguardista. La “prueba” que ofrecen estos epígonos es esta: puesto que 

Lenin, adhiriéndose a las cuestiones concretas planteadas en el Congreso, 

demostró que Rosa Luxemburgo estaba en el error; y puesto que, en 1919, 

Rosa Luxemburgo “siguió a Lenin”, no hay más necesidad de prestar 

atención a sus “abstracciones”. 

Por lo contrario, las generalizaciones de Rosa Luxemburgo son 

pertinentes para nuestra época, y debemos examinarlas. No hay duda, en 

absoluto, de que no sólo hay una necesidad de mucha mayor democracia, 

de diferentes tendencias que se expresen, sino de un concepto totalmente 

nuevo de democracia, como el de Rosa Luxemburgo. Y sin duda es 

imperativo no hace de la necesidad una virtud, lo que lleva a quienes viven 

bajo el zarismo a exagerar la necesidad del centralismo para oponérsele. 

Además, mientras que su expresión “la concepción marxista del socialismo 

no puede quedar fija en fórmulas rígidas en ningún terreno, incluyendo… la 

organización”(p.286) puede dejar cierto margen para que el oportunismo 

continúe funcionando en una organización marxista (como lo muestra el 

hecho de que la primera expresión de reformismo, Bernstein, no fuera 

expulsado),      más cierto aún es que el concepto de centralismo de Lenin 

—que fue pervertido por Stalin, convirtiéndolo en totalitarismo—hace 

imperativa la necesidad de descentralización. 

Rosa Luxemburgo estaba absolutamente en lo cierto al subrayar que el 

movimiento marxista era “el primero en la historia de las sociedades 

clasistas que, en todos su momentos, en todo su curso, cuenta con la 

organización y con la acción independiente y directa de las masas” (p.288). 

Sin embargo, no tiene razón al sostener que casi automáticamente significa 

una concepción tan total del socialismo que una filosofía del concepto 

marxista de revolución podría confiarse, asimismo, a la acción espontanea. 

Lejos de ello. Esto no puede verse más claramente que en la Revolución de 

1905, donde la espontaneidad fue absolutamente la más grande, pero no 

alcanzó sus metas. 

La cuestión de la conciencia de la conciencia de clase no agota la 

cuestión del conocimiento, de la filosofía marxista de la revolución. Pero 

dentro del marco del debate de 1904 —es decir, antes de la revolución— 

basta limitar el conocimiento a las relaciones organizacionales y por tanto 

subrayar, como lo hizo Rosa Luxemburgo, que la clase obrera debe ser 

libre  “de cometer sus propios errores y de aprender por sí misma la 

dialéctica histórica. Por último, debemos reconocer francamente que los 

errores cometidos por un  movimiento laboral verdaderamente 

revolucionario son, en el aspecto histórico infinitamente más fructíferos y 

más valiosos que la infalibilidad del mejor de todos los posibles “comités 



~ 90 ~ 

centrales” (p.306). Lenin, desde luego, negó haber atribuido “infalibilidad” 

a ningún “comita central”.  

La propia Rosa Luxemburgo estuvo a punto de hacer un fetiche del 

principio de un partido unificado. Cuando Henriette Roland-Holst se 

disgustó tanto por la burocratización del partido holandés que quiso 

abandonarlo, Rosa Luxemburgo le escribió, el 11 de agosto de 1908: “Una 

escisión de los marxistas (no confundirlo con deferencias de opinión) es 

fatal. Ahora que deseas abandonar el partido, yo quiero  impedirte esto con 

todas mis fuerzas… Tú renuncia del SDAP [el socialdemócrata 

Arbeiderspartij, holandés] simplemente significa tu renuncia del 

movimiento  socialdemócrata. ¡Esto no debes hacerlo, ninguno de nosotros 

debe hacerlo! No podemos estar fuera de la organización, perder el 

contacto con las masas. El peor partido de la clase obrera es mejor que 

ninguno”. 

Claramente había demasiado lassalleanismo organizativo en 

Luxemburgo, como lo había en Lenin. Ni la crítica de Rosa a la posición de 

Lenin ni el desarrollo  de su concepto de espontaneidad en La huelga de 

masas, en 1906,  la había preparado para la ruptura con Karl Kautsky en 

1910-1911; lo que en ambos faltaba por entonces era una filosofía de la 

revolución que estuviese en armonía con su concepto de organización. 

Así, en 1910-1911, cuando la disputa de Rosa con Kautsky y Bebel, 

por la huelga general y el imperialismo, se hizo tan total que rompió con 

ellos, no abandonó el partido. Y aun cuando en 1917 los centristas 

rompieron con el SPD para organizar el USPD, Rosa se unió a ellos, puesto 

que era un “movimiento de masas”. Cierto es que en teoría y en actividad—

aun cuando el Espartaco, que era en lo que se convirtió el Gruppe 

Internationale, fuera una tendencia plenamente organizada—Rosa no 

rompió, en lo organizativo, con el USPD hasta que estallo la revolución 

Alemana. 

Es aquí, por tanto, donde volveremos a detenernos ante la cuestión de 

la organización para sopesar cuales son las ramificaciones   de responder a 

preguntas organizativas concretas exclusamente con generalidades. La 

Propia Rosa Luxemburgo acaso quedara satisfecha —especialmente 

cuando la Revolución de 1905-1906 trasformo su pequeño partido en una 

organización de masas—con su afirmación, hecha en el escrito sobre La 

huelga de masa: “Un concepto rígido, mecánico y burocrático solo 

reconocerá la lucha como producto de cierto nivel de organización. Por lo 



~ 91 ~ 

contrario, los desarrollos dialecticos en la vida real crean organizaciones 

como producto de lucha”
90

  

Ciertamente, Rosa procedió a glorificar de tal modo la acción de masas 

que no dejó nada para la jefatura: “Toda acción, una vez desencadenada, 

debe avanzar”. El objetivo último seguía siendo la lucha proletaria de clase, 

no la teoría de la revolución: “Lo siempre importante para la 

socialdemocracia no es  profetizar y preconstruir un recibo prefabricado 

para tareas futuras. Antes bien, es importante que continuamente se 

mantenga en el partido la evaluación histórica concreta de las formas de la 

lucha que corresponden a la situación dada, y que se comprenda la 

relatividad de la fase dada de la lucha y el necesario avance de las etapas 

revolucionarias hacia el objetivo último de la lucha proletaria de clases”.
91

 

Rosa Luxemburgo ciertamente no previó la contrarrevolución desde 

dentro, aunque fue ella misma quien durante cuatro años completos sintió 

el profundo oportunismo de Kautsky antes de estallar la primera Guerra 

Mundial. Quedó tan asombrada que, cuando  la guerra también señaló el 

desplome de la Segunda Internacional, según se dijo, pensó en el suicidio. 

Lenin, en cambio, aunque tardó cuatro años en confrontar no sólo el 

oportunismo de la Internacional Socialista sino su traición al socialismo, se 

lanzó al punto y al mismo tiempo en dos direcciones. Una fue lanzar el 

lema: “¡Convertid la guerra imperialista en guerra civil!” Como los propios 

revolucionarios separaron por etapas paz y revolución, y no vieron que la 

única manera de llegar a una paz genuina era mediante la guerra civil, lo 

rechazaron; Lenin, en cambio, no vaciló. Tampoco quedó lo bastante 

impresionado por las conferencias antibélicas de Zimmerwald y de 

Kienthal que abandonara su lema revolucionario, aunque fueron necesarios 

otros cuatro años para que se volviera realidad. 

La otra dirección que Lenin siguió en 1914 consistió en reexaminar su 

antigua base filosófica, volviéndose, en cambio, a los orígenes de Marx, en 

Hegel. La nueva comprensión de la dialéctica, especialmente el principio 

de trasformación en lo opuesto, no se limitaba a lo “ultimo”: es decir, a la 

revolución socialista. La dialéctica se convirtió en el concepto clave, el 

juicio de cada problema, ya fuese ver que una sección del proletariado 

también se ha convertido en su opuesto, como aristocracia del trabajo, lo 

que llevó a Lenin, en cambio, a enfocar el levantamiento de Pascua en 

Irlanda, como movimiento nacional que pudiera convertirse en el verdadero 

                                                           
90

 Nettl, Rosa Luxemburgo, 2:504. 
91

 “Was Weiter?, Gesammelte Werke, 2:288-299. Véase el cap.II,n.4, para las 

muchas formas en que ha sido traducido al inglés. 



~ 92 ~ 

bacilo de la revolución proletaria, ya fuese ver a los dirigentes no solo en 

relación con las masas sino como la dialéctica de la revolución. Así, 

cuando cualquiera de sus colegas bolcheviques—desde Piatákov hasta 

Bujarin— no vio la dialéctica de la revolución en la cuestión nacional como 

movimiento y continuó exponiendo la tesis de que el imperialismo había 

puesto fin a la cuestión nacional y que no podía haber revoluciones 

nacionales triunfantes, Lenin no vaciló en designar esta teoría como 

“economismo imperialista”. Mientras Rosa Luxemburgo pedía  “La 

Reconstrucción de la Internacional”, Lenin pidió una nueva, una tercera 

Internacional. 

El concepto predominante de Rosa Luxemburgo —un partido 

unificado, una internacional unificada— en gran parte fue responsable de 

las muchas interpretaciones falsas de sus conceptos sobre espontaneidad y 

organización. Así como el SPD, antes de la primera Guerra Mundial, 

continuamente estaba citando y atacando los escritos de Rosa sobre la 

espontaneidad, sus críticos, después de la segunda Guerra Mundial, siempre 

estaba subrayando su crítica a Lenin, de 1904. En ambos casos, dos 

opuestos que Rosa Luxemburgo no consideró opuestos genuinos —

democracia/dictadura del proletariado, y espontaneidad/organización— 

fueron deformados para hacerle decir lo que no había dicho. Además, sus 

críticos al mismo tiempo ocultaron lo que sí dijo, y no se molestaron en 

plantear, a ella o a sí mismos, la candente cuestión: ¿Cuál era la dialéctica 

de la revolución? ¿Era la espontaneidad/conciencia el equivalente de 

filosofía y revolución en su pleno sentido marxista, o se detenía en el 

sentido lassalleano de espontaneidad/organización? 

Cuando llegamos a la actitud intransigente y revolucionaria antibélica 

de Rosa, ciertamente no vemos la menor afinidad entre Rosa Luxemburgo 

y el SPD y la Segunda Internacional. El internacionalismo de Rosa era tan 

profundo, aunque mecanicista, que se negó a desviarse en lo más mínimo 

hacia un lema de libertad nacional. Así cuando su amiga Mathilde Wurm 

lamentó la condición de los judíos, replicó Rosa: 

 
¿Qué quieres decir con este sufrimiento particular de los judíos? Las 

"pobres víctimas de las plantaciones de caucho en Putumayo, los negros de 

África en cuyos cuerpos los europeos juegan a un juego de lucha libre, 

están igualmente cerca de mí. ¿Recuerdas las palabras escritas en la obra 

del Gran Estado Mayor acerca de la campaña de Trotha en el desierto de 

Kalahari? “Y los espasmos de la muerte, los gritos de quienes morían de 

sed, se desvanecían en el sublime silencio de la eternidad.” 

¡Oh,  este “sublime silencio dela eternidad” en que se han desvanecido 

tantos gritos que nadie ha oído! Suena dentro de mí con tal fuerza que no 



~ 93 ~ 

hay rincón de mi corazón reservado para el ghetto; estoy en mi casa doquier 

en el mundo, donde hay nubes, pájaros y lágrimas humanas…
92

 

 

Lenin, al criticar la visión mecanicista del internacionalismo de Rosa 

Luxemburgo, que se oponía a la cuestión nacional, dijo que su visión era 

“dialéctica a medias”. La expresión surgió de la reorganización de sus 

antiguos fundamentos filosóficos. Al captar la idea de que no es posible 

llegar al Método Absoluto cuando “determinaciones opuestas…aparecen 

ante la conciencia sin contacto mutuo”, concluyó Lenin: “Esta es la esencia 

de la antidialéctica”. 

En la forma irónica, aunque Rosa Luxemburgo y Lenin fueran opuestos 

en su actitud hacia la filosofía, eran similares al no relacionar organización 

con filosofía. Mientras que Rosa Luxemburgo prestaba muy poca atención 

a la filosofía en general, la profunda atención de Lenin a la filosofía en 

1914 se convirtió en actitud que, cuando afectaba la política y la teoría, 

habría de durar hasta el día de su muerte. Pero nunca fue elaborada por él 

en relación con el partido. Dicho de otra manera, cuando era cuestión de 

analizar el imperialismo —no solo en términos económicos, sino en 

relación con su opuesto, las revueltas nacionales—, Lenin convirtió su 

posición anterior, reorganizando su propia actitud hacia la relación del 

idealismo con el materialismo. 

Pero no hubo tal reorganización ante la “cuestión femenina”, aunque 

fueron las mujeres, con sus actos espontáneos, las que iniciaron el 

desplome del régimen zarista, como lo mostraremos en la Segunda Parte. Y 

hubo la misma falta de organización ante la cuestión del partido, aunque 

aquí si hubiera muchas modificaciones. Sin embargo, pese a todas las 

modificaciones del concepto de Lenin (en 1903) del partido, 

modificaciones que introdujo durante la Revolución de 1905, pese al hecho 

de que en 1917 realmente amenazó con renunciar e “irse hacia los 

marinos”, Lenin nunca “reescribió” ¿Qué hacer? Esta es la mayor tragedia. 

Tanto para Rosa Luxemburgo como para Lenin, en cuanto la 

revolución fue real, todas las demás disputas retrocedieron a segundo 

término. Así como la Revolución de 1905 dominó toda la disputa de 1904, 

así también la Revolución de 1917 una vez más los acercó; Rosa declaró: 

“La Revolución Rusa es el hecho más abrumador de la Guerra Mundial. Su 

estallido, su radicalismo sin paralelo, su acción duradera, dan el mayor 

                                                           
92

 Esta carta enviada desde la Fortaleza Wronke, fechada el 16 de febrero de 

1917, se encuentra en la edición de Stephen Bronner de The Letters of Rosa 

Luxemburg (Boulder, Col.: Westview Press, 1978), p.178. 



~ 94 ~ 

mentís a todas las frases con que la socialdemocracia alemana, ávida por 

prestar servicio, al principio encubrió ideológicamente la campaña de 

conquista del imperialismo alemán: frases acerca de la misión de las 

bayonetas alemanas de derrocar el zarismo ruso y liberar a sus pueblos 

oprimidos”.
93

 

Rosa continuó subrayando que la “libertad sólo para partidarios del 

gobierno, sólo para los miembros del partido —por muy numerosos que 

puedan ser— no es libertad en absoluto. La libertad es siempre y 

exclusivamente libertad para el que piensa de otra manera”. Por otra parte, 

nada podría ser más erróneo que pensar—o, mejor dicho, tratar de hacer 

que otros pensaran—que las críticas de Rosa Luxemburgo significaban una 

oposición a la Revolución Rusa.
94

 Lo opuesto es la verdad: 

 
Todo lo que está ocurriendo en Rusia es comprensible, y una inevitable 

cadena de causas y efectos, cuyo punto de partida y piedra de toque son la 

abdicación del proletariado alemán y la ocupación de Rusia por el 

imperialismo alemán. Se necesitaría esperar algo sobrehumano de Lenin  y 

de sus camaradas para que, en tales circunstancias, también conjuraran las 

más bella democracia, la más ejemplar dictadura del proletariado,  y una 

floreciente economía socialista. Mediante su resuelta actitud revolucionaria, 

su energía ejemplar y su inviolable lealtad al socialismo internacional, 

realmente han realizado lo que podía realizarse en condiciones tan 

diabólicamente difíciles. El peligro comienza cuando se hace de la 

necesidad una virtud, cuando en adelante y en todos los puntos, se desea 

fijar teóricamente las tácticas  que les han impuesto estas fatídicas 

circunstancias y las recomiendan para su imitación por el [proletariado] 

internacional como modelos de táctica socialista. 

 

La propia Rosa Luxemburgo hizo el mejor resumen de su posición: 

 
La cuestión es distinguir lo esencial de lo no esencial, el núcleo de lo 

coincidente en la política de los bolcheviques… A este respecto, Lenin y 

Trotsky con sus amigos fueron los primeros en poner el ejemplo al 

proletariado mundial, y hasta ahora siguen siendo los únicos que pueden 

proclamar con Hutten: ¡Yo me he atrevido!... En Rusia el problema sólo 

                                                           
93

 Esta cita y las siguientes de Rosa Luxemburgo, La Revolución Rusa, pueden 

encontrarse en sus Gesammelte Werke, 4:332-365. 
94

 Rosa Luxemburgo nunca termino la redacción de su escrito sobre la 

Revolución Rusa, que había empezado en su celda de prisión, ni trato de 

publicarlo. Fue publicado póstumamente por su asociado, Paul Levi, al romper éste 

con Lenin. 



~ 95 ~ 

pudo plantearse. No pudo resolverse en Rusia, solo se le puede resolver 

internacionalmente. Y en este sentido, por doquier, el futuro pertenece al 

“bolchevismo”. 

 

Todas las cuestiones divisorias perdieron importancia una vez que 

estalló la Revolución Rusa. Lo que importaba era la revolución. Las críticas 

de Rosa Luxemburgo a algunas de las características, especialmente a la 

que consideraba como una democracia insuficiente, ocuparon un lugar 

secundario, tras su saludo a la Revolución Rusa como el mayor 

acontecimiento mundial y su elogio a los bolcheviques como los únicos que 

se habían atrevido y que, por tanto, serian como faro de luz para todos. 

En menos de un año sobrevivo la caída del káiser y el principio de la 

Revolución Alemana. Siendo toral el compromiso de Rosa con la 

revolución, una vez que la acción se convirtió en lo determinante, Rosa 

Luxemburgo se lanzó a encabezar la revuelta espartaquista de enero de 

1919, aunque serenamente había votado en contra de ella, considerándola 

inoportuna y mal preparada. Ciertamente no había tiempo para de ninguna 

otra organización, sino del recién creado Partido Comunista de Alemania, 

no cuando la contrarrevolución estaba avanzando con tan mortífera rapidez 

que en dos breves semanas decapitaría a la Revolución Alemana, 

asesinando a Rosa Luxemburgo, a Liebknecht y a Jogiches. 

  



~ 96 ~ 

  



~ 97 ~ 

Capítulo 5 

La guerra, la prisión y las revoluciones, 1914-

1919 
 

…Las revoluciones proletarias…se critican 

constantemente a si mismas, se 

interrumpen continuamente e su propia 

marcha… se burlan concienzuda y 

cruelmente de las indecisiones, de los lados 

flojos y de la mezquindad de sus primeros 

intentos… Retroceden constantemente 

aterradas ante la vaga enormidad de sus 

propios fines, hasta que se crea una 

situación que no permite volverse atrás y 

las circunstancias mismas gritan: ¡Hic 

Rhodus, hic salta! 

Marx, El 18 Brumario de Luis Bonaparte. 

 

Tan profundo fue el horror y la conmoción producida por los 

acontecimientos del 4 de agosto de 1914 —cuando los diputados socialistas 

del Reichstag aprobaron los créditos de guerra para el káiser, y con esta 

traición al socialismo desencadenaron la primera Guerra Mundial— que 

ésta llegó a ser la Gran División para los marxista. A pesar del trauma, 

Rosa Luxemburgo, aquella misma noche, se reunió en su apartamento con 

sus colegas más cercanos para disociar el socialismo de la ignominia de 

aquel acontecimiento. Cuando casi sólo Clara Zetkin (que al momento le 

telegrafió para manifestarle su entusiasta apoyo) respondió a los 300 

telegramas que Rosa Luxemburgo había enviado a los dirigentes locales de 

SPD, ella convocó a una conferencia para el mes siguiente. Fue en esta 

conferencia, en septiembre de 1914, donde se elaboró el primer rechazo 

público de toda responsabilidad por la aprobación de los créditos de guerra, 

dando así noticia general de que, dentro de Alemania, había oposición a la 

guerra. Para entonces, Karl Liebknecht había elevado su voz solitaria en el 

Reichstag, y la declaración pública fue firmada: “Karl Liebknecht. Dr. 

Franz Mehring, Dra. Rosa Luxemburgo, Clara Zetkin”. 

Sin embargo, llegaría el año siguiente antes de que Die Internationale 

apareciera como revista del Gruppe Internationale, que después sería 

conocido como los espartaquista. Para su primer número, Rosa 



~ 98 ~ 

Luxemburgo había escrito “La reconstrucción de la Internacional”, un 

extenso y serio análisis de la guerra imperialista: 

 
El 4 de agosto de 1914, la socialdemocracia alemana abdicó políticamente, 

y al mismo tiempo, la Internacional Socialista se desplomó…Kautsky, 

como representante del llamado “centro marxista” o, en términos políticos, 

como teóricos del pantano, durante años ha degradado la teoría 

convirtiéndola en la complaciente doncella de la práctica oficial de los 

burócratas del partido, haciendo así su propia contribución sincera al actual 

desplome del partido…El 4 de agosto, la socialdemocracia alemana, en 

lugar de quedarse “silenciosa”, asumió una función histórica de importancia 

extrema: el papel de escudera del imperialismo en la actual guerra.
95

 

 

Este fue el único número de Die Internationale que apareció; no bien se 

publicó la revista, las autoridades prusianas la confiscaron. Rosa 

Luxemburgo ya había estado en prisión, acusada de “desobediencia a las 

leyes” mucho antes de la guerra, por sus actividades antimilitaristas: 

específicamente, por el discurso del 16 de septiembre de 1913, en que había 

declarado que si los militaristas “creen que vamos a levantar las armas 

asesinas contra nuestros hermanos franceses y otros, vamos a gritar: ‘¡No lo 

haremos!’ ” Declarada culpable en su proceso, el 20 de febrero de 1914,
96

 

logró permanecer fuera de prisión durante un año, habiendo apelado; luego, 

súbitamente, el 18 de febrero de 1915, cuando estaba preparándose para 

partir con Clara Zetkin a una reunión planeada para organizar la primera 

conferencia internacional antibélica de mujeres, fue arrestada. 

Las otras socialistas revolucionarias —Zetkin de Alemania, Balabanoff 

de Italia, Krupskaya e Inessa Armand de Rusia, y muchas otras— se 

reunieron en Berna y elaboraron formas de agitación antibélica en sus 

propios países. Se había declarado la ley marcial en cada país beligerante, y 

Clara Zetkin descubrió que la socialdemocracia estaba tan comprometida 

con la guerra imperialista que inmediatamente fue expulsada de Die 

Gleichheit, de la que había sido directora desde sus comienzos en 1891, y 

que se había convertido no solo en un periódico de “mujeres” sino en la 

principal publicación de la izquierda radical. Se le reconocía 

                                                           
95

 Robert Loocker, ed., Rosa Luxemburg: Selected Political Writings (Nueva 

York: Grove Press, 1974), pp. 197-199. 
96

 El notable discurso de Rosa Luxemburgo se incluye como apéndice en J. P. 

Nettl, Rosa Luxemburg, 2 vols (Londres: Oxford University Press 1966), 2:488-

492. 



~ 99 ~ 

internacionalmente como la publicación antibélica. En agosto de 1915, 

también Clara Zetkin fue detenida. 

 

El escrito de Junius 

 

En su sombría y solitaria prisión, Rosa Luxemburgo —aislada de todo lo 

que ocurría  en el exterior, aunque había elaborado una red para escribir 

noticias y poder  sacar subrepticiamente su escrito—, al punto se puso a 

escribir el primer folleo antibélico general de Alemania. La crisis de la 

socialdemocracia alemana ha conservado su forma hasta el día de hoy, 

conocido por el nombre que ella empleo: Junius.
97

 

Puso muy alto la bandera, no sólo del internacionalismo, contra la 

guerra imperialista, sino también contra la oficial socialdemocracia: 

“Avergonzada, deshonrada, bañada en sangre y escurriendo lodo, así se 

encuentra la sociedad capitalista… y en  mitad de esta orgía ha ocurrido 

una tragedia mundial: la capitulación de la socialdemocracia” (p. 262). 

Lejos de ser simple agitación el escrito seguía el desarrollo histórico 

del capitalismo durante los 50 años anteriores, es decir, desde que había 

destruido la Comuna de Paris y comenzando su curso imperialista. Rosa 

Luxemburgo siempre había sentido que la guerra chino-japonesa de 1895 

había señalado un cambio del poder global, lo que en realidad había 

conducido a la  primera Guerra Mundial. Sin embargo, su principal 

hincapié fue en el imperialismo alemán, desde el “incidente de Marruecos”: 

“Pueblos enteros son destruidos, civilizaciones antiguas son arrasadas, y en 

su lugar la especulación en sus formas  más modernas se está 

estableciendo… la actual guerra mundial constituye un punto de cambio en 

el curso del imperialismo…” (p.325). 

Contra el “cadáver maloliente” del SPD, Rosa Luxemburgo señaló la 

naturaleza revolucionaria del marxismo de Marx y la revuelta de los 

propios trabajadores: “Las obras teóricas de Marx dan a la clase obrera de 

todo el mundo una guía por la cual fijar sus tácticas de una hora a otra en su 

viaje hacia el único objetivo inmutable… el desarrollo histórico avanza en 

contradicciones, y por cada necesidad también plantea en el mundo su 

opuesto. El Estado capitalista de la sociedad es sin duda una necesidad 

histórica, pero también lo es la revuelta de la clase contra él” (pp.283, 324-

325). 

                                                           
97

 Esto se incluye en varias colecciones. Las citas de las páginas en el texto 

siguiente se refieren a la traducción en Rosa Luxemburg Speaks, ed. por Mary-

Alice Waters, pp. 257-331. 



~ 100 ~ 

En estos dos pilares se basaron las  “Tesis sobre las tareas de la 

socialdemocracia internacional” que siguieron al escrito de Junius, al 

proponer los siguientes principios: “La lucha de clases contra las clases 

gobernantes dentro de los límites de los Estados Burgueses y la solidaridad 

internacional de los trabajadores de todos los países son las dos reglas de 

vida inherente a la clase trabajadora en lucha, y son de importancia 

histórica universal para su emancipación” (pp.330-331). 

Al mismo tiempo, Rosa Luxemburgo repitió su oposición a la 

autodeterminación nacional, porque sería un retorno al “nacionalismo”: 

“En el actual medio imperialista no puede haber guerras se autodefensa 

nacional. Toda política socialista que dependa de este determinado medio 

histórico, que esté dispuesta a guiar su política en el torbellino mundial 

desde el punto de vista de una sola nación, tiene pies de  “barro” (p.305).  

Este primer gran folleto antibélico —que al mismo tiempo era de 

propaganda en el sentido más valeroso, seriamente histórico que procedía 

de la propia Alemania—fue más que una bocanada de aire fresco para los 

aislados marxistas antibélicos del mundo entero. Fue el genuino principio 

de una nueva época, de un nuevo camino a la revolución. Lenin se encontró 

entre quienes elogiaron profusamente el escrito por su valor; pero sintió 

claramente que había sido elaborado en el aislamiento. No sabía que Junius 

era Rosa Luxemburgo cuando escribió: “El folleto de Junius conjura en 

nuestra mente el cuadro de un hombre solitario que no tiene camaradas en 

una organización ilegal acostumbrada a elaborar lemas revolucionarias 

hasta su conclusión y a educar sistemáticamente a las masas con su 

espíritu”.
98

 

Desde los días de Marx, los marxistas siempre habían sentido que la 

crítica era básica para la clarificación y el desarrollo de las ideas. Así como 

Rosa  Luxemburgo  había considerado importante criticar la Revolución 

Rusa, mientras la saludaba como el mayor acontecimiento, así también 

Lenin, al introducir sus críticas, escribió: “Desde Luego, sería muy 

deplorable que las ‘izquierdas’ empezaron a mostrarse descuidadas en su 

tratamiento de la teoría marxista, considerando que la Tercera Internacional 

sólo puede establecerse sobre la base de una marxismo no vulgarizado” 

(p.207). Ya hemos tratado antes de su crítica, especialmente  a la cuestión 

nacional como principio y en su relación con una de las luchas contra el 

imperialismo. Lenin sintió que a menos que se pudiera der más específico 

—es decir, que se nombrara a  los traidores como Kautsky —la magnífica 

                                                           
98

 Lenin, Collected Works, 19:213. Las citas de página en el texto siguiente son 

de una edición. 



~ 101 ~ 

exposición de la guerra imperialista hecha por Luxemburgo parecía simple 

agitación en lugar de ser un llamado a trasformar aquella guerra 

imperialista en una guerra civil. Desde luego, tal no era el lema de Rosa. 

Lenin señaló entonces el que consideró el mayor error de Rosa 

Luxemburgo, enfocándolo en la misma forma en que había atacado a sus 

propios bolcheviques por la misma cuestión y en el mismo periodo de 

1916: “…Cuando Junius hace particular hincapié en lo que para él es el 

punto más importante: la  lucha contra el ‘fantasma de la guerra nacional, 

que en la actualidad domina la política socialdemócrata’ tenemos que 

convenir en que su razonamiento es correcto y totalmente apropiado; pero 

sería un error exagerar esta verdad;  apartarse de la guerra marxista  para 

ser concretos,  aplicar la apreciación de la guerra actual a todas las guerras 

que son posibles bajo el imperialismo; perder de vista los movimientos 

nacionales contra el imperialismo…” (p.202). 

Como ya lo  hemos visto en el capítulo anterior, Lenin acusó a Junius 

de aplicar la dialéctica marxista “solamente a medias, dando un paso por el 

camino concreto e inmediatamente  desviándose de él. La dialéctica 

marxista pide un análisis concreto de toda situación histórica 

especifica…La guerra civil contra la burguesía también es una forma de 

lucha de clases…” (p. 210). 

Rosa Luxemburgo permaneció confinada en la cárcel durante el resto 

de la guerra. Experimentó condiciones cada vez peores y violentos cambios 

de humor. Pero nunca estuvo sin muchos proyectos que se proponían llevar 

a su fin: ya significarse eso que tenía que inventar los medios de escribir, 

como lo prueba la carta que escribió con orina,  en una página tomada de 

un libro de poemas franceses; 
99

 ya que podía retornar a un trabajo teórico 

serio. He aquí una de sus cartas a Mathilde Jacob, que logró salir 

clandestinamente: “Después de dos semanas  recibí mis libros y 

autorización de trabajar…No tuvieron que decírmelo dos veces. Mi salud 

tendrá que acostumbrarse a esta dieta peculiar, siendo lo principal que no 

me impida trabajar. ¡Imagínate, me levanto todos los días a las 5:40! Desde 

luego, a las nueve de la noche tengo que estar en ‘cama’, si puede llamarse 

así al armatoste que hago y deshago cada día”. 
100

 

La labor clandestina del Spartakusbund difícilmente habría podido 

continuar estando Rosa en prisión, sino hubiera sido por Jogiches. Los 

demás colegas de Rosa también eran antibelicistas  y partidarios de la 

                                                           
99

 Nettl incluye en su biografía, Rosa Luxemburg, una reproducción de esta 

carta secreta de Rosa Luxemburgo a Fanny Jezierska, lámina 14. 
100

 Nettl, Rosa Luxemburgo, 2:621 



~ 102 ~ 

revolución, pero tenían poco talento para el trabajo clandestino. Así, fue 

Jogiches —que hasta entonces había mostrado poco interés por el Partido 

Alemán, salvo hasta el punto en que su labor chocaba con la labor del 

Partido Polaco— quien surgió ahora como dirigente de la Oposición de la 

Izquierda Alemana. Escribió las circulares del Spartakusbund, dispuso su 

impresión y circulación y continuo con todo el trabajo necesario para 

mantener la Tendencia, siendo incluso el conducto de Rosa Luxemburgo; 

sacó de la prisión sus obras teóricas y trató de facilitarle la vida en prisión. 

El 28 de julio de 1916,  Rosa Luxemburgo envió a Dietz, editor del 

periódico del partido,  el siguiente plan de lo que se proponía hacer  

mientras durase  la guerra: 

 

1) Una obra completa sobre  economía con el título  La 

acumulación del capital, que consistirá en la obra original junto con 

un  apéndice, una Anti-crítica, y  

2) Una serie de ensayos en enteramente populares con el título 

colectivo de Introducción a la economía política, y  

3) Estoy en proceso de traducir el libro ruso de Korolenko, 

historia de mis contemporáneos, al alemán.
101

 

 

El hecho de que Dietz rechazara toda la idea no impidió a Rosa hacer la 

obra: Elaboro su anti-crítica y decidió publicar su Acumulación del capital 

como una sola obra; tradujo la obra Korolenko, y escribió un brillante 

análisis de la literatura rusa del siglo XIX como introducción. Como en 

1911, cuando había estado más aislada dentro del partido por su ruptura 

con Kautsky, y al mismo tiempo había pintado un magnifico autorretrato y 

se había lanzado a escribir su más grande obra teórica, así también ahora, 

en prisión, Rosa Luxemburgo estudio los paros y otras aves canoras, y 

logró escribir su más grande obra teórica. Ello no significa que fuera 

insensible a sus condiciones. En marzo de 1917 escribió a Diefenbach: 

“Cada día que tengo que pasar aquí se vuelve una pequeña montaña que 

hay que subir cansadamente, y cada cosilla me irrita. Dentro de cinco  días 

llegarán a su fin ocho meses de mi segundo año de soledad. Luego, 

seguramente, como el años pasado, por sí mismo ocurrirá un resurgimiento, 

especialmente ahora que va llegar la primavera”.
102

  

Sin embargo, no fue la primavera la que le levantó el ánimo y la hizo 

sentir tan confiada que estuvo dispuesta a presentar batalla a todo el 

                                                           
101

Ibíd., 2:620 n.  
102

 Bronner, The Letters of Rosa Luxemburg, p. 182 



~ 103 ~ 

mundo, incluso a Marx. Había terminado su Anti-critica, y cuando la envió 

a Diefenbach (segunda persona que la leía), Rosa citó a Mehring diciendo 

que la había llamado “simplemente una obra de genio, una realización 

verdaderamente magnifica, arrebatadora”. Rosa se sentía que la obra 

“ciertamente me sobrevivirá. Es muchas más madura que la propia 

Acumulación; su forma es extremadamente sencilla, sin accesorios, sin 

coquetería ni ilusiones ópticas, directas y reducidas a los esenciales; casi 

diría ‘desnuda’ como un bloque de mármol. Así es en realidad  como están 

hoy mis gustos. En obras teóricas, como en arte, sólo aprecio los sencillo,  

lo tranquilo  y lo audaz”.
103

   

A la sombría mazmorra llegó un brillante e inspirador rayo de luz; 

noticias de la Revolución de marzo de 1917 en Rusia. Tan histórico fue el 

acontecimiento, tan grande fue la caída del régimen zarista, tan magnifica 

fue la primera revolución que surgió de la guerra imperialista, que ilumino 

la vida de Rosa Luxemburgo. Como dijo ella en una epístola enviada a 

Marta Rosenbaum: “Desde luego, las maravillas de Rusia son como una 

nueva vida para mí. Constituye una gracia salvadora para todos nosotros. 

Sólo temo que no todos la aprecien lo bastante, que no reconozcan 

suficientemente que es nuestra propia causa la que está ganando aquí. Ha 

de tener y tendrá un efecto saludable sobre todo el mundo. Debe irradiar a 

toda Europa; estoy absolutamente segura de que inicia una nueva era y que 

la guerra no durará largo tiempo”. 

En su folleto sobre “La Revolución Rusa”, los elogios de Rosa 

Luxemburgo fueron de una mano con su oposición a todo lo que chocara 

con la democracia: “La democracia socialista empieza simultáneamente 

con la demolición del régimen de clases y la construcción del 

socialismo”
104

 

En realidad era el amanecer de una nueva época. No sólo fue marzo de 

1917, también fue noviembre. Incluyó no solo la caída del zar, sino la 

conquista del poder por los bolcheviques. Rosa Luxemburgo estuvo 

absoluta y firmemente a su favor. “¡Si, dictadura! Pero esta dictadura 

consiste en la manera de aplicar la democracia, no en su eliminación”, 

escribió en “La Revolución Rusa”. Tan impaciente estaba por subrayar que 

era “una primera revolución proletaria de transición, universal en su 

significado” que el 11 de noviembre de 1917 había escrito a Luise Kautsky 

que si los rusos “no eran capaces de mantenerse en este sábado de brujas” 

no sería porque las “estadísticas mostraran  que el desarrollo económico  en 

                                                           
103

 Ibid., p. 185 
104

 En Gesammelte Werke, 4:363. 



~ 104 ~ 

Rusia es demasiado atrasado, como tu inteligente marido se lo ha figurado, 

sino porque la democracia social en el Occidente tan desarrollado, consiste 

en miserables cobardes que, tranquilamente, dejan que los rusos  se 

desangren hasta morir…” Su argumento era que había que apoyar aquello, 

extenderlo al proletariado universal, especialmente al proletariado alemán. 

Como diría en “La  Revolución Rusa”, “en Rusia el problema sólo pudo 

plantearse, no pudo resolverse”. En una palabra, era el primer paso de la 

revolución mundial, y sólo se podía salvar si se convertía en la revolución 

mundial. 

En un punto de aquel escrito, Rosa pareció apoyar el SPD: “Es un 

hecho conocido e indiscutible que sin  prensa libre y sin trabas, sin el 

derecho ilimitado de asociación y asamblea, es enteramente inimaginable el 

gobierno de las grandes masas del pueblo.” Esta crítica de la disolución de 

la Asamblea Constituyente en Rusia le parecía, pocos meses después, 

diferentes en su propia revolución. Allí declaró Rosa que la asamblea 

nacional era una “asamblea burguesa”, un “bastión contrarrevolucionario” 

contra la democracia genuina contenida en su lema: “Todo el poder a los 

consejos de obreros, soldados y campesinos.” 

 

“La revolución alemana ha comenzado” 

 

Al terminar octubre de 1918, un motín que estalló en la base naval de Kiel, 

donde en agosto de 1917 había ocurrido el primer motín de la guerra, 

precipitó el desplome del régimen  imperial. Ya el 9 de noviembre, las 

oleadas de huelgas que habían estallado al principio del mes se fundieron 

para convertirse en la huelga general de Berlín. Había empezado la 

Revolución Alemana. El káiser huyó. Ese mismo día, las masas 

revolucionarias llegaron a las puertas de la prisión de Breslau y liberaron a 

Rosa Luxemburgo, que pronto de se dirigió a la plaza de la ciudad y habló 

a las masas. En todas las grandes ciudades surgieron Consejos de obreros. 

Por doquier aparecieron Consejos de Soldados en el frente, y Consejos de 

Marinos en las bases navales. El 11 de noviembre, la Liga Espartaco emitió 

un suplemento especial de su propio periódico, Rote Fahne, esta vez 

sumamente concreto, con un programa de 14 puntos, que iban desde la 

demanda de paz inmediata hasta un llamado para elecciones de Consejos de 

Obreros y de Soldados, con el lema: “¡Todo el poder a los soviets!” 

Al momento empezó la contrarrevolución, con ella llamado  de SPD-

USPD, unificados, aun parlamento más: una Asamblea Nacional. 

Así como desde el primer número del periódico antibélico Die 

Internationale, los espartaquistas  habían relacionado muy de cerca  su 



~ 105 ~ 

programa positivo con la necesidad de “ridiculizar sin piedad [sus] propias 

flaquezas e inadecuaciones”, y “la caída moral desde el 4 de agosto”, así 

también el primer número de Rote Fahne pidió “la más estricta autocritica 

y una férrea concentración de energía para continuar la labor”, ahora que la 

revoluciona había empezado.
105

 

Este punto focal, para el llamado a la reconstrucción de la 

Internacional, y a la vez para lanzar la revolución, fue un medio de no 

separar jamás los fines de los medios: “El camino de la revolución se sigue 

claramente  de sus fines, sus métodos se siguen de su tarea. Todo el poder 

en manos de las masas trabajadoras en manos de los consejos de obreros  y 

de soldados, protección a la obra de la revolución contra sus enemigos que 

acechan: este es el principio guía de todas las medidas que debe tomar el 

gobierno revolucionario.”
106

 

Rote Fahne mantenía un ataque diario, incesante contra “la ilusión 

pequeñoburguesa” que los Kautskys y Hilferdings trataban de perpetrar con 

su llamado a una asamblea nacional: “Estos profundos marxistas han 

olvidado el ABC del socialismo. Han olvidado que la burguesía no es un 

cuerpo parlamentario, sino una clase gobernante en posesión de todos los 

medios del poder económico y social.” 

La liga Espartaco también emitió un escrito especial, en aquellos dos 

intensos meses de 1918, y lo intituló, ¿Qué quiere la liga Espartaco? Esto 

puso en claro que  sólo la “eliminación de todos los parlamentos” y la 

elección de consejos obreros por toda Alemania” podría lograr la 

“abolición de toda discriminación de clases, órdenes y títulos, completa 

igualdad jurídica y social de los sexos”, “expropiación de la propiedad y 

toma de todos los trasportes públicos”, y “una jornada laboral de seis horas 

como máximo”.
107

 

La inagotable energía de Rosa Luxemburgo no flaqueó durante un solo 

segundo desde el momento en que fue liberada de la prisión y se lanzó a 

sus primeras reuniones —públicas y de organización—, a los escritos, las 

manifestaciones, las huelgas la corrección de escritos y más 

manifestaciones. Su elocuencia, su pasión, su practicar  “la revolución lo 

es todo, lo demás son minucias”, se concentraron en aquellos dos meses y 

medio de libertad, antes de que fuera asesinada. 

                                                           
105

 Looker, Luxemburgo, pp 205, 253 
106

 Ibid., p. 254 
107

 El escrito fue publicado como artículo en Rote Fahne el 14 de diciembre de 

1918. 



~ 106 ~ 

El hilo rojo que corre a través de todo aquello es, desde luego, la 

abolición del capitalismo y la creación del socialismo. No había camino 

intermedio. Era socialismo o barbarie. Sin embargo, lo único que distinguía  

a los espartaquistas de lo que los bolcheviques pedían y estaban dispuestos 

a lograr—la conquista del poder—fue expresado como sigue: 

 
La liga Espartaco se niega a compartir el poder del gobierno con los 

mandaderos de la burguesía, es decir con Scheidemann, Ebert, et al… la 

liga Espartaco  también se negará a tomar el poder sólo porque 

Scheidemann, Ebert, et al, se arruinen a sí mismos… 

La liga Espartaco nunca asumirá el poder gobernante de ninguna otra 

manera sino por la clara e inequívoca  voluntad de la gran mayoría, de la 

masa proletaria de toda Alemania, nunca de otra manera sino por la fuerza 

del acuerdo consciente de las masas con las opiniones objetivos y métodos 

de lucha de la liga Espartaco… 

La victoria de la liga Espartaco no está al principio sino al fin de la 

revolución: es idéntica a la victoria de las masas de millones del 

proletariado socialista…
108

 

 

Esas fueron las primeras expresiones de la revolución en ¿Qué quiere 

la liga Espartaco? A finales de diciembre, se unieron a la liga Espartaco los 

radicales de Bremen, de Karl Radek, los internacionalistas de Borchardt y 

otros marxistas que habían negado a ingresar en el USPD, para formar un 

nuevo partido comunista, Hemos llegado a las dos últimas semanas de la 

vida de Rosa Luxemburgo, la culminación de todas sus actividades: El 

histórico discurso pronunciado ante la Conferencia Inaugural del Partido 

Comunista  de Alemania.
109

 Oigámosla hablar; Grandes movimientos 

históricos han sido las causas determinantes de las deliberaciones  de hoy… 

A quienes participaron en esta revolución de 9 de noviembre y que sin 

embargo lanzaron calumnias contra los bolcheviques rusos, nunca 

dejaremos de responder con la pregunta: ‘¿Dónde aprendisteis el alfabeto 

de vuestra revolución? ¿No fue de los rusos de quienes aprendisteis a exigir 

consejos de obreros y de soldados?’ ” (p.405). 

Y desde luego, Rosa estableció la Gran División entre la traición del 4 

de agosto  del 1914 y el 30 de diciembre de 1918, cuando se inauguró el 

Congreso, al subrayar especialmente la edición  de1872 del Manifiesto 

                                                           
108

 Looker, Luxemburgo, pp. 285-286 
109

 Los siguientes fragmentos de este discurso se han tomado de la traducción 

utilizada en Mary-Alice Waters, Rosa Luxemburg Speaks, y las citas de páginas del 

texto se refieren a esta edición  



~ 107 ~ 

comunista, en que Marx había pedido atención al hecho de que lo que 

mostraba la Comuna de Paris era que “la clase obrera no puede limitarse 

simplemente a tomar posesión de la maquinaria del Estado tal y como está 

y servirse de ella para sus propios fines, sino debe destrozarla” (p.406). 

Concluyo Rosa Luxemburgo: 

 
Pero hemos llegado al punto, camaradas, en que podemos decir que nos 

hemos unido a Marx, y que una vez más estamos avanzando bajo su 

bandera… 

Ante todo, hemos de extender en todas direcciones el sistema de consejos 

obreros…Hemos de llegar al poder, y el problema de la toma del poder 

adopta este aspecto: ¿Qué puede lograr por toda Alemania cada consejo de 

obreros y de soldados? [¡Bravo!] He allí la fuente de poder… 

Las masas deben aprender a usar el poder usándolo. No hay otra manera… 

Los trabajadores, hoy, aprenderán en la escuela de la acción. [¡Oíd! ¡Oíd!] 

Nuestra Escritura dice: En el principio fue el hecho [pp.425, 426]. 

 

Sin embargo, el hecho apenas había  comenzado cuando las huelgas 

aumentaron, consejos de soldados y marinos —especialmente de los 

últimos, la División Naval del Pueblo— rodearon la cancillería del Reich, 

manteniendo cautivo al gobierno hasta el 5 de enero, cuando 200.000 

obreros marcharon sobre Berlín sobre los Eberts y Scheidemann que 

aliados al viejo Comando Supremo del Ejército imperial, trataron de 

restaurar la disciplina en la policía de seguridad, despidiendo al jefe de 

policía del USPD, el jefe Eichhorn, que se había puesto del lado de los 

trabajadores. La “Semana de Espartaco” que empezó con la ocupación del 

edificio del Vorwärts, fue una espontánea explosión, desde abajo, con la 

que Luxemburgo (aunque se había opuesto a ella por considerarla 

inoportuna y mal preparada) no obstante se alineó por completo. Ella no 

abandonaría el movimiento de masas; estas señalaban el camino. 

La contrarrevolución por su parte, estaba armada hasta los dientes. 

Ebert había nombrado ministro de la Defensa [sic] a Noske. Ni siquiera se 

atrevieron a llamar a las  tropas de Berlín a participar en la matanza 

planeada. En cambio Noske, desde su cuartel general en Dahlem, avanzó 

con tres mil soldados ( mientras más columnas lo seguían, desde los 

campos), se abrió paso a tiros hasta penetrar en el edificio, matando a cien 

hombres, hiriendo a otros  innumerables, y  desatando la campaña de 

linchamiento contra Rosa Luxemburgo y contra Liebknecht que tenía ya 

semanas de duración. Pero Rosa Luxemburgo no suspendería sus 

actividades, y mucho menos sus críticas a la “demagogia y palabrería sobre  



~ 108 ~ 

‘unidad’ ”. Nunca dejó de dar crédito a las masas por su capacidad de 

recuperación: 

 
La jefatura ha fallado. Pero la jefatura puede y debe crearse de nuevo, por 

las masas y de las masas. Las masas son el factor decisivo; son la roca 

sobre la que se levanta la victoria final de la revolución. Las masas 

estuvieron a la altura de los acontecimientos; ha convertido esta “derrota” 

en una de esas derrotas históricas que son orgullo y fuerza del socialismo 

internacional. Y así, la futura victoria florecerá a partir de esta “derrota”.
110

  

 

Estas fueron las últimas palabras de sus labios: “¡El orden reina en 

Berlín! ¡Estúpidos lacayos! Vuestro ‘orden’ se levanta sobre la arena. 

Mañana, la revolución volverá a levantar cabeza y, para vuestro horror, 

proclamará con trompetas: ¡Fui, soy, seré!”
111

 

La fecha fue el 14 de enero. La campaña de linchamiento de la 

socialdemocracia había llegado al clímax, y el Freikorps era su verdugo. Al 

día siguiente, 15 de enero, sacaron de su casa a Rosa Luxemburgo, la 

golpearon, le dieron un tiro en la cabeza. Su cadáver fue lanzado al canal de 

Landwehr. Llegaría mayo antes que se descubriera su cuerpo, tan mutilado 

que fue imposible reconocerla. 

Después del asesinato, Rote Fahne siguió adelante, bajo la dirección de 

Jogiches, y él entabló una implacable campaña para descubrir a los asesinos 

de Rosa Luxemburgo y de Karl Liebknecht y para exponer el hecho de que 

el SPD estaba protegiendo —en realidad, había inspirado— aquellos 

asesinos. Aquellos días críticos trascurrieron  reuniendo los escritos de 

Rosa Luxemburgo para que no fuesen destruidos. Al cabo de seis semanas, 

también Jogiches fue asesinado, el 10 de marzo. 

La revolución Alemana, así decapitada, aún conserva tanta energía 

creadora  en los miles y miles de trabajadores y trabajadoras que reapareció 

no solo una vez más, en 1921, sino de nuevo en 1923, antes de ser 

finalmente aplastada. 

Para cuando la Revolución Ruda y su Estado de los trabajadores se 

trasformó, asimismo, en lo opuesto —capitalismo de Estado— y la 

depresión puso fin al capitalismo privado “puro”, sólo para terminar en la 

monstruosidad del nazismo, había resurgido, viva de nuevo, la teoría de 

Rosa Luxemburgo sobre el desplome del capitalismo: socialismo o 

barbarie. En realidad, Rosa vuelve a resurgir cada vez más que nos 

                                                           
110

 Rosa Luxemburgo, “el orden reina en Berlín”, Rote Fahne, 14 de enero de 

1919, Así aparece en Looker, Luxemburg, pp.305-306. 
111

 Ibíd., p. 306  



~ 109 ~ 

encontramos ante una nueva y profunda crisis. Y esto en ningún momento 

fue más cierto que al surgir un Tercer Mundo, una nueva generación de 

revolucionarios occidentales totalmente desilusionados del vanguardismo, 

y cuando un Movimiento de Liberación Femenina  totalmente nuevo 

excava activamente la historia verdadera de la humanidad. Acaso falte aún 

filosofía, pero la historia tiene originales de iluminar el pensamiento de su 

tiempo.    

  



~ 110 ~ 

  



~ 111 ~ 

 

 

 

 

 

 

Segunda Parte 
El Movimiento de 

Liberación Femenina como 

Fuerza y Razón 

Revolucionaria 
  



~ 112 ~ 

…Ved que no dejéis de ser humanos…Ser 

humanos significa arrojar alegremente toda 

nuestra vida “en las escalas del destino” 

cuando es necesario, pero al mismo tiempo, 

regocijarse de cada día soleado, de cada 

bella nube. Ah, no conozco ninguna 

fórmula para poder haceros humanos… 

Rosa Luxemburgo 

 

Una obra nunca es bella a menos que, de 

alguna manera, se escape su autor. 

D. H. Lawrence 

 

La vida misma se vuelve tan preciosa, 

/Como vastos son nuestros sueños. 

Luise Michel 

 

Todo el movimiento de la historia es, por 

tanto, como su acto real de creación, el acto 

de nacimiento de su existencia empírica  y 

es también para su conciencia pensante, el 

movimiento comprendido y consiente de su 

devenir 

Karl Marx, 1884.  

  



~ 113 ~ 

Capítulo 6 

Panorama a manera de introducción: La 

dimensión negra. 
 

Como es nuestra época la que ha impuesto a la conciencia del mundo la 

verdad de que la Liberación de la Mujer es una Idea cuyo momento ha 

llegado, es necesario volver atrás y adelante en el tiempo, además de 

contemplar globalmente este fenómeno. Ni la urgencia de nuestro tiempo ni 

el espacio nos permitirá remontarnos a 1647, cuando la primera Petición de 

las Criadas al Parlamento británico pidió “Libertad cada segundo martes”, 

y ni siquiera a la “Reivindicación de los Derechos de la Mujer” de 

Wollstonecraft en 1792.  Pero hemos de comenzar con 1831 por dos 

razones: por su pertinencia para hoy, y por los acontecimientos que 

ocurrieron en aquel año: en particular la mayor revuelta de esclavos de la 

historia de los Estados Unidos, encabezada por Nat Turner,
112

 quien 

sostuvo que la idea de libertad está presente en cada esclavo, tan 

tempestuosamente que “la misma idea movió a otros, como a mí mismo, a 

esta empresa” En aquel mismo año, una negra Maria Stewart, fue la 

primera mujer nacida  norteamericana, blanca o negra, que habló en 

público. 

He aquí lo que dijo María Stewart: 

 
Oh, vosotras hijas de África, ¡Despertad! ¡Despertad! ¡Levantaos! No sigáis 

dormitando, sino distinguíos. Mostrad al mundo que estáis dotadas de 

notables y exaltadas facultades… ¿Cuánto tiempo se verán obligadas las 

bellas hijas de África a enterrar sus espíritus y talentos bajo una carga de 

ollas y cafeteras de hierro?... ¿Cuánto tiempo más logrará un vil conjunto 

de hombres halagaros con sus sonrisas y enriquecerse con lo que 

difícilmente hemos ganado, mientras los dedos de sus mujeres relucen con 

anillos y ellos mismos ríen de nuestra insensatez?
113

 

 

Cuando se llega a  la cuestión de la mujer, no fue sólo la voz de la 

trabajadora, ni de la dimensión negra la que nadie escuchó. Lo mismo pudo 

                                                           
112

 “La confesión de Nat Turner” aparece como apéndice a John H. Clarke, ed., 

William Styron’s Nat Turner: Ten Black Writers Respond (Boston:  Beacon Press, 

1968).  
113

 Bert James Loewenberg y Ruth Bogin, eds., Black Women in 19
th
 Century 

American Life (University Park, Pa.: Penn State University Press, 1967). 



~ 114 ~ 

decirse de Margaret Fuller, mujer de clase media, cuyo intelecto se había 

reconocido como serio, pero que seguía siendo considerada sólo como una 

especie  de “criada” de los trascendentalistas. 

Ahora que conocemos toda su historia,
114

 es claro que como feminista 

fue una original y como activista se apartó de la esfera enrarecida de la 

Granja de Brook que llegó a participar en la Revolución Italiana de 1848, 

donde uno de los patriotas fue su amante. Tenga razón o no Vivian Gornick 

en su conclusión de que “de haber vivido más, Margaret Fuller habría 

llegado a ser una de las primeras marxistas norteamericanas  

importantes”
115

 el hecho es que la propia Margaret Fuller juzgaba que 

“había llegado a ser una entusiasta socialista”.
116

 

 

Un momento histórico 

 

Objetivamente, aunque los Estados Unidos no habían experimentado una 

revolución social en 1848, si ocurrió en aquel año una revolución en la 

liberación de las mujeres. La Woman’s Rights Convention, celebrada en 

Seneca Falls, Nueva York, reveló una nueva fuerza para la revolución. Las 

mujeres de todo el mundo la escucharon. Desde la prisión de St. Lazare, en 

París, a la que había sido sentenciada  por sus actividades en la revolución 

de 1848 y después, Jeanne Deroin y Pauline Roland enviaron sus saludos 

en 1851 a la segunda National Woman’s Rights Convention, celebrada en 

Worcester, Massachusetts. En nombre de esta convención. Ernestine Rose 

                                                           
114

 Bell Gale Chevigny, The Woman and the Myth (Old Westbury, N. Y.: 

Feminist Press 1976). En el profundo estudio de la literatura clásica 

norteamericana, de Larze Ziff, Literary Democracy: The Declaration of Cultural 

Independence in América (Nueva York: Viking Press, 1981), Ziff incluye un 

artículo sobre Margaret Fuller (pp.146-164) que merece estudio serio. Empieza por 

citar la declaración de Fuller, en su obra de 1845 Woman in the Nineteenth 

Century: “Que no se diga que doquier hay energía o genio creador, tiene espíritu 

masculino”. Desarrolla entonces Ziff su visión de la “Vigorosa independencia de 

espíritu” de Margaret Fuller, como algo inseparable de que ella se había vuelto 

revolucionaria en Italia y estaba retornando a los Estados Unidos “a trabajar para la 

siguiente revolución” El capítulo termina diciendo: Tal exaltación (al unir pasión e 

inteligencia, voluntad y acción, ego e historia) La acompañaba en el barco cuando 

llegó frente a la Fire Island. Encendido en Europa, se apagó a la vista de las playas 

americanas”. 
115

 Vivian Gornick, Essays in feminism (Nueva York: Harper & Row, 1978), p. 

212. 
116

 Chevigny, The Woman and the Myth, p. 490. 



~ 115 ~ 

declaró: “Después de haber oído la carta leída de nuestras pobres hermanas 

encarceladas en Francia, bien podemos exclamar: ¡Ay pobre Francia!, 

¿Dónde está su gloria? ¿Dónde está la gloria  de la revolución de 1848?”
117

 

El decenio de 1840 había sido pródigo en ideas revolucionarias así 

como en verdades revoluciones. Así, en 1843 Flora Tristán fue la primera 

en convocar a una Internacional Obrera, de hombres y mujeres; en su libro 

Union Ouvriére subrayó la necesidad “de reconocer la urgente necesidad de 

dar a las mujeres del pueblo una educación moral, intelectual y técnica… 

[y] reconocer, en principio, la igualdad de derechos entre hombres y 

mujeres como único medio de establecer la unidad humana”.
118

 Al año 

siguiente, la fiebre tifoidea nos privó de esta exaltante revolucionaria 

utópica. Sin embargo, en el mismo año, 1844, Marx descubrió todo un 

nuevo continente de pensamiento y de revolución, con sus hoy celebres 

Ensayos Humanistas. 

Se necesitó una revolución —La Revolución Rusa de noviembre de 

1917— para desenterrar estos Manuscritos de 1844 de los polvorientos 

archivos cerrados de La Segunda Internacional. Una vez publicados, la 

sacudida del reconocimiento no sólo fue de que eran grandes escritos, sino 

que revelaban tan profunda Idea de la Libertad que trascendía a la vez 

tiempo y lugar, es decir, la Alemania de aquel decenio. El genio Marx pudo 

articular semejante filosofía de la revolución, no porque fuera un profeta, 

sino porque ahondaba tan profundamente en las relaciones humanas que 

surgió con su concepto de hombre/mujer: 

 
En el comportamiento hacia la mujer, botín y esclava de la voluptuosidad 

común, se manifiesta la infinita degradación en que el hombre existe para sí 

mismo, pues el secreto  de esta relación cobra su expresión revelada, 

inequívoca, resuelta y manifiesta en la relación de varón y hembra. En esta 

relación natural entre los dos sexos [hombre/mujer] vemos que  la relación 

entre el hombre y la naturaleza es directamente su relación con el ser 

humano, como la relación con el ser humanos es directamente su relación 

con la naturaleza, su propio destino natural. En esta relación se manifiesta, 

pues, de un modo sensible, reducido a un hecho tangible, hasta qué punto la 

esencia humana se ha convertido en naturaleza para el hombre.
119

    

                                                           
117

 Miriam Schneir, ed., Feminism (Nueva York: Random House, 1972), p. 91 
118

 G. D. H. Cole, A History of Socialist Thought, 5 vols. (Londres: Macmillan 

& Co., 1956), 1: 186. [hay edición en español del FCE.] 
119

 Hay ahora varias traducciones [al inglés] de los Manuscritos de 1844, La 

más conocida son las de Martin Milligan, Erich Fromm, T. Bottomore, y Loyd 

Easton y Kurt Guddat. [la traducción que aparece en esta versión en español  es de 



~ 116 ~ 

Por ello Marx concretó cada relación humana como “ser” en lugar de 

“tener”: “Cada uno de sus comportamientos humanos ante el mundo, la 

vista, el oído, el olfato, el gusto, el tacto, el pensar, el intuir, el percibir, el 

querer, el  actuar, el amor…Todos los sentidos físicos y espirituales han 

sido suplantados, así, por la simple enajenación de todos estos sentidos… 

La superación de la propiedad privada representa, por tanto, la plena 

emancipación de todos los sentidos y cualidades del hombre”, Pero es 

necesario un total desarraigo para que “la riqueza de las necesidades 

humanas ocupe el lugar  de la riqueza y pobreza de la economía política”. 

El filósofo Marxista Herbert Marcuse, al ser publicado estos Ensayos 

en Alemania en 1932 percibió el punto central de la filosofía, su 

integración  con la verdadera revolución. Intituló su crítica “El  fundamento 

del materialismo histórico”,
120

 y notó cuán profundamente integrada en la 

crítica filosófica de Marx se encontraba su teoría de la revolución. Como 

dijo Marcuse: “Estamos tratando de una crítica filosófica de la economía 

política y su fundamente filosófico como teoría de la revolución” (p.3). 

Además, continuó Marcuse: “Esto no significa que el ‘método’ de Hegel 

haya sido transformado y tomado, colocado en un nuevo contexto y traído a 

la vida. Antes bien, Marx se remonta a los problemas que hay en la raíz de 

la filosofía de Hegel (y que originalmente determinaron su método), se 

apropia independientemente su contenido real y lo lleva, mediante el 

pensamiento, a una etapa superior” (p.4). Marcuse dedicó 45 páginas a 

detallar cada uno de los ensayos de Marx, y no sólo como filosofía, sino 

como análisis práctico y revolucionario, relacionado con toda la existencia 

humana. 

Y sin embargo…sin embargo… en el extremo análisis de Marcuse no 

hubo ninguna referencia a la relación entre hombre/mujer, a la que Marx 

dio un lugar tan central en el Ensayo “La propiedad privada y  el  

comunismo”. Este ensayo cubre mucho  más que los dos temas del título. 

Lo que había en la oposición de Marx a la propiedad privada estaba muy 

lejos de ser una cuestión de “propiedad”. Antes bien, como lo puso en claro 

una y otra vez, su oposición a la propiedad privada se debió al hecho de que 

“niega por completo la personalidad del hombre”…Y, para asegurarse 

                                                                                                                                      
Wenceslao Roces, en el libro de Karl Marx Escritos de juventud (FCE, 1° ed. 

1982).] Estos ensayos se analizan más adelante, en el capítulo IX. Cursiva en el 

original 
120

 Este ensayode 1932, de Hebert Marcuse, apareció por primera vez en 

traducción inglesa en 1972 en Studies in Critical Philosophy (Londres: New Left 

Books). Las páginas citadas en el texto siguiente se refieren a esta edición. 



~ 117 ~ 

absolutamente de que sus lectores no encontraran otras maneras de 

fragmentar o de “colectivizar” al individuo, Marx terminó el ensayo con 

una advertencia de que “el comunismo como tal, no es el objetivo del 

desarrollo humanos, la forma de la sociedad humana”. 

Así como todo un Herbert Marcuse no oyó el crucial concepto  

hombre/mujer, así también demasiadas liberacionista femeninas de hoy no 

perciben la dimensión negra como Razón en nuestra época, Quienes niegan 

hoy que la idea de revolución y esa emocionante dimensión negra fueron a 

la vez cruciales al establecer la primera Convención por los Derechos de la 

Mujer no sólo han olvidado que el actual Movimiento de Liberación 

Femenina surgió también de la dimensión negra, sino que han dejado por 

completo de captar la que es raíz de la teoría, su verdadero principio. 

Tómenos algo tan sencillo como un  nombre—el de Sojourner Truth— y 

comparémoslo con lo que hoy consideramos como una relación cuando 

utilizamos, no los apellidos de nuestros maridos, sino nuestros nombres de 

solteras. Cuando Isabella quedó libre y quiso prescindir se su nombre de 

esclava, incluyó toda su filosofía en su nuevo nombre. Cierto es que le 

atribuyó a Dios la razón de su nombre,  diciendo que no quería tener nada 

que ver con el pasado de esclava, y pedía a Dios consejos  para darse un 

nombre “El” le dijo que recorriera el mundo entero y revelara la verdad a la 

gente; pero el hecho de que su nombre nos revelaba más que el simple 

hecho de que había roto con la dominación masculina. 

O, para el caso, consideremos cómo acalló a los clérigos  en la reunión 

que estaba abucheándola. Les preguntó: “¿Creéis en Cristo?” y añadió, 

¿sabían los clérigos donde procedía Cristo? Procedió a decirlo: “¡De Dios y 

de una mujer! ¡El hombre no tuvo nada que ver con Él!” 

¿Ingenuidad? Considérense entonces las “tácticas” de una Harriet 

Tubman, fuese como “maquinistas” del ferrocarril subterráneo,* o en sus 

actividades tras las líneas de los confederados durante la Guerra Civil. 

Estos hechos históricos de una Harriet Tubman o una Sojourner 

Truth
121

 no son las únicas manifestaciones de actividad e influencia negra 

sobre la temprana lucha por los derechos de la mujer  y la Guerra Civil; 

miles de otras participaron. Se llegó al punto de cambio para las mujeres 

negras norteamericanas en 1867, después de la Guerra Civil, cuando hasta 

                                                           
*Llamábase así a una elaborada red secreta organizada para sacar del Sur a 

esclavos prófugos y establecerlos con seguridad en el Norte. [T.] 
121

 Véase especialmente Earl Conrad, Harriet Tubman (Nueva York: Paul S. 

Erikson, 1943), y Narrative of Sojourner Truth, Ebony Classic (Chicago: Johnson 

Pub. Co., 1970) 



~ 118 ~ 

los más revolucionarios abolicionistas, como Frederick Douglass y 

Wendell Phillips, se negaron a colaborar con las mujeres en su lucha por el 

sufragio, alegando que esta era la “hora del negro”. Sojourner Truth atacó a 

su propio dirigente, Frederick Douglass, llamándolo “de poco criterio”. En 

ello estuvo de acuerdo Harriet Tubman. No solo se separaron de sus 

dirigentes negros varones y se alinearon con las mujeres blancas, sino que 

quedó en  claro que “de escaso criterio” era más que un epíteto. Antes bien, 

era un nuevo idioma —el idioma del pensamiento— contra quienes querían 

limitar la libertad. 

En cuatro años más, el mundo sería testigo de la mayor revolución de 

hombres y mujeres en favor de una sociedad sin clases totalmente nueva: 

La Comuna de Paris. ¿Por qué, podemos preguntar, se necesitó casi un 

siglo para aprender todos los hechos acerca del alcance de las acciones de 

las mujeres, y por qué, aun hoy, en nuestra época, se necesitó que una 

mujer de la resistencia, Edith Thomas, descubriera, es decir presentara, 

seria y comprensivamente, a las mujeres de la Comuna como 

revolucionarias y como pensadoras —muchas de las cuales fueron amigas 

de Marx— en las incendiarias?
122

 

Tampoco debemos olvidar —aunque por razones de espacio tengamos 

que omitir muchas de las luchas laborales— que las luchas laborales 

norteamericanas, con una muy activa participación de las mujeres, han sido 

muy continuas desde que se estableció el primer sindicato nacional en los 

Estados Unidos, afiliado a la Primera Internacional. En realidad, cuando 

Clara Zetkin propuso en la Conferencia de Mujeres de la Segunda 

Internacional, en 1910, que se adoptara un Día Internacional de la Mujer, 

ello fue un acto de solidaridad con las luchas de organización de las 

trabajadoras de la ropa norteamericanas, que habían estallado en el 

“Levantamiento de las Veinte Mil” en año anterior. Seis días después de 

que se celebró el primer Día Internacional de la Mujer, en marzo de 1911, 

el tristemente célebre Triangulo de Fuego del taller cobró las vidas de 146 

trabajadores, en su mayor parte mujeres jóvenes, y Rose Schneiderman 

organizó nada menos que a 120 mil trabajadores en su funeral, no sólo para 

lamentar la pérdida sino para declarar su solidaridad con todas las 

trabajadoras no organizadas.
123

   

                                                           
122

 Edith Thomas, The Women Incendiaries; fue publicada en Francia  en 1963 

y en la traducción inglesa en los Estados Unidos en 1966 (Nueva York: George 

Braziller), pero se agotó hace tiempo. Hasta ahora, no ha habido edición en rústica. 
123

 Muchas historias se han inspirado en el Movimiento de liberación Femenina, 

pero Century of Struggle (1959) de Eleonor Flexner, sigue siendo la más vasta. 



~ 119 ~ 

 

El individualismo y las masas en movimiento 

 

En vez de inventar algún mítico clímax para que lo alcance la “cuestión 

femenina”, comprendamos dónde estamos, y al mismo tiempo, 

confrontemos dos hechos aparentemente opuestos: que la individualidad de 

cada liberacionista femenina es un microcosmos del total, y sin embargo 

que el movimiento no es una suma de otras tantas personalidades, sino 

masas en movimiento. Esto no significa que no hayan surgidos caracteres 

originales. Rosa Luxemburgo ciertamente fue una original,
124

 no por causa 

de su multidimensionalidad y ni siquiera por sus grandes realizaciones 

revolucionarias, aunque en ambos terrenos ella hizo grandes 

contribuciones, que siguen siendo un fundamento para nuestra época. No, 

es porque un carácter tan original como el de Rosa Luxemburgo, en lugar 

se ser simplemente “una en un millón, se combina ayer, hoy y mañana de 

tal manera que la nueva época súbitamente experimenta una “sacudida de 

reconocimiento”, ya se relacione con un nuevo estilo de vida o con la gran 

necesidad de la revolución aquí y ahora. 

Tomemos una cuestión como por qué  Rosa Luxemburgo, de pronto y 

en el aislamiento, encontrándose en las mazmorras, súbitamente invocó la 

imagen de la reina de las Amazonas, en una carta a Matilde Wurm. No hay 

duda de que su referencia a Pentesilea no era a la leyenda griega en que 

Pentesilea es muerta por Aquiles, sino antes bien, al hecho de que el 

dramaturgo alemán Heinrich von Kleist invirtió la leyenda, de tal modo que 

fue Pentesilea la que mató a Aquiles. Todo esto lo relaciono Rosa 

Luxemburgo con la necesidad de que los revolucionarios no sólo atacaran a 

                                                                                                                                      
Para un relato detallado del Triangle Shirtwaist Fire, véase Leon Stein, The 

Triangle Fire (Nueva York: Lippincott, 1962) y Corine J. Naden, The Triangle 

Shirtwaist Fire (Nueva York: Franklin Watts, 1971). Union WAGE (Berkeley, 

California) publicó dos folletos , en 1974, obra  de Joyce Maupin, Working Women 

and Their Organizations y labor Heroines, Ten Women Who led the Struggle. 

Véase también Working Women for Freedom por Angela Terrano, Marie Dignan y 

Mary Holmes (Detroit: Women’s Liberation-News & Letters, 1976). 
124

 Cuando Herman Melville escribió acerca del “carácter original” en la 

literatura, subrayó que constituyen “allí un prodigio casi como en la historia real lo 

es un legislador, un filósofo revolucionario o el fundador de una nueva religión”. 

Véase Herman Melville, The Confidence Man (nueva York: Holt, Rinehart y 

Winston, 1964), pp. 260-261, del que también he tomado la cita que sigue y sirve 

de epígrafe al siguiente capítulo. 



~ 120 ~ 

quienes capitulaban ante la guerra, sino a los centristas que inventaban  

teorías para los capitulacionistas: 

 
Os estoy diciendo que, en cuanto pueda volver a sacar la nariz volveré a 

acosar y perseguir vuestra sociedad de ranas con toques de trompeta, 

latigazos y lebreles…Iba a decir como Pentesilea, pero, ¡por Dios!, vosotros 

no sois Aquiles. ¿Habéis recibido suficientes saludos el Año Nuevo? 

Entonces ved que no dejéis de ser humanos… Ser humanos significa arrojar 

alegremente toda nuestra vida “en las escalas del destino” cuando es 

necesario, pero al mismo tiempo, regocijarse de cada día soleado, de cada 

bella nube. Ah, no conozco ninguna fórmula para poder haceros 

humanos…
125

 

 

Es esta necesidad de arrojar toda nuestra vida en las escalas del destino, 

es esta pasión por la revolución, es la urgencia de salir del confinamiento 

de la prisión y abrir panoramas enteramente nuevos; en una palabra es la 

necesidad de lo que Rosa Luxemburgo llamaba “seguir siendo humano” la 

que caracterizó toda su visión de una sociedad nueva. Dejó una marca en 

todo lo que ella hizo y esperó hacer real. Y creo una dirección tan 

totalmente distinta de la liberación de la mujer que ha hecho posible a 

nuestra época comprenderla planamente; en gran medida, mas plenamente 

de lo que ella misma pudo captar. 

Lo que ilumina las contribuciones a  la vez de un carácter original y de 

las masas en movimiento es la forma en que estas masas en movimiento 

desarraigan lo viejo y crean lo nuevo. Por tanto, volvámonos a verlo en dos 

muy diferentes ubicaciones y periodos históricos. 

Tomemos África, cuya historia casi no se ha tocado, especialmente en 

lo que concierne a las mujeres. Apenas estamos empezando —sin conocer 

toda la historia, ni aun ahora—  a oír acerca de uno de los más grandes 

acontecimientos que ocurrieron en 1929, y que entró en la historia imperial 

de la Gran Bretaña como los “motines de Aba”, pero que los africanos 

llamaron “la Guerra de las Mujeres”
126

 Este acontecimiento oculto a la 

historia, abarcó a decenas de miles de mujeres igbo, que organizaron 

manifestaciones en las provincias de Calabar y de Owerri en el sudeste de 

                                                           
125

 Esta carta escrita el 28 de diciembre de 1916, se incluye en Briefe an 

Freunde,  Benedikt Kautsky, ed. (Hamburgo Europäische Verlagsanstalt, 1950), pp. 

44-46. 
126

 Véase Judith Van Allen, “Aba Riots or Igbo Women’s War?”, Ufahamu 6: 

núm. 1 (1975). Una versión más elaborada apareció en Women in Africa, Nancy 

Hafkin y Edna Bay, eds. (Stanford, Cal.: Stanford University Press, 1976). 



~ 121 ~ 

Nigeria contra el imperialismo británico y contra sus propios jefes africanos 

a los que acusaron de aplicar el nuevo edicto británico de fijar impuestos a 

las mujeres. Estas mujeres, sin ayuda de sus propios hombres, combinaron 

fuerzas a través de los lineamientos tribales e iniciaron sus protestas 

llamadas “hacer la guerra” o “sentarse sobre un hombre”.
127

 

Esto estuvo lejos de ser un acto individual; fue más bien una tradicional 

manera igbo de expresar una revuelta; abarcó masas de mujeres, que se 

reunión en una hora y un lugar señalados (en este caso, la choza de los 

jefes), danzando y cantando canciones lascivas en que detallaban las quejas 

de las mujeres e insultaban a los jefes (poniendo en duda su virilidad) y 

golpeando las chozas de los hombres con los morteros que utilizaban para 

amasar patatas. Tradicionalmente, esto podía durar toda la noche y el día 

hasta que les llegara una disculpa y los hombres se enmendarán. La Guerra 

de las mujeres
128

 continúo durante noviembre y diciembre de 1929. 

Aquello era bastante grave, y el imperialismo británico se atemorizó 

tanto que olvidó que antes no disparaba contra mujeres. Esta vez, hizo 

acudir las tropas, que asesinaron a 50  mujeres e hirieron a otras 50. Sin 

embargo, las mujeres habían ganado, y no se les fijaron impuestos. Fue 

claro que aunque en este acontecimiento hubo dirigentes femeninas —

Ikonia, Nwaunedie, Narigo— esta jefatura popular había surgido de la 

acción colectiva de las mujeres igbo.
129

 

Los más grandes de todos los acontecimientos fueron las revoluciones 

rusas de marzo y noviembre de 1917. En el capítulo anterior hemos visto 

                                                           
127

 Una emocionante “precursora” histórica de la práctica se “sentarse en un 

hombre” se encuentra en los Cuadernos etnológicos (p.116) de Marx, donde el 

filósofo alemán  resumen los descubrimientos de Morgan: “Las mujeres constituían 

el gran poder entre los clanes, como por doquier. Cuando la ocasión lo requería, no 

vacilaban en ‘arrancar los cuernos’, como técnicamente se llamaba, de la cabeza de 

un jefe, y enviarlo devuelta a las filas de los guerreros. El nombramiento original 

de un jefe siempre dependía de ellas”.  
128

 La “Guerra de las Mujeres” no es un fenómeno tan insólito como quisieran 

pensar las historias patriarcales, ya estemos tratando de la obra de ficción griega 

Lisistrata, o, como quisiera la leyenda en la tierra de Rosa Luxemburgo, de la 

revolución polaca de 1863 contra el zarismo, a la que también se refería 

secretamente como a la “Guerra de las Mujeres”. En el prólogo a su obra Comrade 

and Lover: Rosa Luxemburg’s Letters to Leo Jogiches (Cambridge Mass.: MIT 

Press, 1979) Elzbieta Ettinger se refiere a esta revuelta de 1863. 
129

 Véase james S. Coleman, Nigeria: Background to Nationalism (Berkeley: 

University of California Press, 1958) para una temprana y compresiva historia de 

Nigeria. 



~ 122 ~ 

cuán consciente estaba Rosa Luxemburgo de aquellas revoluciones y cuán 

totalmente practicó los principios de la revolución proletaria en su llamado  

a la revolución en Alemania; sin embargo, en el último capítulo no hemos 

descrito con detalle la Revolución de Marzo que fue iniciada por mujeres. 

Y fue iniciada, el Día Internacional de la Mujer, contra el parecer de todas 

las tendencias: de Mencheviques, bolcheviques  anarquistas, social-

revolucionarios. Aquellos cinco días que derrocaron al poderoso imperio 

demuestran que nunca se trata sólo de  dirigentes, por muy grandes que 

sean; antes bien, se trata de masas en movimiento. 

En la continuada guerra imperialista, que había ocasionado tal caos y 

causado tantas  tragedias a las masas rusas, las diversas organizaciones de 

izquierda consideraron apropiado celebrar el Día Internacional de la Mujer 

con un mitin en toda forma. Tal como ocurrieron las cosas, las prensas 

bolcheviques se descompusieron y no pudieron emitir siquiera un folleto, 

pero el grupo mezhrayontsy
130

 sí dirigió un volante a las mujeres que se 

oponían a la guerra que se oponían a la guerra. Sin embargo, las mujeres de 

la fábrica textil de Vyvorg se negaron categóricamente a limitarse a una 

reunión cerrada. 

Contra el consejo de todas las tendencias políticas, se declararon en 

huelga 50 mil mujeres. Al día siguiente, apelaron a los trabajadores del 

metal, encabezados por bolcheviques, que entonces se unieron a la huelga: 

Fueron entonces 90 mil personas. Algunos gritaron, “¡Al Nevsky!” y a la 

manifestación de unió una masa de mujeres, no todas ellas trabajadoras 

pero que exigían “¡Pan!” Mas este lema fue sofocado por el de “¡Abajo la 

guerra!” para entonces, tercer día de la huelga,  había ya 250 mil 

huelguistas; los bolcheviques hicieron un llamado a la huelga general. La 

policía  abrió fuego, y algunos cayeron muertos, pero los cosacos aún no 

habían destacado su furia contra las huelguistas. Las mujeres se dirigieron a 

los cosacos, a preguntarles por qué no se unían a ellas. Los cosacos no 

respondieron, pero, escribió Trotsky, “no impidieron a los obreros 

‘zambullirse’ bajo sus caballos. La revolución no escoge sus caminos: dio 

sus primeros pasos hacia la victoria bajo el vientre del caballo de un 

cosaco. ¡Notable incidente!”
131

  

                                                           
130

 Mezhrayontsy es la palabra ruso para “barrio interior” y era el nombre 

utilizado por un grupo pequeño pero importante encabezado por Trotsky, que 

incluía dirigentes como Lunacharsky, Pokrovsky, Ryazanov y Yoffé. Se unieron a 

la organización bolchevique poco antes de la revolución de noviembre. 
131

 Leon Trotsky, History of the Russian Revolution (Nueva York: Simon and 

Schuster, 1932-1937), p. 105. 



~ 123 ~ 

En el decisivo quinto día se abrieron las prisiones, y quedaron libres 

todos los presos políticos. Al mismo tiempo, las tropas amotinadas 

descendieron sobre el Palacio de Táuride. “Así amaneció sobre la tierra el 

día de la destrucción de la monarquía Romanov.”
132

 En noviembre también 

cayó el gobierno de Kerensky, y los bolcheviques subieron al poder el 9 de 

noviembre. 

 

Habiendo revisado la relación de hombre/mujer como concepto de Marx, 

integral a una filosofía de la revolución, tal como aparece en el 

Movimiento de Liberación de la Mujer, como fuerza y razón 

revolucionario y en diferentes periodos históricos, podemos ver que no 

sólo es cuestión de entonces y ahora; es decir, de contrastar periodos 

históricos. Antes bien, es hora de considerar esto como Marx lo definió: 

“El tiempo es espacio para el desarrollo humano.” Con base en tal 

concepto, deseamos echar una segunda mirada a Rosa Luxemburgo como 

personaje original, como teórica revolucionaria y como feminista: aunque a 

veces pueda parecer una feminista renuente, siempre fue revolucionaria. 

  

                                                           
132

 Ibid., p. 123. 



~ 124 ~ 

  



~ 125 ~ 

Capítulo 7 

Rosa Luxemburgo como feminista; Ruptura con 

Jogiches 
 

“Todo un original”:… por los personajes 

originales de una ficción, querrá el lector 

agradecido, al encontrarse con uno, 

celebrar cada aniversario de aquel 

encuentro…Su rareza puede parecer aún 

mayor porque, mientras los personajes, los 

personajes singulares, no implican sino 

formas singulares, por así decirlo, los 

originales que verdaderamente lo son, 

implican instintos originales. En pocas 

palabras, una concepción correcta de lo que 

debe constituir esta clase de personaje en la 

literatura, lo convertía allí en un prodigio, 

casi como en la historia real lo es un 

filósofo revolucionario o el fundador de 

una nueva religión…   

Herman Melville, The Confidence Man 

 

Rosa Luxemburgo correctamente se negó a dejarse estereotipar por la 

socialdemocracia alemana en la entonces llamada cuestión femenina, como 

si aquel fuera el único lugar que “le correspondía”, aunque ella fuera 

teórica y directora de un periódico polaco, además de activista, cuando 

llegó a Alemania. Por desgracia, demasiados miembros del actual 

Movimiento de Liberación  Femenina  revelan que su actitud es la otra cara 

de la moneda, desdeñando a esta gran revolucionaria porque, 

supuestamente, “casi no tenía nada que decir” sobre las mujeres. 

 Otra manera de menospreciar la “cuestión femenina” es actuar cono si 

la amistad de Rosa Luxemburgo  con Clara Zetkin —que es conocida por 

todos como fundadora de la liberación femenina como movimiento obrero 

de masas, además de teórica y directora del periódico femenino de mayor 

circulación entre las masas hasta el día de hoy— hubiera sido una “carga” 



~ 126 ~ 

para Rosa Luxemburgo.
133

 Sea como fuere, no fue la cuestión femenina 

sino la lucha contra el reformismo  lo que unió a Rosa Luxemburgo y a 

Clara Zetkin; sin embargo, esto no significa que Rosa Luxemburgo dejase a 

Zetkin la liberación de la mujer, ni que Zetkin simplemente  “siguiera” a 

Rosa Luxemburgo. La verdad es que  su camaradería revolucionaria se 

mantuvo en todas la posiciones durante dos largas décadas: desde la lucha 

contra el revisionismo hasta la lucha contra el militarismo, desde la lucha 

contra la burocratización de los sindicatos hasta la lucha antibélica y, desde 

luego, hasta la revolución misma. 

No cabe duda de que Clara Zetkin nunca fue una pensadora tan 

profunda como Rosa Luxemburgo, pero tampoco hay duda de que fue una 

auténtica revolucionaria. Decidió concentrarse en la liberación femenina y 

en organizar a las mujeres de la clase obrera, convirtiéndose así en un 

modelo no sólo para el movimiento alemán, sino para la lucha de las 

mujeres rusas, a partir de Kollontai; en realidad, para la lucha en el mundo 

entero, incluso en los Estados Unidos. Gozó justamente de una reputación 

internacional, basada a la vez en su actividad y en su teoría sobre la 

“cuestión femenina”. 

Por todo ello,  es necesario empezar por enderezar las cosas: no sólo 

para enderezar los hechos, sino también para captar de qué nueva etapa del 

feminismo se trató, al pasar de la concentración total en los derechos de la 

mujer trabajadora, a la oposición al sistema capitalista en su totalidad. 

Pese a que Rosa Luxemburgo ya era la directora del periódico 

socialdemócrata, no bien llegó a Alemania en 1898 cuando inmediatamente 

se enfrentó al hecho de que los miembros varones no estaban dispuestos a 

otorgarles las mismas facultades que a su predecesor varón. Sus quejas a 

Bebel, por entonces su amigo, no mejoraron la situación, y pocos meses 

después Rosa renunció. El hecho de que no hiciese de esto una parte de la 

“cuestión femenina” no significa que no lo registrara como tal en su 

espíritu. Todo lo contrario. Su amistad con Clara Zetkin estuvo 

profundamente arraiga en su lucha común contra el revisionismo, pero 

Rosa Luxemburgo también colaboró en el movimiento de mujeres 

autónomas encabezado por Clara Zetkin, y frecuentemente escribió para 

Gleichheit (igualdad), dirigido por Zetkin. 

Rosa Luxemburgo estaba dedicándose apaciblemente a la “cuestión 

femenina” en su primera gira de organización de 1902, como ya lo hemos 

                                                           
133

 Véase Henriette Roland-Holst. Rosa Luxemburgo: ihr Leben  und Wirken 

(Zurich: Jean Christophe Verlag, 1937).Originalmente se publicó en holandés  en 

1935. 



~ 127 ~ 

visto.
134

 En un artículo escrito ese mismo año para el Leipziger 

Volkszeitung, escribió: “…Con la emancipación política de las mujeres, un 

fresco y poderoso viento habrá de entrar en la vida política y espiritual (de 

la socialdemocracia) disipando la atmósfera sofocante de la actual vida 

familiar filistea que tan inconfundiblemente pesa también sobre los 

miembros de nuestro partido, tanto en los obreros como en los 

dirigentes”.
135

  

Nótese aquel año, 1902: pasaron diez años completos antes  de que los 

que escribieron sobre Rosa Luxemburgo reconocieran que ésta escribió 

algo sobre la mujer, y se necesitó llegar a nuestra época para que su 

discurso de 1912 sobre el sufragio femenino fuese traducido al inglés.
136

   

La revolución de 1905 fue un gran punto de cambio en la vida de Rosa 

Luxemburgo, como en la historia misma. Su torbellino de actividades y 

enérgica participación en la revolución son bien conocidos. La exaltación 

de estar con su amante en aquel periodo tal vez no sea también conocida, 

pero no se mantuvo oculta. Mas en cuanto confrontamos el hecho de que el 

punto culminante de su relación lo condujo a su fin, oímos una larga 

historia de cuán “estrictamente” personal era este asunto. El hecho de que 

Rosa Luxemburgo lo mantuviera en privado  no ayuda a nadie que se 

enfrente a ello. Sin embargo, la mayor verdad de apartarse de todo análisis 

serio no se debe a su naturaleza “estrictamente personal”. Sin duda hubo 

chismes entorno de aquella ruptura, y las razones dadas de ella van desde 

una simplista atribución de “triangulo” hasta calumniosos insinuaciones de 

que la aguda diferencia entre el manifiesto de las actividades de Rosa 

Luxemburgo y el comportamiento más disciplinado de un organizador tan 

concienzudo como Jogiches llevó a la Ojrana a describir el paradero de 

ambos y a detenerlos. Para esta escritora, la verdadera razón (que otros no 

quieren analizar) no es tanto la naturaleza personal de su relación, cuanto el 

no comprender las actitudes de ambos hacia la revolución en marcha, en lo 

concerniente a sus tareas individuales en la organización. 

 

La revolución social y el rompimiento personal de Rosa Luxemburgo 

con Jogiches 

 

Hasta aquí Rosa Luxemburgo, que había tenido muy poco interés en la 

organización y Jogiches, que era “todo organización”, no habían 

                                                           
134

 Véase el capitulo I. 
135

 Gesammelte Werke, 1 (2): 185. 
136

 Howard Selected Political Writings, p. 216. 



~ 128 ~ 

encontrado que esta diferencia  perturbara su relación amorosa. Hay una 

carta enviada de Paris en que Rosa Luxemburgo pidió  más datos 

específicos sobre las disputas o facciones internas, pero esto no siguió 

adelante.
137

 Es claro que en cuanto llegó a Alemania, Rosa empezó a actuar 

independientemente sobre la cuestión de la organización, así como 

teóricamente. Además, pidió a Jogiches que dejara de “mostrar los  

dientes”, ya que sus ideas sobre organización en Polonia-Rusia, 

concernientes a un pequeño grupo de “siete y medio” simplemente no eran 

aplicables a una organización de masas como la  alemana. En ningún caso 

perturbó sus relaciones íntimas. 

Las cosas cambiaron por completo cuando ambos se encontraron 

participando en una revolución en marcha. Al llegar Rosa Luxemburgo por 

primera vez a Polonia a finales de 1905, nada parecía haber cambiado. Ella 

parecía más feliz por ser parte de una revolución en marcha y por hallarse 

con su amante; sin embargo, algo iba cambiando sutilmente, cambiando en 

forma radical. Por una parte, la apreciación de Rosa de la espontaneidad de 

las masas no solo era teoría; la consecuencia organizativa fue fantástica: 

¡La espontaneidad había trasformado su pequeña organización en un 

partido de masas! Hasta entonces Rosa Luxemburgo había analizado la 

espontaneidad como forma revolucionaria de oponerse a la burocracia 

sindical, sin menoscabar en  ninguna forma su fe en la  necesidad  de un 

partido de vanguardia. Si la palabra “masas” había significado antes para 

ella el partido de masas, como la socialdemocracia alemana, ahora, al ver 

las masas en movimiento que hacían nada menos que conmover el imperio 

zarista, ello exaltó mucho más allá que nada que hubiese sentido jamás en 

la socialdemocracia alemana. 

Ahora disponía de pruebas de que no era ella sino las masas en 

movimiento las que constituían “una tierra de posibilidades ilimitadas”. En 

una palabra, no sólo inteligentemente y como escritora  estaba alcanzado 

nuevas alturas, sino también en el aspecto organizativo. No cabe duda de 

que ya no consideró sacrosanta la experiencia organizacional de Jogiches, 

pero no nos ha quedado ninguna constancia de su disputa sobre el tema de 

                                                           
137

 En esta carta (incluida en la colección de Bronner y Fechada 

“probablemente 3/25/1894”), Escribe  Rosa Luxemburgo: “Tu caballerosa 

explicación de que no debo preocuparme por cosas prácticas, ya que sin duda se 

habrán arreglado sin molestarme, sólo puede darla alguien que no me conoce en 

absoluto. Semejante explicación puede bastar para Julek [Marchlewski], de modo 

que no se preocupe porque tiene nervios  débiles, pero para mí semejante proceder 

—aun sin la adición de  ‘mi pobre pajarito’— resulta insultante, por decir lo 

menos”. 



~ 129 ~ 

la necesaria labor clandestina bajo el zarismo y la necesaria apertura en la 

revolución. Lo que sí sabemos es que las tensiones condujeron a una 

ruptura de su intimidad, sin afectar en lo más mínimo su actividad política 

revolucionaria.  

Acerca de la revolución, como acerca de la relación hombre/mujer, es 

demasiado fácil para los marxistas citar abstracciones antes de ahondar 

profundamente en la dialéctica  de lo concreto. Y las mujeres del 

movimiento marxista  encuentran mucho más fácil citar   cuán claramente 

habló clara Zetkin acerca de la relación hombre/mujer en la inauguración 

de la Segunda Internacional, en 1889, a la que se dirigió de esta manera: 

“Así como el trabajador varón esta subyugado al capitalista, así lo está la 

mujer por el hombre, y siempre permanecerá subyugada hasta que sea 

económicamente independiente.” Pero cuando se trata del  efecto de la 

relación hombre/mujer no sólo en términos económicos, sino personales, y 

en términos de la revolución simplemente callan.  

Y sin embargo fue allí, allí mismo donde algo nuevo surgió. Una época 

de parto de la historia  no sólo se manifiesta en grandes cambios sociales 

sino en caracteres originales, y Rosa Luxemburgo era una original. Su 

ulterior autodesarrollo estaba alcanzando nuevas alturas sin apoyarse en 

Jogiches para cuestiones de teoría ni de organización. Se había alcanzado 

un nuevo periodo histórico, y las diferencias de aptitud hacia la revolución 

aparecieron, no porque uno deseara desempeñar un “papel” distinto del 

otro, sino porque la revolución es una fuerza abrumadora que no tolera 

intrusiones de nadie. Rosa Luxemburgo necesitaba ser libre, ser 

independiente, ser plena. 

La revolución era para Rosa Luxemburgo una fuerza abrumadora; la 

prisión no había sofocado su ardor y, aunque su cuestionamiento de la 

autoridad organizacional de Jogiches no menoscabó su amor por él, fue 

precisamente entonces —después de la cárcel y la separación de Jogiches— 

cuando mostró mayor fuerza creadora. Rosa Luxemburgo encontró en sí 

misma una rara fusión de lo político, lo personal, y, sí, también lo 

organizacional. 

Por un aparte, el primer producto de aquel histórico acontecimiento y 

experiencia, la Revolución de 1905—su resumen en La huelga de masas—, 

llegó a ser su mayor folleto, el análisis que seguiría siendo base para la 

Revolución Alemana de 1919. Fue escrita mientras Jogiches aún se 

encontraba en prisión y Rosa Luxemburgo estaba en Kuokkala, donde 

Lenin y otros bolcheviques estaban discutiendo interminablemente sobre la 

revolución por lo que acababan de pasar y que, según creían, aun podían 

resucitar. 



~ 130 ~ 

Hasta entonces, Jogiches había ocupado un lugar importante 

corrigiendo los manuscritos de Rosa Luxemburgo, pero su mano no aparee 

por ninguna parte en esta obra. Ya sea que tengamos esta o aquella 

interpretación distinta de la relación de la revolución con su relación mutua, 

el periodo en que aquello ocurrió no puede volverse a escribir. El hecho de 

que tanto Rosa Luxemburgo como Jogiches fueron políticos objetivos que 

actuaron como un solo en el siguiente Congreso (1907) —donde se 

reunieron bolcheviques, mencheviques y miembros de todas las demás 

tendencias para sacar conclusiones y trazar las perspectivas para el futuro— 

no  restaura ni puede restaurar la anterior relación hombre/mujer, ni 

cambiar las reglas básicas, ya sea del hombre/mujer llamado Luxemburgo y 

Jogiches, o de revolución. Tras la ruptura con Jogiches, la propia 

Luxemburgo lo expresó de la manera más sucinta, al escribir: “Soy sólo yo, 

una vez más, pues he quedado libre de Leo”
138

   

Seguir escrupulosamente la vida de Rosa Luxemburgo en la revolución 

o fuera de ella no deja la menor duda de que, por muy intenso que fuese su 

amor a Jogiches, incluyendo el  hecho de que ambos eran revolucionarios 

con el mismo objetivo teórico y  político, ningún cambio cataclísmico en su 

relación con Jogiches podría seguir dirigiendo su vida. 

¿Cómo puede concluir alguien, como lo hace Nettl, que, “Al principio 

de 1907 ocurrió una enorme perturbación en sus asuntos, tal vez la más 

importante de toda su visa. Su relación con Jogiches sufrió un cambio 

completo y con ella, toda su visión de la vida y la gente”? ¿Cómo puede 

alguien designar el periodo del grande e independiente autodesarrollo de 

Rosa Luxemburgo como “los años perdidos: 1906-1909”? Y  este es el 

título que Nettl da al capítulo IX  de su biografía de Rosa Luxemburgo. 

Aquellos fueron los años en que Rosa resumió los acontecimientos de la 

revolución, tan fundamentalmente que esperaba que el partido los aplicara 

al escenario alemán. El partido no lo hizo. Mas para Rosa Luxemburgo, 

siguieron siendo la forma universal de revolución. Este fue también el 

periodo en que más brillantemente fue ella misma en dos conferencias de 

importancia considerable: la RSDRP en Londres y el Congreso de la 

Segunda Internacional en Stuttgart. En Londres Rosa  elaboró su posición 

sobre la Revolución de 1905, como iniciadora de nuevas revoluciones del 

siglo XX, sin limitarse a repetir lo que Marx había logrado en 1848. Y en 

Stuttgart, tan importante fue Rosa para la izquierda mundial que toda la 

delegación rusa —Lenin, Trotsky, Mártov (sobre ello, todas las tendencias 

fueron como una sola) — la autorizó a hablar en su nombre acerca de la 

                                                           
138

 Nettl, Rosa Luxemburgo, 1: 383 



~ 131 ~ 

crucial enmienda antibélica. Además, 1907 incluyó no sólo los 

acontecimientos históricos, sino también la Conferencia de Mujeres 

Socialistas, en que ella informó sobre la labor del Buró Socialista 

Internacional, en una forma en que difícilmente  pudo complacer a sus 

miembros. También había presentado a Lenin a Clara Zetkin, quien influyo 

sobre él lo bastante para que Lenin  basara sus informes en la presa rusa 

sobre el informe de Zetkin publicado en Gleichheit. 

Por último, fue el periodo en que Rosa pasó a ser la única destacada 

teoría en la prestigiosa Escuela del Partido. Atribuyó su obra sobre La 

acumulación del capital a su experiencia adquirida en tal escuela. 

Desde luego, no hay duda de que su amor a Jogiches había sido 

intenso, y que su relación fue más que una asociación intelectual “con 

tonos eróticos”. Tampoco hay duda de que el rompimiento de la relación 

amorosa no cambió su conjunta labor política revolucionaria, hasta sus 

propias muertes, ni puso fin al autodesarrollo de Rosa Luxemburgo. Todo 

lo contrario. Sus más grandes realizaciones intelectuales ocurrieron después 

de la ruptura. 

Decir que su vida entera cambió por causa de esta ruptura es una típica 

actitud masculina, es decir, pensar que la vida de una mujer cesa cuando 

ocurre un rompimiento en una relación amorosa. No nos ayuda a 

comprender a Rosa Luxemburgo ni como teórica revolucionaria ni como 

carácter originalísimo en su vida personal, una vida personal que se 

aventuró por muchas tierras vírgenes. 

 

El camino a la revolución; El camino al feminismo 

 

La conferencia de mujeres que se celebró en 1907, año de  los Congresos 

de Londres y de Stuttgart, contó con la asistencia de 59 mujeres en 

representación de 15 países. Cada una, desde Balabanoff, que representaba 

a Italia, hasta Kollontai, que representaba a Rusia, aceptaron la jefatura de 

Rosa Luxemburgo y Clara Zetkin y consideraron Gleichheit como centro 

coordinador de todas ellas. Kollontai
139

 no exageró al decir que la 

Conferencia “hizo un enorme contribución al desarrollo de un movimiento 

                                                           
139

 Ha habido varios estudios recientes sobre Alejandra Kollontai, el más 

completo es el de Richard Stites, The Women’s  Liberation Movement in Russia: 

Feminism, Nihilism and Bolshevism, 1860-1930 (Princeton, N. J.: Princeton 

University Press, 1978). Véase también Cathy Porter, Alexandra Kollontai (Nueva 

York: Dial Press, 1980). 



~ 132 ~ 

de trabajadoras a lo largo de lineamientos marxistas”. Grupos 

independientes y autónomos de mujeres a funcionar en otros países. 

La conferencia logró mantener su autonomía, pese al hecho de que por 

entonces se suponía que estaba subordinada al Congreso Internacional. La 

forma en que esto se logró fue típica de Rosa Luxemburgo. Informando 

sobre el trabajo en el ISB, creó “diversiones”, primero refiriéndose al hecho 

de que, puesto que ella era  la “única del bello sexo” en el Buró, podía 

asegurarles que “los únicos camaradas que tienen… una alta opinión del 

Buró Internacional son los que saben de su funcionamiento desde muy 

lejos”. Provocó nuevas risas al decir: “Les voy a hacer partícipes de otro 

secretito”. Esto resultó ser una descripción de “cuatro años de penosas 

decepciones en la actividad del Buró Internacional”. Todas estas 

observaciones menospreciativas tenían un solo objetivo: hacer que las 

mujeres supieran que “solo vosotras creáis este centro Internacional, a 

partir de vosotras mismas; y yo solamente puedo admitir a la camarada 

Zetkin que se ha echado acuestas esta carga de trabajo”. En una palabra, 

estaba pidiéndoles que no trasladaran el Buró de la Internacional Socialista 

femenina a Bruselas, donde tenía su centro el ISB y que, en cambio, se 

quedaran en Stuttgart al lado de la dirección de Gleichheit.
140

 

Este principio se volvió central en 1910-1911, cuando ocurrió el 

rompimiento con Kautsky y Bebel por las cuestiones de la huelga general y 

del “incidente de Marruecos”, y Gleichheit fue un canal para las opiniones 

revolucionarias de Rosa Luxemburgo; en realidad después sería el órgano 

antibélico al estallar la primera Guerra Mundial y ser traicionada la 

Internacional, por lo cual la jefatura despidió a Clara Zetkin de la dirección 

y después cambio su carácter, así como su nombre. 

La lucha revolucionaria general durante este periodo y el 

establecimiento del primer Día Internacional de la Mujer hizo que el año de 

1911 fuera central para la liberación femenina y para Rosa Luxemburgo; 

sin embargo, como Rosa se negó hacer toda referencia a lo que hoy 

llamaríamos chauvinismo masculino, durante los encendidos debates con 

Kautsky y Bebel, los dos escenarios de sus actividades permanecieron en 

compartimientos separados. No hay duda de que Rosa no conocía los 

hechos específicos de lo que pasaba en las cartas entre Bebel y Kautsky, 

citadas en el capítulo II, cuando ellos trataron de reducir las agudas 

diferencias políticas a una “cuestión femenina”; estaba segura de que su 

oposición a ella tenía muy poco que ver con  el hecho de que se hubiesen 

apartado bruscamente del marxismo. No obstante, escribió a Luise Kautsky 

                                                           
140

 Véase Gesammelte Werke, 2:233-234 



~ 133 ~ 

en 1907 y le pidió “mantenerse activa” en el movimiento femenino; así  en 

1911 le escribió: “¿Vas a venir a la conferencia de mujeres? Imagínate, ¡me 

he vuelto feminista! Recibí una credencial para esta Conferencia y, por 

tanto, tengo que ir a Jena”.
141

 

El mes de marzo de 1911 presentó la primera celebración del Día 

Internacional de la Mujer, que Clara Zetkin había propuesto a la Segunda 

Internacional. En Alemania fue la culminación de la lucha de la mujer 

socialista por el sufragio. Para coincidir con la primera Conferencia por el 

Sufragio Femenino en aquel año, se distribuyeron dos millones y medio de 

volantes que pedían el voto para las mujeres, y decenas de miles de mujeres 

participaron en manifestaciones por toda Alemania. 

Y la actividad no se detuvo en 1911; alcanzó su clímax en 1912 y, 

como queda en claro en el importante discurso de Rosa Luxemburgo sobre 

el sufragio de las mujeres en aquel año, no solo se trató de una lucha por el 

sufragio. Así como su actividad en la Revolución de 1905 estuvo lejos de 

agotarse en el  llamado de su manifiesto a la “plena emancipación para las 

mujeres”, así también su “lucha táctica” por el sufragio femenino se 

desarrolló a la vez con la huelga general y con la propia revolución. Su 

discurso concluyó así: “El actual enérgico movimiento de millones  de 

mujeres proletarias que consideran su falta de derechos políticos  como un 

flagrante injustica es señal infalible, señal de que las bases sociales del 

sistema imperante están podridas y que sus días están contados… 

Luchando por el sufragio femenino, también apresuraremos la hora en que 

la actual sociedad caiga en ruinas bajo los martillazos del proletariado 

revolucionario”.
142

 

Una vez más,  todo se mezcló en la revolución proletaria, pero en 

adelante la mujer como fuerza revolucionaria reveló su presencia. Más aún, 

antes de que tal presencia se volviese tan masiva como lo fue en las 

actividades antibélicas al estallar el primera Guerra Mundial y hasta la 

revolución de 1919, Rosa Luxemburgo siguió siendo una activista del 

feminismo socialista. Así, pocos meses antes de estallar la primera Guerra 

Mundial aún estaba escribiendo sobre la necesidad del sufragio femenino, 

subrayando la importancia de las mujeres proletarias: 

 
Para la mujer burguesa propietaria, su hogar es el mundo. Para la mujer 

proletaria, todo el mundo es su hogar… los defensores de los derechos de 

                                                           
141

 Carta a Luise Kautsky en Luise Kautsky, ed., Letters to Karl and Luise 

Kautsky. 
142

 Howard Selected Political Writings, p. 222. 



~ 134 ~ 

las mujeres burguesas desean adquirir derechos políticos para participar en 

la vida política. Las mujeres proletarias sólo pueden seguir el camino de las 

luchas de los trabajadores, lo opuesto de poner pie en el poder real por 

medio de estatutos básicamente jurídicos. En el principio fue el hecho para 

todo ascenso social… la sociedad imperante les niega [a las mujeres] el 

acceso al templo de su legislación…Pero a ellas el partido socialdemócrata 

les abre sus puertas de par en par.
143

 

 

Estas puertas pronto se cerraron al estallar la guerra y continuar 

Gleichheit su propaganda antibélica, siendo claro que no sólo se trataba de 

retórica antibélica antes la una guerra, sino que sus vidas estuvieron en 

armonía con sus ideales una vez declarada la guerra. Para entonces había 

210314 trabajadoras en los Sindicatos Libres, y no menos de 175.000 

mujeres pertenecían al SPD. La circulación del Gleichheit había saltado a 

125 000   ejemplares y la labor antibélica de las mujeres no sólo era ya 

nacional, sino internacional. En realidad, la primera conferencia 

internacional antibélica fue organizada por mujeres. Debía celebrarse en 

Holanda  a comienzos de marzo, y Rosa Luxemburgo debía acompañar a 

Clara Zetkin para hacer los arreglos finales, pero el 18 de febrero de 1915, 

la noche anterior a su partida, Rosa Luxemburgo fue arrojada a la cárcel.
144

 

La enorme actividad antibélica que había de efectuarse ilegalmente 

tampoco cesó después de que Clara Zetkin fue detenida en agosto,  A 

comienzos de 1915, a la chauvinista jefatura del SPD se le hizo comprender 

que debía contar con la oposición en masa de las mujeres revolucionarias. 

Un incidente nos dará el sabor de la situación objetiva, así como  de la 

subjetiva: 

Era el día en que el Comité Ejecutivo  del SPD estaba reuniéndose para 

tratar de la crisis alimentaria. Se negaron a admitir en la reunión a cientos 

de mujeres, que protestaban para exponer sus quejas, por lo que ellas 

                                                           
143

 Rosa Luxemburgo, “Die Proletarierin” [“la mujer proletaria”] en 

Gesammelte Werke, 3:411-412. 
144

 Una tarjeta postal enviada a ella el 28 de febrero de 1915 expresaba la 

resolución aprobada en la Reunión del Día de la Mujer del Partido Socialista, en 

Coshocton, Ohio. Decía: “Queda resuelto que expresaremos a la camarada Rosa  

Luxemburgo nuestra sincera simpatía por su actitud hacia la actual guerra europea 

y que expresaremos nuestra admiración por su devoción ilimitada al principio 

revolucionario cuando el movimiento socialista de casi toda Europa ha sido 

corrompido por influencias capitalistas y nacionalistas”. Está depositada en el 

Hoower Institute of War, Peace and Revolution, Stanford University, Cal. 



~ 135 ~ 

invadieron la reunión, maldiciendo a los varones socialdemócratas. Uno de 

los dirigentes, Philip Scheidermann, describió como sigue la reunión:  

 
EBERT (tocando la campanilla): ¿Qué quieren aquí?  

PRIMERA MUJER: Vinimos aquí  a hablar.  

EBERT: ¿Todas ustedes son miembros? 

MUCHAS MUJERES (gritando): Si, en realidad, y capaces, no como usted. 

EBERT: si son miembros, deben saber que tenemos un orden  

parlamentario en nuestras discusiones. 

CORO DE MUJERES: Ah, ¡ahora hablaremos! ¡Usted no tiene nada que 

decir! 

EBERT: les prohíbo hablar.
145

 

 

Ebert tuvo que aplazar la reunión, pero encontró que las escaleras y los 

corredores estaban ocupados por muchas mujeres más que para entonces 

habían llegado. 

Rosa Luxemburgo no estaba allí, desde luego; se encontraba en prisión. 

Pero nunca dejó de producir no sólo volantes sino el primer gran folleto 

teórico antibélico que saldría de Alemania, que ella tituló la crisis de la 

socialdemocracia alemana, firmado, Junius. 

Claramente, las manifestaciones que surgieron en Alemania sólo eran 

demandas de pan, sino de libertad, como puede verse en el hecho de que la 

mayoría de las mujeres del movimiento antibélico continuaron su actividad 

hasta la Revolución de noviembre de 1918 enero de 1919. Con los primeros 

días de la revolución, se abrieron las puertas de la prisión para Rosa 

Luxemburgo. 

El enorme movimiento de mujeres activas en labor clandestina 

antibélica no se limitó a Alemania; fue internacional durante toda la guerra. 

Estando en la cárcel, Rosa Luxemburgo escribió aquella quemante carta a 

Matilde Wurm en que invocó el nombre de Pentesilea. Pero no en relación 

con la “cuestión femenina” sino, como siempre, por la revolución. No bien 

salió Rosa Luxemburgo de la cárcel cuando al momento se lanzó a la 

revolución en marcha, creando una teoría de la revolución que incorporaba 

la experiencia rusa, haciéndola distintamente luxemburguiana. 

Al quedar decapitada la Revolución Alemana, también fue sofocado el 

movimiento femenino. El hecho de que las mujeres hubieran participado 

                                                           
145

 Tomado de Philip Scheidermann, Memoiren Eines Socialdemokraten 

(Dresde: Carl Reissner, 1990), 1:333, como fue citado por William Peltz en un 

discurso pronunciado en la Conferencia sobre la Historia de las Mujeres, College 

of St. Catherine, St. Paul, Minn, 24-25  de octubre  de 1975. 



~ 136 ~ 

masivamente en la labor bélica revolucionaria no les valió una categoría 

enteramente distinta una vez decapitada la revolución. 

En Rusia la revolución había triunfado y las mujeres se habían lanzado 

de un nuevo camino hacia la igualdad feminista, solo se requirieron unos 

cuantos años para que este primer Estado de los trabajadores se trasformara 

en lo opuesto: la tristemente célebre sociedad stalinista de Estado 

capitalista. Y donde más activamente pudo verse esta retrogradación fue en 

la abolición del Zhenotdel.
146

  La retrogradación fue toral bajo el nazismo y 

apenas mejor bajo el stalinismo. Hubo que reanudar la larga marcha hacia 

la liberación de las mujeres y encontrar nuevos principios. Y aunque 

muchos comienzos se hicieron durante los treintas y otros más durante los 

cuarenta, y en ningún momento con mayor fuerza que en el mundo de la 

segunda posguerra, la Liberación Femenina como movimiento no surgió 

hasta mediados de los sesentas.  

  

                                                           
146

 Se ha hecho varios estudios del Departamento de Mujeres Obreras y 

Campesinas (conocido como Zhenotdel) del partido comunista Ruso. El más 

completo, que no se limita a aquel periodo, y que es serio en todo aspecto, 

incluyendo la vida y las actividades de A. Kollontai, es el de Stites, The Women’s 

Liberation Movement in Russia. 



~ 137 ~ 

Capítulo 8 

La tarea por hacer: Las contribuciones 

incomparables e inconclusas del actual 

movimiento de liberación femenina 
 

El movimiento de liberación femenina que apareció en el escenario 

histórico a mediados del decenio de 1960 no se pareció a nada anterior en 

todas sus muchas apariciones a través de la historia. Su rasgo más 

exclusivo fue que, sorprendentemente, no sólo procedió de la izquierda, 

sino que fue dirigido contra ella, y no desde la derecha, sino desde dentro 

de la izquierda misma. 

La opresión de clase y discriminación contra las mujeres había 

producido antes, naturalmente, la lucha contra el capitalismo y su régimen 

opresor alienador; pero mientras que hasta ahora la opresión de las mujeres  

se atribuía a la naturaleza patriarcal del capitalismo, esta vez las mujeres 

dirigieron el epíteto chauvinista masculino a la izquierda masculina. 

Mientras que, hasta ahora, racismo y sexismo se habían achacado 

totalmente al explotador régimen de clases, esta vez las acusaciones de 

sexismo fueron lanzadas contra los varones negros; en realidad, contra su 

ala de extrema izquierda, el Comité Coordinador Estudiantil no Violento 

(SNCC) al estar organizado a los negros del sur [de los Estados Unidos]. 

Mientras que hasta entonces se había juzgado que las tensiones internas 

entre los sexos eran “personales”, ahora el grito fue “lo personal es 

político”. No hubo terreno que no tocara, desde la política (designada ahora 

como política sexual)
147

 hasta las relaciones amorosas; desde el derecho al 

aborto hasta la demanda de derechos para pederastas y lesbianas;
148

 desde 

manifestaciones contra el oropel del concurso “Miss América” hasta el 

teatro de guerrilla contra el sistema mismo. Y el nuevo movimiento no dejó 

sin criticar a las mujeres de la antigua izquierda que había guardado 

silencio acerca de sus propias “cuestiones personales” y acerca del 

chauvinismo masculino de la izquierda. 

                                                           
147

 Kate Millett, Sexual Politics (Nueva York: Doubleday & Co., 1970) fue una 

de las primeras en exponer el chauvinismo masculino en la literatura, desde D. H. 

Lawrence hasta Norman Mailer. 
148

 Para una reciente colección de ensayos que tratan de “perspectivas radicales 

sobre la liberación gay”, véase Pam Mitchell, ed., Pink Triangles (Boston; Alyson 

Pub., 1980). 



~ 138 ~ 

Nada podía objetarse a las credenciales de las liberacionistas como 

adversarias de un sistema explotador, racista y alienador, ya tomemos, 

como punto de partida, el año de 1965, cuando por primera vez surgieron a 

la superficie en el SNCC las primeras acusaciones de sexismo,
149

 ya el año 

1967, cuando las  “Redstockings” [medias rojas] y las Mujeres Radicales 

de Nueva York, que surgieron de la izquierda blanca, habían expresado su 

total odio a todo lo “dominado por los hombres”, no solo como “odiadoras 

de hombres” sino como teóricas del “despertar de las conciencias”; ya el 

año 1969, cuando la presencia más poderosa surgió de los Estudiantes por 

una Sociedad Democrática (SDS). Fuera de toda duda, el punto central fue 

la demanda de libertad ante la dominación de los varones, de autonomía 

para la mujer, de una existencia descentralizada, libre de toda presencia 

masculina. 

 

Las nuevas voces 

 

Individual y colectivamente, el grito fue estentóreo, claro y polifacético: 

 
No nos hablen de discriminación por doquier, y no nos digan que sólo 

procede de la opresión de clase; mírense ustedes mismas. 

No nos digan que una libertad “plena” solo podrá llegar el “día siguiente” 

de la revolución; hemos de hacer frente a nuestros problemas el día 

anterior. Además, las palabras no bastan. Veamos cómo ustedes la 

practican. 

Ninguna de sus “teorías” servirá. Tienen que aprender a oírnos, tienen que 

comprender  lo que escuchan. Es como aprender un  nuevo idioma. Tendrán 

que aprender  que ustedes no son la fuente de sabiduría… Ni de la 

revolución. Tendrán que comprender que nuestros cuerpos nos pertenecen a 

nosotras y a nadie más, y que eso incluye amantes, maridos y, si, también, 

padres. 

Nuestros cuerpos tienen cabezas y también ellas nos pertenecen a nosotras 

y sólo a nosotras. Y aunque estemos reclamando nuestros cuerpos y 

nuestras cabezas, también reclamaremos la noche. Nadie más que nosotras, 

como mujeres, nos dará la libertad. Y para  ello necesitamos plena 

autonomía. 

No les abriremos a ustedes una vía de escape señalando la naturaleza de 

clase media de La mística femenina, de Betty Friedan. Aparte del hecho de 

que la trivialización de las labores domésticas también resulta envilecedora 

para la esposa “bien pagada” no las hemos visto a ustedes participar en la 

lucha de las trabajadoras domésticas. Nuestro movimiento no empezó con 

                                                           
149

 Véase el informe por Case Hayden y Margaret J: King en Liberation, 1965 



~ 139 ~ 

La mística femenina en 1963. En 1961, estábamos con ustedes en los 

autobuses de los Viajes por la Libertad, fuimos apaleadas y arrojadas a la 

cárcel, y descubrimos que las mujeres negras de Misisipi habían organizado 

el “poder femenino ilimitado”.
150

  

Dejen de hablarnos, ni aun las voces de mujeres (de la antigua izquierda) de 

lo grande que fue el Movimiento de Mujeres Socialistas Alemana. Ya 

sabemos cuántos grupos de trabajadoras organizó Clara Zetkin, y que aquél 

fue un verdadero movimiento de masas. Ya sabemos lo grande que fue la 

circulación de Gleichheit, y que no tenemos nada comparable a él. Sin 

embargo exigimos que se nos escuche, no sólo porque las implicaciones 

parecen ser que más nos vale callarnos la boca, sino porque su superioridad 

al organizar mujeres a lo largo de lineamientos de clase dejaba ocultos 

muchos aspectos de la “cuestión femenina”; ante todo, lo profundo que 

debe ser el desarraigo de lo antiguo. Y también sabemos que ninguna de 

ellas, incluyendo a Clara Zetkin  y a Rosa Luxemburgo, había expuesto el 

chauvinismo masculino en el partido. Habían seguido a los hombres al 

considerar que nada debía hacerse que quebrantara la “unidad” del partido  

desviándose hacia cuestiones “estrictamente personales, estrictamente 

feministas”, antes que dejarse catalogar con las mujeres burguesas. 

Ahora, les preguntamos: “Es accidental que los dirigentes varones del SPD 

se lanzaran tan fácilmente a aquellas malolientes observaciones 

chauvinistas masculinas cuando Rosa Luxemburgo rompió con Kautsky y 

Bebel? ¿Y pudo ser accidental que los varones marxistas de esta época, con 

y sin apoyo femenino, primero se resistieran a establecer un movimiento 

femenino autónomo y ahora traten con todas sus fuerzas de reducirlo, 

poniendo siempre ante toda la prioridad del partido, el partido, el partido? 

La eterna cantinela. 

Demasiadas revoluciones se han frustrado por lo que debemos comenzar de 

nuevo sobre terreno muy distinto, empezando aquí y ahora. En ninguna 

circunstancia les dejaremos ocultar su comportamiento chauvinista 

masculino tras la cantinela de “la revolución social es primero”. 

Esto por siempre ha sido utilizado como excusa para su “jefatura”, con 

objeto de que sigan tomando todas las decisiones, escribiendo todos los 

volantes, folletos y cuadernos, mientras todo lo que hacemos nosotras es 

dar vueltas al mimeógrafo. Por último, lo más importante que todos 

tenemos que aprender  a oír, son las voces del Tercer Mundo. Las verdadera 

luchas afroasiáticas, latinoamericanas —especialmente de las mujeres— no 

se oyen en la retórica de los Congresos Tricontinentales, sino en las 

                                                           
150

 Esto fue registrado por las mujeres marxistas-humanistas, blancas y negras 

que participaron en aquellos Viajes por la Libertad, en Mary Hamilton et al., 

Freedom Riders Speak for Themselves (Detroit: News & Letters, 1961), pp. 22-24. 

Este escrito aparece citado en el álbum de la Smithsonian Institution, Voices of the 

Civil Rights Movement (Washington, D. C., 1980). 



~ 140 ~ 

sencillas palabras de gente como aquella mujer negra que explicó lo que la 

palabra libertad significaba para ella: “No estoy completamente convencida 

de que la liberación negra, la forma en que se escribe, real y 

verdaderamente signifique mi liberación. No estoy segura de que cuando 

llegue la hora de ‘dejar el fusil’ no me pondrán una escoba en mis manos, 

como se lo han puesto a muchas de mis hermanas cubanas”
151

 

 

El movimiento de Liberación Femenina de esta época está, realmente, 

en una época distinta, en una etapa muy distinta. Ha planteado preguntas 

enteramente nuevas y hechas nuevas contribuciones, y lo ha hecho 

globalmente. Dentro de los Estados Unidos, la profundidad y la extensión 

del movimiento pueden verse en las luchas de las feministas chicanas, las 

indias norteamericanas y las mujeres puertorriqueñas, que se encontraron 

entre las primeras en organizar sus propios grupos. Y globalmente, puede 

verse si empezamos con una revolución en toda forma, como en Portugal 

en 1974-1975, o con la manifestación por el derecho al aborto en Italia en 

1976, cuando 100 mil mujeres manifestaron e hicieron caer al gobierno. 

Podemos tomar las manifestaciones en masa de Inglaterra en 1977, o la 

protesta, aquel mismo año, en la celebración del 40° aniversario de los 

Trabajadores Unidos del Automóvil, en Flint. Michigan, donde la bandera 

desplegada —“1937-1977, La lucha continua”— rindió homenaje a la 

Brigada de Emergencia Femenina que había sido decisiva en la creación de 

la CIO.
152

 Podemos contemplar las continuas actividades criticas de las 

mujeres de Sudáfrica en 1978, contra el apartheid; 
153

 o podemos ir a 1979 

y nuevamente enfrentarnos a una revolución en toda forma, esta vez en 

Irán. Miremos hacia donde miremos, no hay duda de que tan poderosa es 

hoy la idea de la liberación de la mujer que las mujeres están hablando por 

doquier, incluyendo a la feminista marroquí Fátima Mernissa, que ha 

expuesto el papel desempeñado por la religión musulmana en la 

deshumanización de la mujer, mostrando cómo el concepto de la  mujer en 

                                                           
151

 Doris Wright, “A Black Woman Writes”, News & Letters, agosto-septiembre 

de 1971. 
152

 La manifestación se convirtió en la parte central del filme With Babies and 

Banners, producida por el Women’s Labor  History Film Project, y nombrada para 

un premio de la academia en 1978. 
153

 Para mayor información sobre las mujeres negras en Sudáfrica, Véase 

Phyllis Ntantala, An African Tragedy (Detroit: Agascha Productions, 1976), y de 

Hilda Bernstein, For Their Triumphs and for Their Tears (Londres: International 

Defense & Aid Fund for Southern Africa, 1975). 



~ 141 ~ 

el Corán se ha empleado para “dar confirmación divina  a la explotación de 

la mujer”.
154

 

El LXXV aniversario de la primera Revolución Rusa hizo de nuevo 

hincapié en aquella revolución, porque lo que se acalló en 1905 —su 

repercusión sobre el Oriente, y en especial sobre Persia— se convirtió en el 

punto focal en 1980, con el desarrollo de la revolución en Irán. En realidad, 

hemos estado viéndolo en los titulares cotidianos, porque los enemigos 

iraníes del Sha no dejaron de referirse a la Constitución de 1906 que había 

de serviles de modelo, mientras las mujeres iraníes que participaron en la 

revolución hacían manifestaciones para obtener su completa libertad, y 

algunas estaban recordando un aspecto muy distinto de la revolución iraní 

de 1906-1911: la que había creado, por primera vez en cualquier lugar del 

mundo, un soviet (anjumen) de mujeres.
155

 El hecho de que por el momento 

                                                           
154

 Fatima Mernissa, “Veiled Sisters”, New World Outlook, abril de 1971, pp. 

36-39. Véase también Doris Wright, “Black Women Oppose Oppression in Many 

Lands”, News & Letters, febrero de 1972, que cubrió los flancos del argumento 

feminista, indicando: “El propio Mahoma concedió a las mujeres musulmanas lo 

que el Código Napoleónico no cedió a las mujeres francesas hasta finales del 

decenio de 1950: el derecho de poseer propiedad y de administrarla sin 

intervención de su marido”. Continuó diciendo: “Para subrayar la intensidad de la 

situación de las mujeres musulmanas, la escritora argelina Fadela M’Rabet informa 

que la tasa de suicidios entre las muchachas que rezaban los matrimonios 

preestablecidos y el encierro ha aumentado enormemente desde el fin de la 

revolución”. Véase también Neda Iranian Woman Speaks: Women and Religión in 

Irán”, News & Letters, octubre de 1979; y el llamado de auxilio de Tatyana 

Mamonova del Movimiento femenino Ruso y su crítica “cristianización”, News & 

Letters, enero-febrero de 1981. 
155

 En W. Morgan Shuster, The Strangling of Persia (A Personal Narrative) 

(1912; reimp. Nueva York: Greenwood Press, 1968), queda revelado el papel 

histórico de las mujeres por la simple descripción de lo que ocurrio: 

 

Las mujeres persas desde 1907 se había vuelto, casi de un salto, las más 

progresistas, por no decir radicales, del mundo. El hecho de que esta 

declaración modifique las ideas sostenidas durante siglos no establece 

ninguna diferencia. Es el hecho… Durante los 5 años que siguieron a la 

triunfante pero incruenta revolución de 1906, contra la opresión y la 

crueldad del Sha, una luz febril y a veces feroz brillaba en los ojos  velados 

de las mujeres  persas, y en sus luchas por la libertad y sus expresiones 

modernas rompieron con algunas de las costumbres más sagradas que 

durante siglos habían maniatado a su sexo en la tierra de Irán [pp.191-192]. 



~ 142 ~ 

las mujeres iraníes hayan sido nuevamente derrotadas hace imperativo 

echar una mirada más profunda al Movimiento de Liberación Femenina. 

Naturalmente ciertas cuestiones, por haber sido tan largamente 

descuidadas y por  su actual urgencia, empiezan por dominar todas las 

demás, y la que actuó como fuerza unificadora fue el derecho al aborto, por 

solicitud propia. ¿Por qué se tiene que rebajar esto como “secundario”? 

Echemos una mirada al movimiento de masas de tal  demanda produjo, 

como las 100 mil mujeres que marcharon Italia en 1976, y que 

precisamente por esto causaron la caída del gobierno demócrata-cristiano y 

al mismo tiempo asestaron un golpe al Partido Comunista. Aunque no ha 

ocurrido un desenvolvimiento similar en los Estados Unidos, sí se han 

manifestado direcciones nuevas importantes; y aunque en los Estados 

Unidos  el movimiento asumió un cariz predominante burgués,  con la 

Organización Nacional para Mujeres (NOW) y la revista Ms. Al frente, se 

han forjado nuevos nexos con los negros trabajadores.
156

  

Desde luego el Movimiento de Liberación Femenina ha cometido 

errores cuando sus participantes se han apartado de las organizaciones de 

vanguardia, no porque “quemaran sus sostenes” sino porque, como el resto 

de la generación de la segunda posguerra cayeron en la trampa del Otro 

existencial, y consideraron que el enemigo era el hombre. Esta actitud, de 

simplemente poner la otra cara de la moneda, llegó a su etapa más 

fantástica con lo que podría llamarse la historia del absurdo. Puede verse en 

Gerda Lerner quien denigró su magnífico documental, Black Women in 

White América [Las mujeres negras en la América blanca] llamándolo una 

“desviación” y procedió a dirigir al camino supuestamente principal del 

análisis “centrado en la mujer”: “¿Cómo habría sido el pasado si 

                                                                                                                                      
Esto fue analizado en mi casa política-filosófica, “Irán: Unfoldment of, and 

Contradictions in, Revolution” (Detroit: News & Letters, 1979), que después fue 

traducida al farsi por jóvenes  revolucionarias iraníes. Véase también Lois Beck y 

Nikki Keddie, eds, Women in the Muslim World (Cambridge, Mass.: Harvard 

University Press, 1978).  
156

 Aunque pronto se burocratizó, desde su fundación misma en 1974, la 

formación de la Coalition of Labor Union Women (CLUW) sí reveló que hasta 

sindicatos tan dominados por los hombres como la AFL-CIO y la UAW había sido 

obligados a dar una señal de reconocimiento al creciente Movimiento por la 

Liberación de la Mujer. Grupos como Unión WAGE (Union Women’s Alliance to 

Gain Equality) han trabajado directamente con obreras, en intentos por organizar lo 

no organizado. Recientemente, los trabajadores de oficina han empezado a 

organizarse nacionalmente en torno de un nuevo sindicato llamado District 925 (un 

juego sobre “9 a 5”), las horas de trabajo de casi todos los trabajadores de oficina. 



~ 143 ~ 

consideráramos al hombre como el Otro de la mujer?” Lejos de “colocar a 

las mujeres en la historia”, The Majority Finds Its Past [La mayoría 

encuentra su pasado] sacó de la historia a las mujeres.
157

 

Lejos de que lo negro sea una desviación, sabemos que ha sido la 

piedra de toque de toda la historia norteamericana. El primer Movimiento 

por los Derechos de la Mujer se levantó sobre los hombros de los negro; es 

decir, al luchar con los negros contra la esclavitud, las norteamericanas  de 

clase media aprendieron el valor de la organización y establecieron el 

primer Movimiento por los derechos de la Mujer. Y así como las Sojourner 

Truths y Harriet Tubmans aprendieron a separarse de los que llamaron 

dirigentes “de poco criterio”, que no estaban dispuestos a luchar por el 

sufragio femenino en la “hora negra” de luchar por el sufragio varonil 

negro, así el nuevo Movimiento de Liberación de la Mujer surgió de la 

participación en las luchas por la liberación negra durante los setentas, y las 

mujeres negras, a su vez, hicieron su propia declaración. 

“A menudo se nos plantea esta fea pregunta: ‘¿A quién deben ustedes 

lealtad? ¿Al movimiento negro o al movimiento feminista?’ ” Es la forma 

en que se expresó una portavoz de la Organización Nacional Femenina 

Negra, al ser organizada en 1973. “Bueno, sería gracioso si se  nos 

oprimiera como mujeres de lunes a jueves, y luego se nos oprimiera como 

negras el resto de la semana. Podríamos combatir una u otra opresión según 

los días; pero hemos de luchar contra ambos cada día de la semana,” La 

declaración de Principios de la Organización Nacional Feminista Negra 

dice: Trataremos de que la comunidad negra deje de caer en la trampa de la 

izquierda masculina blanca, que utiliza a las mujeres solo por sus 

necesidades domesticas o serviles. Recordamos al Movimiento de la 

                                                           
157

 El movimiento por la  Liberación de la mujer inspiró una verdadera 

explosión de historias de mujeres, incluyéndolo todo, desde estudios como Eleanor 

Flexner, Century of Struggle (Nueva York: Atheneum, 1973), hasta obras sobre 

Rusia, como Richard Stites, The Women’s Liberation Movement in Russia 

(Stanford, Cal.: Stanford University Press, 1977); y de Atkinson, Dallin y Lapidus, 

Women in Russia (Stanford, Cal.: Stanford University Press, 1977); y desde Kate 

Millett, Sexual Politics (Nueva York: Doubleday, 1970) hasta Sheila Rowbotham, 

Women, Resistance and Revolution (Nueva York: Random House, 1972). Para una 

obra que se concentra en las mujeres, como personas apartadas no sólo de la 

historia sino de la filosofía, véase Terrano Dignan y Holmes, Working Women for 

Freedom (Detroit: Women’s Liberation New & Letters, 1976). 



~ 144 ~ 

Liberación Negra que no puede haber liberación para la mitad de una 

raza”.
158

  

Al movimiento de la había recordado esto mucho tiempo antes, en 

acción, cuando la Primera Conferencia Nacional para el Frente Unido 

contra el Fascismo, convocada por el Partido  de las Panteras Negras en 

1969, había tratado de adelantarse al programa establecido para un  panel 

sobre la liberación de las mujeres, para permitir que el teórico comunista 

Herbert Aptheker siguiera hablando mucho tiempo después de terminado el 

tiempo  asignado a él. Los gritos y protestas de las mujeres pusieron en 

claro que no tenían la intención de dejarse acallar; su panel resultó la mejor 

parte de toda la conferencia.
159

 

No sólo fue que se hubiera tratado como “accidental”  el que la mujeres 

se encontraran entre los primeros dirigentes del movimiento negro: desde 

Rosa Parks, que inició toda la Revolución Negra en el Sur en 1955 al 

negarse a ceder su asiento  a un hombre blanco, hasta Fannie Lou Hamer, 

cuya labor había sido básica por el crítico Verano de la Libertad en 

Mississippi. Fue que una mujer como Gloria Richardson, reconocida 

dirigente del movimiento en Cambridge, Maryland, había recibido 

instrucciones de la jefatura de la SNCC, integrada por varones, de que 

retrocedieran cuando ellos llegaran a la escena, porque “nadie acertaría a 

una mujer como líder”. Estas mujeres negras no sólo no “retrocedieron”, 

sino que veintena de otras muchas negras acudieron a encabezar nuevas 

luchas y a demostrar que la liberación de las mujeres no solo incluía a 

aquellos grupos que se arrogaban esta misión, sino también a las madres 

que luchaban por los derechos de beneficencia y las ayudantes de 

enfermeras que hicieron manifestaciones en Charleston, Carolina del Sur, 

en busca de mejores condiciones, y las encargadas de la limpieza en Nueva 

York, ya de más de 60 y 70 años, que se quejaban de que se pagaba más a 

los hombres y que, al preguntárseles lo que pensaban acerca de la 

Liberación Femenina, replicaron: “Nosotras somos las Liberacionistas 

Femeninas”.  

El color es esta emocionante dimensión que señaló un Nuevo Tercer 

Mundo no sólo en los Estados Unidos, sino en el mundo entero. En East 

Timor, Rosa Muki Bonaparte organizó la Organización Popular de Mujeres 

Timoresas (OPMT), como grupo dentro de Fretelin en 1975, cuando la 

                                                           
158

 Margaret Sloan, como  se informó en Detroit Free Press, 28 de enero de 

1974. 
159

 Véase el informe “Women Face United Front”, News & Letters, agosto-

septiembre de 1969. 



~ 145 ~ 

gente de este de Timor estaba tratando de poner fin a 446 años de régimen 

portugués. Declaró Rosa Muki Bonaparte: “La ideología de un sistema en 

que las mujeres son consideradas como ‘seres inferiores’ ha cometido a las 

timoresas a una doble explotación: una forma general que se aplica sin 

distinción a hombres y mujeres  y que se manifiesta por trabajos forzados, 

salarios de hambre, racismo, etc…Otra forma, de un carácter específico, 

dirigido contra las mujeres en particular”. 

Los objetivos de las OPMT eran “la destrucción total de todas las 

formas de explotación” y “devolver a las mujeres la posición y los derechos 

que se les deben en la nueva sociedad que estamos construyendo por medio 

de la revolución”.
160

 

En el Congo, las mujeres formaron una Unión por Emancipación de la 

Mujer Africana, cuyas metas eran: 1) “luchar contra todas las costumbres 

atrasadas que encadenan a las mujeres”; 2) “Promover la participación de 

las mujeres en todos los esfuerzos nacionales” y 3) “Elevar el nivel de 

conciencia de las mujeres para hacerlas participar en la vida económica del 

país”. La rebelión de las mujeres zulúes contra la poligamia también fue 

llamada “hermana de la libertad de las mujeres”.
161

 

 

La filosofía como acción: Nuevos senderos revolucionarios a la 

liberación contra la trampa que acecha 

 

Para la autora de este libro, pese a la nueva profundidad., envergadura y 

dimensión global  del nuevo Movimiento de Liberación Femenina, 

actualmente lo más graves errores no sólo de las feministas burguesas sino 

de las socialistas son que, al mismo tiempo, han olvidado a Rosa 

Luxemburgo como revolucionaria feminista y, ante todo, han ayudado a 

aquellos hombres que han tratado de reducir a Marx a una sola disciplina,  

ya sea como economista, filósofo, antropólogo o “estratega político”. Sin 

embargo, la verdad es que Marx en todo tiempo —en la teoría como en la 

práctica, y en la práctica como en la teoría— fue un revolucionario. El no 

captar este hecho esencial hace casi imposible no caer en la trampa de un 

marxista pos-Marx como Hal Draper, cuya ambición por influir sobre el 

Movimiento de Liberación Femenina fue tal que hizo publicar por separado 

                                                           
160

 Molly Jackson, “E. Timor women revolutionaries speak to our struggles 

today”, News & Letters, octubre de 1976.  
161

 Véase el artículo de Doris Wright, “Black Women Oppose Oppression in 

Many Lands”, News & Letters, febrero de 1972, en que cita a Rebeca Reyner, que 

pasó muchos años viviendo entre las mujeres zulúes. 



~ 146 ~ 

“Marx y Engels sobre la Liberación de la Mujer”,
162

 capitulo que había 

arrancado del contexto de su proyectado estudio en varios volúmenes, La 

teoría de la revolución de Karl Marx.
163

 

Es este ensayo de Draper acerca del cual había escrito Sheila 

Rowbotham, autora de la muy seria y completa obra histórica que cubre 

más de 300 años, Women, Resistance and Revolution [Las mujeres, la 

resistencia y la revolución]: “Este es un sumario muy útil de lo que Marx y 

Engels escribieron acerca de las mujeres”. Aunque Sheila Rowbotham es 

tan independiente de Marx que llama a éste y a Engels “una pareja de 

burgueses del siglo XIX”, tiene una crítica que hacer al “resumen”  de 

Draper: “Realmente no señala los problemas e inadecuaciones de que 

escribieron ellos [Marx y Engels]”. Como Sheila Rowbotham estaban 

reduciendo la Liberación  Femenina a una “idea de organización” (de la 

que trataremos más adelante). Cayó en la trampa que Draper había puesto 

al movimiento de Liberación Femenina. La última obra de Sheila 

Rowbotham, Beyond the Fragments [Más allá de los fragmentos], que ha 

obtenido gran popularidad, no la ha liberado de los conceptos del partido de 

vanguardia.
164

  

Sea por pura ignorancia o por olvido voluntario de la transcripción 

histórica
165

 hecha por Lawrence Krader de los Cuadernos  etnológicos de 

                                                           
162

 Hal Draper, “Marx and Engels on Women’s Liberation”, International 

Socialism, Julio-agosto de 1970.  Fue reproducido en Female Liberation-History 

and Current Politics, Roberta Salper, ed. (Nueva York: Alfred Knopf, 1972). 
163

 Draper explica que su objetivo fue “un  completo y definitivo tratamiento de 

la teoría política, la política y la práctica de Marx”, pero como esto era 

“inalcanzable”, ya que “política” ha llegado a tener un significado estrecho, y 

como hay necesidad de ir “más allá de la indispensable ‘gran teoría… es para 

inclinar las cosas en la otra dirección por lo que esta obra se titula Karl Marx’s 

Theory of Revolution, antes que Political Theory, que habría podido ser 

interpretado demasiado estrechamente”. Véase Hal Draper, Karl Marx’s Theory of 

Revolution (Nueva York y Londres: Monthly Review Press, 1977), pp. 11-12. 
164

 Véase Sheila Rowbotham, Women’s Liberation and Revolution (Bristol, 

Inglaterra: Falling Wall Press, 1972, aumentado en 1973), p. 6. Esta es la 

“biografía extensa y descriptiva” a la que se remite Rowbotham, en Women, 

Resistance and Revolution. Véase también Beyond the Fragments por Sheila 

Rowbotham, Lynn Segal e Hilary Wainwright (Londres: Merlin Press, 1979). 
165

 Krader, Ethnological Notebooks. Es importante subrayar que se trata de una 

trascripción porque Krader reprodujo las palabras exactas de Marx sin tocar para 

nada el contenido, presentando sus propias opiniones en una introducción 

completa. Lo mismo puede decirse de lo que publicó como apéndice de El modo de 



~ 147 ~ 

Marx —que revelan, en todo, desde longitud hasta contenido y 

envergadura, que están  muy lejos del llamado “Resumen” que Engels 

incluyó en El origen de la familia—, Draper sostiene que este trabajo de 

Engels “debe considerarse como obra conjunta de ambos”. 

Esta cuestión, que ha desorientado al movimiento marxista desde la 

muerte de Marx, será desarrollada más adelante en este libro (en la Tercera 

Parte). Aquí, como muchas mujeres del Movimiento de Liberación 

Femenina han caído asimismo en esta confusión —lo que les ha impedido 

ver cuán totalmente nuevo y casi visionario es el concepto marxista de 

hombre/mujer, y descubrir cómo puede volverse la base para que esas 

contribuciones sean desarrolladas por nuestra propia época—, hemos de 

analizar los dos peores “engelsianismos” que Draper repite 

interminablemente, al basarse por entero El origen de la familia. 

1) “La  gran derrota histórica del sexo  femenino en todo el mundo”
166

 

que Engels atribuye a una transición del matriarcado (o al menos, de la 

ascendencia matrilineal) al patriarcado, no es expresión de Marx. Marx 

rechazó el biologismo, fuese de Morgan, de Darwin o de aquellos marxistas 

de quienes Marx consideró necesario separarse tan marcadamente que 

empleó esta expresión: “si eso es marxismo, yo no soy marxista”.
167

 

2) “La gran derrota histórica en todo el mundo” se  relaciona, a su vez, 

con la llamada “división primordial del trabajo entre los sexos”, que puede 

aplazar convenientemente la libertad hasta el  milenio. Una vez más, esta 

no es concepto de Marx; aun cuando Marx dijo que la primera división del 

trabajo fue sexual (en 1845, en la ideología alemana, que escribieron en 

conjunto Engels y él), esto no fue percibido como personal sino como 

social. Marx desarrolló entonces el concepto de que la división más grave 

en la historia de la humanidad fue entre el campo y la cuidad. Terminó 

mostrando que la división más fundamental de todas,  las que caracterizó 

todas las sociedades clasistas, ninguna más que el capitalismo, es la 

                                                                                                                                      
producción asiático (Assen, Países Bajos: Van Gorcum, 1975), la obra de Marx 

sobre Kovalevsky. 
166

 Friedrich Engels, The Origins of the Family, Private Property and the State, 

1972, p. 120. Véase la peculiar interpretación que hace Eleanor Leacock de esta 

expresión en su introducción a esta edición, p.42. 
167

 Esta frase frecuentemente repetida, fue empelada por Marx contra muchos 

que se llamaban “maristas”, incluso sus propios yernos, a uno de los cuales 

consideraba “el último discípulo de Bakunin”, y al otro “el último de los 

proudhonistas”. Engels informa que estos “autodeclarados marxistas” a menudo 

provocan a Marx  a decir: “Una cosa es cierta, que yo no soy marxista”. Véase 

Rubel, Marx  Without Myth, p. 329. 



~ 148 ~ 

división entre el trabajo mental y trabajo manual. Este es el hilo rojo que 

corre por toda la obra de Marx, desde 1841 hasta 1883. Esto es lo que Marx 

dijo que había que desarraigar por completo; pero de la Gran División, tan 

importante para nuestra época, no hay ni un ápice en Draper.
168

 

Las cuestiones de las relaciones sexuales, las formas de matrimonio y 

la familia ciertamente son centrales, y aun así deseamos saltarnos los 

Manuscritos económicos filosóficos,  de 1844, especialmente ante la 

cuestión de la relación fundamental del hombre/mujer, sobran otras pruebas 

del asco de Marx ante la monogamia burguesa y su doble norma, todo lo 

cual necesitaba el total desarraigo en cualquier sociedad nueva. 

Marx se opuso enérgicamente al patriarcado, pidiendo la “abolición” de 

la familia patriarcal. Sostuvo: “la familia moderna contiene en embrión no 

sólo la esclavitud (servitus) sino también la servidumbre, ya que desde su 

principio mismo está conectada con el servicio agrícola. Contiene en sí 

misma, en miniatura, todos los antagonismos que después se desarrollan en 

gran escala dentro de la sociedad y su Estado”. Y “todos los antagonismos” 

se extendían desde el “rango” que empezaba en la vida comunal y conducía 

a la división entre el jefe y las masas, las divisiones de clase en embrión 

“en miniatura”. 

Engels parece haber tenido una actitud unilateral, y no multilateral, ante 

la cuestión del desarrollo de hombre/mujer. Cierto es que, en 1884, tuvo 

gran mérito subrayar la forma en la mujer siempre había sido oprimida 

desde su “gran derrota histórica en todo el mundo”, cuan diferente había 

sido en la sociedad “matriarcal”, y cómo el socialismo sería el 

restablecimiento del comunismo primitivo en una escala superior. O, como 

dijo Engels subrayando el juicio de Morgan  que aparece en la última frase 

de todo su libro, “Será  un renacimiento de la libertad, la igualdad y la 

fraternidad de las antiguas gens, pero bajo una forma superior”. Pero el 

escrito de Engels no es allí muy dialectico ni completo cuando se centra en 

la familia. 

Marx, por el contrario, mostró que los elementos de  la opresión en 

general, y la opresión de la mujer en particular, surgieron de dentro del 

                                                           
168

 Draper sigue subrayando, al referirse a la “derrota histórica mundial del sexo 

femenino”, que “no se puede cambiar simplemente por exhortación ideológica 

(incluyendo la psiquiátrica)”, reduciendo así la actual lucha por la liberación total a 

la simplemente “ideológica” y después reduciendo la ideología a una  “exhortación 

psiquiátrica”. Su cinismo se revela más aún cuando añade —entre paréntesis desde 

luego— a esta afirmación que la totalidad del cambio necesario en la relación 

hombre/mujer sigue siendo válida en “todas” las circunstancias: “(ello sería así aun 

sin la píldora)”   



~ 149 ~ 

comunismo primitivo y no sólo relacionados con el cambio del 

“matriarcado”, sino comenzando con el establecimientos de rangos —

relación del jefe con la masa— y los intereses económicos que lo 

acompañaron. 

Sin embargo, tan lejos esta Draper de captar los conceptos 

revolucionarios de Marx, que desdeña su monumental descubrimiento de 

todo un nuevo continente del pensamiento y la revolución, declarado que 

los ensayos históricos que hoy conocemos como Manuscritos  económicos-

filosóficos de 1844 no son más que las “lucubraciones de este recién nacido 

socialista”. Y tiende a reducir a tal punto la visión de la relación entre 

hombre/mujer, en Marx, nada más que a un “eco” del fourierismo,
169

 que 

llega a escribir acerca de Marx rindiendo “Homenaje a Fourier”, no sólo 

cuando habla acerca de las “tempranas opiniones de Marx (1842-1846)”. 

Sino aún en 1868, en la carta de Marx al doctor Ludwig Kugelmann (12 de 

diciembre de 1868): “Un gran progreso fue evidente en el último congreso 

del ‘sindicato’ americano en donde, entre otras cosas, se trató a las 

trabajadoras con completa igualdad… Todo el que sepa algo de historia 

sabe que son importante los grandes cambios  sociales sin el fermento 

femenino”. 

Este no es el joven Marx, ni siquiera el maduro autor de los 

Grundrisse. Es el Marx que, el año anterior, finalmente había publicado su 

más grande obra teórica El capital. Dos decenios habían trascurrido desde 

que Marx conmoviera al mundo con la publicación del Manifiesto 

comunista y se lanzara directamente a las revoluciones de 1848. Este es el 

Marx que fue jefe de la Asociación de Trabajadores de la Primera 

Internacional, escribiendo acerca de una nueva etapa de desarrollo de la 

clase obrera en los Estados Unidos después de la Guerra Civil y la lucha 

por acortar la jornada laboral.  

Fue el establecimiento del Sindicato Nacional con su llamado a la 

igualdad de las mujeres (en realidad, estaba eligiéndolas a posiciones 

                                                           
169

 Contrástese esto con El segundo sexo, de Simone de Beauvoir, donde la 

autora muestra que Fourier “confundió la emancipación  de las mujeres con la 

rehabilitación de la carne, exigiendo para cada quien el derecho de ceder al 

llamado de la pasión y deseando remplazar el matrimonio  por el amor; consideró 

la mujer no como una persona, sino sólo en su función amorosa” (p.103). 

Totalmente opuesto al fourierismo es el penúltimo párrafo  de la obra de Beauvoir, 

precisamente el mismo párrafo tomado de Marx sobre la relación hombre/mujer. 



~ 150 ~ 

importantes)
170

 el que inspiró la carta de Marx al doctor Kugelmann. Marx 

había dedicado no menos de 80 páginas de El capital a las luchas por 

abreviar la jornada laboral, y el grueso de tal capitulo trata de la opresión de 

las mujeres  y los niños. Ahora, Marx veía que algo estaba ocurriendo del 

otro lado del océano, y llamó la atención del doctor Kugelmann acerca de 

que las mujeres fuesen invitadas a participar en la Primera Internacional. 

En esta carta también mencionó el hecho histórico de que la Primera 

Internacional había elegido a Madame Harriet Law para el organismo 

supremo, el Consejo General. 

Marx, en la teoría como en los hechos, en su histórica explicación así 

como en las condiciones económicas de opresión de las mujeres, había 

estado activísimo, así como teóricamente dedicado a desarrollar su primer 

concepto de la relación entre hombre/mujer. Lejos de ser sólo un concepto 

—como se muestra por el hecho de que las mujeres de la Primera 

Internacional no sólo eran miembros, sino también parte de la jefatura—, 

Marx estuvo en favor de la existencia autónoma de mujeres tanto en la 

organización como fuera de ella. Así había enviado a Elizabeth Dmitrieva a 

organizar una sección Femenina de la Primera Internacional a Paris. Fue 

ella quien se volvió la organizadora de la Union des femmes y quien dijo al 

comité ejecutivo de la Comuna: “En esta hora, cuando el peligro es 

inminente… toda la población debe unirse para defender la Comuna”, 

quien pidió la “aniquilación de todo privilegio y toda desigualdad”. La 

justicia sería para todos, sin la distinción de sexo que se había mantenido 

por las “necesidades del antagonismo en que se ha fundamentado el 

privilegio de las clases gobernantes”.
171

  

 

Como hemos visto la Liberación Femenina no se limita —en absoluto— a 

un periódico ni a un país; y desde luego, mucho ocurrió en el periodo 

anterior a Rosa Luxemburgo y Clara Zetkin, especialmente en el periodo en 

que Eleanor  Marx
172

 estuvo participando en toda la fase, desde organizar a 

                                                           
170

 Dos de las más conocidas fueron Kate Mullaney, presidenta de las Troy 

Collar Laundry Workers, que fue nombrada subsecretaria y organizadora nacional 

para las mujeres, y Augusta Lewis, dirigente de la unión tipográfica. 
171

 Edith Thomas, The Women Incendiaries, p. 67. Este magnífico libro dedica 

un capítulo a la Unión des Fermmes. 
172

 Hay dos excelentes biografías de Eleanor Marx: Chushichi Tzukuki, The 

Life of Eleanor Marx (Oxford: Clarendon Press 1967), e Ivonne Kapp, Eleanor 

Marx, 2 vols. (Nueva York: Pantheon Books, 1972). El de Ivonne Kapp es el más 

completo y porque trata del estado de los documentos de Karl Marx. Para un 



~ 151 ~ 

los desorganizados trabajadores del gas hasta traducir Casa de muñecas, de 

Ibsen, y representar en ella el papel de Nora. Pero debemos concentrarnos 

en el día de hoy. 

Enfoquemos, ante todo, Portugal. Una parte interesantísima de la 

Revolución Portuguesa fue el nuevo concepto de apartidarismo (no 

partidismo), planteado por Isabel Do Carmo, presidenta del Partido 

Revolucionario de las Brigadas Proletarias Revolucionarias (PRP-BR). Una 

contradicción que apareció al mismo tiempo fue, en opinión de esta 

escritora, un auténtico desarrollo. Es el diferente concepto entre dos 

revolucionarias, una de ellas feminista —María Barreno— y marxista la 

otra —Isabel Do Carmo— cuya preocupación no podría decirse que fuese 

el movimiento femenino. Con otras dos Marías, María Barreno escribió un 

libro magnifico, Nuevas cartas portuguesas, publicado en inglés como The 

Three Marias.
173

. Al mismo tiempo creó una nueva  forma de literatura en 

que una “Carta” exponía la sociedad patriarcal, extendiéndose a través de 

las edades, y aceptó “el concepto marxista de la filosofía socialista”.
174

 Sin 

embargo, atribuyó el ser liberada de prisión, no a la revolución que siguió, 

sino al Movimiento de Liberación de la Mujer, que emprendió toda una 

campaña para lograr que fuera puesta en libertad. 

Por cuanto a Isabel Do Carmo, ha plantado la pregunta más importante 

de todas, que de ninguna manera se limitó a la “cuestión femenina”: 

apartidarismo. No reconoció que la liberación de las mujeres fuese una 

cuestión que no pudiera esperar hasta “después de la Revolución”; sin 

embargo, tanto Do Carmo como Barreno se han enfrentado a la pregunta 

crucial: qué forma de organización es la que necesita para lograr la libertad 

en nuestra época de Estado capitalista, que ha presenciado el surgimiento 

de una contrarrevolución a partir de la más grande de todas las revoluciones 

proletarias, la Revolución Rusa de 1917. 

Otro nivel más analizar la misma cuestión, la forma de organización, 

imbuyó todo el Movimiento de Liberación Femenina, como cuestión de 

“descentralización”. La demanda de pequeños grupos informales no debe 

desdeñarse cual si sólo se tratara de no comprender la diferencia entre 

                                                                                                                                      
artículo  escrito por Eleanor Marx en 1886 sobre “la cuestión femenina”, véase 

Green Mountain Quarterly, febrero de 1976.  
173

 La primera fase del libro dice: “…Concedido, pues, que toda literatura es 

una larga carta a un otro invisible…”Véase Maria Isabel Barreno, Maria Teresa 

Horta y Maria Velho da Costa, The Three Marias: New Portuguese Letters (Nueva 

York: Doubleday & Co.1974). 
174

 Véase su discurso pronunciado en Berkeley, California, como aparece en 

News & Letters, abril de 1975. 



~ 152 ~ 

pequeño y  grande, y que grande es mejor. Tampoco es posible responder a 

esta demanda en nuestra época burocrática atribuyendo a las liberacionistas 

femeninas una fe fundamental en la propiedad privada, la pequeña industria 

hogareña y, “desde luego”, la Madre Tierra. Nada de eso. La demanda 

descentralización abarca dos cuestiones fundamentales de nuestra época; 

que puedo añadir, son cuestiones de mañana, porque no lograremos una 

revolución triunfante si no respondemos a ellas. Son, ante todo, la totalidad 

y la profundidad del necesario desarraigo de esta sociedad explotadora, 

sexista y racista. En segundo lugar, el doble ritmo de la revolución: no solo 

el derrocamiento de lo viejo, sino la creación de lo nuevo; no solo la 

reorganización de fundamentos objetivos y materiales para liberar la 

libertad subjetiva, la creatividad y los talentos personales. En pocas 

palabras, debe haber esta apreciación del movimiento desde abajo, desde la 

práctica, para que nunca permitamos que vuelvan a separase la teoría y la 

práctica. Esta es la piedra de toque. 

Podemos presenciar esta misma visión en China, específicamente en 

Yenán, después de la Gran Marcha, donde tantos nuevos caminos fueron 

abiertos por Mao Tse-tung (sobre la cuestión de la mujer, se suponía que él 

era el más avanzado). Este fue el periodo en que la feminista socialista 

norteamericana, Agnes Smedley, estaba escribiendo desde China en apoyo 

de la causa revolucionaria. Sus magníficos Retratos de mujeres chinas en la 

revolución
175

 tocaron muchas de las cuestiones que fueron planteadas por la 

más celebre feminista China, Ding Ling, cuyos “Pensamientos acerca del 8 

de marzo”
176

 trataban directamente de las relaciones hombre/mujer en el 

propio Yenán, especialmente de los dirigentes y sus mujeres. La expresión 

intuitiva, sucinta y profunda de Ding Ling, de que las mujeres casadas con 

dirigentes eran como “Noras que volvieron a casa”—siendo la moraleja 

que, como la heroína de Ibsen que rechazó su Casa de muñecas, una vez 

que alguien se va de su casa dando un portazo, debe dejarla así —

                                                           
175

 Agnes Smedley, Portraits of Chínese Women in Revolution (Old Westbury, 

N. Y.: Feminist Press, 1976); es una colección de cuentos y bocetos tomados de los 

libros de Smedley, informes periodísticos y artículos de revistas, desde 1933 hasta 

1937. La Feminist Press también ha reimpreso su novela autobiográfica, Daughter 

of Earth. 
176

 “Pensamientos sobre el 8 de marzo”, de Ding Ling, también puede 

conseguirse en la Femintern Press, Tokio, Japón. Apareció por primera vez en 

Jiefang Ribao (Noticias de Liberación) (Yenán, China), 9 de marzo de 1942. Se 

utilizó en la campaña contra Ding Ling, que fue  “purgada” del Partido Comunista 

Chino en 1957 por criticar las opiniones del partido sobre el matrimonio y el amor 

en la época de la campaña de las Cien Flores. 



~ 153 ~ 

ciertamente ha de volver a nuestra memoria con renovado poder cuando 

vemos a Liang Qing, la vida de Mao, en el tribunal en 1981.
177

El ensayo de 

Ding Ling, “Pensamientos sobre el 8  de marzo” y otros escritos de 

revolucionarias fueron traducidos al farsi por una mujer iraní y publicados 

en un folleto intitulado La mujer como razón y fuerza de la revolución, 

después que las mujeres habían hecho manifestaciones en Irán el Día 

Internacional de las Mujeres, en 1979, contra las leyes retrógradas 

introducidas por Jomeini.
178

 

No ver cuán central es la relación hombre/mujer como concepto, tratar 

de reducir la Liberación Femenina a una “idea organizadora”, como lo hace 

Sheila Rowbotham es, en opinión de esta autora, sólo una cara de la 

moneda de lo que Lenin hizo en 1902, cuando pareció reducir el marxismo 

a una idea de organización, añadiendo, además, que el  único tipo de 

organización  verdaderamente vanguardista. Hacer eso en 1981 no 

responde precisamente  a las cuestiones candentes de nuestros días. 

Además, Lenin tuvo la gracia salvadora de hacer que la revolución fuese 

integral a todos sus conceptos. La revolución social viene primero, siempre 

que no sea —en realidad, la revolución no puede ser— sin la Liberación 

Femenina o a espaldas de las mujeres, o utilizándolas exclusivamente como 

ayudantes. 

No servirá reescribir la historia, y ciertamente no ayudará, al 

profundizar en la Revolución Rusa de 1917, o en la Revolución Alemana 

de 1919, si se repite la misma respuesta de 1902 (como lo hacen stalinista y 

trotskystas), el partido, el partido, el partido, y luego afirmar que, como 

Rosa Luxemburgo no tuvo “un partido de vanguardia” y Lenin sí lo tuvo, 

esto por sí solo explica el triunfo de la Revolución Rusa y el fracaso de la 

Alemana. Si sólo se trata de ello, ¿cómo explicar la trasformación de aquel 

primer Estado de los trabajadores en su opuesto, la monstruosidad de 

capitalismo de Estado que vemos hoy? No, esta respuesta fetichista y 

voluble no servirá, especialmente porque aunque aún quedo suficiente vida 

en la Revolución Alemana, después decapitada, para que fuera seguida por 

                                                           
177

En otra parte he analizado a Jiang Qing y al juicio de la llamada Pandilla de 

los Cuatro. Véase mi folleto, Sexism, Politics and Revolution in Mao’s China 

(Detroit: Women’s Liberation News & Letters, 1977), y mi articulo “China’s Gang 

of Four Trial Charade and the So-Called Cultural Revolution”, en News & Letters, 

marzo de 1981. 
178

 El folleto en Farsi, Woman as Reason and as Force of Revolution, incluye, 

como apéndice a mis escritos sobre la liberación femenina, tanto “El sufragio de la 

mujer y la lucha de clases”, por Rosa Luxemburgo, como “Pensamientos sobre el 8 

de marzo”, por Ding Ling. 



~ 154 ~ 

otras dos, que también fracasaron. Nadie debiera saber esto mejor que las 

liberacionistas femeninas de nuestra época que, desde todas estas diferentes 

posiciones, han planteado la pregunta de la descentralización , el 

apartidarismo, formas nuevas de organización que no son elitistas y que no 

separan la práctica de la teoría. 

Precisamente por esta razón hemos de volver a Marx, a todo Marx. Sin 

su filosofía de la revolución, ni las Liberaciones femeninas ni toda la 

humanidad habrían descubierto las bases que asegurarán el triunfo de la 

revolución.  

  



~ 155 ~ 

 

 

 

 

 

 

Tercera Parte 
 

Karl Marx: De crítico de 

Hegel a autor de El Capital 

y teórico de la “Revolución 

Permanente” 
  



~ 156 ~ 

  



~ 157 ~ 

Capítulo 9 

Marx descubre un nuevo continente de 

Pensamiento y Revolución 
 

La necesidad es un mal, pero no es 

necesario vivir bajo el dominio de la 

necesidad. Por doquier están abiertos los 

caminos a la libertad... 

Marx, Tesis doctoral, 1841 

 

El derecho fundamental de todo el 

materialismo anterior —incluido el de 

Feuerbach— es que sólo concibe las cosas, 

la realidad, la sensoriedad, bajo la forma de 

objeto o de contemplación, pero no como 

actividad sensorial humana, no como 

práctica, no de un modo subjetivo. De aquí 

que el lado activo fuese desarrollado por el 

idealismo, por oposición al materialismo 

pero sólo de un modo abstracto, ya que el 

idealismo, naturalmente, no conoce la 

actividad real, sensorial, como tal. 

Feuerbach quiere objetos sensoriales, 

realmente distintos de los objetos 

conceptuales; pero tampoco él concibe la 

propia actividad humana como una 

actividad objetiva, Por eso, en La esencia 

del cristianismo sólo considera la actividad 

teórica como la auténticamente humana, 

mientras que concibe y fija la práctica sólo 

en su forma socialmente judaica de 

manifestarse. Por tanto, no comprende la 

importancia de la actuación 

“revolucionaria”, “práctico-crítica”. 

Marx, Tesis sobre Feuerbach, 1845 

 

 



~ 158 ~ 

1. Nota preliminar sobre la dialéctica; En el Marx de principios del 

decenio de 1840; en Rosa Luxemburgo, en 1902; en Lenin, en 1914 

 

Los hoy célebres Manuscritos económicos-filosóficos, de 1844, cuyo 

núcleo fue la crítica marxista a la dialéctica hegeliana, fueron desconocidos 

para Rosa Luxemburgo. Se necesitó casi un siglo –y la Revolución Rusa— 

antes de que fuese posible sacar estos ensayos humanísticos de la bóveda 

de la Segunda Internacional. Lenin sin saber de ellos, fue el único marxista 

que sintió la obligación de conocer sirianamente la base marxista de la 

dialéctica hegeliana, cuando la Primera Guerra Mundial ocasionó el 

desplome de la Segunda Internacional. 

La Ciencia de la lógica, de Hegel, abrió tantos nuevos panoramas a 

Lenin que esté concluyó: “Es completamente imposible entender El capital 

de Marx, y en especial su primer capítulo, sin haber estudiado y entendido 

a fondo toda la Lógica de Hegel. ¡Por consiguiente hace medio siglo 

ninguno de los marxistas entendió a Marx!”
179

   

Y después de concluir su resumen de la Ciencia la lógica de Hegel, 

Lenin resumió su nuevo concepto de la dialéctica atacando a Plejánov, el 

“padre del marxismo ruso”: “Plejánov probablemente escribió cerca de mil 

páginas (Beltov+contra Bogdanov+contra los kantianos+cuestiones 

básicas, etc., sobre filosofía [dialéctica]). No hay en ellas nada cerca de la 

Lógica mayor, sus pensamientos (es decir, la dialéctica propiamente dicha, 

como ciencia filosófica), ¡nada!”
180

 

El hincapié hecho por Lenin en la “dialéctica propiamente dicha, como 

ciencia filosófica” lo separó de todos los demás marxistas post-Marx, no 

sólo hasta la Revolución Rusa, sino también después de la conquista del 

poder. Cuando escribió a los directores de la proyectada nueva revista, Bajo 

la bandera del marxismo pidiéndoles considerarse los “amigos 

materialistas de la dialéctica hegeliana”, subrayó que debían dejar a Hegel 

hablar por sí mismo, y citar extensamente sus escritos. Lo más manifiesto 

de lo que ganó con sus estudios de Hegel en 1914-1915  fue su 

convencimiento de que la dialéctica hegeliana debe ser estudiada “en sí 

misma y por sí misma”. Expresó esto con la mayor audacia en su ensayo de 

1915, “sobre la dialéctica”: “…El oscurantismo clerical (= idealismo 

                                                           
179

 Esta sección del resumen hecho por Lenin de la Ciencia de la Lógica, de 

Hegel, puede encontrarse en Lenin, Collected Works, 38:180. [Sin embargo, la 

autora empleó su propia trascripción que fue incluida como apéndice B a su obra 

Marxismo y libertad en 19 58, y que fue la primera traducción inglesa publicada.] 
180

 Ibíd., p. 277. 



~ 159 ~ 

filosófico), por supuesto, tiene raíces epistemológicas, no carece de 

fundamento; es, sin duda, una flor estéril, pero una flor estéril que crece en 

el árbol vivo del conocimiento  humano vivo, fértil, autentico, poderoso, 

omnipotente, objetivo, absoluto”.
181

 

Lo que se manifiesta en el resumen hecho por Lenin de la Ciencia de la 

Lógica de Hegel es el largo tiempo que dedicó a la Doctrina del Concepto, 

especialmente cuando su último capítulo llegó al punto de cambio de la 

negatividad absoluta en el Método Absoluto. Un vez más, se detuvo para 

citar a Hegel: “En el método absoluto, el Concepto se conserva en su ser 

otro, y lo universal en su particularización, en el Juicio y en la realidad…” 

Luego, concluyó Lenin: “Este extracto resume bastante bien, a su manera, 

lo que es la dialéctica”.
182

 

La razón de que la dialéctica hegeliana estuviese tan viva para Lenin no 

se debió enteramente a la profundidad de su estudio. Antes bien, fue la 

objetiva situación mundial —la crisis capitalista que produjo la 

simultaneidad de la primera Guerra Mundial y el desplome del marxismo 

establecido— la que condujo al revolucionario materialista Lenin a escoger 

el Método absoluto del filósofo idealista, Hegel. Con la negatividad 

absoluta, Lenin elaboró una trasformación política en su opuesto: 

“Convertid la guerra imperialista en guerra civil”. 

Sin embargo, el hecho de que Lenin no compartiera el encuentro 

directo con la dialéctica hegeliana —su resumen de la Ciencia de la 

Lógica, de Hegel— muestra la profundidad del pantano de los economistas 

en que se había hundido la Segunda Internacional, no sólo la 

socialdemocracia alemana; ¡también los revolucionarios estaban sobre el 

mismo terreno! 

En cuanto a los Manuscritos de 1844 de Marx, no fueron publicados en 

la época de Lenin. Surgieron a la luz ocho años después del asesinato de 

Rosa Luxemburgo.
183

 Sin embargo, algunas de las primeras obras de Marx 

se dieron a conocer cuando Mehring las publicó en 1902. La crítica de Rosa 

Luxemburgo, así como la introducción y presentación de Mehring, sólo 

prueban cuán omnipresente era el materialismo mecánico de todos los 

                                                           
181

 Ibíd., p. 363. 
182

 Ibíd., p. 231 
183

 Estos ensayos no habían sido publicados en ninguna parte hasta que fueron 

obtenidos por el célebre sabio Riazánov para el Instituto Marx-Engels de Moscú y 

publicados bajo su dirección, volumen III del Archiv Marksa-Engelsa (Moscu: 

1927). Fueron reproducidos en las Obras completas de Marx y Engels, 1932, en el 

original alemán y en traducción al ruso. 



~ 160 ~ 

marxistas  post-Marx, y cuán característico era no sólo de los reformistas, 

sino también de revolucionarios tan grandes como Roda Luxemburgo y 

Mehring. Para todos los marxistas, incluso Lenin en el periodo anterior a 

1914, la dialéctica siguió siendo una abstracción. Y esto, pese a que Rosa 

Luxemburgo había rechazado categóricamente la demanda de Bernstein de 

suprimir del marxismo el andamiaje dialectico, y pese a su emotiva 

evocación en ¿Reforma social o revolución?, de la dialéctica como “el arma 

intelectual con cuya ayuda el proletariado, aunque materialmente bajo el 

yugo de la burguesía. Sin embargo está capacitado a triunfar sobre la 

burguesía. Pues es nuestro sistema dialéctico el que…ya está realizando 

una revolución en el pensamiento”. En ninguna parte puede verse con más 

claridad  la falta de concreción en la actitud de Rosa Luxemburgo hacia la 

dialéctica que en el ensayo “Del legado de nuestros maestros”.
184

 

Cierto es que al final del ensayo, Rosa Luxemburgo acude a la defensa 

de la “formulación a priori” de Marx, subrayando el hecho de que en 

realidad se “derivaba” de un “esquema deductivo en la lucha de la clase 

proletaria y su victoria”, insistiendo, además en que “sólo cuando estuvo 

en su mano el hilo de Ariadna del materialismo histórico, se orientó [Marx] 

por el laberinto de los hechos cotidianos de la sociedad moderna hacia las 

leyes científicas de su desarrollo y caída”. Es claro que Rosa no ha 

olvidado a sus enemigos, los reformistas, y conserva la pasión por la 

dialéctica al estar atacándolos. 

Por desgracia, sólo la conserva cuando los está atacando; es decir, 

cuando muestra la pertinencia de la dialéctica marxista para  la situación 

existente (1902) en Alemania. Y sólo lo hace cuando Marx ya ha nombrado 

la lucha de clases y el proletariado como enterrador del capitalismo. Hasta 

ese punto (el punto específico citado fue de la Introducción de 1844
185

 a la 

Critica de la “Filosofía del derecho” de Hegel, por Marx), Rosa 

Luxemburgo —lejos de sentir algo revolucionario en Marx, sea en su tesis 

doctoral de 1841, sea en su periodismo abiertamente revolucionario, que la 

siguió sobre la cuestión de la censura y la libertad de prensa— habló de la 

“penosa inadecuación de su concepción [de Marx] idealista mundial”, 

                                                           
184

 Las críticas de Rosa Luxemburgo e los tres volúmenes de obras de Marx que 

habían sido presentadas por Franz Mehring llevan el título “Del legado de nuestros 

maestros”, y pueden encontrarse en Gesammelte Werke, 1(2):130-141 y 291-303. 
185

 Ha habido confusión por la palabra “Introducción”, pues obviamente fue 

escrita después de que Marx se había propuesto modificar la redacción, y la 

Introducción sería para el ensayo modificado; sin embargo, para entonces Marx ya 

no estaba interesado en el tema, y procedió en cambio a la Crítica de la dialéctica 

hegeliana, centrándola en la Fenomenología del espíritu. 



~ 161 ~ 

como si el nacimiento de todo el nuevo continente de pensamientos de 

Marx sólo fuese cuestión de materialismo contra idealismo. Hasta el punto 

en que Rosa conoció la mayor parte de aquellos tempranos ensayos, fue a 

Mehring al que dio crédito por dar forma a “aquellos escritos juveniles 

totalmente diversos e inconexos de Marx”, dándoles un orden lógico, y 

afirmando que fue Mehring quien “nos enseña a comprender a amar a 

Marx” pese a los fragmentos abigarrados e inconexos de la actividad 

intelectual de Marx” expresados en una “lengua bárbara, entendida a 

medias”. 

Aun cuando Rosa vio que era “el arma cortante de la dialéctica 

hegeliana la que le permitió [a Marx] hacer tan espléndida carnicería 

crítica” de las opiniones del gobierno prusiano sobre la censura y el robo de 

leña, escribió Rosa Luxemburgo: “Solo fue la dialéctica, el método de 

pensamiento, el que sirvió aquí”. Es claro que lejos de ver en la dialéctica 

una dialéctica de la liberación, simplemente la consideró como un 

instrumento. Este es el nivel al que el marxismo establecido había reducido 

la metodología dialéctica. 

En un ensayo sobre “Estancamientos y progreso en el marxismo”,
186

 

Rosa Luxemburgo atacó a los críticos que llamaban anticuados a los 

escritos de Marx, sosteniendo en cambio que “nuestras necesidades aún no 

son adecuadas para la utilización de las ideas de Marx”. Rosa Luxemburgo 

tuvo razón cuando relacionó lo que se recuerda y lo que se olvida de los 

escritos de Marx para una etapa especifica de la lucha de clases, y lo que 

los marxistas consideraban como “practico” o útil para esa etapa. 

Sin embrago, estuvo en un error al escribir: 

 
Aunque esta teoría es un instrumento incomparable de cultura intelectual, 

permanece sin uso porque, aunque es inaplicable a la cultura de clases 

burguesa, trasciende grandemente las necesidades de la clase obrera en la 

cuestión de las armas para la lucha diaria. Mientras la clase obrera no haya 

sido liberada de sus actuales condiciones de existencia, el método marxista 

de investigación no será socializado en conjunto con otros medios de 

producción, de modo que pueda ser plenamente utilizado para beneficio de 

la humanidad en general, de tal modo que se pueda desarrollar en toda la 

medida de su capacidad funcional. 

 

El  juicio de Rosa Luxemburgo sobre el nuevo continente de 

pensamiento de Marx como sólo “un arma en la lucha de clases”, “un 

                                                           
186

 Este ensayo fue originalmente publicado en Vorwärts, el 14 de marzo de 

1903.  Véase Gesammelte Werke, 1(2): 363-368. 



~ 162 ~ 

método de investigación”, y “un instrumento de cultura intelectual”, 

necesario para el “partido de los luchadores prácticos” –como si todo lo que 

necesitara fuera práctica, practica y más practica— fue el error casi fatal de 

todos los marxistas después de la muerte de Marx. Para captarlo desde sus 

raíces y no como si fueses, simplemente, característico de Rosa 

Luxemburgo o de Alemania comienzos de siglo XX, es necesario empezar 

por el principio directamente con el  más cercano colaborador de Marx, sin 

el cual no habríamos tenido los volúmenes II o III de El capital: Friedrich 

Engels. 

He aquí un marxista que no delimitó la contribución de Marx aun 

“método de investigación”; al menos, no cuando habló de marxismo en 

general y no en detalle específico. He aquí al más cercano colaborador de 

Marx, que en algunos aspectos fundamentales puede  ser considerado como 

cofundador del materialismo histórico. Ciertamente, fue el más devoto de 

los colaboradores de Marx, y conscientemente sólo trató de seguir los 

“legados” de Marx. 

Además, Engels fue lo bastante modesto para no permitir que el 

movimiento actuara como si él, Engels, fuera Marx. No sólo subrayó que 

Marx fue un “genio”, mientras los demás eran, en el mejor de los casos, 

“talentos”; correctamente sostuvo que aunque Marx y él avanzaban en la 

misma dirección, independientemente uno del otro, consideró que la 

“proposición fundamental” que formaba la base del Manifiesto comunista 

había sido elaborada por solo Marx “algunos años antes de 1845”. En pocas 

palabras, Engels subrayó que el materialismo histórico había sido 

descubierto por Marx desde 1843, cuando rompió por primera vez con la 

sociedad burguesa; que todo el desarrollo de los decenios transcurridos 

desde entonces no era sino una extensión del “núcleo” de todo lo que 

identificamos con el marxismo: desde el materialismo histórico y las leyes 

económicas del capitalismo hasta la dialéctica marxista de la lucha de clase 

y la revolución, con su dimensión global, a la vez de la caída del 

capitalismo y de la creación de una nueva sociedad sin clases. 

Y sin embargo, y sin embargo, y sin embargo…Primero llegó una obra 

del propio Engels, El origen de la familia, la propiedad privada y el 

Estado, que él consideró como la realización de un “legado de Marx”. 

Luego, después de la publicación del volumen II de El capital en 1885, 

llegó una nueva introducción a la edición inglesa de 1888 de Manifiesto 

comunista, en que Engels se tomó la libertad de poner notas de pie de 

página a la histórica y majestuosa primera frase —“La historia de todas las 

sociedades hasta nuestros días es la historia de las luchas de clases”—, 

añadiendo las palabras: “Es decir, la historia escrita”. Engels pasó entonces 



~ 163 ~ 

a explicar, en una larga digresión, los “descubrimientos” de la prehistoria 

que “por primera vez” se había dado a conocer, y a recomendar a todos los 

lectores El origen de la familia. La verdad, sin embargo, es que Marx había 

estado enterado de todos estos descubrimientos cuando escribió el Prólogo 

de 1882 a la edición rusa del Manifiesto Comunista y, lejos de cambiar el 

planteamiento histórico, en cambio había proyectado la posibilidad de una 

revolución en Rusia antes que en la Europa Occidental, tecnológicamente 

avanzada. 

Así, Engels acalló el flujo dialéctico del desafío a todo lo que Marx 

sostuvo como “prehistoria” de la humanidad, cuyo verdadero desarrollo 

sólo comenzaría después de la caída del capitalismo. 

El asco de Rosa Luxemburgo ante la ortodoxa jefatura del SPD no se 

extendió hasta una percepción de cuán total era la falta de compresión de la 

filosofía marxista de la revolución que se extendería más allá de toda 

cuestión aislada, fuese nacionalismo o incidente de Marruecos. Su 

detección del oportunismo dentro de la socialdemocracia alemana, que la 

llevó a romper en 1910-1911 con Kautsky, no se convirtió en el tipo 

universal que otros pudiesen reconocer y aceptar. 

En realidad, la propia Rosa no se percató de que el SPD se había 

desviado de Marx, y no sólo por motivos prácticos; que había que dar 

marcha atrás para reconectarse con la filosofía de Marx —esto es, la 

actualidad de la revolución— y hacer de la filosofía el fundamento sólido 

de lo nuevo, de lo totalmente nuevo. Pero sentir la presencia de algo 

totalmente nuevo que era el opuesto absoluto del imperialismo requería no 

sólo análisis económicos y políticos, sino sujetos vivos que están luchando 

creadoramente, y no sólo sufriendo, y que por tanto pueden volverse lo que 

Lenin llamó los “bacilos de la revolución socialista proletaria”. 

No hay más que un  marco conceptual dialéctico, un todo indivisible 

que no separa del Sujeto la economía y la política: masas en movimiento, 

un todo vivo, que siente, piensa y actúa. Por tanto, en el nuevo continente 

de pensamiento de Marx, la historia no sólo era “periodos económicos” 

sino masas que hacían la historia. Dado que un solo curso dialectico 

determina las fuerzas objetivas y subjetivas, la dialéctica de la filosofía 

marxista de la revolución permitió a la teoría marxista de la historia 

trasformar la narrativa histórica en Razón histórica”.
187

 Esto fue lo que 

                                                           
187

 El gran económico Joseph A. Schumpeter, que por mucho prefería la 

economía a la filosofía, y era especialmente hostil a la dialéctica hegeliano-

marxista, y era especialmente hostil a la dialéctica hegeliano-marxista, sin embargo 

captó en Marx no sólo ese todo indivisible al que llamo “el esquema conceptual” 



~ 164 ~ 

eludió Rosa Luxemburgo cuando estuvo a punto de desdeñar el 

“estancamiento del marxismo” por motivo de que los herederos de Marx 

eran “luchadores prácticos”. 

Lejos de que la dialéctica sea una cuestión abstracta, es esto lo que 

empapa la filosofía marxista de la revolución ¿Fue Marx quien no fue 

“marxista” mientras siguió siendo “filosofo”? ¿Se logró el “socialismo 

científico” solo después que Marx, como dice Rosa Luxemburgo, “se 

desarrolló en un luchador practico, político” (cursivas suyas)?; ¿Sólo 

después de que Marx descubrió la lucha de clases, escribió el Manifiesto 

comunista que anunciaba una revolución proletaria, y finalmente se lanzó a 

los estudios económicos y descubrió “las bases económicas científicas” del 

desarrollo y desplome del capitalismo? La respuesta esto no es tan sencilla, 

no basta decir que aun cuando El capital ya estaba en prensa, Marx 

orgullosamente reconoció ser el autor de su obra anterior, La Sagrada 

Familia, escribiendo a Engels que cuando el doctor Kugelmann se la dio, 

para que él la releyera, “le complació decir que no había nada de que 

pudiera avergonzarse”.
188

 No, no es tan sencillo; antes bien, de lo que se 

trata ahí es de toda la cuestión de una dialéctica de pensamiento, de la 

liberación, de la naturaleza revolucionaria del materialismo histórico. 

Para ver esa dialéctica, es importante no considerar a Marx y a Engels 

como uno solo. Aun después del punto culminante de su colaboración, en 

las revoluciones de 1848 y su conjunto Mensaje a la liga de los comunistas 

sobre la “revolución permanente” en 1850, Marx escribió a Engels (1° de 

agosto de 1856) acerca de un comentador de su época: “lo que es muy 

extraño es ver cómo nos trata a los dos en singular: ‘Marx y Engels dice’ 

etcétera”. 

Marx no pudo haber sabido que precisamente tan artificial “mezcla” de 

los dos llegaría a caracterizar el pensamiento de los marxistas post-Marx, 

tanto que lo nuevo y original de lo que es el marxismo de Marx quedaría 

borrado. Después de la muerte de Marx, Engels, temiendo que esto pasara, 

                                                                                                                                      
de Marx, sino que escribió un profundo análisis del Manifiesto comunista en su 

centésimo aniversario: “El Manifiesto comunista en sociología y economía”, en 

Journal of Political Economy, junio de 1949, pp 199-212. Fue él quien en su 

última obra, Historia del análisis económico de 900 páginas, y sin embargo 

inconclusa, se valió de la expresión “Trasformación de la narración histórica en 

razón histórica”. 

 
188

 Sin embargo, en esta carta Engels, del 24 de abril de 1867, Marx rechazó el 

elogio de Feuerbach, añadiendo “…aunque, hoy, el culto de Feuerbach produce un 

efecto humorístico sobre nosotros”. 



~ 165 ~ 

se sintió obligado a registrar nada menos que en el Prefacio de 1883 a la 

edición alemana del Manifiesto comunista: “La idea fundamental de que 

está penetrado todo el Manifiesto, [es decir, el materialismo histórico], esta 

idea fundamental pertenece única y exclusivamente a Marx”. Engels repitió 

el pensamiento en el Prefacio de 1888 a la edición inglesa y lo extendió 

para mostrar que aunque él había “progresado independientemente” hacía 

semejante posición, como se demostraba en su Situación de la clase obrera 

en Inglaterra, la verdad era que cuando “volvió a encontrarse con Marx en 

Bruselas en la primavera de 1845, él [Marx] ya la había elaborado y puesto 

ante mí en términos casi tan claros como aquellos en que yo la he 

expresado aquí”. 

Claramente, la referencia es a los años 1843-1844, cuando Marx había 

roto con la burguesía y había producido los escritos que hoy conocemos 

como los Manuscritos económicos-filosóficos. Fueron los años en que, 

como economista, Engels era considerablemente más avanzado que Marx, 

que casi no tenía conocimiento o práctica, como dijo Marx, “en cuestiones 

materiales”. Sin embargo, nada de esto limitó la visión de Marx de la 

revolución total, social, la apertura de un continente de pensamiento 

totalmente nuevo. Esto habría debido dirigir (pero no dirigió) a la nueva 

generación a ver que no hay nada abstracto en la filosofía, no en la filosofía 

marxista de la revolución.  

Lo que nos interesa aquí es esto: ¿pudo la casi sordera tonal de Rosa 

Luxemburgo hacia la filosofía, haber causado un  efecto sobre la actitud 

hacia la teoría de la revolución en general, y hacia la Revolución Alemana 

de 1919 en particular? No preguntamos esto para presentar un 

conocimiento a posteriori como si a priori, sino porque la problemática de 

nuestra época nos plantea la pregunta. Como es un hecho que Rosa 

Luxemburgo nunca vaciló, aunque la Segunda Internacional traicionara la 

revolución; como Rosa Luxemburgo entusiásticamente la abrazó, participó 

en ella y encabezó la revolución de 1919, sigue en pie esta pregunta: ¿basta 

el acto revolucionario para restablecer para nuestra época el marxismo de 

Marx? 

Se vuelve imperativo ahondar en la dialéctica marxista desde el 

principio de su vida adulta hasta su concepto de revolución permanente, no 

sólo como lo formuló a la conclusión de las Revoluciones de 1848-1849, 

sino como lo expresó en los últimos años de su vida, cuando estaba 

trabajando en lo Cuadernos etnológicos, hizo tres versiones de una 

respuesta Vera Zasulich, y escribió el Prefacio para la edición rusa de 1882 

del Manifiesto comunista. (Este periodo se desarrolla más adelante en el 

capítulo  XII, sección 2.) Nuestra época, que tiene la gran ventaja de estar, 



~ 166 ~ 

por fin, en  posesión de casi todas las obras de Marx, tiene la posibilidad de 

penetrar en la totalidad de la filosofía marxista de la revolución a través de 

todas sus etapas de desarrollo.
189

 

Enfocaremos aquí dos periodos sumamente controvertidos: La primera 

y la última década de la vida de Marx. No es que intentemos saltarnos el 

periodo más productivo de su vida; dando que sus  más grande obra teórica, 

El capital; pude verse con la mayor plenitud en la edición francesa de 1875, 

la consideración de El capital así como de los Grundrisse (que fueron 

desconocidos hasta llegar a nuestra propia época) resulta integral para los 

últimos siete años. Es en este periodo cunado nos encontraremos El capital 

y la dialéctica de la liberación, y no sólo como “leyes económicas”. 

El primer decenio tras su rompimiento con la sociedad burguesa, 

permaneció no sólo la concretización de la visión prometeica de Marx en la 

Crítica  de la dialéctica de Hegel y el Manifiesto comunista, sino  la 

proyección de la “revolución permanente”. En realidad volveremos a 1841, 

cuando Marx completó su tesis doctoral, para contemplar el terreno en que 

se encontraba Marx al salir de la universidad y enfrentarse al mundo real. 

Los últimos siete años de la vida de Marx no sólo presenciaron la más 

profunda articulación de la cuestión organizativa en la Crítica de Programa 

de Gotha y la edición francesa de El capital, que había previsto nuestra 

época del Estado capitalista y profundizado en la significación de 

fetichismo de la mercancía, sino también los Cuadernos etnológicos. 

Apenas recién transcritos, estos Cuadernos revelan, al mismo tiempo, el 

terreno real que condujo a la primera proyección de la posibilidad de que la 

revolución ocurriera antes en países subdesarrollados, como Rusia; una 

reconexión y profundización de lo que se proyectó en los Grundrisse sobre 

el modo de producción asiática, y un retorno a la fundamentalísima relación 

de hombre/mujer, proyectada por primera vez en los Ensayos de 1844. 

Aunque Engels no conociera estos Ensayos, sí conoció al menos una 

parte de los Cuadernos etnológicos: el que se trata de la sociedad primitiva, 

de Morgan, en el que pensó     que estaba fundamentado, como legado de 

Marx, su obra El origen de la familia. Ahora que tenemos los Cuadernos, 

                                                           
189

 En Inglaterra, Terrell Carver ha hecho algunos estudios muy originales, 

incluyendo artículos como “Marx-and Hegel’s Logic”, Political Studies, vol. 24, 

núm. 1 (1976); “Marx’s  Commodity  Fetishism”, Inquiry, vol. 18 (1975); y 

especialmente, “Marx, Engels and Dialectics”, Political Studies, vol. 28, núm.  3 

(1980), donde  Carver desarrolla el hecho de que Engels no es Marx. Véase 

también su obra Karl Marx, Tests on Method (Oxford: Basil Blackwell, 1975), que 

contiene nuevas traducciones y un comentario a la introducción a los Grundrisse, 

de Marx, y sus Notas sobre Adolph Wagner.                                          



~ 167 ~ 

podemos ver el abismo que había entre Marx y Engels ante la 

fundamentalísima relación hombre/mujer. 

 

2. Prometeo Encadenado, 1841-1843 

 

El camino que llevo a Marx a descubrir el nuevo continente de pensamiento 

revolucionario en 1844 comenzó en la universidad, mientras trabajaba su 

tesis doctoral, “la diferencia entre filosofía democriteana y epicúrea de la 

naturaleza”
190

 La mismísima primera frase del prólogo a esta tesis de 1841 

era una crítica a la forma en que aparecía: “Habría podido redactar el 

presente estudio bajo una forma más rigurosa y, al mismo tiempo, en 

algunos de sus aspectos, menos pedante, si no me hubiese animado la 

intención inicial de hacer de él una tesis doctoral” (p.29). La Academia 

obviamente, no era el terreno que Marx deseaba para la presentación, fuese 

los antiguos filósofos griegos que eran su tema, o  bien más importante, lo 

que realmente le movió a escoger su tema: el deseo de iluminar el periodo 

posthegeliano examinando una época paralela en la historia de la filosofía 

griega, el periodo pos-aristotélico. 

Lo que aquí nos interesa no es ni la filosofía epicúrea ni la 

democriteana ni el erudito análisis seminal de Marx, 
191

 sino, antes bien, la 

originalidad y radical desviación de pensamiento que Marx estaba haciendo 

para su propia época. En el mismo párrafo en que Marx afirmó que sólo 

estaba llenando “detalles” con respecto a Epicuro  y Demócrito (de quienes 

dice que Hegel ya había tratado con “una grandeza y una osadía tan 

admirable que… no podía entrar en detalles;… Estos sistemas son la clave 

para comprender la verdadera historia de la filosofía griega [pp. 29-30]; no 

obstante afirma también que “la idea de que Hegel tenia de los que llamaba 

lo especulativo por excelencia no permitía a este gigantesco pensador 

reconocer en estos sistemas la gran importancia que revisten para la historia 

de la filosofía griega…” (p.30). 

                                                           
190

 Véase Marx-Engels, Collected Works, vol. 1 (Nueva York: International 

Pub., 1975), que incluye toda la tesis y el apéndice (pp. 25-106), así como los 

“Cuadernos [de Marx] sobre la filosofía de Epicuro”, a los que llaman “De los 

materiales preparatorios” (pp. 403-514). Las citas de páginas en el texto se refieren 

a esta edición. Véase también la anterior, primera traducción inglesa por Norman 

Livergood, Activity in Marx’s Philosophy (La Haya: Martinus Nijhoff, 1967), pp. 

60-109. 
191

 Para un análisis de esto, véase la crítica de Cyril Bailey, “Karl Marx on 

Greek Atomism”,  Classical Quaterly, Julio-octubre de 1928, pp. 205-206.  



~ 168 ~ 

La palabra clave es historia, y aunque la historia de su época que estaba 

atrayendo al estudiante Marx era presentado como si sólo fuese la historia 

del pensamiento, la forma no acallada en que se expresó en sus llamadas 

Notas
192

 pone en claro que era verdadera historia: la crisis de la Alemania 

contemporánea, tanto en la realidad como en el pensamiento. Y por ser esto 

así, eran a la vez Hegel y los Hegelianos de Izquierda aún vivos (de los 

cuales era uno) a los que Marx estaba desafiando. Su argumento es que 

simplemente no basta mostrar que el maestro se ha adaptado a la realidad. 

Hemos de analizar la adaptación, no solo para exponerla, sino para 

descubrir con ello lo inadecuado del principio que impuso este acomodo. 

Sólo  de tal manera podrá el crítico producir un avance del conocimiento  

que cree la posibilidad de un nuevo principio. 

Cierto es que Mar no elaboraría ese nuevo principio  hasta haber roto 

con la sociedad burguesa, como ya había roto con la religión  y la censura 

prusiana, y hasta haber discernido a la clase obrera como Sujeto. Pero, 

filosóficamente, no hay duda de adónde se dirigía al contrastar la practica 

con la teoría y desarrollar su interpretación más original de la praxis. Ello 

seguiría siendo su categoría única para romper a la vez con en “idealismo” 

y con el “materialismo”. 

Marx sostuvo que como la filosofía de Hegel no era la unidad de razón 

y realidad que estaba afirmando ser —al menos, en aquel periodo de 

crisis— había una total contradicción de las dos realidades separadas. 

Realidad y Razón se enfrentaban con hostilidad: “Esta duplicación de la 

autoconciencia filosófica se manifiesta como una doble tendencia extrema 

y contrapuesta.” (p.86). 

Sintiendo la necesidad no sólo de atacar la una y la otra, sino también 

de descubrir “el principio vital” para un nuevo comienzo, escribió Marx: 

“Es una ley psicológica el que el espíritu teórico, cuando se hace libre, se 

convierte en energía práctica…pero la praxis de la filosofía es de por sí 

teórica. Es la critica la que tiene que medir lo que hay de existencia 

singular en la esencia, la realidad especifica de la idea” (p.85). 

Marx percibió una crítica similar de la sociedad existente y sus dioses 

en Grecia en la oposición de Epicuro a la “tiranía de la religión” y su 

pasión por la libertad de pensamiento. Esto fue lo que atrajo a Marx hacia 

Epicuro; y sobre este principio de libertad de pensamiento empezó Marx a 

                                                           
192

 Este es un nombre erróneo, a menudo utilizado por aquellos (como Loyd 

Easton y Kurt Guddat) que sólo han reproducido breves seccione. En realidad, 

existen siete cuadernos de notas, que cubren 111 páginas, y ni aun ellas son notas 

completas, sino tan sólo las que se han encontrado. 



~ 169 ~ 

elaborar una historia universal. Tengamos presente que Marx logró toda 

esta “autoclarificación” antes de hacer su entrada en el mundo real y su 

lucha contra la censura prusiana, y por la libertad de prensa. Fue la falta de 

lo que Marx llamó el “principio vital” en Demócrito lo que alejó a Marx, 

no sólo del antiguo filósofo griego, sino de sus propios colegas entre los 

jóvenes Hegelianos que se negaban a  volverse hacia el mundo de la 

práctica. En cambio basándose en la historia real. Marx planteó el consejo 

de Temistocles, quien, “cuando amenazada Atenas por la destrucción, 

movió a los atenieses a abandonar la cuidad, para crear una nueva Atenas 

en el mar, en otro elemento”
193

. 

El propio Marx aún no había descubierto “otro elemento”, un nuevo 

comienzo, un Sujeto; pero eso no es lo que estaba buscando…y la libertad 

sería su base. Para discernir la dirección en que se encaminaba, todo lo que 

tenemos que hacer es empezar por el principio y ver que, ya en su tesis 

doctoral, Marx había escogido a Prometeo como el más grande de todos los 

mártires del calendario filosófico. Terminó su prólogo con una cita, en el 

griego original, del Prometeo encadenado, de Esquilo, en que Prometeo 

contesta a Hermes, el enviado de los dioses: 

 

Puede estar seguro de que jamás cambiaria 

mi suerte miserable por la servidumbre, 

pues prefiero verme clavado a esta roca 

que ser el fiel mensajero de Zeus Padre. 

 

Los Cuadernos de Marx pusieron en claro que no era exactamente el 

mito griego ni la antigua filosofía griega lo que le interesaba. Era la 

filosofía  alemana contemporánea, y una nueva base para el hegelianismo 

pos-hegeliano: “En la filosofía, del mismo modo que hay puntos modulares 

que se elevan en sí mismos a la concreción… hay también momentos en los 

que la filosofía vuelve los ojos al mundo exterior…al igual que Prometeo, 

que habiendo robado el fuego del cielo , se dispuso a construir casas y 

comenzó a instalarse en la tierra, la filosofía que se ensancha hasta 

convertirse en el mundo se vuelve contra el mundo tal como se manifiesta. 

Así, ahora, la filosofía hegeliana” (Página 491). 

Esta visión prometeica no deja espacio para hacer etapas, cuando Marx 

dejó la universidad y se convirtió, primero en corresponsal y después en 

director de la Rheinische Zeitung. No era cuestión de volverse periodista 

antes que filosofo. Marx siguió siendo un filósofo que era un periodista 

                                                           
193

 Marx-Engels, Collected Works 1: 492. 



~ 170 ~ 

revolucionario practicante. Así sus artículos contra la censura prusiana 

proyectaron la cuestión de la libertad de prensa, de  manera tan profunda 

que siguen siendo un modelo para hoy: “La libertad es a tal punto la 

esencia del hombre, que hasta sus adversarios la realizan… Nadie combate 

la libertad; combate, a lo sumo, la libertad de los otros. Por tanto todas las 

libertades han existido siempre, primero como privilegio particular de unos 

y luego como derecho general de todos”.
194

  

Al volverse a las que llamó “cuestiones materiales” —fuese su defensa 

correspondiente sobre la situación de los campesinos de Mosela, sus 

propios artículos en defensa del campesinado y en oposición a las 

innumerables leyes prusianas contra el robo de leña, o su análisis de los 

acontecimientos diarios—, Marx entró en conflicto con el Estado prusiano. 

Fuese cual fuese el tema, su espíritu revolucionario era tan predominante 

que ninguna explicación burguesa pudo convencer a los censores prusianos 

de no amenazar con cerrar el periódico. Marx se sintió obligado a 

abandonar la Rheinische Zeitung. 

 

3. Prometeo Liberado. 1844-1848 

 

¿Qué hacer? Antes que nada, Marx rompió con la sociedad burguesa; sin 

embargo, no para unirse al que consideraba comunismo vulgar, y aún 

menos para seguir siendo parte de los Hegelianos de Izquierda. En 1842 se 

había abierto un abismo entre Marx y quienes mantenían unos debates 

puramente abstractos, ya fuese su tema la religión, las cuestiones políticas o 

las relaciones con las masas. Marx había mantenido su relación con 

Feuerbach, cuyas realizaciones teóricas admiraba, aunque siempre con 

espíritu crítico.
195

 Marx volvió a su propio estudio para elaborar sus propios 

                                                           
194

 Marx-Engels, Collected Works, 1:155, este fragmento es de los “Debates 

sobre la libertad de prensa” en la Rheinische Zeitung, 12 de mayo de 1842. 
195

 Se vuelve necesario exponer los mitos convenientes que se han creado para 

confinar la originalidad de Marx al “materialismo” y dar crédito a Feuerbach por lo 

que, en cambio, es más exclusivamente marxista. Loyd Easton y Kurt Guddathan 

ido tan lejos que han puesto los históricos Manuscritos de 1844 en una sección 

llamada “La crítica feuerbachiana de Hegel” en los Writings of the Young Marx on 

Philosophy and Society (Nueva York: Doubleday & Co., 1967). P. VIII. Ya desde 

1842, cuando todos los Izquierdistas Hegelianos, incluso Marx y Engels, eran 

supuestamente Feuerbachianos, Marx escribió que, aunque convenía con 

Feuerbach, en sus ideas sobre la naturaleza de la religión, expuestas en la Esencia 

del cristianismo, no estaba de acuerdo en la “forma” (“Fassunh”). (Véase Marx-

Engels, Collected, Works, 1:272.) Una vez más acerca de la Tesis preliminar sobre 



~ 171 ~ 

pensamiento, esta vez en forma de una Crítica de la “filosofía del derecho” 

de Hegel. Praxis era la palabra clave que había de gobernar toda la vida 

adulta de Marx; para él, la crítica siempre era una crítica, no sólo del 

pensamiento sino del mundo objetivo, y siempre tendía a la trasformación 

del estatus quo. No bien terminó Marx la Crítica cuando decidió revisarla, 

y para la propuesta revisión, escribió una Introducción. Fue ésta la que 

provocó el entusiasmo de Rosa Luxemburgo, y que hasta el día de hoy 

sigue siendo un faro de luz aun para aquellos marxistas que rechazan todo 

fragmento de la dialéctica hegeliana que la imbuye, ya que, por primera 

vez, plantea específicamente al proletariado como clase revolucionaria: 

“Así como la filosofía encuentra en el proletariado sus armas materiales, el 

proletariado encuentra en la filosofía sus armas espirituales y cuando el 

rayo del pensamiento prenda en lo profundo de este candoroso suelo 

popular, la emancipación de los alemanes como hombres será una 

realidad”
196

 

                                                                                                                                      
la reforma de la filosofía (de Feuerbach), escribió Marx que Feuerbach “se refiere 

demasiado frecuentemente a la naturaleza, y se olvida de la política…” La crítica 

más aguda de Marx apareció en la Critica de la dialéctica hegeliana, precisamente 

donde elogió a Feuerbach diciendo que había apartado la crítica más seria de 

Hegel. Sin embargo, sostuvo que Feuerbach no comprendía la “negación de la 

negación”, afirmando que esta era la más grande realización de Hegel, ya que 

representaba el verdadero movimiento de la historia. Fue en este punto donde Marx 

se apartó tanto de Feuerbach que creó su propia filosofía total, llamándola “un 

nuevo humanismo”. Estos manuscritos de 1844 fueron seguidos, al año siguiente, 

por la magnífica y breve tesis sobre Feuerbach en que Marx critico todo el 

materialismo, y rompió claramente con Feuerbach.  

En 1893, Engels vació antes de mostrar los primeros manuscritos, 

desconocidos, a Alexei Voden, joven erudito ruso que era protegido de Plejánov. 

Voden dice que Engels preguntó si “el fragmento sobre  Feuerbach (es decir, la 

Tesis de 1845)  no bastaba”, diciendo que Engels la consideraba como la más 

sustanciosa de aquellas “viejas obras”. Después de nueva insistencia de Voden, 

Engels subrayó que Marx “no había mostrado ninguna preferencia unilateral por 

los sistemas materialistas, pero que se había explayado particularmente sobre la 

dialéctica…” Véase A Voden, “Talks with Engels”, en Reminiscences of Marx and 

Engels (Moscú, s. f.), pp 325-334.  
196

 Incluido en Karl Marx’s Critique of Hegel’s Philosophy of Right, trad. al 

inglés por Annette Jolin y Joseph O’Malley (Cambridge University Press, 1970), p. 

142. Esta obra es la primera traducción inglesa que se ha publicado de la Crítica de 

Marx;  tiene laboriosísimas notas de pie de página, y una extensa introducción de 

O’Malley. 



~ 172 ~ 

El rompimiento con el Estado burgués y con la filosofía política 

burguesa no fue más que el primer paso cuando Marx se dirigió a Paris, no 

sólo para estudiar, a la vez, la Revolución Francesa y la economía política,  

sino, también para relacionarse con los trabajadores, asistir a reuniones de 

obreros y adquirir practica en el sentido marxista de “practica-critica-

revolucionaria”. 

Dos acontecimientos opuestos ocurrieron en París. Por una parte, vino 

el rompimiento final de Marx con todos los Jóvenes Hegelianos, incluso 

Feuerbach. Por otra parte, comenzó una colaboración totalmente nueva, que 

esta vez duraría toda la vida, con Engels. Pero ninguno de estos 

acontecimientos ocurrió hasta el otoño de 1844. Este año fue el más 

agitado, no por causa de desarrollos objetivos sino fue el más agitado, no 

por causa de desarrollos objetivos sino por el tipo de autodesarrollo 

subjetivo que inició un auténtico renacer de la historia y enseñó lo que 

Marx llamó un nuevo humanismo, y que después sería llamado marxismo. 

El año de 1844 empezó con el primer y único número de los Deutsche-

französische jahrbücher que contenía los dos ensayos que Marx había 

terminado el año anterior: La Introducción a su Crítica de la filosofía del 

derecho” de Hegel, y el ensayo “Sobre la cuestión judía”, los cuales 

reflejaban un gran salto adelante, desde el rompimiento con la sociedad 

burguesa y con la filosofía política de Hegel. También contenía las tesis de 

Feuerbach sobre la reforma de la filosofía, la cual impresionó tanto a Marx 

que le hizo pensar que podría convencer a su autor de ir a París y compartir 

su entusiasmo por las nuevas relaciones con los trabajadores “Tendría usted 

que asistir a una de las reuniones de los obreros franceses para poder 

apreciar la virginal lozanía, la nobleza de que dan pruebas estos hombres 

agotados por el trabajo”  (carta a Feuerbach, 11 de agosto de 1844). 

Es posible que el propio Marx no tuviese plena conciencia de todo lo 

que estaba agitándose dentro de él ahora que había encontrado un Sujeto. 

Este Sujeto —el trabajo— llegaría a ser el punto de cambio para todo el 

resto de su vida. Surgió mientras, al mismo tiempo, estudiaba los enragés, 

de la Revolución Francesa (estaba planeando escribir un estudio de la 

Convención) y se reunía con los obreros de su época. Su rompimiento con 

la sociedad burguesa tampoco se había limitado a la ruptura con la religión 

o la ruptura con la filosofía hegeliana del Estado y la Ley y la burocracia.
197

 

                                                           
197

 “Los objetivos del Estado se trasforman en los objetivos de las oficinas, o 

los objetivos de las oficinas en los del Estado”, escribió Marx en la Crítica de la 

“Filosofía del derecho” de Hegel, durante el verano de 1843. “la burocracia es un 

círculo del que nadie puede escapar. Su jerarquía es una jerarquía del saber… el 



~ 173 ~ 

Fue en concepto marxista del Trabajo Alienado el que surgió a través de 

todas las críticas. Este descubrimiento cambió todo lo demás. Esta 

“autoclarificación”, que se prolongó desde abril hasta agosto, reveló la 

conexión interna entre la filosofía y la economía, la filosofía y la política, 

lo subjetivo y lo objetivo; creó un principio nuevo, una nueva totalidad de 

teoría y práctica. 

Lo que podemos llamar la “autodeterminación de la Idea”, el 

materialismo histórico, que nació de su concepto del trabajo alienado, fue 

la culminación de la crítica iniciada por Marx en 1841 cuando estaba 

diciendo a sus colegas, los Jóvenes Hegelianos, que no bastaba con criticar 

a Hegel por “acomodarse” al Estado prusiano, que lo necesario era 

descubrir el principio de la filosofía hegeliana que había conducido tal 

acomodo. Sólo así se podría trascender lo inadecuado en una manera tan 

genuinamente histórica que se pudiese crear una nueva base para una 

filosofía de la libertad. La libertad era los huesos y el tuétano, el cuerpo y el 

alma, la dirección de unos comienzos totalmente nuevos. 

Uno de los poquísimos marxistas post-Marx que habían captado el 

hecho de que Marx hubiese recreado la dialéctica hegeliana antes de 

romper abiertamente con la sociedad burguesa fue Mijail Lifshitz. En su 

libro La filosofía del arte según Karl Marx,
198

  sigue la herencia hegeliana 

de la tesis doctoral de Marx de 1841, sobre Epicuro, hasta El capital, 

concluyendo que las “reflexiones [de Marx] sobre el mundo antiguo 

muestra que las analogías históricas que imbuyeron las obras de 1841-1842 

siguieron acompañando a Marx maduro… Nunca renunció a esta herencia” 

(p.89). Como Lifshitz se negó  a separar una “teoría de la estética” de la 

                                                                                                                                      
examen, no es otra cosa que el bautismo burocrático del saber, el reconocimiento 

oficial de la transustanciación  del saber profano en el saber sagrado (en todo 

examen se da por supuesto como algo evidente por sí mismo que el examinador lo 

sabe todo)”. Marx-Engels. Collected Works. 3:51. 
198

 La pertinencia  de este libro es doble para el día de hoy.  Primero, el 

reconocimiento del significado de la dialéctica hegeliana que Marx desarrollo 

durante toda su vida. En segundo lugar, el contraste entre Lifshitz y Lukács en su 

relación con Stalin. Este libro fue escrito en 1933 cuando Stalin detentaba el poder 

total: pero no hay una sola referencia a Stalin, como “filosofo” o en ninguna otra 

condición. Por otra parte, The Young Hegel (Cambridge, Mass: MIT Press, 1976), 

de Lukács, fue publicado después de la muerte de Stalin, y sin embargo manifiesta 

tal veneración por Stalin. Que Lukács une a Stalin y Lenin como “filósofos de la 

época del imperialismo, creando así una confusión total, no sólo en la relación de 

Lenin con Stalin sino en el histórico rompimiento de Lenin con su propio pasado 

filosófico, como lo expreso en sus Cuadernos filosóficos. 



~ 174 ~ 

totalidad de la filosofía marxista de la historia, aferrándose a la integralidad 

de la cosmovisión marxista, introdujo el dominante concepto [de Marx] de 

la Revolution in Permanenz” (p.49) en su análisis de la tesis doctoral de 

Marx, 1841-1842, y sus artículos anteriores sobre la libertad de presa. 

Cada uno de los temas principales de los Manuscritos de 1844
199

--el 

trabajo alienando, propiedad privada y comunismo, la crítica de la 

dialéctica y de la filosofía hegeliana en general— estaba en proceso de 

crecer, en conjunto, hasta formar un solo cuerpo de pensamiento, una 

filosofía de la revolución. 

La filosofía domina el todo; no sólo es “filosófica” la crítica de la 

filosofía, sino también el análisis  de la economía política. La lucha contra 

la enajenación del producto del trabajo sino contra la enajenación de la 

actividad misma del trabajo como especie de autodesarrollo. 

Escribe Marx: “La economía política parte del trabajo como la 

verdadera alma de la producción y, sin embargo, no da al trabajo nada y a 

la propiedad privada se lo da todo… En efecto, cuando se habla de 

propiedad privada  se cree hablar de algo que se halla fuera del hombre. 

Pero cuando se habla del trabajo se habla de algo directamente relacionado 

con el hombre mismo. Este nuevo planteamiento del problema entraña ya, 

inclusive, su solución”. Pero fue necesario un Marx para descubrir tal 

resolución y planearla como revolución social. 

El análisis del trabajo hecho por Marx —y esto es lo que se le distingue 

de todo lo demás, no sólo de las tendencias de su propia época, con las que 

tuvo que romper, sino también de los socialistas y comunistas de nuestros 

días— va mucho más allá de la estructura económica de la sociedad. Su 

análisis no sólo va a las relaciones de clase, sino a las actuales relaciones 

humanas. Lo que está mal en los otros críticos es que hablan del trabajo 

como una abstracción, sin ver que el trabajo, bajo el capitalismo “se 

materializa en forma inhumana…” 

Lo que Marx objeta a Hegel es esto: “El filósofo —que es también, 

ahora, una forma abstracta del hombre enajenado— se establece como la 

pauta del mundo enajenado”. Marx nos dice que no olvidemos que Hegel 

se coloca “sobre la base de la economía política”. Marx llama a la lógica de 

Hegel “la moneda del espíritu… el pensamiento…abstraído de la 

naturaleza y del hombre real”. Pero, contra la economía política clásica, 

que se detenía en la propiedad privada  y contra Feuerbach, que no vio nada 

                                                           
199

 [Las citas siguientes fueron tomadas,  para esta traducción, de Marx, 

Escritos de juventud, trad. Wenceslao Roces, FCE, 1982] Para otras fuentes, véase 

cap. VI. n. 8. 



~ 175 ~ 

positivo en el concepto hegeliano de la “negación de la negación”, como si 

esta expresión casi no fuese más que un juego de palabras, escribió Marx: 

“En cuanto retiene la enajenación del hombre —aun cuando este se 

manifieste solamente bajo la forma del Espíritu— se hallan implícitos y 

ocultos en ella todos los elementos de la crítica y con frecuencias 

preparados y elaborados ya de un modo que descuella ampliamente sobre 

el punto de vista hegeliano…Lo más grande de la Fenomenología de 

Hegel… [es] la dialéctica de la negatividad, como el principio menor y 

engendrador…” 

Marx arguyó que Hegel había corrido un velo místico sobre el 

auténtico movimiento de la historia, convirtiendo al hombre en una forma 

de conciencia. Concluyó que sólo cuando tengamos “el hombre real, 

corpóreo, que pisa sobre la tierra firme y redonda y que aspira y respira 

todas las fuerzas de la naturaleza”, tendremos  realmente la profunda 

dialéctica interna y al fin lograremos trascender históricamente la dialéctica 

hegeliana (que sin embargo sigue siendo fuente de toda dialéctica) y la 

economía política clásica y el comunismo vulgar. Marx llamó a ese tipo de 

comunismo “la expresión lógica de la propiedad privada es… sólo una 

retrogresión… una falsa universalidad”. 

“Solo con la superación de esta meditación (que es, sin embargo, una 

premisa necesaria) —concluyó— se llega al humanismo que comienza 

positivamente consigo mismo, el humanismo positivo.” 

Esta es una razón de que Marx nunca olvidara el individualismo: 

“Debemos evitar especialmente establecer la sociedad como una 

abstracción opuesta al individuo. El individuo es la entidad social”.  

El trabajo no sólo fue el punto de partida de Marx, sino su punto de 

retorno: “…Todo lo que es llamado historia universal no es más que la 

creación del hombre por el trabajo humano”. Para que el trabajo humano 

sea tal tipo de actividad, hay que abolir el trabajo enajenante. Será el Marx 

plenamente maduro, en el volumen III de El capital, el que articulará esto 

como “la potencia humana es su propio fin”
200

 

Volvamos por un momento a quienes describen los Ensayos como 

simplemente “idealista” (y el idealismo antropológico, para el caso, como 

“probado” por palabras como “ser de la especie”) y Feuerbachianos”, para 

no decir “bajo la influencia de” una serie ilimitada de “fuentes”, como si 

Marx no hubiese reconocido las obras de otros autores. Resulta irónico que 

quienes sostienen estas opiniones sean los mismos que señalan a Paris 

                                                           
200

 Marx, Capital, 3:954 



~ 176 ~ 

como el lugar en que Marx “finalmente” se volvió a las “cuestiones 

materiales” y se asoció con obreros y con socialistas franceses. 

No cabe duda, como hemos visto en la cara a Feuerbach, de la 

exultación de Marx al reunirse con obreros, ni cabe duda de su profundo 

estudio de la Revolución Francesa. Por todo Paris se hablaba de revolución, 

con todos los refugiados alemanes en los años de la revuelta de los 

tejedores de Silesia. Pero lejos de seguir siendo un “Feuerbachiano” Marx 

había de encabezar el rompimiento con Feuerbach y con Ruge y con los 

anarquistas. La línea divisoria fue —precisamente— el análisis de estas 

revueltas. 

He aquí cómo explico Marx por qué sostenía que “La insurrección 

silesiana comienza precisamente por donde había terminado las revueltas 

obreras de Francia e Inglaterra, por la conciencia acerca de la esencia 

misma del proletariado”: “Ya hemos visto : Una revolución social se sitúa 

en el punto de vista del todo porque —aunque sólo se produzca en un 

distrito fabril— entraña en una protesta del hombre contra la vida 

deshumanizada, porque arranca del punto de vista del individuo real, 

porque la comunidad contra la cuya separación del individuo reacciona éste 

es la verdadera comunidad del hombre, la esencia humana”.
201

 

Lo que separa una época de otra —el momento de nacer la historia, o el 

nacimiento de una nueva filosofía total— no puede captarse aislado 

“influencias”, sino viendo que el punto de fractura, el punto de partida de lo 

anterior, se convierte en la traslucida dirección hacia adelante; por ello 

Marx, el año anterior, cuando estaba rompiendo con la sociedad burguesa y 

el pensamiento burgués, dijo que el principio de su proyectado órgano 

nuevo debía ser: Critica implacable de todo lo existente; implacable tanto 

en el sentido de que la crítica no debe asustarse de sus revueltas como en el 

de que no debe rehuir el combate con las potencias dominantes” (carta a 

Ruge, septiembre de 1843). 

Ya fuese que el drama creador de la liberación humana como llegó a 

ser expresado por los enragés de la Revolución Francesa, o las primeras 

revueltas obreras de la época de Marx, fuera romantizado por el joven 

filósofo revolucionario, Marx, el hecho es que vivió, escribió, organizó en 

este planeta, y este planeta significaba un total desarraigo de lo antiguo. El 

mundo de Marx era el planeta libertad, el planeta de los nuevos comienzos. 

Y estos nuevos comienzos son los que señalan, a la vez, la totalidad del 

desarraigo necesario y la permanencia de la revolución. 

                                                           
201

 Marx-Engels, Collected Work, 3:205. 



~ 177 ~ 

No estoy  saltándome nada para llegar al mensaje de 1850, donde Marx 

por primera vez desarrolló la idea; y mucho menos estoy pasando a los 

últimos años de su vida. No. Fue en el mismo ensayo “Sobre la cuestión 

judía”, que procedió a los Manuscritos económico-filosóficos, donde Marx, 

tratando de elaborar la totalidad de su concepto de revolución, subrayó el 

hecho de que la emancipación política, necesaria para liberarse de la 

discriminación de los judíos, no bastaba, pues sólo los pondría al mismo 

nivel de los cristianos y de la sociedad civil en conjunto. Lo necesario para 

unos y otros era “una revolución humana”. Y esto se lograría “sólo 

declarando que la revolución sería permanente”.
202

 

Habiendo llegado a esta trascendental opinión, Marx se reunió con 

Engels a finales de agosto; ambos hablaron durante diez días y encontraron 

suficiente afinidad de ideas para decidirse a colaborar en una crítica de los 

Jóvenes Hegelianos cuando, como dijo Marx, también Engels “se asentó en 

Bruselas en la primavera de 1845”. Sin embargo, antes de ello Marx  no 

sólo había completado los Manuscritos de 1844, sino que también se había 

separado claramente del materialismo Feuerbachiano en sus magníficas 

once Tesis sobre Feuerbach. En la primera tesis dijo Marx:  

 
El defecto fundamental de todo el materialismo anterior —incluido el de 

Feuerbach— es que sólo concibe las cosas, la realidad, la sensoriedad, bajo 

la formad de objeto o de contemplación, pero no como actividad sensorial 

humana, no como práctica, no de un modo subjetivo. De aquí que el lado 

activo fuese desarrollado por el idealismo, por oposición al materialismo, 

pero sólo de un modo abstracto, ya que el idealismo, naturalmente, no 

conoce la actividad real, sensorial, como tal. Feuerbach quiere objetos 

sensoriales, realmente distintos de los objetos conceptuales; pero tampoco 

él concibe la propia actividad humana como una actividad objetiva. Por eso, 

en La esencia del cristianismo sólo considera la actitud teórica como la 

auténticamente humana, mientras que concibe y fija la práctica sólo en su 

forma suciamente judaica de manifestarse. Por tanto, no comprende la 

importancia de la actuación “revolucionaria”, “práctico-crítica”.
203

 

 

                                                           
202

 Ibid., p.156  
203

 Marx-Engels, Selected Works, 1:13-15. Las Tesis se publican aquí como 

Marx las escribió. Lo que Engels publicó en 1888 como apéndice a su propia obra, 

Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofía clásica alemana, fue una versión 

modificada. 



~ 178 ~ 

En la décima tesis escribió: “El punto de vista del antiguo materialismo 

es la sociedad civil”; el del nuevo materialismo, la sociedad humana o la 

humanidad socializada”. 

Engels no descubriría estas Tesis hasta 1888, y aunque al momento las 

designó como “el primer documento en que plantea el brillante germen de 

una nueva cosmovisión” —así como en el Prólogo de 1885 al Manifiesto 

comunista acertadamente sostuvo que Marx era el único autor de la teoría 

del materialismo histórico—, el hecho mismo de que pusiese como 

apéndice las Tesis sobre Feuerbach, de Marx, a su propio trabajo 

“comprensivo” de 1888 sobre Feuerbach, muestra que la brecha entre los 

dos era realmente grande. 

Sea como fuere, las dos primeras grandes obras en que ambos 

colaboraron —La Sagrada familia y La ideología alemana, reconocidas por 

los “ortodoxos” marxistas post-Marx como primera declaración del 

materialismo histórico— de pronto se dejaron a la “roedora critica de los 

ratones”. La preocupación de Marx y de Engels en aquel momento era el 

“proyecto practico”, cuando se pusieron a organizar Comités de 

Correspondencia —en Bruselas, Paris y Londres— y Marx proyectó  

establecer Comités de Correspondencia  de la Internacional Comunista. 

Cuando Marx invitó a Proudhon a unírseles, Proudhon respondió que 

los aspectos educativos le interesaban bastante, pero que tenía objeciones al 

concepto de revolución. El siguiente encuentro entre ambos marcó el fin de 

sus relaciones. Proudhon publicó su filosofía de la miseria, y Marx al punto 

respondió con su Miseria de la filosofía. Esta obra fue publicada 

inmediatamente no sólo por su interés polémico, y fue finalmente 

reconocida (y así sigue siéndolo hasta nuestra época) como la primera 

declaración general de todo lo que trataba el nuevo materialismo: histórico, 

dialéctico humanístico. 

Siguió adelante la labor práctica de organizar comités En julio de 1845, 

Marx y Engels fueron a Inglaterra y se reunieron con George Julian  

Harney, director del más influyente periódico de la clase obrera, The 

Morning Star. Además Marx tuvo oportunidad de dirigirse a los cartistas  

(fraternal-demócratas) en septiembre de 1845. A su retorno a Bruselas, 

Marx pronunció una serie de conferencias sobre El trabajo asalariado y el 

capital, ante los Comités de Correspondencia. Estas conferencias después 

se publicarían directamente  en la Neue Rhenische Zeitung en 1849. 

Los Comités de correspondencia, los cartistas y algunas sociedades 

educativas obreras, así como el más antiguo de los grupos emigrados, por 

entonces llamado la Liga de los Justos, habían decidido en 1847 fundirse, 



~ 179 ~ 

dándose el nombre de Liga de los Comunistas y encargaron a Marx escribir 

su manifiesto. 

La desafiante primera frase dice: “Un fantasma recorre Europa: el 

fantasma del comunismo”. Viene después  la historia de toda la 

civilización: “La historia de todas las sociedades hasta nuestros días es la 

historia de la lucha de clases”. Y el guante que Marx arrojó a la burguesía 

no sólo era teórico: “Pero la burguesía no ha forjado solamente las armas 

que deben darle muerte; ha producido también los hombres que empuñarán 

esas armas: los obreros modernos, los proletarios”. 

Marx puso en claro cuán total debía ser el desarraigo del capitalismo: 

abolición de la propiedad privada, abolición del Estado, la familia 

burguesa, toda la cultura de clases”: “En sustitución de la antigua sociedad 

burguesa, con sus clases  y su antagonismo de clase, surgirá una asociación 

en que el libre desenvolvimiento de cada uno será la condición del libre 

desenvolvimiento de todos”. 

Marx puso fin al Manifiesto diciendo: “Las clases dominantes pueden 

temblar ante una Revolución comunista. Los proletarios no tienen nada que 

perder en ella más que sus cadenas. Tiene, en cambio, un mundo que ganar. 

¡Proletarios de todos los países, uníos!” 

Ni la liga que había autorizado la redacción del Manifiesto, ni el autor 

tenía la menor idea de que el Manifiesto apenas acabaría de salir de las 

prensas antes de que estallidos espontáneos de las masas recorrieran toda 

Europa. Marx y Engels volvieron inmediatamente a Alemania, 

establecieron la Neue Rheinische Zeitung y participaron activamente en las 

revoluciones alemana y francesa. Es la gran experiencia de aquellos dos 

años revolucionarios, como la presentó Marx en Las luchas de clase en 

Francia, 1841-1859, que desde entonces, se ha vuelto el fundamento para 

los revolucionarios marxistas pos-Marx. Como hemos visto, en las 

revoluciones rusa y polaca de 1905-1907, fueron las revoluciones de 1848 

—como Marx las analizó— las que formaron el fundamento del gran punto 

de cambio en la actividad y la teoría revolucionaria de Rosa Luxemburgo. 

Y sin embargo, ella no llegó a considerar el mensaje de Marx, de 1850, con 

su llamado a una “revolución permanente” como presagio de las 

revoluciones del siglo XX.  

  



~ 180 ~ 

 

  



~ 181 ~ 

Capítulo 10 

Una década de transformación histórica: De los 

"Grundrisse" a "El Capital" 
 

1. La "Economía", 1857-1858: ¿Sólo lucha de clases o "épocas de 

revolución social"? 

 

Lo concreto es concreto porque es la 

síntesis de múltiples determinaciones, por 

lo tanto, unidad de lo diverso. Aparece en 

el pensamiento como proceso de síntesis, 

como resultado, no como punto de partida, 

aunque sea verdadero punto de partida... 

Karl Marx, Introducción a los 

Grundrisse
204

 

 

La crisis de 1857, que fue el impulso directo para "terminar" la Economía 

(póstumamente titulada los Grundrisse por el Instituto Marx-Engels), fue el 

foco de los estudios de Marx durante todo el decenio. Esto de ninguna 

manera le impidió seguir los desarrollos históricos y teóricos de la década. 

Así, directamente después del mensaje de 1850 firmado por él y Engels, 

estuvo ocupado alentando a Engels a terminar su estudio de las Guerras 

Campesinas, que publicó en el último número de la NRZ-Revue (29 de 

noviembre de 1850). Así, estuvo informando sobre la Revolución de 

Taiping, de 1850, en China, para el Tribune; y esto se convirtió en el nuevo 

punto de partida teórico para la consideración del "Modo de Producción 

Asiático". De esta manera, en 1855 ofreció a Lasalle las notas que había 

acumulado para el estudio de las rechazadas Leyes de Granos, diciendo: "El 

período de crisis en Inglaterra es, simultáneamente, el de las inves-

tigaciones teóricas" (carta de Marx fechada el 23 de enero de 1855). 

                                                           
204

 Marx, A Contribution to the Critique of Political Economy (Chicago: 

Charles H. Kerr & Co., 1904) p. 293. Al encontrarse esto en sus documentos 

póstumos, se creyó que era la introducción de Marx a su Contribución a la crítica 

de la economía política, y fue publicada en esta edición como apéndice. 

Compárese este pasaje con la misma sección, como fue traducida por Nicolaus en 

Karl Marx, Grundrisse (Middlesex: Penguin Books, 1973), p. 101. Una traducción 

más reciente con un comentario sumamente importante por Terrell Carver se ha 

incluido en Karl Marx: Texts on Method (Oxford: Basil Blackwell, 1975). 



~ 182 ~ 

Además de su obra histórica más profunda —El 18 Brumario de Luis 

Bonaparte—, que ha seguido siendo un modelo hasta la fecha, hubo 

relaciones continuas con revolucionarios, así como con organizaciones 

como los cartistas, a los que se dirigió, en inglés, en el aniversario del 

People's Paper, el 14 de abril de 1856. Una vez más, es imposible perder 

de vista su enfoque dialéctico: "Hoy día, todo parece llevar en su seno su 

propia contradicción. Vemos que las máquinas, dotadas de la propiedad 

maravillosa de acortar y hacer más fructífero el trabajo humano, provocan 

el hambre y el agotamiento del trabajador. Las fuentes de riqueza recién 

descubiertas se convierten, por arte de un extraño maleficio, en fuentes de 

privaciones... Todos nuestros inventos y progresos parecen dotar de vida 

intelectual a las fuerzas materiales, mientras que reducen la vida humana al 

nivel de una fuerza material bruta".
205 

En una palabra, lejos de que el enfoque en la Economía hubiera 

transformado de alguna manera a Marx en un "economista", primero 

elaboró y desarrolló la integralidad de la filosofía y la economía, en una 

forma que sería conocida por el mundo como marxismo. No era la simple 

cuestión de pasar del "idealismo" al "materialismo". Desde el principio 

mismo de su ruptura con la sociedad burguesa a comienzos del periodo de 

1840, Marx llamó "nuevo humanismo" a su filosofía, unidad de idealismo y 

materialismo. Ya en el decenio de 1850 se encontraba lo bastante adentrado 

en el nuevo continente de pensamiento, y tan lejos de los Hegelianos de 

Izquierda, que había desarrollado las leyes económicas del capitalismo de 

la manera más original. Sin embargo, en este punto culminante —cuando lo 

que hoy conocemos como los Grundrisse se volvieron el punto de cambio 

determinante—, Marx juzgó la dialéctica hegeliana, el desarrollo promedio 

de la contradicción como "fuente de toda dialéctica". Fue esto, 

precisamente esto, lo que aceleró el ritmo de sintetización de sus estudios 

de los pasados quince años. En agosto-septiembre de 1857, escribió la 

Introducción, que arrojó una gran luz sobre todos sus estudios y aceleró el 

paso de su trabajo, hasta tal punto que terminó toda esta obra en siete 

meses; los Grundrisse contenían 900 páginas. 

Pero cuando Marx empezó a preparar la obra para su publicación, 

decidió descartar la Introducción. He aquí cómo explicó la razón de esto, en 

su Prólogo a la Contribución a la crítica de la economía política: 

"Reflexionando más a fondo, me ha parecido que podía mover a confusión 

                                                           
205

 Marx-Engels, Selected Works, 1:500. 



~ 183 ~ 

toda anticipación de resultados sujetos a prueba en el futuro, y el lector que 

me siga tendrá que decidirse a remontarse de lo singular a lo general".
206 

A mayor abundamiento, las 900 páginas no habían producido un 

capítulo que ahora decidió Marx que debía ser el capítulo 1 —"La 

mercancía". Éste había de escribirlo, de nuevo, para la Contribución a la 

critica de la economía política. El capítulo n, "El dinero", es todo lo que 

publicó de los propios Grundrisse. Se necesitó otra década para que los 

Grundrisse, en su primera redacción, se transformaran en lo que 

conocemos como El capital. Y como él mismo lo había expresado en la 

Introducción (que no publicó), "El método que se eleva de lo abstracto a lo 

concreto es para el pensamiento el [único] modo [que tiene] de asimilarse 

lo concreto, de reproducirlo como un concreto espiritual" (pp. 293-294). 

Marx ya había terminado la Introducción y se encontraba adelantado en 

los Grundrisse cuando, el 8 de diciembre de 1857, escribió a Engels: 

"Estoy trabajando como un loco durante la noche en una síntesis de mis 

estudios económicos, de modo que por lo menos tendré los principales 

lineamientos en claro antes del diluvio". Mientras estaba elaborando la 

forma para los Grundrisse resumió la primera sección de la Introducción, 

"La producción en general: Existen determinaciones comunes a todas las 

fases de producción, que el pensamiento establece como determinaciones 

generales. Pero las llamadas condiciones generales de toda producción no 

son otra cosa que estos momentos abstractos, a partir de los cuales no es 

posible comprender ninguna fase de producción históricamente real" (pá-

gina 274). 

Marx continuó su crítica de los "momentos abstractos" advirtiendo a 

sus lectores que no se perdieran en la esfera de la distribución, "la 

distribución de los productos sólo es, manifiestamente, resultado de la 

distribución que se lleva a cabo dentro del proceso de producción mismo, y 

de la estructuración de la producción" (p. 284). Lo que debe recordarse de 

todo esto es que lo que domina todo es el capital: "El capital es el poder 

económico omnidominante de la sociedad burguesa. Forma necesariamente 

el punto de partida y el punto de llegada..." (p. 303). 

Saber esto, dice Marx, suprimió el peligro de olvidar que el auténtico 

punto de partida es la realidad, ya que en nuestro pensamiento lo concreto, 

como "unidad de elementos diversos... aparece, por tanto, como un proceso 

de síntesis, como resultado, y no como punto de partida, a pesar de que es 

el punto de partida real y también, por tanto, el punto de arranque de la in-

                                                           
206

 Marx, Critique of Political Economy, p. 9. Las citas aquí y en el texto que 

sigue se refieren a la edición de Kerr, de 1904. Véase n. 1. 



~ 184 ~ 

tuición y la representación" (p. 293). El titánico desarrollo de las 800 

páginas que siguieron, la rapidez con que la acumulación de 15 años de 

investigación encontró su formulación, ciertamente no se debieron tan sólo 

al diario que Marx llevó, día tras día, de la crisis de 1857, hasta las obras 

históricas que escribió (así sean tan brillantes como El 18 Brumario de Luis 

Bonaparte, que profundamente enfocó la diferencia entre las revoluciones 

burguesa y proletaria) ni a su contacto con los trabajadores. Dominándolo 

todo se halla la metodología dialéctica que Marx estaba articulando para sí 

mismo. 

Contra lo que se ha llamado "el milagro de comprensión" en que Marx 

resumió el desarrollo del capitalismo en el Manifiesto comunista, vemos 

aquí en la Introducción lo explícito de la forma de presentación; es decir, 

las innovaciones metodológicas, ya se relacionen con la interrelación de 

categorías económicas como trabajo/capital, valor/dinero, mercancía/valor 

de cambio, o con el predominio del capital sobre todo lo demás. 

Metodológicamente la innovación en la presentación, "elevarse de lo 

abstracto a lo concreto", crea un espacio para la histórica visión general que 

hace Marx del desarrollo de la humanidad a través de las edades, desde la 

comuna primitiva hasta el capitalismo. 

Cualquier lector que, en esta etapa de la realización de Marx, tenga que 

depender de la carta de Marx a Engels (14 de enero de 1858) —en el 

sentido de que "el puro accidente" de volver a ojear la Lógica de Hegel "me 

ha sido de gran utilidad... en el método del tratamiento"— para mostrar que 

Marx fue un dialéctico, ciertamente no será capaz de captar la magni-

ficencia de la gigantesca obra sobre Economía. Aquí, no sólo ha logrado la 

más brillante y profunda desviación, con el escrito de las "Formaciones pre-

capitalistas", sino que, al mismo tiempo, ha extendido su magnífica visión 

unificadora al arte griego y contemplado el desarrollo de la humanidad a 

través de las edades como "absoluto movimiento de devenir". Los Grun-

drisse son, al mismo tiempo, más y menos que el volumen I de El capital. 

Contienen secciones que después se volverían parte de los volúmenes II, III 

y IV (Teorías de la plusvalía), pero son menos que El capital porque no 

tienen la precisión, incisión ni concentración de esta magna obra. 

No es este el lugar de intentar hacer un resumen de una obra que, como 

los Grundrisse, abarca tantas cosas. Para nuestros propósitos, es la sección 

"Las formaciones pre-capitalistas" la de mayor pertinencia, la más urgente 

porque ilumina la problemática que surgió, a la vez, de la época de la 

automatización y del surgimiento del Tercer Mundo. Es algo que habría 

arrojado, asimismo, gran luz sobre la preocupación de Rosa Luxemburgo 



~ 185 ~ 

por el imperialismo, si ella la hubiese conocido. Es nuestra época la que ha 

hecho vivir esta obra un siglo después de su concepción. 

Por una parte, vemos que lo que atrajo a Marx no sólo fue la crisis 

económica de 1857 sino el colonialismo, con el que la Revolución de 

Taiping en China fue agudamente contrastada, y saludada como principio 

de una nueva época de revolución. Ya desde junio de 1853, Marx había 

escrito a la New York Daily Tribune acerca de "las rebeliones crónicas que 

han subsistido en China durante cerca de diez años, y que ahora se han 

reunido en una formidable revolución": "¿Han olvidado estas potencias, 

ansiosas de orden [Inglaterra, Francia y Estados Unidos], dispuestas a 

apoyar a la vacilante dinastía Manchú, que el odio contra los extranjeros... 

[se ha] vuelto un sistema político sólo desde la conquista del país por la 

raza de los tártaros manchúes?"
 207 

Entre 1853, cuando Marx escribió aquellos artículos, y 1857, cuando 

escribió los "Cuadernos económicos" después llamados los Grundrisse, 

Marx había elaborado su original análisis de la ley del movimiento del ca-

pitalismo; es decir, había dado carne a las ideas simplemente esqueléticas 

del materialismo histórico con las leyes económicas del desarrollo. En 

lugar de describir las tres épocas del desenvolvimiento social —esclavitud, 

feudalismo, capitalismo— como si abarcaran toda la humanidad, ahora 

habló de una cuarta, la "forma arcaica" que a su vez se subdividía en la 

oriental, la greco-romana, la alemana. Además, mientras que en 1847 el 

Manifiesto comunista aún estaba tan euro- centrado que decía que China 

estaba "vegetando en las garras de la barbarie", a mediados del decenio de 

1850 Marx saludó la Revolución de Taiping como un avance, y en 1867, en 

El capital, la consideró como "un aliento" dado a las masas europeas que se 

habían aquietado tras de haber sido derrotadas las revoluciones de 1848-

1849. 

Y, mientras que en 1844, Marx se había concentrado en la inhumanidad 

del Trabajo Enajenado bajo el capitalismo, en 1857-1858 extendió el 

concepto de inhumanidad para incluir la intrusión del capitalismo 

occidental en Asia. Al mismo tiempo, vio rasgos positivos en la resistencia 

asiática. Y esto pese al hecho de que estaba lejos de glorificar a la sociedad 

oriental. He aquí cómo escribió en la New York Daily Tribune, el 25 de 

junio de 1853: "Ha habido en Asia, generalmente... sólo tres departamentos 

de gobierno: el de Finanzas, o saqueo del interior; el de Guerra, o saqueo 

                                                           
207

 Véase The American Journalism of Marx and Engels (Nueva York: New 

American Library, 1966), p. 90. Las citas de página en el texto que sigue se 

refieren a esta edición. 



~ 186 ~ 

del exterior; y finalmente, el departamento de Obras Públicas..." (p. 95). 

Marx estaba desarrollando algunas ideas que primero había sugerido 

Engels, añadiendo: 

 
Las vastas extensiones de desierto que se extienden desde el Sáhara, y a 

través de Arabia, Persia, la India, Tartaria, hasta las más elevadas mesetas 

asiáticas, constituidas artificialmente en zonas de riego por canales y obras 

hidráulicas fueron la base de la agricultura oriental... Esta primera 

necesidad de un uso económico y común del agua... Impuesta en el Oriente, 

donde la civilización era demasiado baja y la extensión territorial 

demasiado vasta... la interferencia del poder centralizador del gobierno. Por 

ello, se desarrolló una función económica sobre todos los gobiernos 

asiáticos, la función de aportar obras públicas [páginas 95-96]. 

 

Al seguir la división social del trabajo correspondiente a las distintas 

formas de propiedad —empezando con la forma comunal porque la 

humanidad aparecía, primero, como parte de una colectividad primitiva—, 

Marx una vez más estuvo lejos de glorificar al Estado: "El primer requisito 

de esta primera forma de propiedad terrateniente aparece como comunidad 

humana... [el hombre es] un ser genérico, un ser tribal, un animal de 

rebaño... En la forma asiática no hay propiedad, sino sólo posesión 

individual. La comunidad es, propiamente hablando, el verdadero 

propietario... Originalmente, propiedad significa tan sólo la actitud del 

hombre a sus condiciones naturales de producción como si le pertenecieran, 

como los requisitos de su propia existencia..."
208

 

Lejos de glorificar la comuna primitiva, Marx estaba mostrando que la 

dispersión de la población "en pequeños centros por la unión doméstica de 

búsquedas agrícolas y manufactureras" resultó en el tipo de aldeas 

autogobernadas que, "por inofensivas que puedan parecer, siempre han sido 

la sólida base del despotismo oriental". Así, lo que Marx llama "unidad 

indiferenciada" definitivamente no es ningún elogio a la llamada aldea 

autogobernada: "La historia asiática es una especie de unidad 

indiferenciada de ciudad y campo" (pp. 177-178). 

Al trazar las rutas recién descubiertas a partir del primitivo sistema 

comunal, Marx estaba concluyendo que no existía un feudalismo oriental. 

Fue esto lo que produjo todas las disputas, tanto en el decenio de 1920 

                                                           
208

 Eric J. Hobsbawm, ed. Pre-Capitalist Economic Formations (Nueva York: 

International Pub., 1965), pp. 68, 69, 79, 89. Las citas de página del texto que sigue 

se refieren a esta edición. 



~ 187 ~ 

cuanto, más aún, en el de 1950,
209

 cuando se conocieron finalmente todos 

los Grundrisse, y ciertamente pusieron fin a la vulgarización de que sólo 

había una forma de desarrollo humano. Marx nunca sostuvo una opinión de 

desarrollo unilateral. Veremos ello en forma especialmente revolucionaria 

en el último periodo de su vida, cuando trató de la comuna "semi-asiática" 

que aún existía en Rusia. Para cuando se publicaron, en nuestra época, los 

Grundrisse, había un número creciente de debates en Rusia y en las 

academias occidentales, que se concentraban totalmente en la cuestión del 

feudalismo. 

No es posible resumir todos estos desarrollos en una sola frase como 

"despotismo oriental". Lo que Marx —y Engels, en este caso— estaban 

mostrando, desde 1845-1846 en La ideología alemana, era que, subyacente 

en el desarrollo de la humanidad en clases, se hallaba la división entre 

trabajo mental y manual, y con ella, la división entre ciudad y campo. Para 

cuando Marx y Engels llegaron al decenio de 1850, consideraron que la 

"unidad indiferenciada de ciudad y campo" era responsable del 

“despotismo oriental”. Para captar todo el significado de ello en Marx, con-

tra lo que Wittfogel hizo de ello, deformándolo, hemos de penetrar 

dialécticamente en toda la cuestión de las relaciones de la producción de la 

vida material con la historia. En la época de Marx, China abarcaba un tercio 

de la humanidad. Marx no tenía ninguna intención de hacer que una frase 

como "despotismo oriental" cubriera toda esa masa de la humanidad, y 

menos aún, hacer un fetiche de ella. Por lo contrario, lo que Marx estaba 

subrayando era que la presencia del comunismo primitivo en la ciudad 

                                                           
209

 Las disputas de 1950 sobre el modo de producción asiático fueron 

trascendentes. Para las discusiones rusas, véase Voprosi Istorii, núm. 6 (1953); 

núm. 2 (1954); núms. 2, 4 y 5 (1955). Para las discusiones en el Occidente, véase 

P. M. Sweezy el al., The Transition from Feudalism to Capitalism (Londres, s. f.). 

Véase también George Lichtheim, "Marx and the 'Asiatic Mode of Production"', en 

St. Antony's Papers, núm. 14 (Carbondale, Ill.: Southern Illinois University Press); 

y Marx on China, ed. Dona Torr (Londres: Lawrence & Wishart, 1968). 

En 1968 apareció la Entstehungsgeschichte des Marxschen 'Kapital', de Roman 

Rosdolski, publicada como The Making of Marx's 'Capital' (Londres: Pluto Press, 

1977). Afirmaba casi una identidad entre los Grundrisse y El capital. Esta 

afirmación fue demolida por John Mepham en su articulo, "From the Grundrisse to 

Capital: the Making of Marx's Method", Issues in Marxist Philosophy, eds. John 

Mepham y D-H. Ruben (Atlantic Highlands: Humanities Press, 1979; Sussex: 

Harvester Press, 1979). Yo desarrollo esto en la siguiente sección de este capitulo. 

 



~ 188 ~ 

oriental muestra cuán compleja era dicha sociedad y cuántos rasgos 

"avanzados" eran inherentes a ella. 

La conclusión de que había cuatro épocas distintas del desarrollo 

humano no significó que todo lo asiático fuese atrasado ni que la sociedad 

esclava de los greco-romanos fuese avanzada. Sociedades tribales 

desaparecieron en ambas. La esclavitud estaba latente dentro de la familia, 

dentro de la sociedad tribal, alcanzando su ápice en la sociedad romana, 

donde, subrayó Marx, "la esclavitud sigue siendo la base de toda la 

producción". Donde Marx habla de "la esclavitud general del Oriente" 

como distinta de la esclavitud personal de la sociedad greco-romana, 

también insiste, histórico-dialécticamente, en que la humanidad anhela "no 

seguir siendo algo formado por el pasado, sino que está en el movimiento 

absoluto del devenir". Por tanto, lo que se vuelve fundamental, decisivo, es 

que en todas estas etapas de desarrollo, las contradicciones entre las fuerzas 

productivas y las relaciones de producción alcanzan un punto explosivo y 

se convierten en "épocas de revolución social". 

Así, Marx escribió que la creación del trabajo "libre" significaba, "... 

ante todo, que el trabajador debe ser separado de la tierra, que funciona 

como su laboratorio natural. Esto significa la disolución tanto de la pequeña 

propiedad terrateniente libre, como de la propiedad comunal terrateniente, 

basada en la comuna oriental" (p. 67). 

En una carta a Lassalle, del 22 de febrero de 1858, Marx esbozó de esta 

manera los Grundrisse: "El conjunto se divide en seis libros: 1) Del capital 

(contiene algunos capítulos introductorios). 2) De la propiedad territorial. 

3) Del trabajo asalariado. 4) Del Estado. 5) Comercio internacional. 6) 

Mercado mundial". 

Se necesitó otra década completa para que Marx terminara el volumen I 

de El capital. Si a ello aún añadimos los volúmenes II, III y IV, publicados 

póstumamente, sigue siendo un hecho que hay ciertos principios 

sustantivos que Marx señaló en los Grundrisse que no se encuentran en la 

obra completa, no porque hayan quedado invalidados sino porque plan-

teaban aún más cuestiones de las que él podía tratar en aquella obra 

incisiva. Esto es lo que hace a los Grundrisse tan importantes en nuestros 

días. La razón de que nos hayamos limitado sólo al capítulo sobre las 

"Formaciones pre-capitalistas" (que se encuentra entre aquellas partes clave 

no incluidas en El capital) es plantear una problemática que sigue 

desafiando a nuestra época. 

Por otra parte, al plantear la pregunta de qué precedió al capitalismo, y 

al ver en aquellas sociedades cierta "grandeza y energía históricas", estaba 

preguntando Marx: ¿puede cumplir la humanidad con su destino sin la 



~ 189 ~ 

revolución fundamental en el estado social de Asia? Precisamente porque 

Marx estaba relacionando todo desarrollo con épocas de revolución pudo 

ver cómo el hombre primitivo conservaba ciertos elementos de comunismo 

primitivo "en medio del despotismo oriental". Lejos de hacer un fetiche de 

ello, como quisieran los modernos Wittfogels, Marx estaba siguiendo el 

auténtico desarrollo histórico, el avance a partir del origen de la humanidad 

como "animal de rebaño" hasta su individualización en el proceso de la 

historia. 

Sin embargo, lejos de ver que el capitalismo moldeaba al mundo sólo 

en sus orígenes, como pensó Rosa Luxemburgo que se limitaba a hacerlo 

Marx en la "Acumulación primitiva de capital", en el volumen I de El 

capital —exactamente cuando Marx estaba estudiando la sociedad 

primitiva—, vio que los tentáculos imperiales del capitalismo seguían 

adelante, hasta tal grado que su propia hostilidad al capitalismo se agudizó 

más aún. En realidad, vemos en los Grundrisse lo que había de desarrollar 

en los últimos años de su vida, no sólo sobre la base de la entonces nueva 

obra de Morgan, La sociedad primitiva, sino también el actual movimiento 

revolucionario que se desarrollaba en Rusia, la visión de una posible 

revolución que ocurriera primero en un país atrasado como Rusia. Para el 

decenio de 1860, una nueva época comenzó para Marx con el ataque de 

John Brown a Harper's Ferry. Los acontecimientos siguientes movieron a 

Marx a restructurar su más grande obra teórica.
210 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
210

 Marx escribió a Engels desde Londres el 11 de enero de 1860: "En mi 

opinión, los hechos más importantes que están ocurriendo en el mundo son, por 

una parte, el movimiento de los esclavos en Norteamérica, iniciado por la muerte 

de John Brown, y por otra el movimiento de los siervos en Rusia..." En mi obra 

Marxismo y libertad he tratado extensamente la repercusión de la Guerra Civil en 

los Estados Unidos sobre la estructura de El capital. 



~ 190 ~ 

2. "El Capital": Importancia de la edición francesa, de 1875, del 

Volumen I

 

 

Los mejores puntos de mi libro son: 1) El 

doble carácter del trabajo, según que sea 

expresado en valor de uso o en valor de 

cambio (toda la comprensión de los hechos 

depende de esto, se subraya de inmediato 

en el primer capítulo); 2) El tratamiento de 

la plusvalía independientemente de sus 

formas particulares, beneficio, interés, 

renta del suelo, etcétera. 

Karl Marx, 24 de agosto de 1867 

 

El señor Wagner olvida también que para 

mí no son sujetos ni el "valor" ni el "valor 

de cambio", sino que lo es solamente la 

mercancía... En segundo lugar, solamente 

un vir obscurus que no haya entendido ni 

                                                           

 Hasta hoy no tenemos una traducción inglesa completa de la edición francesa 

de El capital, como fue editada por Marx. La reciente traducción hecha por Ben 

Fowkes (Middlesex: Penguin Books, 1976) restableció parte del lenguaje filosófico 

de Marx. Pero el traductor no siguió a Marx en la secuencia de las Partes. Lo 

explicó de esta manera: "Por razones de conveniencia para los lectores ingleses, 

hemos acatado la disposición de Engels. También hemos seguido a Engels al 

presentar los capítulos sobre la 'llamada acumulación primitiva' como Parte VIII 

separada, lo que ciertamente es justificable en vista de su materia especial" (p. 110, 

n.). Marx, sin embargo, lejos de considerar una "justificable" Parte VIII separada, 

sostuvo que la verdadera lógica de la "llamada acumulación primitiva" consistía en 

que no sólo constituía el origen histórico, sino la continuación lógica del proceso 

de acumulación del capital, y por ello no dejó duda en la mente de nadie, de que la 

Parte VIII era integral a la Parte VII. [Nota de la presente edición: Las 

investigaciones han demostrado que Marx preparó la parte VIII independiente  de 

la parte VII] 

Kevin Anderson ha escrito una profunda crítica de la traducción de Ben 

Fowkes. Atribuye la distinción entre la original edición francesa y la traducción de 

Ben Fowkes, que "sigue servilmente a Engels", como si Engels hubiese seguido 

escrupulosamente las instrucciones de Marx (véase "The French Edition of Capital, 

100 Years After", artículo presentado por Kevin Anderson a la Conferencia de la 

Eastern Sociological Society, Filadelfia, 19 de marzo de 1982). 

 



~ 191 ~ 

jota de El capital... no se ha dado cuenta de 

que, ya al hacer el análisis de la mercancía, 

yo no me detengo en la doble modalidad 

con que ésta se presenta, sino que paso 

inmediatamente a demostrar que en esta 

doble modalidad de la mercancía se 

manifiesta el doble carácter del trabajo de 

que aquélla es producto... 

Karl Marx, "Notas sobre Adolph Wagner", 

1881 

 

Así como la forma simple de valor, el acto 

individual de intercambio de una mercancía 

por otra, incluye ya, en forma no 

desarrollada, todas las contradicciones 

principales del capitalismo, así como la 

generalización más simple, la primera y 

más sencilla formación de conceptos 

(juicios, silogismos, etc.), denota ya el 

conocimiento cada vez más profundo en 

cuanto a la conexión objetiva del mundo. 

Aquí es preciso buscar el verdadero 

sentido, la significación y el papel de la 

Lógica de Hegel. Esto N. B. 

Lenin, Resumen de la Ciencia de la lógica, 

de Hegel, 14 de diciembre de 1914 

 

El capital, no los Grundrisse, es la differentia specifica del marxismo de 

Marx, su cúspide. La más grande obra teórica de Marx, al fundir economía, 

historia y dialéctica, revela aspectos siempre nuevos de cada una junto con 

las recién conquistadas fuerzas de la rebelión. Así, la historia no es tanto 

una historia de las teorías como de la lucha de clases, guerras civiles y 

batallas en el punto de producción. La economía no sólo es cuestión de las 

leyes económicas del derrumbe del capitalismo, sino de la lucha entre el 

trabajador y la máquina contra el dominio del trabajo muerto sobre el 

trabajo vivo, empezando por escuchar la voz del trabajador, que había sido 

acallada "en la tormenta y la presión del proceso de producción". Esta voz 

nunca callará. En la última parte de la obra, "La acumulación del capital", 

al enfocar el desarrollo más "económico" y "científico" —"la composición 

orgánica del capital"—, Marx nos recuerda una vez más que esta 



~ 192 ~ 

composición orgánica no puede considerarse aislada de sus efectos "sobre 

la suerte de la clase obrera". La dialéctica es, desde luego, el método de 

desarrollo de cada uno' y de todos, de lo objetivo y de lo subjetivo, ya sea 

que esa recién conquistada fuerza proceda de la verdadera lucha por 

abreviar la jornada de trabajo, o al discernir la ley de movimiento en el 

capitalismo, a la vez con una mirada retrospectiva a las formaciones 

precapitalistas -—desde la forma comunal hasta la esclavitud y el 

feudalismo— o una mirada hacia adelante, a lo que seguirá al capitalismo: 

"un trabajo libremente asociado" que tome el destino en sus propias 

manos.
211 

No hay duda de que, por no conocer los Grundrisse, surgió una laguna 

en el conocimiento de los marxistas. Esta laguna fue enorme en la cuestión 

del proceso del pensamiento de Marx, visto en la multidimensionalidad de 

los Grundrisse; en el hecho de que algunas de las secciones, como las 

"Formaciones precapitalistas" se volverían importantes para la generación 

posterior a la segunda Guerra Mundial, para no mencionar el "lenguaje" 

hegeliano. Sin embargo, no son los Grundrisse sino El capital, 

especialmente el volumen I —que el propio Marx preparó para la 

imprenta— el que constituye el legado de Marx. Y fue El capital, no los 

Grundrisse (de los que Lenin, como todos los demás marxistas del periodo, 

no conocieron nada), el que Lenin tuvo en mano al enfrentarse a la Ciencia 

de la lógica, de Hegel. 

Cualquiera que sea la iluminación que el continuo uso dado por Marx 

al "lenguaje" hegeliano arroje sobre el hecho de que Marx no abandonó sus 

raíces hegelianas al elaborar por completo todas sus originales categorías 

económicas, nadie puede dejar de ver la predominante ley del desarrollo del 

capitalismo hasta su caída. Y ciertamente, Rosa Luxemburgo no perdió un 

ápice de ella, tanto en lo concerniente a la lucha de clases cuanto en su 

profundo conocimiento de las leyes económicas del desarrollo del 

capitalismo: Rosa Luxemburgo edificó su teoría de la caída del capitalismo 

sobre ella. Hasta le produjo la ilusión de que, aunque se había desviado del 

volumen II de El capital (que, en todo caso, no Marx sino Engels preparó 

                                                           
211

 Marx, Capital, 1:173. Como Ernest Mandel, en su introducción a la nueva 

traducción del vol. 1 publicada en 1976 (Middlesex: Penguin Books), omite la 

palabra "libremente" y representa erróneamente el concepto marxista del "hombre 

libremente asociado", como si esto significara la asociación forzosa en la Rusia del 

capitalismo de Estado, yo he dedicado todo un ensayo a esta cuestión. Véase 

"Today's Epigones Who Try to Truncate Marx's Capital", en mi obra Marx's 

Capital and Today's Global Crisis (Detroit: News & Letters, 1978). 



~ 193 ~ 

para la prensa), ella era la revolucionaria marxista que en forma más total y 

creadora comprendía a Marx; sin embargo, al mismo tiempo, "de pronto" 

en el proceso de escribir la Anti-critica, también se quejó del "rococó" del 

volumen I de El capital de Marx. 

En pocas palabras, no sólo eran los reformistas los que pedían la 

supresión de la "armazón dialéctica" de Marx, con o sin conocimiento de 

los Grundrisse. Hasta que la primera Guerra Mundial hubo derribado la 

Segunda Internacional, los revolucionarios no sintieron ninguna obligación 

de estudiar seriamente la relación interna de la dialéctica marxista con la 

hegeliana, y aun entonces, fue sólo Lenin quien retornó a los orígenes de 

Marx en la dialéctica hegeliana. 

Aunque Marx encontró la Lógica hegeliana, de "gran utilidad... en el 

método del tratamiento" del material,
212

 al final mismo de las casi 900 

páginas de los Grundrisse, Marx decidió que había debido comenzar no 

con el Dinero ni con el Valor, sino con la Mercancía. Por tanto, al 

prepararse a publicar la Contribución a la crítica de la economía política, 

Marx escribió un capítulo totalmente nuevo, "Las mercancías" y empleó el 

capítulo sobre "Dinero" en forma muy abreviada. No siguió el 

procedimiento hegeliano de la Ciencia de la lógica, donde Hegel en cuanto 

menciona el Ser, la Nada y el Devenir, escribe 22 páginas de "Observacio-

nes". Marx anexó a cada uno de sus dos capítulos unas "Notas sobre la 

historia de la teoría del valor". Estas "Notas", que a mediados del decenio 

de 1860 se habían convertido en tres volúmenes completos, no sólo las 

relegó al volumen final de El capital, sino que explicó por qué debía ser 

así, pues la dialéctica que surgía del tema lo convertía en un tema 

totalmente distinto, que en realidad conocemos como El capital. 

En otra parte
213

 he detallado el rompimiento de Marx con el concepto 

mismo de teoría. Aquí, lo que nos interesa es que, lejos de que el 

procedimiento de presentar el ascenso de lo abstracto a lo concreto —o aun 

el hecho de que, como lo nota él mismo en su Prólogo a la Contribución a 

la crítica de la economía política, la razón de omitir la introducción general 

fue que, como hemos visto, "podía mover a confusión toda anticipación de 

resultados sujetos a prueba"— Marx declaró inequívocamente que "el 

lector que me siga tendrá que decidirse a remontarse de lo singular a lo 

general". 

                                                           
212

 Hemos de tener presente un punto: la referencia específica de Marx: "He 

desechado toda la doctrina del beneficio como ha existido hasta hoy". 
213

 Véase la Tercera Parte, “El marxismo: la unidad de la teoría y la práctica”, 

en Marxismo y libertad, que trata de la estructura de El capital. 



~ 194 ~ 

El decenio que necesitó Marx para transformar la Contribución a la 

crítica de la economía política en El capital, conservando la primera como 

subtítulo, debiera hacernos recordar —pero pocas veces lo hace— lo que 

crítica siempre había significado para Marx: la práctica de la filosofía o, 

como él lo expresó antes, "la práctica (praxis) de la filosofía; sin embargo, 

es, ella misma, teórica. Es la crítica la que mide la existencia individual 

contra la esencia, la realidad particular contra la idea". Todo esto es 

especialmente decisivo para la comprensión del capítulo I, que se vuelve, al 

mismo tiempo, la Gran Separación entre la dialéctica marxista y la 

hegeliana, y reaparece en el mundo moderno, con el estallido simultáneo de 

la primera Guerra Mundial y el desplome del marxismo establecido. Lenin 

no lo tomó a la ligera cuando escribió en su resumen de la Ciencia de la 

lógica de Hegel: "Es completamente imposible entender El capital de 

Marx, y en especial su primer capítulo, sin haber estudiado y entendido a 

fondo toda la Lógica de Hegel. ¡Por consiguiente, hace medio siglo 

ninguno de los marxistas entendió a Marx!"
214 

En Filosofía y revolución
215

 he detallado lo que de pronto se había 

abierto ante mí concerniente a la dialéctica del pensamiento y la dialéctica 

de la revolución. Aquí, sólo es necesario señalar el hecho de que —ya sea 

que el lector vea aquellas categorías, lo universal, lo particular y lo 

individual en la Doctrina Hegeliana del Concepto, como lo que recordó a 

Lenin que Marx, en su capitulo I de El capital, estaba "imitando" a Hegel, 

ya sea que el lector piense que hay algún paralelismo en la economía y en 

la dialéctica, especialmente sobre el silogismo acerca del camino objetivo y 

subjetivo hacia la libertad—, para Lenin, en medio del holocausto mundial, 

esto arrojó tanta luz que decidió que ninguno de los marxistas había 

comprendido El capital y él lo aclaró por sí mismo, en todos los escritos 

sobre El imperialismo y El Estado y la revolución. 

El capítulo I de El capital parece no dejar de reaparecer en el escenario 

histórico. Vemos exactamente lo opuesto de la iluminación que arrojó para 

Lenin en la primera Guerra Mundial (o tal vez más precisamente porque 

arrojó tal iluminación) cuando vemos que Stalin, en mitad de la segunda 

Guerra Mundial, ordenó que no se enseñara el capítulo I. Así, al mismo 

tiempo, Stalin rompió la estructura dialéctica de la más grande obra teórica 

de Marx y pervirtió el concepto marxista de la historia como algo que la 

humanidad forja. En cambio, inventó un supuesto "principio histórico" que 

                                                           
214

 Lenin, Collected Works, 38:180. Véase el cap. IX, n. 1. 
215

 Véase el cap. III, “El choque de reconocimiento y la ambivalencia filosófica 

de Lenin”, en mi obra Filosofía y revolución. (Nueva York: Dell Pub. Co., 1973). 



~ 195 ~ 

reducía la historia de la lucha de clases en el mundo específicamente 

capitalista de la producción de mercancías a una Ley del Valor que supues-

tamente existía antes del capitalismo y que seguiría existiendo bajo el 

socialismo.
216 

Aún más cerca de nuestra época, en el periodo de los turbulentos 

sesentas, el filósofo comunista francés Louis Althusser, habiendo escrito 

Para leer El capital (que debió llamarse Cómo no leer El capital), lo expli-

có en cuatro breves páginas dirigidas a "los trabajadores" a los que 

recomendaba no empezar a leer El capital en el capítulo I: "Es una 

recomendación que yo considero imperativa". Este ensayo, que apareció en 

L'Humanité, del 21 de abril de 1969, en realidad fue escrito como prólogo a 

una nueva edición de El capital.
217 

Y por último Sartre, en la mismísima época en que se consideraba 

como un marxista que estaba tratando de fundir el existencialismo con el 

marxismo y elogiando la teoría marxista del fetichismo —y desde luego, 

volvemos al capítulo I— consideró que Marx sólo había planteado la 

pregunta que "nunca se había desarrollado".
218

 

 

El hecho de que el capítulo I haya aparecido tan a menudo en el 

escenario histórico —y sentimos que sin duda seguirá reapareciendo— de 

ninguna manera es historia pasada, y mucho menos un ejercicio académico. 

Vive hoy, no por causa de todas las críticas, sino por causa de lo que el 

propio Marx escribió. Había captado tanto la verdad de la etapa capitalista 

                                                           
216

 Mi traducción al inglés de "Teaching Economics in the Soviet Union" 

tomado de Pod Znamenem Marxismo ("Under the Banner of Marxism"), cuya 

edición no llegó a las bibliotecas de los Estados Unidos, se publicó en la American 

Economic Review (septiembre de 1944) y desencadenó un debate internacional que 

duró todo un año. Mi refutación fue publicada en la American Economic Review 

(septiembre de 1945). 
217

 El riguroso Althusser no informó al lector que, después de un retraso de 26 

años, estaba repitiendo la orden de Stalin, de 1943, de que esto era exactamente lo 

que había que hacer. Véase el prólogo de Althusser al vol. I de El capital en su obra 

Lenin and Philosophy and Other Essays (Londres: New Left Books, 1971). El 

profesor Althusser nunca dejó de tratar de eliminar a Hegel de Marx, insistiendo: 

"Un fantasma es más especialmente crucial que ningún otro, el día de hoy, la 

sombra de Hegel. Para hacer volver a este fantasma a la noche..." 
218

 Jean-Paul Sartre, Search For a Method (Nueva York: Alfred A. Knopf, 

1965). Véase también mi critica de Sartre en el cap. IV, “Jean-Paul Sartre: El 

extraño que se acerca a mirar” de mi obra Filosofía y revolución,, especialmente la 

sección sobre "La dialéctica y el fetiche". 



~ 196 ~ 

como su opuesto absoluto —los "hombres libremente asociados" que 

descorrerían el velo del fetichismo de las mercancías y establecerían una 

sociedad sin clases, totalmente nueva. 

El capital es un libro muy, muy distinto de los Grundrisse o de la 

Contribución a la crítica de la economía política, y es un libro muy 

diferente desde el primer capítulo hasta el último. Es la Gran Separación de 

Hegel y no sólo porque el tema es economía, antes que filosofía. Los otros 

dos también son de economía, y la "primera redacción" (si así deseamos 

llamar a los Grundrisse) tiene un lenguaje mucho más obviamente 

filosófico que El capital. No, es esa Gran Separación porque, sólo porque, 

el Sujeto —no el tema, la materia, sino el Sujeto— no fue ni economía ni 

filosofía, sino el ser humano, las masas. Como el trabajo muerto (capital) 

domina al trabajo vivo, y como el trabajador es el "enterrador del 

capitalismo", ello envuelve toda la existencia humana. Por tanto, esta 

dialéctica es totalmente nueva, totalmente interna, más profunda de lo que 

jamás fue la dialéctica hegeliana que había deshumanizado el 

autodesarrollo de la humanidad en la dialéctica de la Conciencia, la 

Autoconciencia y la Razón. Marx pudo trascender la dialéctica hegeliana 

no negando que fuera "la fuente de toda dialéctica"; antes bien, 

precisamente porque empezó con tal fuente pudo dar el salto al Sujeto vivo 

que es aquel que transforma la realidad. El capital es la obra en que —

cuando Marx elabora las leyes económicas del capitalismo, no aparte de la 

verdadera historia de la lucha de clases— la narración histórica se convierte 

en razón histórica. Sigamos a Marx, empezando por el capítulo I. 

Revelará toda la estructura de El capital, aunque en el capitulo I sólo 

estamos enfrentándonos a una mercancía; es decir, nos encontramos sólo en 

las esferas fenoménicas, en el mercado, en el intercambio. Pero la dialéctica 

marxista es tan distinta de la hegeliana que, aun cuando no hayamos 

llegado al Sujeto, el trabajador —después de que se nos acaba de decir que 

la mercancía es la unidad de valor capitalista que se caracteriza por dos 

factores: valor de uso y valor de cambio—, se nos informa que esto es sólo 

apariencia, que en realidad esa es una manifestación del carácter doble del 

trabajo mismo y esto es tan crucial que, aunque no encontraremos el trabajo 

hasta llegar al proceso de producción, deberemos conocerlo desde antes. En 

una palabra, hemos pasado de la Apariencia a la Esencia. 

En ambas, se nos ha dado conciencia de su naturaleza contradictoria, 

precisamente cuando nos volvemos opresivamente conscientes, a lo largo 

de toda la sección de la forma valor, de los opuestos polares de la 

naturaleza de todas las relaciones, que, de hecho: "La forma general del 

valor, que presenta los productos del trabajo como simples cristalizaciones 



~ 197 ~ 

de trabajo humano indistinto, demuestra por su propia 'estructura que es la 

expresión social del mundo de las mercancías".
219 

Así, al entrar en el fetichismo de las mercancías, es claro que no es la 

sola apariencia de lo que estamos tratando y ni siquiera de la sola esencia, 

aun cuando ésta siga siendo quintaeséncial  para comprender la apariencia, 

para saber lo que "está detrás". Mas para llegar a la totalidad no podemos 

dejarla como objetividad. Lo objetivo puede superar a lo subjetivo, pero a 

menos que veamos la unidad de ambos y captemos la verdad de ambos, 

nunca estaremos libres. Y por la libertad es por la que se hace todo 

esfuerzo. 

En una palabra, hemos entrado en la Doctrina del Concepto, en las vías 

objetiva y subjetiva hacia el ámbito de la libertad. Cuán simplista sería 

decir —y ello, por desgracia, es exactamente como el marxismo establecido 

había enseñado la "aplicación" de la dialéctica a la economía política— que 

Marx simplemente estaba poniendo a Hegel de pie, y haciendo un paralelo 

de la Doctrina del Ser con las mercancías, el dinero y el mercado, y de la 

Doctrina de la Esencia con la esfera de la producción, cuando aquello a lo 

que nos enfrenta Marx en el mismísimo primer capitulo no es sólo la 

apariencia y la esencia, sino el concepto. 

Cuando Marx llega al fetichismo, empieza por aquello que la 

mercancía parece ser: "parece como si las mercancías fuesen objetos 

evidentes y triviales" (p. 81). Contrasta entonces eso con la forma en que el 

análisis muestra que son: "objetos muy intrincados, llenos de sutilezas 

metafísicas y de resabios teológicos". Por ejemplo, una mesa como algo 

que usar es muy fácil de comprender, pero en el momento en que la vemos 

como mercancía: "No sólo se incorpora sobre sus patas, encima del suelo, 

sino que se pone de cabeza frente a todas las demás mercancías, y de su 

cabeza de madera empiezan a salir antojos mucho más peregrinos y ex-

traños que si de pronto la mesa rompiese a bailar por su propio impulso". 

En este punto, Marx hace una referencia, al pie de la página, a China, es 

decir, a la Revolución de Taiping, contrastándola con los tranquilos 

europeos después de la derrota de la Revolución de 1848, como si los 

chinos hubiesen hecho su revolución "pour encourager les autres”.
220

 

Al preguntar cómo es posible que una cosa tan sencilla como una 

mercancía se vuelva un fetiche, responde Marx: "Evidentemente, de esta 

                                                           
219

 Capital, 1:77. Todas las páginas del siguiente texto se refieren a la edición 

de Kerr, de 1906. 
220

 Esta nota de pie de página fue omitida en la edición de Kerr. Aparece en la 

edición Pelican (Middlesex: 1976), p. 164, n. 27. 



~ 198 ~ 

misma forma... el carácter misterioso de la forma mercancía estriba, por 

tanto, pura y simplemente en que proyecta ante los hombres el carácter 

social del trabajo de éstos como si fuese un trabajo material de los propios 

productos de su trabajo... una relación social establecida entre los mismos 

objetos, al margen de sus productores... este carácter fetichista del mundo 

de las mercancías responde... al carácter social genuino y peculiar del 

trabajo productor de mercancías" (p. 83). 

Marx subraya que el fetiche persiste pese al hecho de que la economía 

política clásica había descubierto que el trabajo es la fuente de todo valor. 

Es el hecho que semejante descubrimiento científico "no disipa ni mucho 

menos la sombra material por la que el carácter social del trabajo nos 

parece ser un carácter objetivo de los productos mismos" (p. 85), porque 

"las relaciones sociales que se establecen entre sus trabajos privados 

aparecen como lo que son, es decir, no como relaciones directamente 

sociales de las personas de trabajo, sino como relaciones materiales entre 

personas y relaciones sociales entre cosas" es aquello que "realmente son" 

las relaciones de producción (p. 84; las cursivas son de la autora) en nuestra 

pervertida sociedad capitalista. 

En su ulterior análisis del fetichismo de las mercancías, Marx subraya 

que "Estas formas son precisamente las que constituyen las categorías de la 

economía burguesa. Son formas mentales aceptadas por la sociedad, y por 

tanto objetivas, en que se expresan las condiciones de producción de este 

régimen social de producción históricamente dado que es la producción de 

mercancías. Por eso, todo el misticismo del mundo de las mercancías, todo 

el encanto y el misterio que nimban los productos del trabajo basados en la 

producción de mercancías se esfuman tan pronto como nos desplazamos a 

otras formas de producción" (p. 87). 

Marx procede entonces a considerarlo todo, desde el "modo de 

producción asiático y otros" hasta el mito de Robinson Crusoe y la cuestión 

de la esclavitud y el feudalismo, y concluye que podemos encontrar un pa-

ralelo en el mundo religioso, donde los Padres de la Iglesia trataron a su 

propia religión como natural, y a todas las religiones pre-cristianas como 

"artificiales". Ya sea la religión, o Proudhon, para todos estos "... ha habido 

historia, pero ya no la hay".
221 

Para que nadie caiga en el engaño de que, sin duda, Marx ya no podía 

utilizar los llamados escritos premarxistas, como su tesis doctoral sobre 

Epicuro, echemos una segunda ojeada a esta sección. En el momento 

mismo en que habla de cristianismo, "con su culto del hombre abstracto", 

                                                           
221

 Marx, The Poverty of Philosophy, p. 131. 



~ 199 ~ 

escribe "sólo enquistados en los intersticios del mundo antiguo, como los 

dioses de Epicuro o los judíos en los poros de la sociedad polaca, nos 

encontramos con verdaderos pueblos comerciales" (p. 91). 

Es el crucial punto de transición, desde que el hombre aún estaba atado 

al "cordón umbilical de su enlace natural con otros seres de la misma 

especie, bien en un régimen directo de señorío y esclavitud", hasta cuando 

el hombre entra en el ámbito de la libertad después de haber derrocado al 

capitalismo, cuando "hombres libremente asociados" toman el destino en 

sus propias manos, y no sólo es el fetichismo de las mercancías el que se 

desvanece, sino todo el sistema pervertido. Habiendo saltado a ese opuesto 

absoluto de la sociedad capitalista —es decir, habiendo proyectado una 

sociedad de nuevas relaciones humanas— es claro que aunque estemos en 

el mercado, en realidad estamos tratando con ideas conceptuales. Este 

camino a la libertad a la vez separa la dialéctica marxista de la hegeliana y 

transforma la revolución de Hegel en filosofía, en una filosofía de la 

revolución, de modo que aun en economía, es decir, en la esfera de la 

producción, con la guía de Marx seguimos formas reales de la revuelta 

proletaria. Ya sea que tal forma consista en preguntar, "¿Cuándo empieza 

mi día y cuándo termina?", o en lanzarse a la huelga, Marx llama a esto una 

vieja "guerra civil" de cien años. 

Sin embargo, una cosa habremos de sacar de la esfera del cambio: la 

obvia y necesaria compra y venta de la energía laboral, que termina 

diciendo: "El antiguo poseedor de dinero abre la marcha convertido en 

capitalista, y tras él viene el poseedor de la fuerza de trabajo, transformado 

en obrero suyo; aquél, pisando recio y sonriendo desdeñoso, todo ajetreado; 

éste, tímido y receloso, de mala gana, como quien va a vender su propia 

pelleja y saber la suerte que le aguarda: que se la curtan" (p. 196). 

Las partes 3, 4 y 5 sobre la producción de la "Plusvalía absoluta" y la 

"Plusvalía relativa" consideradas por separado y en conjunto, constituyen la 

mayor parte de El capital: cerca de 300 páginas. Revelarán cómo el proceso 

del trabajo capitalista transforma el trabajo vivo en trabajo materializado y 

se convierte en "valor que se valoriza a sí mismo, en una especie de 

monstruo animado que rompe a 'trabajar' como si encerrase un alma en su 

cuerpo" (p. 217). 

Al mismo tiempo, Marx consagra no menos de 75 páginas a la lucha 

por abreviar la jornada laboral. Lejos de ser una "historia sentimental", es 

prueba de que Marx ha pasado de un concepto de la teoría como único 

debate entre teóricos y la idea de que es esta historia la que importa; a un 

concepto de la teoría como historia de las relaciones de producción y la 

idea de que la lucha entre la máquina y el trabajador es, en realidad, la 



~ 200 ~ 

lucha entre el capital y el trabajo: “Y así, donde antes se alzaba el pomposo 

catálogo de los 'derechos inalienables del hombre' aparece ahora la modesta 

Magna Carta de la jornada legal de trabajo que establece por fin 

claramente dónde termina el tiempo vendido por el obrero y dónde empieza 

aquél de que él puede disponer” (p. 330). Pues con esta lucha, el trabajo ha 

puesto un límite al hambre insaciable [del capitalismo] de "trabajo 

excedente": "El capital es trabajo muerto, que no sabe alimentarse, como 

los vampiros, más que chupando trabajo vivo, y que vive más cuanto más 

trabajo chupa" (p. 257). Como dice Marx un poco más adelante, al 

especificar las luchas concretas y las Leyes de la Fábrica, mientras el 

"capital celebraba sus orgías", el trabajo triunfó en sus luchas. 

Entre marxistas, nadie discute que esta lucha por abreviar la jornada 

laboral, que incluye la lucha por distintas condiciones de trabajo, es el 

meollo central de El capital, de Marx —y no sólo de las partes tercera y 

cuarta, sino también de las partes sexta y séptima— y de las actividades 

marxistas. Y, como Marx declaró que tal lucha era nada menos que una 

"larga y difícil guerra civil, más o menos encubierta, entre la clase 

capitalista y la clase trabajadora" (p. 327), ¿cómo puede ocurrir que la 

publicación del volumen II, que es una "extensión" de esta séptima parte, 

haya creado todo un siglo de disputas? ¿Cómo es posible que Rosa 

Luxemburgo, quien creyó totalmente que la lucha de clases era en realidad 

una guerra civil entre el capital y el trabajo, de la que nadie debía apartarse, 

se encontrara en el frente, si no fue la originadora de esta disidencia entre 

los marxistas? Y, ante todo, puesto que esta parte final
222

 es estrictamente 

sobre "economía", ¿cómo es posible que también sea donde la filosofía es 

más imperativa? Es decir, ya fuera Lenin durante la primera Guerra 

Mundial, o Stalin por razones opuestas durante la segunda Guerra Mundial, 

o el filósofo comunista francés Althusser en el turbulento decenio de 1960 

y comienzos  de 1970, el capítulo I cobró vida para cada uno, y se convirtió 

en la Gran Separación contemporánea. 

Toda la cuestión de la relación, no sólo entre economía y dialéctica, 

sino entre dialéctica y liberación, "de pronto" había chocado tan 

intensamente con la idea de filosofía —y, centralmente, con la filosofía de 

la revolución— que resulta necesario volver a estudiar El capital bajo una 

nueva luz, especialmente el capítulo I que hemos examinado, y la parte 

séptima, a la que ahora nos volveremos. 

Marx nos había informado en el prólogo a la edición francesa de El 

capital (el 28 de abril de 1875) que "posee un valor científico propio aparte 

                                                           
222

 Estamos siguiendo la división de Marx, en que no hay parte VIII. 



~ 201 ~ 

del original y debe ser tenida en cuenta incluso por los lectores que 

conozcan la lengua alemana". Los cambios mayores y más fundamentales 

se introdujeron en "La acumulación del capital". Debemos tener presente 

que el pensamiento mismo de tal parte, con que terminaba la versión 

original de El capital, significaba 1) que era un sustituto de la redacción 

que terminaba diciendo, "Resultado del proceso inmediato de 

producción";
223 

y 2) el nuevo título para el final, "La acumulación de 

capital", es el punto central del volumen II aunque se titule "El proceso de 

circulación del capital". (No hay que olvidar que lo que conocemos como 

volumen II fue considerado por Marx como el segundo libro del volumen 

I.) 

La parte mencionada empieza con la "Reproducción simple" y, desde 

luego, aquí el punto central sigue siendo lo que se escribió como el 

fundamento de todo el proceso de producción capitalista: "El divorcio entre 

el producto del trabajo y el trabajo mismo, entre las condiciones objetivas 

de trabajo y la fuerza subjetiva del trabajo es, como sabemos, la premisa 

real dada, el punto de partida del proceso capitalista de producción" (pp. 

624-625). 

Una parte tan grande de la sección sobre la "Falsa concepción de la 

reproducción en escala ampliada por parte de la economía política", 

responde a Rosa Luxemburgo que resulta casi imposible comprender cómo 

pudo ella dejar de ver que los problemas del volumen II ya están resueltos 

en el I, incluso la referencia al hecho de que "el cambio general de lugares 

en la circulación de la riqueza de la sociedad... deslumbra la vista y 

propone problemas muy complicados para su solución". En tanto que Marx 

nos remite al volumen II para la respuesta más completa, casi no hay punto 

fundamental en esta crítica de la economía política clásica acerca de la 

reproducción aumentada que no esté ya anticipado aquí, incluso la 

expresión de Marx "aberración increíble", al referirse a la versión de Adam 

Smith, que "escamotea" el capital constante. 

Aun la cuestión, el pons asini, de todos los debates acerca de que Marx 

excluyó el comercio exterior ya se encuentra proyectada aquí, en el 

volumen I: "Aquí, hacemos caso omiso del comercio de exportación, por 

medio del cual un país puede cambiar artículos de lujo por medios de 

                                                           
223

 La edición Pelican de El capital incluye como apéndice este final completo. 

Yo traduje parte de este "Capítulo VI" durante el decenio de 1940 como parte de mi 

preparación para un libro sobre el capitalismo de Estado y el marxismo; la 

traducción se incluye en los documentos depositados en la Wayne State University, 

Labor History Archives. Véase el cap. III, n. 33. 



~ 202 ~ 

producción y de vida, o viceversa. Para enfocar el objeto de nuestra 

investigación en toda su pureza, libre de todas las circunstancias concomi-

tantes que puedan empañarlo, tenemos que enfocar aquí todo el mundo 

comercial como si fuese una sola nación y admitir que la producción 

capitalista se ha instaurado ya en todas partes y se ha adueñado de todas las 

ramas industriales sin excepción" (p. 636). 

Las adiciones especiales a la "Acumulación del capital" se centran, 

primero, en tomo del hecho de que lo central es que "el divorcio entre la 

propiedad y el trabajo se convierte en consecuencia obligada de una ley que 

parecía basarse en la identidad de estos dos factores" (p. 640), en tanto que 

la adición a esta sección subraya que: "Mientras en cada acto de cambio —

considerado de por sí— se guarden las leyes del cambio de mercancías, el 

régimen de apropiación puede experimentar una transformación radical sin 

tocar para nada los títulos de propiedad inherentes a la producción de 

mercancías" (p. 643). 

En segundo lugar, y de mayor importancia, a este hincapié en el hecho 

de que la esfera de distribución puede cambiarse sin afectar la esfera de 

producción (y siendo así, permanecen las relaciones de explotación) se 

añade el hecho de que la ley de centralización y concentración de capital 

puede llegar a su límite: "Dentro de una sociedad dada, este límite sólo se 

alcanzaría a partir del momento en que todo el capital social existente se 

reuniese en una sola mano, bien en la de un capitalista individual, bien en la 

de una única sociedad capitalista" (p. 688). 

Y sin embargo, subsistiría el capitalismo explotador. Siguiendo a esta 

previsión de lo que hoy llamamos una sociedad de Estado capitalista, 

añadió Marx, además, una sección que Engels omitió de la traducción 

inglesa. Había dicho que las adiciones a la edición francesa eran de "valor 

científico".
224

 Se trataba de opiniones importantes sobre cómo una mayor 

                                                           
224

 No debemos olvidar que Marx había dicho en la conclusión de la edición 

francesa que "posee un valor científico propio, aparte del original, y debe ser tenida 

en cuenta incluso por los lectores que conozcan la lengua alemana". Al principio de 

esta sección, hemos llamado la atención hacia el hecho de que el traductor, Ben 

Fowkes, había seguido la división de Engels, en partes, para la edición inglesa, y 

así, la llamada acumulación originaría apareció como parte VIII, mientras que 

Marx la había incluido, desde la edición francesa, como capítulo separado bajo la 

parte VII, "la acumulación general de capital". Pero no hay razón para echar toda la 

culpa al traductor. Esto no habría ocurrido sin la aprobación del editor, Ernest 

Mandel, quien cometió muchas tergiversaciones en su pretensiosa introducción de 

75 páginas a la edición Pelican. Véase mi critica, "Today's Epigones Who Try to 



~ 203 ~ 

mecanización, lejos de permitir que "la llamada acumulación originaria" se 

quedara en una etapa del pasado, daría nueva vida al capitalismo. Así, antes 

de entrar en la acumulación primitiva, Marx había elucidado toda la 

cuestión de cómo los efectos pueden volverse causas, e introducido en la 

edición francesa la cuestión de las ramificaciones de la extensión del 

capitalismo en el mercado mundial, una vez que la mecanización llega a 

cierto punto y el capitalismo "sucesivamente se anexó extensas zonas del 

Nuevo Mundo, Asia y Australia". 

He aquí lo que se omitió en la edición inglesa de Engels: 

 
Pero sólo en la época en que la industria mecánica, habiendo echado raíces 

lo bastante profundas, ejerció una influencia preponderante sobre toda la 

producción nacional; donde, gracias a ello, el comercio exterior empezó a 

tomar precedencia sobre el comercio interior; donde en el mercado mundial 

se anexó vastas tierras del Nuevo Mundo, Asia y Australia, donde, por 

último, las naciones industriales que entraron en la liza se volvieron 

bastante numerosas; sólo de esta época datan los ciclos renacientes cuyas 

fases sucesivas abarcan años y que convergen en una crisis general, el fin 

de un ciclo y el punto de partida de otro. Hasta hoy, la duración promedio 

de estos ciclos es de diez u once años, pero no hay razón para considerar 

constante esta cifra. Por lo contrario, de estas leyes de la producción 

capitalista tal como las acabamos de desarrollar, debemos inferir que es 

variable y que la duración de los ciclos se irá acortando gradualmente.
225 

 

Lo que se había vuelto cuestión divisiva en el mundo de Rosa 

Luxemburgo con la aparición del capitalismo, y cuestión candente para 

nuestros días, fue introducido todo ello, como hemos visto, en la parte 

séptima de "La ley general de la acumulación capitalista". Todo esto debió 

ser claro a partir de la sección original sobre la acumulación primitiva, que 

empezó con el "secreto": "El proceso de donde salieron el obrero asalariado 

y el capitalista, tuvo como punto de partida la esclavización del obrero" 

(787). Continuó con la "Expropiación de la población agrícola de la tierra" 

y terminó con "La moderna teoría de la colonización". La más célebre de 

                                                                                                                                      
Truncate Marx's Capital", en Marx's Capital and Today's Global Crisis (Detroit: 

News & Letters, 1978). 
225

 Esta sección de la edición francesa original de 1875 aparece en la p. 1150 de 

Oeuvres de Karl Marx, Economie I (París: Editions Gallimard, 1963), que fue 

editada por Maximilien Rubel. Debiera venir inmediatamente después de las 

palabras "de periodicidad" en mitad del renglón 12 de la página 695 de la edición 

Kerr. La edición Pelican incluye su traducción como nota al pie de la página 786. 



~ 204 ~ 

todas las secciones es la penúltima: "La tendencia histórica de la 

acumulación capitalista". 

Pero así como la Segunda Internacional consideró que el análisis hecho 

por Marx acerca de la "conversión del continente africano en un cazadero 

de esclavos negros" (p. 823) sólo se aplicaba a la etapa "primitiva" y no 

tomaba en cuenta la "negación de la negación" (p. 837), así el párrafo 

omitido sobre el hecho de que el capitalismo industrial avanzado se hubiese 

anexado el "nuevo Mundo, Asia y Australia" difícilmente abriría nuevos 

ojos que habrían debido enfrentarse al imperialismo. 

En el volumen II como en el volumen I, Marx casi no se aparta de la 

cuestión central del doble carácter del trabajo, atribuyendo la aberración de 

Smith al hecho de que "nace de otro error en la concepción fundamental de 

Adam Smith. Éste no distingue el doble carácter del trabajo mismo..."
226

 

Por lo cual Marx concluye que lo insólito no es el carácter vendible del 

trabajo; es la forma, el hecho de que la capacidad de trabajar tome la forma 

de una mercancía. Ante todo, el fetichismo de las mercancías, la dialéctica 

de cosificar (dinglich) al Sujeto vivo, al trabajador, transformándolo en el 

apéndice de una máquina, indignó tanto a Marx que nuevamente, en el 

volumen II, declaró lo que debía a la dialéctica hegeliana. En una nota de 

pie de página (que Engels había omitido, en su reorganización de los 

manuscritos del volumen II) escribió Marx: 

 
En una crítica del volumen de El capital, el señor Dühring nota que, en mi 

celosa devoción al esquema de la lógica hegeliana, hasta descubrí las 

formas hegelianas del silogismo en el proceso de circulación. Mi relación 

con Hegel es muy sencilla. Yo soy discípulo de Hegel, y la presuntuosa 

charla de los epígonos que piensan haber enterrado a este gran pensador me 

parece francamente ridícula. No obstante, me he tomado la libertad de 

adoptar hacia mi maestro una actitud crítica, liberando su dialéctica de su 

misticismo y haciéndola sufrir así un profundo cambio, etcétera.
227 

 

No olvidemos que Marx escribió esto cuando el volumen I ya se había 

publicado. Contrástese esto con la hueca metodología de Roman Rosdolsky 

quien concluyó, después de su forzada identificación de los Grundrisse con 

El capital, que "ya no hay que morder esta manzana amarga y 'estudiar 

profundamente toda la Lógica de Hegel' para comprender El capital de 

                                                           
226

 Capital, 2:435. 
227

 Véase Oeuvres de Karl Marx, Economic II, editado por Maximilien Rubel, 

p. 528. 



~ 205 ~ 

Marx: se puede llegar al mismo fin, directamente, estudiando la versión 

anterior"
228

 

Naturalmente, el hecho de que Marx se refiriera a Hegel como 

"maestro" no está en el sentido de un chico de escuela. Aun cuando el joven 

Marx se había considerado Hegeliano de Izquierda y pertenecido al Club de 

Jóvenes Hegelianos, no fue imitativo ni arbitrario en su actitud hacia Hegel. 

Antes bien, como lo hemos visto, en la época en que estaba trabajando en 

su tesis doctoral, se acercaba al umbral de su propio nuevo continente de 

pensamiento y revolución, recreando la esencia revolucionaria alojada en la 

dialéctica hegeliana. Por ello el joven Marx siguió repitiendo que la 

dialéctica de Hegel era la fuente "de toda dialéctica".
229

 

En vez de emplear la dialéctica como herramienta que había que 

"aplicar", Marx la re-creó sobre la base objetiva-subjetiva del desarrollo 

histórico que surgió de las relaciones de producción de capital y trabajo, 

con el trabajo como "enterrador". Claramente, el todo unificador de la 

cosmovisión de Marx era el nuevo Sujeto: el proletariado. La idea de la 

historia, en Marx, no sólo era la del pasado, sino la que trabajadores y 

trabajadoras vivos forjan transformando la realidad, aquí y ahora: 

transformándose a si mismos, también, mediante el proceso de revolución, 

convirtiéndose en individuos nuevos, completos, de una sociedad sin cla-

ses. No dejaría que los Dührings trataran a Hegel como un "perro muerto"; 

deseaba ponerlos ante el hecho de que el largo y penoso camino de 2 500 

años de desarrollo humano que Hegel había seguido dialécticamente era, en 

realidad, la base de acontecimientos nuevos para su época. 

La cuestión del fetichismo reaparece en el volumen III, después que 

Marx ha analizado lo concreto que concierne a los capitalistas: ganancias, 

rentas, interés y precios. En su carta a Engels del 30 de abril de 1868, Marx 

desdeña estos tres fenómenos en el volumen III: "...tenemos, en conclusión, 

la lucha de clases, en que se resuelve el movimiento de todo el asunto y 

que es el desenmascaramiento de toda esa porquería". La necesidad de 

hacer esto es subrayada nuevamente por Marx al volver a describir cómo, 

bajo el capitalismo, las relaciones humanas se cosifican, se convierten en 

cosas: 

                                                           
228

 Rosdolsky, The Making of Marx's 'Capital’, p. 570. 
229

 Véase "Filosofía de espíritu", en mi Filosofía y revolución, para un análisis 

de lo que nuestra época pudo ver en el punto en que la "Critica de la dialéctica 

hegeliana", de Marx, terminó con una frase tomada de la Filosofía del espíritu 

(para. 384): "Lo absoluto es el espíritu: esta es la definición suprema de lo 

Absoluto". 



~ 206 ~ 

 
En la fórmula tripartita de capital-ganancia —o, mejor aún, capital-

interés—, tierra-renta del suelo y trabajo-salario, en esta tricotomía 

económica considerada como la concatenación de las diversas partes 

integrantes del valor y de la riqueza en general, con sus fuentes respectivas, 

se consuma la mistificación del régimen de producción capitalista, la 

materialización de las relaciones sociales, el entrelazamiento directo de las 

relaciones materiales de producción con sus condiciones históricas: el 

mundo encantado, invertido y puesto de cabeza en que Monsieur Le 

Capital, y Madame la Terre aparecen como personajes sociales, a la par 

que llevan a cabo sus brujerías directamente, como simples cosas materia-

les. E1 gran mérito de la economía clásica consiste precisamente en haber 

disipado esta falsa apariencia y este engaño, esta sustantivación y 

cristalización de los distintos elementos sociales de la riqueza entre sí, esta 

personificación de las cosas y esta materialización de las relaciones de 

producción, esta religión de la vida diaria.
230 

 

La verdad predominante, ya sea en el volumen I, El proceso de 

producción, el volumen II, El proceso de circulación, o el volumen III, El 

proceso de producción capitalista en su conjunto, es que lo único que 

podría desarraigar el capitalismo, la revuelta de los trabajadores, destruye la 

que es "la absoluta ley general de la acumulación capitalista", el 

interminable crecimiento del capital constante a expensas del capital 

variable, y con él, el ejército de desempleados. Concluye Marx: "Desde ese 

momento surgen nuevas fuerzas y nuevas pasiones en el seno de la 

sociedad; pero la antigua organización social las encadena y mantiene 

sofocadas. Hay que aniquilarla; es aniquilada... la producción capitalista 

engendra, con la inexorabilidad de una ley de la naturaleza, su propia 

negación. Es la negación de la negación" (pp. 835-837). 

En una palabra, cuando Marx llega al fin, habiendo trazado "la 

tendencia histórica de la acumulación capitalista", la conclusión acerca de 

la negación de la negación, lejos de ser retórica, es el verdadero resumen de 

toda la historia del capitalismo. Marx, siendo el revolucionario que era, 

decidió, en la continua discusión sobre el volumen I, después de su 

publicación, que su tendencia histórica resumía el desarrollo occidental, no 

universal, y que, de hecho, la revolución podría surgir primero en un país 

subdesarrollado como Rusia, siempre que no se separara de la revolución 

en los países capitalistas avanzados. 

  

                                                           
230

 Capital, 3:966-967 



~ 207 ~ 

Capítulo 11 

El filósofo de la Revolución Permanente crea 

nuevo terreno para la organización 
 

1. Crítica del programa de Gotha
231 

 

La acción internacional de las clases 

obreras no depende, en modo alguno, de la 

existencia de la "Asociación Internacional 

de los Trabajadores". Ésta ha sido 

solamente un primer intento de dotar a 

aquella acción de un órgano central; un 

intento que, por el impulso que ha dado, ha 

tenido una eficacia perdurable, pero que en 

su primera forma histórica no podía pro-

longarse después de la caída de la Comuna 

de París. 

Karl Marx, Critica del Programa de 

Gotha, 1875 

 

La propia Rosa Luxemburgo acaso no viera la gran contradicción en la 

forma en que proyectó y aun consagró la espontaneidad y al mismo tiempo 

se aferró al partido aun cuando siempre estuviese ella pidiendo (y estaba 

                                                           
231

 Todas las citas de páginas en el texto de este capítulo se remiten a Karl 

Marx, Critique of the Gotha Program (Londres: Lawrence & Wishart), traducción 

revisada, sin fecha, de una edición anterior publicada por Martin Lawrence, Lon-

dres, en 1933. Fue publicada por vez primera por la Sociedad Editora Cooperativa 

de Trabajadores Extranjeros en la urss, y reimpresa por Lawrence y Wishart para 

que correspondiera a la edición rusa del Instituto Marx-Engels-Lenin, de Moscú, 

en 1932. Hay muchas ediciones de la Critica del Programa de Gotha, pero yo 

estoy utilizando ésta porque tal edición fue la primera en tener como apéndice 4, el 

original "Proyecto de Programa para el Partido de los Trabajadores Alemanes", que 

Marx estaba criticando; y porque también incluye, como apéndice 2, "Lenin acerca 

de la Critica”, tomado de su cuaderno de Notas, "El marxismo sobre el Estado". En 

el apéndice 3 se reproducen "Fragmentos de El Estado y la revolución, de Lenin, y 

el apéndice 1 incluye la "Correspondencia de Marx y Engels concerniente al 

Programa de Gotha", de 1875, así como el prólogo de Engels de 1891, y una carta 

a Karl Kautsky a propósito de tal prólogo. 



~ 208 ~ 

convencida de que la jefatura necesitaba un buen empujón) acciones 

espontáneas de las masas para avanzar. 

No atribuyó la ruptura de su apasionada y compleja relación coa 

Jogiches a las tensiones de la organización en un periodo de revolución 

abierta. Sin embargo, una seria ojeada retrospectiva a ese punto culminante 

de su actividad en la Revolución Rusa de 1905-1906 nos revelará el agudo 

dualismo existente en los dos aspectos de organización y espontaneidad, 

para no mencionar el otro rasgo silencioso: la relación hombre/mujer para 

alguien tan independiente como Rosa Luxemburgo. Sin embargo, fue 

motivo para la desgarradora separación, aunque nunca se separaron ni en 

un solo caso como revolucionarios, como activistas marxistas. Tenían la 

misma perspectiva de la revolución mundial, y Jogiches encontró la muerte 

poco después de ella en la lucha por descubrir a sus asesinos y continuar 

con la obra revolucionaria. 

También en la revolución de 1905-1906, la exultación producida por su 

actividad conjunta nunca se redujo. El hecho de que también ella estuviera 

con su amante, que era por excelencia un organizador, en aquellas febriles 

actividades de 24 horas al día pareció llegar al más alto punto posible. Y 

sin embargo, del mismo modo es indiscutible otro hecho. Ser testigo de la 

transformación instantánea de una pequeña organización en un partido de 

masas, entre masas en movimiento, modificó la apreciación de Rosa 

Luxemburgo de lo que Jogiches nunca había dejado fuera de su visión en 

esta actividad: la necesidad del secreto, la opresiva conciencia de la fuerza 

potencial que estaría trabajando día y noche por efectuar una contrarrevo-

lución. 

En nuestra busca de luz sobre el candente asunto de la relación de 

espontaneidad con organización, se necesitan tres fechas muy distintas, y 

un tema totalmente distinto —una filosofía de la revolución—: 1) el 

análisis de Lassalle hecho por Rosa Luxemburgo y escrito en 1904 como 

celebración de la Revolución de Marzo de 1848; 2) la Crítica del Programa 

de Gotha, de Marx, en 1875, que fue una crítica de las doctrinas de 

Lassalle; y 3) la transformación de tal Critica, así como de Las guerras 

civiles en Francia, por Lenin, en El Estado y la Revolución, como base 

para 1917. 

Mucho después de su muerte, Lassalle siguió siendo una fuerza viva y 

no sólo para los reformistas sino para los revolucionarios, específicamente 

en el punto de la organización. Había de llegar un periodo enteramente 

distinto, la víspera de la Revolución de 1917, para que un solo marxista, 

Lenin, tomara tan en serio la Crítica de Marx, que sobre ella edificó toda su 

obra El Estado y la revolución. En vísperas de la primera Revolución Rusa, 



~ 209 ~ 

ello no ocurría, y todo el mundo, desde Rosa Luxemburgo hasta Trotsky, 

elogió a Lassalle, poniéndolo no sólo muy cerca del nivel del propio Marx, 

sino, de hecho, "cuando se trata de organización", reconocidamente o no, 

sostuvieron que se encontraba en un nivel aún más alto, es decir, aún más 

concreto. 

Así, en el año de 1904, Rosa Luxemburgo escribió de "Lassalle y la 

revolución".
232

 Su punto central fue que, aunque Lassalle había cometido 

muchos errores, y aunque eran válidas las críticas de Marx, sin embargo 

había entrado en la historia porque "fue Lassalle quien transformó en hecho 

la más importante consecuencia histórica de la Revolución de Marzo para 

liberar finalmente a la clase obrera alemana, quince años después, desde el 

Heerbann

 político de la burguesía y organizarlo en un independiente 

partido de clases". 

Como si este elogio no fuese suficientemente claro, se habla de su 

"obra inmortal" y esta observación se hace, aunque va seguida por una 

referencia a la crítica de Marx a Lassalle, de 1868.
233

 En pocas palabras, se 

subordina la crítica al gran hecho de Lassalle, que "no disminuye sino que 

crece más y más, con la perspectiva histórica desde la cual la 

contemplamos". 

¿Por qué crece "más y más con la perspectiva histórica" de 40 años? 

¿No se debe al hecho de que la Critica del Programa de Gotha, de Marx, 

nunca se incorporó plenamente? ¿Pudo una dualidad entre el concepto de 

organización y una filosofía de la revolución haber surgido sin una 

conciencia si no se había separado el concepto de revolución de Marx de su 

concepto de organización? ¿No es un hecho que la necesidad de 

organización y la formación de ella preocuparon tanto a todos los 

marxistas, salvo a Marx, que hicieron un fetiche de ella? Es un hecho que 

este fetiche se encontraba con quienes estaban en el spd. Desde su 

nacimiento mismo, tal fetiche constituyó un factor tan abrumador que 

aunque el spd estaba preparándose para remplazar el Programa de Gotha de 

su predecesor por uno nuevo, el Programa de Erfurt, sus dirigentes 

vacilaban en publicar la Crítica de Marx, aún quince años después del 

                                                           
232

 Gesammelte Werke, 1 (2):417-421, marzo de 1904. 

 No hay una traducción inglesa [ni española] precisa de este término alemán. 

Se remonta a las órdenes feudales que se daban a los vasallos para presentarse al 

servicio militar. 
233

 Véase la crítica de Lassalle hecha por Marx en su carta a Schweitzer, 13 de 

octubre de 1868. 



~ 210 ~ 

acontecimiento.
234

 Y no sólo ello. Parecen haber pasado por alto el hecho 

de que fue Marx, no Lassalle, quien fundó la Asociación de Trabajadores 

de la Primera Internacional. Lo que es evidente en este descuido es que 

consideraban que la organización nacional, el partido alemán, era más 

importante que la Internacional. 

Los innumerables artículos escritos sobre el hecho de que Marx no 

tenía una teoría de la organización oscurecieron, si es que no borraron por 

completo, el hecho de que Marx estaba bien consciente de la situación, 

ayudó a fundar organizaciones, desde los Comités de Correspondencia de 

la Internacional Comunista hasta la Primera Internacional. Como tal 

mediación —la organización proletaria, una organización proletaria in-

dependiente, que fuera a la vez internacional y tuviese el objetivo de la 

revolución y una nueva sociedad— ocupaba un lugar tan central entre sus 

ideas, Marx no dejó de referirse a "el Partido", cuando los únicos que 

participaban eran él y Engels. 

Lo que Marx llamó "partido en el eminente sentido histórico" (carta a 

Freiligrath, 29 de febrero de 1860) estuvo vivo para Marx durante toda la 

década en que no existió ninguna organización en el decenio de 1850 con la 

que pudiera él asociarse. Una vez que surgió un movimiento de masas, 

Marx salió del Museo Británico para ayudar a establecer la Asociación de 

Trabajadores de la Internacional. Y cuando estuvo en su cúspide —la 

Comuna de París— la Internacional estaba desintegrándose, Marx no 

consideró que aquel fuera su fin. Por lo contrario, la mandó a otra parte 

para asegurarse, sin embargo, de que no fuese a adoptar "súbitamente" una 

filosofía totalmente nueva —en este caso el anarquismo— que estuviera 

esperando entre bambalinas. Pero también estuvo dispuesto a saludar con 

júbilo la más tenue posibilidad de otra organización que, estaba seguro, 

resultaría de un nuevo movimiento de masas. Esto ocurrió en los Estados 

Unidos, cuando las grandes luchas de clases de mediados del decenio de 

1870 en los ferrocarriles y en las minas, hasta culminar en la primera 

Huelga General de los Estados Unidos, en St. Louis, resultarían según espe-

raba Karl Marx, "en un independiente partido de la clase obrera". 

Para subrayar su importancia, Marx dijo que la Primera Internacional 

no era más que una forma de organización apropiada para la época, y que la 

creatividad de las masas descubriría otra forma. Marx en ningún momento 

hizo de la organización un fetiche, y por ello, en la carta anexa a la Crítica, 

escribió: "Cada paso de movimiento real vale más que una docena de 

                                                           
234

 Véase la carta de Engels a Kautsky, 23 de febrero de 1891, reproducida en el 

apéndice 1 de la Crítica, pp. 58-63. 



~ 211 ~ 

programas. Por lo tanto, si no era posible —y las condiciones del momento 

no lo consentían— ir más allá del programa de Eisenach, habría que 

haberse limitado, simplemente, a concertar un acuerdo para la acción contra 

el enemigo común".
235

 Cuán inseparables eran la teoría y la organización es 

algo que no solo puede verse a través de las modestamente tituladas 

"Glosas marginales", sino aun en su nota anexa, en que anuncia que 

"próximamente enviaré a usted las últimas entregas de la edición francesa 

de El capital". Y también hace referencias a una nueva edición de las 

Revelaciones acerca del proceso de los comunistas de Colonia
236

 en 1852. 

En una palabra, el año de 1875 fue sumamente activo en lo político, lo 

filosófico y lo organizativo, ninguno de los cuales aspectos era separable de 

una filosofía de la revolución y de las perspectivas para el futuro. 

La propia Crítica, no es, desde luego, tan sólo la crítica de un 

programa, sino un análisis comprensivo de las doctrinas de Lassalle. 

Contiene una teoría del Estado, y lo que es más importante, del Estado 

potencial (como llamó a la Comuna de París) que sería modelo para la 

futura descomposición del Estado capitalista y el establecimiento de una 

forma comunal de no-Estado. Además, el capitalismo no sólo era una etapa 

transitoria, sino que también lo era "la revolucionaria dictadura del 

proletariado" (p. 28) que había de remplazarlo. Estos dos principios 

fundamentales llegarían a ser la base para la Revolución de 1917 y para El 

Estado y la revolución, de Lenin. 

Por desgracia, la gran transformación de Lenin, tanto en su filosofía 

cuanto en la revolucionaria dictadura del proletariado, no se extendió hasta 

su concepto del partido que, pese a todas las modificaciones en revo-

luciones reales, siguió siendo esencialmente la que había sido en 1903. Y 

como para entonces su ¿Qué hacer?, considerado por Lenin como obra 

táctica, había sido convertido en un fetiche —un fetiche universal en el 

momento mismo en que el primer Estado de los trabajadores era 

transformado en lo contrario, una sociedad de Estado capitalista—, la 

pertinencia de la Crítica del Programa de Gotha, de Marx, adquiere es-

pecial premura en nuestra época. 

Párrafo tras párrafo,

 empezando con el primero del programa, Marx 

analiza cuán totalmente errado (y cuando no está errado, totalmente 

                                                           
235

 Carta a W. Bracke, 5 de mayo de 1875, en Crítica, apéndice 1, p. 48. 
236

 Incluido en The Cologne Communist Trial, trad, al inglés por Rodney 

Livingstone (Londres: Lawrence & Wishart, 1971). 

 Cuando se llegó a las demandas políticas, Marx combinó los cinco puntos y 

los desdeñó como "simple eco del burgués Partido del Pueblo..." 



~ 212 ~ 

impreciso) es el análisis del trabajo y su subordinación a lo que Marx había 

llamado "el monopolio de los medios de trabajo". Donde, para la Primera 

Internacional, la clase de monopolistas incluía a la vez a capitalistas y 

terratenientes, Lassalle había hablado como si sólo fuera "el monopolio de 

la clase capitalista" (p. 7), dejando así a los terratenientes prusianos, y no 

por accidente, libres de todo gravamen. 

Junto con ello llegó el punto más objetable para Marx; este fue que "la 

clase obrera lucha por su emancipación ante todo dentro del marco del 

Estado nacional de hoy…" (p. 18), a lo que Marx responde: "Lassalle 

concebía el movimiento obrero desde el punto de vista nacional más 

estrecho. ¡Y después de la actividad de la Internacional, aún se siguen sus 

huellas en este camino!" (p. 21). Marx, naturalmente, consideró como la 

mayor regresión pasar del punto de vista internacional a un punto de vista 

nacional. 

Lo que debe dominar todas las luchas contra la explotación, en lo 

nacional y lo internacional, es la perspectiva de una sociedad 

absolutamente sin clases; la visión de su base debe ser "de cada cual según 

su capacidad; a cada cual según sus necesidades" (p. 14). 

Hasta el día de hoy, ésta sigue siendo la perspectiva para el futuro, y sin 

embargo los marxistas que no dejan de estudiarla, nunca se aburren de 

estudiar cuán concretamente surgió esto de la Crítica del programa 

supuestamente socialista y lo que se requeriría para darle realidad. La 

revolución que derrocaría al capitalismo tendría que ser mucho más total en 

su desarraigo de lo antiguo, que limitarse a luchar contra lo que es. Así, 

dice Marx, para llegar a la etapa comunista, tendría que haber un fin de la 

"esclavitud ante la subordinación del individuo a la división del trabajo y, 

con ello, también la antítesis del trabajo mental y el físico..." (p. 14). 

Este que habla no es el joven Marx. Es el maduro autor de El capital, el 

revolucionario que ha experimentado, a la vez, los emocionantes sesentas y 

el clímax de la histórica Comuna de París y la derrota de la Comuna y está 

proyectando un concepto tan totalmente nuevo del trabajo como la creadora 

autoactividad de la humanidad que ahora está diciendo que sólo llegaremos 

al comunismo cuando "el trabajo no sea solamente un medio de vida, sino 

la primera necesidad vital..." (p. 14).
237 

                                                           
237

 Véase también mi discusión con Marcuse a la que me referí en "In 

Memoriam", News & Letters, agosto-septiembre de 1979, reproducida en 

Newsletter of International Society for the Sociology of Knowledge, ed. Kurt Wolff, 

diciembre de 1979. 



~ 213 ~ 

Ahora bien, ¿qué había ocurrido entre el traslado de la Primera 

Internacional a los Estados Unidos y los intentos de unidad entre dos 

tendencias distintas del movimiento de los obreros alemanes, y por qué 

Lassalle, que fundó la Asociación General de Trabajadores Alemanes a 

comienzos del decenio de 1860, como primera organización política y de 

masas independiente, había de elevarse por encima de Marx después de que 

él fundó la Asociación Internacional de Trabajadores? ¿Hubo una tendencia 

nacional desde el principio? ¿Cómo pudo Rosa Luxemburgo, la más grande 

internacionalista, no haber visto nada de eso? No pudo ser lo nacional 

contra lo internacional. Sólo pudo ser activismo contra filosofía. El hecho 

de que la Critica del Programa de Gotha no pudiese conquistar adherentes 

entre la nueva socialdemocracia alemana puede ser comprensible si el 

único asunto en cuestión era quién tenía el "partido de masas", Marx o 

Lassalle. Lo que no es comprensible —en realidad, es casi fantástico— es 

que ningún revolucionario estudiase estas notas no sólo como critica de una 

tendencia particular, sino como perspectiva real para todo el movimiento. 

Recordemos que no sólo fue Bernstein, un reformista, quien trató de revisar 

los principios de Marx; fue también Kautsky, por entonces el marxista 

"ortodoxo". Y eso no es todo. Ningún revolucionario lo tomó como punto 

de partida para elaborar una teoría de la organización que fuese inseparable 

de la teoría de la revolución. Cualquier leninista "ortodoxo" que trate de 

decir que la afirmación de Lenin de que no podía haber revolución sin 

teoría revolucionaria significaba que su concepto de la organización estaba 

relacionado en alguna forma con la teoría de Marx expuesta en la Crítica 

del Programa de Gotha, antes que en lo concreto inmediato de tener que 

funcionar bajo el zarismo, tendría que enfrentarse a la declaración hecha 

por el propio Lenin en mitad de la Revolución de 1905, cuando se apartó 

mucho de su propia estrecha posición,
238

 y contra la posición que Lenin 

adoptó en vísperas de la Revolución de 1917 cuando completó El Estado y 

la revolución. Por desgracia, la reorganización filosófica de Lenin trató del 

concepto del aplastamiento revolucionario del Estado burgués, no del otro 

factor crucial de la Critica del Programa de Gotha, de Marx: la relación 

inseparable de la filosofía con la organización misma.
 

Esto significa que la reorganización filosófica de Lenin permaneció en 

un compartimiento separado del concepto del partido y la práctica del 

vanguardismo. Claramente, no hay sustituto para la totalidad que era Marx 

como organizador, como teórico político, como visionario de un orden 

social futuro; esta idea es la trama y la urdimbre de su teoría de la 

                                                           
238

 Véase Lenin, Collected Works, vol. 13. En el prólogo a sus 12 Years. 



~ 214 ~ 

revolución permanente. La carta anexa que Marx escribió con la Crítica del 

Programa de Gotha, la cual mostró que acababa de completar la edición 

francesa de 1875 de El capital, también se refería a la reimpresión de las 

Revelaciones acerca del proceso de los comunistas de Colonia, de 1852. 

Lo significativo de esto es que esta era la edición que reproducía el 

Mensaje a la Liga de los Comunistas, de 1850. Al volverse a tal proyección 

de la revolución permanente, también debemos tener en cuenta el hecho de 

que las revoluciones de 1848-1849 habían conducido a un nuevo estudio 

del campesinado y sus grandes revueltas. Marx no deja de recordamos que 

la Guerra de los Campesinos en Alemania fue el único momento 

revolucionario de la historia alemana, y sostuvo que su traición por Lutero 

y el feudalismo explicaba el atraso de Alemania. En realidad, La Guerra 

Campesina en Alemania, de Engels, no sólo fue importante en relación con 

las revoluciones de 1848 y la teoría de la revolución permanente para tal 

periodo, sino también para las perspectivas futuras. 

Una vez que Marx terminó la Critica del Programa de Gotha y volvió 

a su trabajo en los volúmenes II y III de El capital
239 

se interesó al mismo 

tiempo en la agricultura rusa y el estudio de la comuna primitiva —

elementos de la cual aún existían en Rusia— y en la posibilidad de un 

nuevo e independiente partido de los obreros en los Estados Unidos como 

resultado de las nuevas e intensificadas luchas de clases en los ferrocarriles. 

Todo esto se conectará con la teoría de la revolución permanente en una 

forma nueva, nunca antes imaginada, tanto en las cartas a Vera Zasulich 

como en el Prólogo ruso a la edición de 1882 del Manifiesto comunista. 

 

2. La teoría marxista de la revolución permanente, 1843-1883 

 

La revolución nunca es práctica hasta que 

suena la hora de la revolución. Sólo 

entonces es práctica y todos los esfuerzos 

de los conservadores y de los mediadores 

                                                           
239

 En una carta a Schott, 3 de noviembre de 1877, escribió Marx: "En efecto, 

comencé El capital para mi [privatim], siguiendo en sus capítulos un orden inverso 

(comenzando por la tercera parte, la parte histórica) a aquel en que es presentado 

en público, con la sola restricción de que el primer volumen —con el que me había 

metido en último término— quedó inmediatamente preparado para la imprenta, 

mientras que los otros dos se han quedado en su forma no desbastada, que es, al 

principio [originaliter], la de toda investigación... 



~ 215 ~ 

se vuelven los más inútiles y visionarios 

del idioma humano. 

James Connolly, Workshop Talks 

 

La actitud del partido obrero revolucionario 

ante la democracia pequeño- burguesa es la 

siguiente: marcha con ella en la lucha por 

el derrocamiento de aquella fracción a cuya 

derrota aspira el partido obrero; marcha 

contra ella en todos los casos en que la de-

mocracia pequeñoburguesa quiere con-

solidar su posición en provecho propio. . . 

Su grito de guerra debe ser: la revolución 

permanente. 

Karl Marx, Mensaje a la Liga de los 

Comunistas, 1850 

 

El internacionalismo de Rosa Luxemburgo no fue inferior al de nadie en su 

pensamiento, en sus acciones; de hecho, en su vida entera. Es claro que su 

mente luminosa, cuando llegó la revolución, tampoco fue inferior a la de 

nadie. La Revolución de 1905 que la hizo exclamar que la revolución lo era 

"todo", y lo demás "una bagatela" fue el hilo rojo que imbuyó todos sus 

escritos políticos. Y sin embargo, cuando se trató de filosofía, aun cuando 

fuese filosofía de la revolución, ésta no fue el factor predominante. Todo lo 

contrario.
240 

Hasta el punto en que el Mensaje de Marx de 1850 sobre la revolución 

permanente fue un punto de referencia, las más de las veces fue una 

referencia al "error" de pensar, después de la derrota de 1848-1849, que una 

revolución seguía preparándose en 1850, como si la fecha fuese el punto 

importante, en lugar de ser la filosofía de la revolución y todo lo que de ella 

fluía, empezando por el hecho de adoptar el punto culminante de cualquier 

revolución como punto de partida para la revolución siguiente. Aun 

cuando, en la crítica hecha por Rosa Luxemburgo en 1902 a la publicación, 

por Mehring, de algunas de las primeras obras de Marx, Rosa reconoció "la 

concepción original... las esperanzas de la llamada 'revolución permanente' 

", el hincapié se hacía en la "llamada" cuando Rosa habló de la 

"anticipación [por Marx] de que la revolución burguesa sólo sería el primer 

                                                           
240

 Véase el cap. IX. 



~ 216 ~ 

acto, seguido inmediatamente por la revolución pequeñoburguesa y 

finalmente por la revolución proletaria".
241 

Sin embargo, la verdad es que en el mismísimo primer año en que 

rompió con la sociedad burguesa, 1843, y aun cuando estaba escribiendo 

sobre un "simple" tema particular como la "cuestión judía", Marx se negó a 

dejarla simplemente como "en favor" de los derechos civiles para los 

judíos. Antes bien, insistió en que la cuestión giraba en torno de lo 

inadecuado de todos los derechos burgueses. Y como, desde el principio, su 

visión estuvo en favor de unas relaciones humanas totalmente nuevas, allí, 

por primera vez, proyectó el concepto de revolución permanente: 

 
En los momentos de especial amor propio la vida política trata de ahogar la 

sociedad burguesa, que es su premisa, y los elementos que la integran, para 

constituirse en la vida genética real del hombre, exenta de toda 

contradicción. Pero sólo lo logra por medio de violentas contradicciones 

con sus propias condiciones de vida, declarando la permanencia de la 

revolución, y el drama político termina, por tanto, no menos 

necesariamente, con el restablecimiento de la religión, de la propiedad 

privada y de todos los elementos de la sociedad burguesa, lo mismo que la 

guerra termina con la paz.
12 

 

Cierto es que había elementos del concepto de re- revolución 

permanente una vez que Rosa Luxemburgo se encontró en la verdadera 

Revolución de 1905 y juzgó que tal revolución no era una simple extensión 

de 1848 sino, antes bien, la iniciación de las revoluciones europeas del 

siglo xx. Pero no había elaborado esto como teoría, como lo había hecho 

Trotsky, en lo que después llegó a conocerse como la teoría de la Re-

volución Permanente.

 Lo que Rosa Luxemburgo seleccionó fue la huelga 

general, que combinaba la política con la economía, pero Rosa no sólo no 

hizo surgir de ella una filosofía de la revolución, y aun la forma de 

organización totalmente nueva que había surgido espontáneamente —los 

soviets— sólo fueron mencionados de pasada. Y así seguiría siendo hasta la 

víspera misma de la Revolución de 1919, cuando Rosa Luxemburgo 

rechazó las reaccionarias llamadas a una Asamblea Constituyente y pidió 

en cambio la creación de Consejos Obreros.  

Dicho todavía más claramente, aun cuando por último la Liga 

Espartaco decidió transformarse en un partido comunista separado e 

independiente, persistió el fetiche de la "unidad de partido", como pudo 

                                                           
241

 Véase Gesammelte Werke, 1 (2): 130-141. 

 Véase el Apéndice de este capítulo. 



~ 217 ~ 

verse una vez más por el hecho de que aun entonces dio instrucciones Rosa 

Luxemburgo a la delegación alemana, de oponerse al establecimiento 

inmediato de una nueva Tercera Internacional. 

En cambio Karl Marx, como lo hemos visto, se encontraba inmerso en 

una filosofía de la revolución permanente desde 1843, y siguió 

desarrollando el concepto y las actividades en luchas revolucionarias hasta 

culminar en la revolución de 1848-1849, después de la cual la elaboró, no 

sólo de paso, sino plenamente, en su Mensaje a la Liga de los Comunistas, 

de marzo de 1850. 

Pasando revista a los "dos años revolucionarios, 1848- 1849" y a las 

actividades de la Liga "en el movimiento, en todas partes... en la prensa, en 

las barricadas y en los campos de batalla", el informe de Marx a la Liga 

subraya, en la mismísima frase siguiente, que estaba arraigado en "la 

concepción del movimiento tal como fue formulada en las circulares de los 

congresos y del Comité Central en 1847, así como en el Manifiesto 

comunista..." En pocas palabras, ni un solo elemento de este Mensaje a la 

Liga —ya se refiriera a la necesidad de "reorganización" de manera 

centralizada porque "es inminente una nueva revolución cuando, por lo 

tanto, el partido obrero debe actuar de la manera más organizada, más 

unánime y más independiente", ya se centrara en la declaración directa de 

"la revolución permanente"— está separado, en alguna forma, de la 

concepción total de filosofía y revolución. La conclusión más importante 

para el movimiento, entonces y ahora, fue que nunca más debía un 

movimiento obrero atarse al movimiento democrático burgués, aun cuando 

combatieran juntos contra el feudalismo: "La actitud del partido obrero 

revolucionario ante la democracia pequeñoburguesa es la siguiente: marcha 

con ella en la lucha por el derrocamiento de aquella fracción a cuya derrota 

aspira el partido obrero; marcha contra ella en todos los casos en que la 

democracia pequeñoburguesa quiere consolidar su posición en provecho 

propio".
242 

Marx siguió subrayando el hecho de que, "muy lejos de desear la 

transformación revolucionaria de toda la sociedad", los pequeñoburgueses 

demócratas estaban esforzándose por actuar dentro del marco burgués y, de 

hecho, resultaban un enemigo mucho más mortal que los liberales. Por lo 

tanto, la busca de aliados revolucionarios debía incluir al "proletariado 

rural". La insistencia en favorecer los intereses propios de la clase obrera 

fue el punto central de todo, aun cuando la visión internacional significara 

                                                           
242

 Marx-Engels, Selected Works, 1:177-178. Las citas de las páginas en el texto 

remiten a esta edición. 



~ 218 ~ 

que los trabajadores alemanes no considerarían sólo a su propio país ni "la 

victoria directa de su propia clase en Francia". Al desarrollar la estrategia y 

la táctica para una revolución continua este Mensaje, que fue distribuido 

ilegalmente en volantes, termina de la manera siguiente: 

 
Pero la máxima aportación a la victoria final la harán los propios obreros 

alemanes cobrando conciencia de sus intereses de clase, ocupando cuanto 

antes una posición independiente de partido e impidiendo que las frases 

hipócritas de los demócratas pequeñoburgueses les aparten un solo 

momento de la tarea de organizar con toda independencia el partido del 

proletariado. Su grito de guerra ha de ser: la revolución permanente [p. 

185]. 

 

Lejos de que tal Mensaje fuese algo "blanquista", que Marx descartara 

posteriormente, fue seguido en junio por otro Mensaje, en que Marx pasó 

revista a las actividades concretas en cinco de los países: Bélgica, 

Alemania, Suiza, Francia e Inglaterra. Y las Minutas de la reunión del 

Comité Central del 15 de septiembre de 1850 señalaban la posibilidad de 

derrotas. No era posible persuadir de nada que fuese necesario para el total 

desarraigo de esta sociedad, aun si se necesitaban "15, 20, 50 años de 

guerra civil para cambiar a la sociedad". En pocas palabras, lo que quedaba 

en los estatutos de la Liga de los Comunistas era: "El objetivo de la Liga de 

los Comunistas es producir la destrucción del antiguo orden social y la 

caída de la burguesía, la emancipación intelectual, política y económica del 

proletariado, y la revolución comunista, empleando todos los recursos de 

propaganda y lucha política con este fin".
243

 Para el caso, no fue la frase 

"Revolución Permanente" la prueba del concepto, sino el hecho de que, en 

la busca constante de aliados revolucionarios, en ninguna forma cambió la 

visión de las revoluciones por venir. Así, ya fuese cuestión de la 

organización misma, es decir, la Liga de los Comunistas, que de hecho se 

desbandó en 1852 (y Marx siguió refiriéndose al partido, "en el sentido 

eminentemente histórico"), ya fuese la busca de raíces históricas y, con ella, 

la proyección de un papel revolucionario para el campesinado (y Engels en 

ese mismo periodo escribió la magnífica obra La guerra campesina en 

Alemania, publicada en la NRZ Revue)—, concluyó Marx: "En Alemania 

todo dependerá de la posibilidad de respaldar la revolución proletaria con 

alguna segunda edición de la guerra campesina. Entonces, todo saldrá a 

pedir de boca" (carta a Engels, 16 de abril de 1856). 

                                                           
243

 The Cologne Communist Trial, pp. 251-257. 



~ 219 ~ 

Huelga decir que esta filosofía de la revolución, lejos de disminuir a 

mediados del decenio de 1850, se intensificó con el estudio original de la 

"Economía" por Marx. Pero, ya que el hecho de que Marx estuviera 

"encerrado" en el Museo Británico ha sido interpretado como "un periodo 

científico", sí hay que subrayar que es precisamente su labor en los 

Grundrisse y su relación con lo que él llamó "épocas de revolución social" 

lo que le dio una nueva apreciación del modo de producción asiático y de la 

resistencia de la sociedad oriental ante el imperialismo británico. En pocas 

palabras, la dialéctica del desarrollo económico y la dialéctica de la 

liberación condujeron a un nuevo desarrollo del concepto de revolución 

permanente, revolución mundial, cualquiera que fuese su nombre. Por una 

parte, el establecimiento de la Primera Internacional, y por la otra la 

estructuración final de El capital, revelaron en el decenio de 1860 al mismo 

tiempo no sólo la ruptura con el concepto de teoría como debate con teóri-

cos, sino el desarrollo del concepto de teoría como historia de la lucha de 

clases, y también un concepto de una nueva fuerza revolucionaria: la 

negra.
244

 La culminación de todas estas teorías y actividades fue, desde 

luego, la aparición histórica de la Comuna de París de 1871, y también allí 

vemos —junto con el gran descubrimiento de una forma histórica de ela-

borar la emancipación económica del proletariado— una nueva fuerza de la 

revolución: las mujeres. 

La mayor concretización de la filosofía de la revolución, y su re-

conexión con las profundas raíces del concepto de revolución permanente 

se desarrollaron por primera vez en el Mensaje de 1850, llegaron en los 

últimos años de la vida de Marx y el estudio de la prehistoria así como la 

historia de la humanidad. 

Es este Mensaje de marzo el que todavía hoy está causando debates. 

Los primeros revisionistas no sólo empezaron a atacarlo, sino que trataron 

de atribuir el pensamiento a Blanqui, no a Marx.
245

 Ya fuesen calumnias de 

                                                           
244

 Marx escribió en El capital, vol. I: "El trabajo de los blancos no puede 

emanciparse allí donde está esclavizado el trabajo de los negros". Esta frase, 

frecuentemente citada, lejos de ser pura retórica fue la realidad y la perspectiva 

para superar tal realidad. 
245

 He de dar las gracias a Hal Draper por desenterrar e incluir en el volumen 2 

de su Karl Marx's Theory of Revolution, todas las referencias de Marx a la 

revolución permanente. También expuso como total mito las afirmaciones de 

Nicolayevski de que ni la expresión ni el concepto de revolución permanente eran 

de Marx, sino de Blanqui. Véanse especialmente las pp. 591-595. Por desgracia, 

Draper sólo es bueno para "excavaciones" y continúa confinado dentro de su es-

trecho marco trotskysta cuando se trata de análisis. 



~ 220 ~ 

los mencheviques, de que el concepto de revolución permanente era 

blanquista; o bien obra de revolucionarios como Trotsky, que había 

desarrollado la teoría de la revolución permanente pero que difícilmente 

podría tener raíces en la de Marx; o del propio Lenin, que ciertamente 

fundamentó toda la teoría de El Estado y la revolución en la Crítica del 

Programa de Gotha, de Marx, ninguno parece haber hecho una categoría 

especial del Prólogo de Marx, de 1882, a la edición rusa del Manifiesto 

comunista. Allí, el concepto nuevamente fue elaborado como relación entre 

países atrasados y subdesarrollados, donde éstos, antes que los primeros, 

podían encender la revolución. No hay duda de que parte de esto se debió 

al hecho de que los Cuadernos etnológicos eran desconocidos, así como la 

carta a Vera Zasulich, todo lo cual habría mostrado cuán profundas eran las 

raíces de una afirmación aparentemente disparatada para 1882. Pero 

nosotros sí tenemos eta ventaja. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



~ 221 ~ 

Apéndice al Capítulo 11: 

La teoría trotskysta de la Revolución 

Permanente 
 

Las revoluciones de 1905 y 1917 han consagrado para siempre el gran 

papel histórico de Trotsky. Sin embargo, las dos mismas revoluciones nos 

hacen un relato muy contradictorio acerca de la teoría con que el nombre de 

Trotsky probablemente quedará relacionado para siempre, así como es el 

creador de la versión, siglo xx, de la teoría de la Revolución Permanente. 

La expresión "relato contradictorio" no es una referencia a quienes han 

criticado tal teoría. Antes bien, la frase se refiere, a la vez, a las 

afirmaciones del propio León Trotsky y al desarrollo de la teoría como está 

relacionada, por una parte, con el análisis y la participación de Lenin en 

estas revoluciones y, por otra parte, con Rosa Luxemburgo. Son estos tres 

dirigentes revolucionarios los que han dejado su huella inconfundible en la 

historia, no sólo como pasado sino como presente, y es seguro que esto se 

extenderá al futuro. 

Como ya hemos visto, la Revolución de 1905-1907, como punto de 

cambio en la vida de Rosa Luxemburgo, se volvió crucial, no sólo en lo 

tocante a sus opiniones sino también a las de Lenin y Trotsky en el 

Congreso del Partido Laborista Socialdemócrata Ruso de Londres, 1907, ya 

que fue el Congreso Unido de Bolcheviques y Mencheviques al que 

asistieron todas las tendencias; León Trotsky se encontró allí como in-

dependiente. En 1922, al reproducir su libro, 1905,
246 

para incluirlo en la 

publicación de sus Obras completas, en Moscú, Trotsky incluyó entre los 

apéndices 1) un artículo intitulado "Nuestras diferencias", en que había 

atacado tanto a bolcheviques como a mencheviques, y que había sido 

publicado en la revista polaca de Rosa Luxemburgo en 1909; y 2) su 

principal discurso, "La relación de la socialdemocracia con los partidos 

burgueses", pronunciado en el Congreso de Londres del RSDLP en 1907. 

Estos dos ensayos, especialmente el primero, se convirtieron en puntos de 

                                                           
246 León Trotsky, 1905 (Nueva York y Londres: Vintage Books; 

Penguin Press, 1972). Las citas de página en el texto se refieren a esta 

edición. Trotsky había reproducido uno de sus discursos pronunciados en el 

Congreso de 1907, así como la parte del Prólogo de 1922 a 1905 que está 

en disputa, en The Permanent Revolution (Nueva York: Pioneer Pub., 

1931). 



~ 222 ~ 

partida del ataque stalinista a Trotsky, que desde entonces no ha cesado. En 

1930-1932, de manera similar, volvió Trotsky a ambos puntos, esta vez en 

los Apéndices a algo tan importante como su monumental Historia de la 

Revolución Rusa.
247

 

Lo que no se incluyó en los apéndices de ninguna de las dos obras, 

aunque sea continuación del artículo de 1909 sobre "Nuestras diferencias", 

fue su artículo de 1910 publicado en el Neue Zeit, intitulado "El desarrollo 

de las tendencias de la socialdemocracia rusa".
248

 No ha sido traducido al 

inglés, que yo sepa, hasta el día de hoy. Y sin embargo, esta es la corriente 

subterránea de todas las disputas. El artículo de Lenin, "El significado 

histórico de la lucha interna del partido en Rusia"
249 

fue escrito como 

respuesta y crítica al artículo de Trotsky de 1910. 

Plantea la pregunta en cuestión: ¿qué es teoría? ¿Cuál es la relación de 

la teoría con la práctica? ¿Y cómo se relacionan ambas con la situación 

objetiva? Para llegar al meollo, es necesario empezar por el principio, con 

la participación de Trotsky en el Congreso de 1907, centrada en torno de la 

Revolución de 1905. 

Téngase en cuenta que este Congreso ocurrió después que Trotsky 

había llegado al punto culminante de su actividad, la Huelga General 

encabezada por el Soviet de San Petersburgo, encabezado por él. Este no 

sólo fue un punto culminante en la revolución. Llegó a ser, asimismo, el 

punto culminante del desarrollo teórico de Trotsky pues de él sacó lo que 

"después" (como dijo en su Prólogo, escrito en 1922 a 1905) "fue llamado 

'la teoría' de la Revolución Permanente". Absolutamente nadie, ni Lenin ni 

Rosa Luxemburgo, aportó nada comparable al salto de conocimiento que 

proclamó que la atrasada Rusia, envuelta en una revolución burguesa, 

podría ser la que no sólo hiciera la revolución antes que los países 

avanzados, sino que —en la Rusia absolutista— tendiera al socialismo "en 

una cadena ininterrumpida". Esta expresión, "cadena ininterrumpida", que 

se refería concretamente a la Revolución Rusa de 1905 —y no al concepto 

de revolución permanente que Marx había desarrollado en su Mensaje a la 

Liga de los Comunistas en 1850— fue la cuestión en disputa. 

                                                           
247

 Véase vol. 1, apéndice 2, de "Rearmando el partido"; vol. 3, apéndice 2, "¿El 

socialismo en un país separado?", y vol. 3, "Referencias históricas sobre la teoría 

de la 'revolución permanente' ", en León Trotsky, La historia de la Revolución 

Rusa. 
248

 León Trotsky, "Die Entwicklungstendenzen der russischen 

Sozialdemokratie", Neue Zeit, 9 de septiembre de 1910. 
249

 V. I. Lenin, Selected Works (Nueva York: International Pub., 1943), 3:499-

518. 



~ 223 ~ 

La proyección original de Trotsky, que después llegaría a ser conocida 

como teoría de la Revolución Permanente, no estaba, sin embargo, en el 

programa de aquel Congreso de 1907, porque la propuesta de Lenin de 

discutir "El momento actual de la Revolución" fue rechazada por los 

mencheviques... con ayuda de Trotsky.
250

 

Cuando el Congreso se dignó discutir la única cuestión "general", es 

decir, teórica —la relación de la socialdemocracia (como el marxismo era 

entonces llamado) con los partidos burgueses—, y Rosa Luxemburgo habló 

con gran elocuencia sobre su concepto de la Revolución Rusa y sus 

relaciones con la práctica, dijo Trotsky: "Puedo atestiguar con gran placer 

que el punto de vista que Rosa Luxemburgo desarrolló en nombre de la 

delegación polaca es muy cercano al mío, que he defendido y continúo 

defendiendo. Si entre nosotros hay una diferencia, es una diferencia de ma-

tiz, no de dirección política. Nuestros pensamientos siguen el mismo y 

único análisis materialista."
251

 

 

Pero Rosa Luxemburgo no habló sobre la teoría de la Revolución 

Permanente, y tampoco Trotsky, que continuó con su propio discurso sobre 

la relación de la socialdemocracia con los partidos burgueses. Desarrolló su 

oposición a la posición menchevique, la cual había sostenido que, 

tratándose de una revolución burguesa, "había de ser efectuada por la 

burguesía democrática". Dijo Trotsky: 

 
Como materialistas, ante todo debemos plantearnos la cuestión del 

fundamento social de una democracia burguesa. ¿En qué clase, en qué 

estratos de la población puede encontrar apoyo?... Cierto es que contamos 

con enormes masas de campesinado revolucionario. .. El campesinado, por 

muy revolucionario que pueda ser, no es capaz de desempeñar un papel 

independiente, y aún menos, un papel político dirigente... [p. 276]. 

Yo no tengo respuesta a mi pregunta central, aunque la he planteado 

muchas veces. No tenéis pronóstico para la revolución. Vuestra política 

carece de perspectiva [p. 283]. 

 

Trotsky no presentó una resolución distinta de la que los bolcheviques 

presentaron, aunque trató de enmendar ésta. En verdad, reprodujo su 

mensaje de la edición de 1922 de 1905, precisamente para mostrar que se 

oponía a los mencheviques y votaba con los bolcheviques; no obstante, en 

                                                           
250

 Véase el cap. I. 
251

 Este párrafo fue omitido cuando Trotsky reprodujo su discurso como 

apéndice a su obra 1905 en la edición de 1922. 



~ 224 ~ 

los años que siguieron inmediatamente al Congreso, escribió toda una serie 

de artículos, atacando por igual a bolcheviques y mencheviques. El más 

importante (del que quedó tan orgulloso que lo reprodujo, tanto en la 

edición de 1922 de 1905, como en el escrito de 1930, La Revolución 

Permanente así como en La historia de la Revolución Rusa) fue el artículo 

que ya se había publicado en la revista de Rosa Luxemburgo en 1909; 

concluye así: “...aunque los aspectos antirrevolucionarios del menchevismo 

ya son completamente obvios, los del bolchevismo probablemente se 

volverán una grave amenaza sólo en caso de victoria" (p. 316). 

Como si esta declaración no fuese fantástica al hacerla en 1909, 

"prediciendo" la revolución futura, en 1922 —es decir, cinco años después 

de que Lenin había conducido la más grande revolución de la historia— 

León Trotsky colocó una desdeñosa nota de pie de página a su afirmación 

del año 1909, de la manera siguiente: 

 
Nota a esta edición. Esta amenaza, como sabemos, nunca se materializó 

porque, bajo la guía del camarada Lenin, los bolcheviques cambiaron su 

línea política ante esta cuestión importantísima (no sin luchas internas) en 

la primavera de 1917, es decir, antes de la toma del poder [p. 317, n.]. 

 

Trotsky evidentemente no consideró trivial aquello, porque el objetivo 

que tenía en mente, como queda en claro por el Prólogo de 1922 a todo el 

volumen, era reiterar que él era el único autor de la teoría de la Revolución 

Permanente, y presentarla como razón del triunfo de la Revolución de 

1917. He aquí lo que escribió: 

 
Fue precisamente en el intervalo entre el 9 de enero y la huelga de octubre 

de 1905 cuando aquellas ideas que llegaron a ser llamadas la teoría de la 

"Revolución Permanente" se formaron en la mente de este autor. Esta 

expresión un tanto pomposa define la idea de que la Revolución Rusa, 

aunque directamente interesada en objetivos burgueses, no podía detenerse 

sin llegar a tales objetivos... Pese a una interrupción de 12 años, este 

análisis ha quedado enteramente confirmado [pp. VI-VII]. 

 

El punto es, ¿qué ocurrió en aquellos doce años intermedios? Como ya 

lo hemos visto, en 1907 Trotsky no quiso discutir sobre la naturaleza del 

actual momento de la revolución. En 1909 publicó la crítica antes citada a 

mencheviques y bolcheviques. En 1910, siguió con el artículo de Neue Zeit 

(al que nos referimos al comienzo de este apéndice), en que el primer punto 



~ 225 ~ 

que León Trotsky estableció fue: "La teoría no puede remplazar a la 

experiencia.”
252 

Como si 1905 no significara la mayor experiencia jamás obtenida hasta 

entonces —fuese por o para el proletariado ruso, así como para la clase 

obrera del mundo— sino tan sólo disputas faccionales entre "economistas", 

mencheviques y bolcheviques, y como si el marxismo ruso sólo hubiese 

surgido de combatir contra un "punto de vista ideológico primitivo" (es 

decir, los narodniks), Trotsky llegó a la siguiente conclusión con respecto a 

aquellas disputas faccionales entre mencheviques y bolcheviques: las 

diferencias surgieron "del proceso de adaptación de los intelectuales 

marxistas a la lucha de clases, es decir, la inmadurez política del 

proletariado ruso". Lo que tal argumentación revela, me atrevo a decir, es 

que no sólo fue la "naturaleza" del campesinado acerca de la cual León 

Trotsky tenía una pobre opinión; también era el proletariado al que 

consideraba atrasado, "políticamente inmaduro". Sin embargo, la lógica de 

Trotsky le llevó a acusar a los bolcheviques, especialmente a Lenin, de 

"fetichismo ideológico", de "sectarismo", y de "individualismo intelectual". 

Lejos de retornar a su teoría de la Revolución Permanente, y mucho 

menos al punto de vista luxemburguiano sobre la naturaleza avanzada del 

proletariado ruso, Trotsky se vuelve hacia la psicología, habla de "falta de 

moral" y de "piratería" (referencia a las expropiaciones), para no mencionar 

siquiera la "anarquía sexual". 

Todo ello suena como si alguien estuviese escribiendo una caricatura 

cruel acerca de Trotsky. Pero, por desgracia, no es una caricatura. No es 

que otro esté escribiendo acerca de Trotsky. Son escritos del propio 

Trotsky, a pocos años de que había proyectado nada menos que una teoría 

de la Revolución Permanente, después de que se separó de mencheviques y 

bolcheviques y declaró que se proponía unir todas las facciones en un 

Partido Socialdemócrata. Y este fue, en realidad, el gran clímax del artículo 

de 1910: "Lo que se necesita es un partido unido y capaz de actuar". Ade-

más de separar la acción y la organización de la teoría, para no mencionar 

la reducción del concepto de organización al "aparato", añadió que, desde 

luego, para lograr la unidad de tendencias heteróclitas "lo que se necesita es 

la reorganización del aparato del partido". 

Quienes dicen —ya que este fue el período que culminó en el 

tristemente célebre "Bloque de Agosto", del que Trotsky reconoció que 

había sido un "error fundamental", habiendo reconocido que Lenin lo llamó 

"conciliacionista"— que el ingreso de Trotsky en el Partido Bolchevique, 

                                                           
252

 Véase supra, n. 3. 



~ 226 ~ 

así como sus actividades revolucionarías en 1917, "eliminaron todas las 

diferencias", muestran que no comprenden nada de teoría ni de or-

ganización. Todo el punto de la teoría marxista, y la organización 

correspondiente, es que son inseparables del objetivo: la vía revolucionaria 

hacia una sociedad sin clases. Si alguien crea una teoría de la revolución 

pero piensa que un "Partido" puede llegar al fin de aquel largo camino sin 

tal teoría, en realidad está subestimando lo que es teoría. Tal es la única 

razón de que Trotsky pudiera haber escrito que "la teoría no puede 

remplazar a la experiencia". Es la única razón de que no pusiese su teoría 

en el programa de 1907 y se negara a discutir toda "teoría de la naturaleza 

del actual momento de la revolución" y pudiera proceder entonces a tratar 

de unir todas las tendencias, no forjando una base teórica para un partido 

revolucionario, sino proponiendo la "reorganización del aparato del 

partido". 

No es verdad que Lenin sólo criticara a Trotsky por conciliacionismo 

organizativo. Todo lo contrario. Atacó específicamente el artículo de 1910, 

porque Trotsky "carecía totalmente de entendimiento teórico" y porque 

Trotsky no estaba discutiendo acerca de la naturaleza objetiva de la 

Revolución Rusa, sino subjetivamente, reduciendo aun su propia "filosofía 

de la historia" a "la lucha por la influencia sobre el proletariado 

políticamente inmaduro".
253

 

No se trata aquí tanto de que Lenin o Trotsky tuviera razón en esta o 

aquella disputa. Antes bien, el hecho asombroso es que Trotsky, creador de 

la teoría de la Revolución Permanente, estuviese practicando el 

conciliacionismo no sólo organizativo, sino teórico, y el conciliacionismo 

teórico no sólo era hacia "otros", sino hacia sí mismo. En pocas palabras, 

ni uno solo de los puntos serios que Trotsky estableció en 1905 fue des-

arrollado o relacionado con nada de lo que hizo en aquellos largos doce 

años transcurridos entre 1905 y 1917. 

Entonces, ¿cómo maduró la cuestión de la teoría de Trotsky cuando, 

finalmente, en 1917 triunfó una revolución proletaria, encabezada por 

Lenin y por él mismo? La Revolución de Noviembre de 1917 sigue siendo 

el punto culminante de la revolución proletaria, y ha sido magníficamente 

narrada en La historia de la Revolución Rusa, de Trotsky. Este libro 

constituye un hito de la escritura histórica por alguien que fue a la vez 

dirigente de una revolución e historiador de ella. Todos los Apéndices de la 

historia de 1917 son expresiones de la visión de Trotsky de su teoría de la 

Revolución Permanente. Esto es bastante natural. Lo que no es natural es 

                                                           
253

 Lenin, Selected Works, 3:515. 



~ 227 ~ 

que alguien reescriba la historia en los Apéndices, especialmente en lo 

relacionado con Lenin y con la visión teórica entre los dos, sobre el lema de 

Lenin "La dictadura revolucionario-democrática del proletariado y el 

campesinado", que casi siempre es abreviada por Trotsky simplemente 

como "la dictadura burgués-democrática del proletariado y el 

campesinado". Para mostrar cómo ello impidió que los bolcheviques 

comprendieran el curso de 1917, Trotsky muestra cuán arduamente tuvo 

que trabajar Lenin "para rearmar al Partido". 

Esto es verdad, en parte. Sin embargo, toda la verdad es que no fue la 

teoría de la Revolución Permanente la que "rearmó al Partido", sino la 

célebre Tesis de Abril, de Lenin. Tratar de afirmar que la Tesis de Abril 

implicó de alguna manera la conversión de Lenin a la teoría de Trotsky es 

saltarse por completo la reorganización filosófico-dialéctica de Lenin que, 

lejos de aproximarlo a Trotsky, condujo a la fundamentalísima disputa 

entre ellos acerca de los lemas de Lenin: "La derrota de vuestro propio 

país es el menor de los males", y "Transformad la guerra imperialista en 

guerra civil.” No fue la teoría de León Trotsky de la Revolución 

Permanente, sino la dialéctica de la revolución, la que condujo a Lenin 

tanto a la Tesis de Abril cuanto a escribir El Estado y la Revolución, así 

como a poner la conquista del poder en el programa del Partido 

Bolchevique. Y fue entonces cuando Trotsky se unió a Lenin, no Lenin a 

Trotsky. 

En La historia de la Revolución Rusa hay, finalmente, un desarrollo 

sumamente serio de la teoría de la Revolución Permanente. Como en 

contraste con 1905, en que no se dice una sola palabra acerca del Mensaje 

de 1850 de Marx (el primero en proyectar el lema "revolución permanente" 

para el proletariado alemán que había luchado y perdido en la Revolución 

de 1848), en el Apéndice de 1932 a la Historia, Trotsky trata de arraigar su 

teoría en la de Marx. Trotsky introduce una concretización de su teoría por 

su análisis de la ley del desarrollo combinado y desigual, que se relaciona 

con la afirmación de Marx acerca de que el país más avanzado 

industrialmente muestra al país menos desarrollado la imagen de su propio 

futuro. Metodológicamente, Trotsky muestra que Marx tenía aquí en mente, 

no la economía mundial, sino un solo país como tipo. Procede a demostrar 

las diferencias entre el desarrollo industrial de Inglaterra que revela el 

futuro de Francia "pero en lo más mínimo el de Rusia ni el de la India". Y 

concluye que, dado que los mencheviques "aceptaron incondicionalmente 

la afirmación condicionada de Marx", se negaron a ver adónde iba 

avanzando la Revolución Rusa, y acabaron poniéndose de acuerdo con los 

liberales. 



~ 228 ~ 

Por otra parte, otra afirmación de Marx: que ninguna formación social 

desaparece hasta que se han desarrollado todas las fuerzas de producción, 

tiene un distinto punto de partida. Esta vez, Marx no está hablando de 

países en particular, sino de "la secuencia de las estructuras sociales 

universales (esclavitud, medievalismo, capitalismo)". Sin embargo, los 

mencheviques aplicaron esto a un solo país, actuando así como si las 

fuerzas de producción se desarrollaran en un vacío. Al desentenderse tanto 

de la lucha de clases como del marco universal, ellos, en lugar de 

enfrentarse a los capitalistas rusos, no produjeron nada más que "abstractas 

posibilidades económicas"
254

 

Tal es el análisis del menchevismo; pero, ¿qué decir de lo que Trotsky 

llamó la "restauración ideológica?" (p. 381). Aquí nuevamente vemos la 

contradicción interna de Trotsky. Al hacer pasar el debate al contexto de las 

calumnias stalinistas post-Lenin contra Trotsky, y al concepto revisionista 

de Stalin de confinar la revolución mundial al nacionalista "socialismo en 

un solo país", la "restauración ideológica", por lo que concierne a la 

posición de Lenin en 1905 y 1917, se pierde por completo. Trotsky cita 

(por primera vez, debo añadir, ya que se había desentendido de las obras al 

ser escritas en 1905)
255

 algunos muy bellos pasajes de Lenin que se refieren 

al "comienzo de una lucha decisiva por la revolución socialista... será el 

principio de la verdadera lucha del proletariado". Y también cita la 

afirmación de Lenin, hecha en septiembre de 1905: "De la revolución 

democrática inmediatamente empezaremos a pasar, en la medida exacta de 

nuestras fuerzas, las fuerzas de un proletariado consciente y organizado, 

empezaremos a pasar a la revolución socialista. Estamos por una 

revolución continua. No nos detendrémos a medio camino" (p. 382). Esto 

fue escrito antes del 1905 de Trotsky (publicado en 1906) y antes de la 

propia Revolución de Noviembre de 1905. 

Pero Trotsky cita a Lenin, no tanto para probar que las teorías de 

ambos, aparte de los lemas, no estaban tan alejadas como los debates 

faccionales pudieran hacer creer, sino para sostener que la diferencia que 

                                                           
254

 Trotsky, History of the Russian Revolution, 3:378. Las citas de pie de página 

en el texto se refieren a esta obra. 
255

 Una serie de citas mucho más consistente y profunda de todos los escritos de 

Lenin en los años 1905-1907 ha sido reproducida por el menchevique Solomon M. 

Schwartz en su obra The Russian Revolution of 1905 (Chicago: University of 

Chicago Press, 1967). Desde luego, tiene sus motivos ulteriores: intenta probar 

cuán "dictatoriales" eran Lenin y Trotsky. La única manera de ver aquello que 

defendía Lenin es leer sus propias Collected Works: y hay no menos de seis 

volúmenes (vols. 8-13) dedicados a los años 1905-1907. 



~ 229 ~ 

obligó a un "rearmamento" habría sido innecesaria, ¡si el propio Lenin 

hubiese estado armado con la teoría de Trotsky! Así, Trotsky minimiza la 

afinidad de ideas citando otro pasaje de Lenin, sobre otra ocasión, cuando 

Lenin escribió acerca del hecho de que los revolucionarios tienen el 

derecho "a soñar", como si Lenin lo hubiese dicho sólo "como un sueño". 

Como el artículo de Lenin sí se relacionaba con el hecho de que los 

trabajadores en Europa también se levantarían "para mostrarnos 'cómo se 

hace'", Trotsky correctamente extiende este aspecto internacional a toda su 

lucha contra la "teoría" staliniana del socialismo en un país, en oposición al 

concepto marxista de revolución mundial. Pero, aunque el Apéndice en su 

totalidad está dirigido contra Stalin, y presenta profundamente el 

internacionalismo de Lenin, Trotsky hace mucho menos justicia a la 

posición de Lenin ante el campesinado, casi atribuyendo a Lenin su propia 

opinión de que el campesinado es un "aliado traicionero e indigno de 

confianza" (p. 385).
256 

Ante todo, lo que resalta es el hecho de que Trotsky no captó el punto 

de partida teórico, totalmente nuevo, sobre aquella cuestión, que Lenin 

introdujo en sus "Tesis sobre las cuestiones nacional y colonial", pre-

sentadas en el Segundo Congreso de la Internacional Comunista. La 

referencia de Trotsky a esta tesis se limita al contexto de su lucha con 

Stalin —internacionalismo contra nacionalismo— y no al punto funda-

mental de la fuerza viva revolucionaria del campesinado, de la cuestión 

nacional y de la perspectiva que, no habiendo empezado la revolución 

mundial por la vía de Berlín, "entonces quizá" pudiese llegar por la vía de 

Pekín. Este nuevo punto de partida en la teoría no fue captado —y mucho 

menos desarrollado— por Trotsky. 

El intento hecho por Trotsky en retrospectiva, por atribuir el triunfo de 

la Revolución de 1917 a su teoría de la Revolución Permanente no se 

encuentra, desde luego, en el meollo de la lucha entre Trotsky y Stalin 

después de la muerte de Lenin. No. Había causas más objetivas en las 

raíces: la nueva etapa del capitalismo mundial, reflejada en la capitulación 

revisionista de Stalin ante el impulso capitalista, conforme procedió en 

dirección opuesta a las demandas de los trabajadores. Pero desde luego, 

Stalin aprovechó la disputa específica por los Apéndices a la edición del 

año 1922 del 1905 de Trotsky, cuando empezó a usurpar el manto de 

Lenin. 

                                                           
256

 Véase también mi análisis de Trotsky sobre el campesinado en "Leon 

Trotsky as Man and Theoretician", Studies in Comparative Communism, 

primavera/verano, 1977. 



~ 230 ~ 

Aunque eso está fuera de toda duda, tampoco es posible dejar de 

enfrentarse a lo que Lenin llamó la "falta de comprensión teórica" de parte 

de Trotsky en el periodo de 1907-1912. Fue ello lo que movió a Lenin a 

llamar "conciliacionista" a Trotsky, tanto en teoría como en organización. 

De hecho, como el conciliacionismo era teórico, llevó a Trotsky a una 

alianza organizativa bastante abigarrada con los mencheviques, y al mismo 

tiempo le hizo casi imposible desarrollar aun su propia teoría. 

Los puntos nodulares de una teoría revolucionaria sería están 

arraigados en la auto actividad de las masas que hacen la revolución, y en la 

elección de aquellas fuerzas vivas de la revolución —elección hecha por la 

jefatura—, no sólo como Fuerza sino como Razón. Y esto sigue siendo 

cierto aun frente a una revolución concreta o una contrarrevolución. La 

Revolución de 1917 fue, ciertamente, un arranque espontáneo. Difícil sería 

atribuir su triunfo a un solo factor. La contribución de Lenin fue la más 

grande, pero ello no significa que fuese impecable: sobre todo, en su 

concepto del partido a la cabeza, y especialmente en la forma elitista en que 

expresó esto en 1902.

 Que Trotsky se inclinó ante ello en 1917 sólo pesa 

más aún sobre la propia, gran contribución de Trotsky a la revolución. 

No se ha demostrado si la teoría de la Revolución Permanente fue 

confirmada o no en 1917, como lo hemos mostrado antes, por la simple 

repetición de la teoría de 1905-1906 en 1922. El verdadero punto en cues-

tión, para la época en que se escribió La historia de la Revolución Rusa, a 

comienzos del decenio de 1930, fue si se contaba con una teoría para 

enfrentarse al desafío de la nueva etapa del capitalismo mundial: la gran 

depresión que mostró al capitalismo de Estado como fenómeno mundial. 

Aunque a mediados de los treintas Trotsky había combatido la burocracia 

de Stalin durante toda una época, y había escrito La revolución traicionada, 

negó la transformación de Rusia en una sociedad de capitalismo de 

                                                           

 Contrístese lo que Lenin escribió en 1902 con lo que escribió una vez que 

hubo estallado la Revolución de 1905: "La clase obrera es instintiva y 

espontáneamente socialdemócrata, y más de diez años de trabajo invertidos por la 

socialdemocracia han logrado mucho para transformar esta espontaneidad en 

conciencia" ("Reorganización del Partido", en Collected Works, 10:32). Véase 

también el "Prólogo a la colección 12 años", de Lenin, en que escribió que ¿Qué 

hacer? es un resumen de las tácticas de la Iskra, y la política organizativa de la 

Iskra en 1901 y 1902. Precisamente, un "resumen", ni más ni menos... Tampoco en el 

Segundo Congreso tuve ninguna intención de elevar mis propias formulaciones, 

como aparecen en ¿Qué hacer? al nivel "programático", constituyendo principio* 

especiales..." (pp. en ibíd., 13:102, 107). 



~ 231 ~ 

Estado.
257

 Y acabó por unirse al stalinismo al hacer un llamado a la defensa 

de Rusia como "Estado de los trabajadores, aunque degenerado" en el 

momento mismo en que el trágicamente célebre pacto Hitler-Stalin había 

dado luz verde a la segunda Guerra Mundial. 

Por ello resulta imperativo ver las dos revoluciones, no aplastadas por 

disputas faccionales, mucho menos tergiversadas para llegar a conclusiones 

teóricas, sino con los ojos de hoy vueltos hacia las revoluciones futuras. El 

propio Trotsky mencionó esta razón para reafirmar su posición de 1905. La 

implicación fue que si Rusia hubiese seguido la teoría de Trotsky habría 

salvado la Revolución China de 1925-1927 contra el nacionalista y 

staliniano "socialismo en un solo país" que causó su derrota. En otra 

parte
258

 he analizado detalladamente esta afirmación. Aquí lo único que 

necesitamos señalar es la brecha entre todo ello y la realidad de la época de 

Mao, cuando la Revolución China fue llevada a su triunfante final. Nada 

puede estar más lejos de la realidad que las últimas palabras que tenemos 

de Trotsky al reafirmar la teoría de la Revolución Permanente en su obra 

sobre Stalin: "Repetidas veces me he vuelto hacia el desarrollo y la teoría 

básica de la revolución permanente... el campesinado es totalmente incapaz 

de desempeñar un papel político independiente".
259

 

  

                                                           
257

 Véase la parte 5, sec. 1 ("El capitalismo del Estado ruso contra la revuelta de 

los trabajadores"; "Stalin"; "El principio del fin del totalitarismo ruso"), en mi obra 

Marxismo y libertad. 
258

 Véase el cap. 4, "León Trotsky como teórico", y el cap. 5, "El pensamiento 

de Mao Tse-tung", de mi obra Filosofía y revolución. Véase también mi ensayo 

"Post-Mao China: What Now?.” en New Essays (Detroit: News & Letters, 1977). 
259

 León Trotsky, Stalin: An Appraisal of the Man and His Influence (Nueva 

York: Harper & Row, 1941), p. 425. 



~ 232 ~ 

  



~ 233 ~ 

Capítulo 12 

Los últimos escritos de Marx prefiguran el 

decenio de 1980 
 

Amo a todos los hombres capaces de 

zambullirse. Cualquier pez puede nadar 

cerca de la superficie, pero se necesita una 

gran ballena para descender a cinco millas 

o más; y si no alcanza el fondo, todo el 

plomo que hay en Galena no puede formar 

la plomada. No estoy hablando ahora 

acerca de Mr. Emerson, sino de todo ese 

cuerpo de "zambullidores" del pensamiento 

que han estado bajando y subiendo con los 

ojos inyectados en sangre, desde que 

empezó el mundo. 

Herman Melville, carta del 3 de marzo de 

1849 

 

Todo depende del trasfondo histórico en 

que se encuentre... si la revolución se 

produce en su tiempo oportuno, si 

concentra todas sus fuerzas para asegurar el 

libre desarrollo de la comunidad rural, ésta 

se erigirá pronto en elemento regenerador 

de la sociedad rusa y en elemento de 

superioridad sobre los países sojuzgados 

por el régimen capitalista. 

Karl Marx, marzo de 1881, proyecto de 

respuesta a la carta de Vera Zasulich 

 

1. Los marxistas post-Marx, empezando por Friedrich Engels 

 

Ha sido necesario atar todos los cabos de la vida y el pensamiento de Marx, 

así como los cabos de esta obra. Una Gran Separación en el marxismo 

ocurrió cuando, al estallar la primera Guerra Mundial, trajo consigo el 

desplome de la Segunda Internacional. Como la contrarrevolución surgió 

dentro del marxismo establecido, los revolucionarios no pudieron más que 



~ 234 ~ 

limitarse a gritar "¡Traición!" O eso pensó Lenin, y se sintió obligado a 

retornar a los orígenes de Marx, en Hegel. Descubrió que el interminable 

encuentro de Marx con la dialéctica hegeliana mostraba la clave: no sólo 

para mediados del siglo XIX, sino también para el siglo XX, y abarcaba a 

la vez la dialéctica de la revolución y la dialéctica del pensamiento. 

Lenin sostuvo que Plejánov, que había sido considerado "el padre del 

marxismo ruso", no comprendía ni la filosofía marxista de la revolución ni 

la dialéctica hegeliana. Lenin estaba hablando consigo mismo al resumir y 

comentar la Ciencia de la lógica, de Hegel, cuando escribió: "Plejánov 

critica el kantianismo... más desde el punto de vista materialista y vulgar 

que desde el punto de vista materialista dialéctico...”
260 

Aunque Lenin fue el único marxista revolucionario que se dedicó al 

estudio de Hegel en 1914, el hecho de que, sin embargo, guardara para sí 

mismo su profundo Resumen de la Ciencia de la lógica de Hegel confirma 

la verdad de la posición subordinada de la filosofía en el marxismo 

establecido. También indica el hecho de que ni aun el propio Lenin estaba 

dispuesto a revelar abiertamente su ruptura con la antigua posición 

mecanicista en Materialismo y empiriocriticismo, frustrando así creadores 

y nuevos puntos de partida para varias generaciones futuras. 

Rosa Luxemburgo no sintió semejante compulsión de una 

reorganización filosófica de sí misma. Tampoco cuestionó lo que otros 

marxistas post-Marx habían hecho en la esfera de la continuidad filosófica 

con la dialéctica marxista, aparte de elogiar lo que Mehring había hecho al 

publicar los que, pensaba ella, eran los tempranos ensayos económico-

filosóficos dejados por Marx. Tampoco cuestionó la falta de realizaciones 

de los marxistas post-Marx en la esfera económica, salvo cuando estuvo en 

desacuerdo con el propio Marx sobre la cuestión central de la acumulación 

en el volumen II de El capital, punto en el cual cuestionó lo que Engels 

"había hecho" de los manuscritos dejados por Marx para aquel volumen. 

Se necesitó una serie de revoluciones, desde la Revolución Rusa de 

1917 hasta la Revolución China de 1949, para echar las bases necesarias 

para excavar, primero, la rica temprana herencia de Marx (los hoy célebres 

                                                           
260

 Yo fui la primera en traducir al inglés el Resumen de la Ciencia de la lógica, 

de Hegel, por Lenin, y es mi traducción la que estoy empleando aquí. Véase el 

apéndice B en mi obra Marxism and Freedom, from 1776 until Today, 1' ed. 

(Nueva York: Bookman Associates, 1958). Véase también el capítulo 10 de tal 

obra, "El desplome de la Segunda Internacional y la ruptura en el pensamiento de 

Lenin", así como el cap. 3, "El choque del reconocimiento y la ambivalencia 

filosófica de Lenin", en mi obra Filosofía y revolución desde Hegel a Sartre y 

desde Marx a Mao. 



~ 235 ~ 

Manuscritos económico-filosóficos de 1844), que no sólo constituyeron un 

acontecimiento crucial en la historia de los estudios marxistas sino también 

una nueva visión de la filosofía total de Marx. Después, la publicación de 

los "Cuadernos económicos" de 1857 (primera redacción de El capital, 

póstumamente titulada los Grundrisse) reveló que la economía y la 

filosofía estaban tan integrados que ya era imposible afirmar que sólo el 

joven Marx había sido "filósofo". Los Grundrisse, al revelar el análisis 

marxista de las formas económicas precapitalistas, especialmente "El modo 

de producción asiático", pusieron en claro al mismo tiempo cuán erróneo 

era considerar que Marx sólo se había interesado en el Occidente y cuán 

"incompleta" era la mayor obra de Marx, El capital, si se le comparaba con 

los seis volúmenes que había proyectado. Por último, sólo después de nacer 

un nuevo Tercer Mundo y de surgir un Movimiento de Liberación 

Femenina totalmente nuevo, se publicó la transcripción de los Cuadernos 

etnológicos, últimos escritos de Marx. Todas estas obras fueron 

desconocidas para Rosa Luxemburgo, Lenin, Trotsky y los dirigentes de las 

revoluciones rusa y alemana: nuestra época es la primera que cuenta, en su 

totalidad, con las obras de Marx. 

Los dirigentes de la Revolución Rusa fueron los primeros en empezar 

seriamente a desenterrar la herencia entera de Marx: a desenterrarla, pero 

no a publicarla por completo. Al ser decapitada la Revolución Alemana, no 

tuvieron límites el odio a la Segunda Internacional y la pasión por extender 

a Alemania la Revolución Rusa. Con su libro Historia y conciencia de 

clase, que hizo época, Lukács señaló lo indispensable de la dialéctica 

hegeliana para el pensamiento revolucionario marxista y, casi 

simultáneamente, Karl Korsch planteó el mismo problema en su obra 

Marxismo y filosofía. Sin embargo, estos sondeos filosóficos pronto cesa-

ron. Para cuando surgió la independiente Escuela de Frankfurt, a finales de 

los treintas y comienzos de los cuarentas, la dialéctica se discutía más como 

disciplina académica que como aquello que Marcuse estaba tratando de 

elaborar —su relación con la revolución real— en su obra Razón y 

revolución.
261 

La pregunta fundamental que aún permanece sin respuesta es por qué 

se ha vertido tanta palabrería acerca del último decenio de la vida de Marx, 

                                                           
261

 Sin embargo, ya en 1960, en una edición nueva de tal obra, Marcuse añadió 

una "nota sobre la dialéctica", que señalaba en una dirección muy diferente, 

"unidimensional". En cuanto al reduccionismo de la dialéctica de Adorno en 

Negative Dialectics, yo traté de ello en mi artículo de 1974 entregado a la Sociedad 

Hegeliana de América. Véase n. 30. 



~ 236 ~ 

no sólo entre stalinistas, sino entre revolucionarios. Para captar la razón, es 

necesario aclarar lo que han dicho los marxistas post-Marx, para llegar a lo 

que Marx dijo e hizo. Cierto es que de no ser por Engels no tendríamos los 

volúmenes II y III de El capital. También es cierto, por desgracia, que así 

como supuso que su obra El origen de la familia era un "legado" de Marx, 

también supuso que Marx habría cedido sus documentos a la 

socialdemocracia alemana como "heredera suya", que es lo que Engels hizo 

con los documentos de Marx y los suyos propios. Sin embargo, los "here-

deros" no sólo dejaron de intentar siquiera publicar las obras completas de 

Marx, sino que alteraron burdamente lo que sí publicaron.
262 

Lo más asombroso es la actitud de los eruditos, revolucionarios del 

calibre de Mehring en Alemania y Riazánov en Rusia que, en vez de 

ahondar en los últimos cuadernos inéditos de Marx, se sintieron libres de 

ofrecer sus críticas antes de haberlos estudiado. 

A la cabeza del Instituto Marx-Engels se encontraba el conocido sabio 

David Riazánov. Anunció el plan de publicar dos series paralelas de 

documentos: una, las obras "terminadas" de Marx; la otra, los manuscritos 

fragmentados. Pero Riazánov —que tanto hizo por publicar las primeras 

obras de Marx, creando una visión enteramente nueva de Marx como 

persona total, no sólo como economista— no supo apreciar igualmente las 

obras del último decenio de Marx. Sin duda, Riazánov fue influido en parte 

por Mehring, quien en su biografía de Marx llamó "una muerte lenta" a la 

última década. Pero, ¿con qué derecho se permitió Riazánov el siguiente 

comentario, totalmente gratuito, al anunciar la rica herencia, especialmente 

los Cuadernos etnológicos, a la Academia Socialista?
263 

                                                           
262

 Marx llamó Historia de la teoría a su libro IV de El capital. Cuando Karl 

Kautsky publicó esto en 1905-1910 como Teorías acerca de la plusvalía, en tres 

volúmenes, se tomó libertades con la disposición de Marx. No vimos esta sección 

en todo, como Marx la escribió, hasta que el volumen I fue publicado en 1963, el II 

en 1968 y el III en 1971 (Editorial Progreso, Moscú). Engels debió prestar mayor 

atención a la descripción de Kautsky por Marx, cuando lo encontró: "Es un 

mediocre de estrecha visión, supersabio (tiene sólo 26 años), muy engreído, 

industrioso en cierto sentido, se ocupa mucho de estadística, pero de ésta no saca 

nada que sea muy claro, pertenece por naturaleza a la tribu de los filisteos" (carta 

de Marx a su hija, Jenny, 11 de abril de 1881). 
263

 Bebel dio a Mehring una primera prueba de dicha herencia, pero este último 

se limitó a seleccionar algunas de las primeras obras. Cuando Mehring llegó a 

escribir la biografía, aún considerada como una autoridad, no sólo mostró su propia 

tendencia hacia Lassalle en su disputa con Marx, sino que presentó toda la última 



~ 237 ~ 

 
Hasta el fin de su vida, Marx conservó este modo metódico y sistemático de 

trabajar. Si en 1881-1882 perdió su capacidad de creación intelectual 

intensa e independiente, sin embargo nunca perdió la capacidad de 

investigación. A veces, al reconsiderar estos Cuadernos, surge esta 

pregunta: ¿por qué perdió tanto tiempo en este sumario sistemático y fun-

damental, o dedicó tanto trabajo como el que todavía realizó en el año 

1881, a un libro básico sobre geología, resumiéndolo capítulo tras capítulo? 

A los 63 años, esta es una inexcusable pedantería. He aquí otro ejemplo: en 

1878 recibió un ejemplar de la obra de Morgan. En 98 páginas de su 

minúscula escritura (debéis saber que una sola página suya es equivalente, 

por lo menos, a 2.2 páginas impresas) hace un resumen detallado de 

Morgan. Así trabaja el viejo Marx.
264 

 

La superficial actitud mostrada por Riazánov hacia los Cuadernos, que 

hicieron época y que remataron la obra de la vida de Marx, cuatro meses 

antes de su muerte, aparecen en el más agudo contraste no sólo con el gran 

número de manuscritos inéditos, sino con el continente histórico de 

pensamiento y revolución que Marx había descubierto y que el marxismo, 

supuestamente, debía defender. El propio Riazánov dijo que los 

manuscritos inéditos eran tan voluminosos que "ordenar toda esta herencia" 

requeriría de 30 a 40 años, y que era imposible que una sola persona lo 

hiciera... Pero no imposible que esa misma persona, Riazánov, sacara 

conclusiones... aunque no hubiese leído la obra. Sí subrayó que había 

encontrado no menos de 50 cuadernos, que se remontaban hacia atrás, hasta 

los cuadernos para la tesis doctoral de Marx, de 1840-1841, los de 1843-

1845 y otros, escritos durante las décadas de 1850, 1860 y 1870. 

Y esto está lejos de agotar la herencia, ya que había tres enormes 

volúmenes tan sólo acerca de la cuestión de una historia, día por día, de la 

crisis de 1857, compilados mientras Marx estaba escribiendo los que hoy 

conocemos como Grundrisse y que, por sí solos, suman 900 páginas. 

Riazánov llama nuestra atención hacia una compilación de cuatro 

                                                                                                                                      
década de Marx como "una muerte lenta". Véase Franz Mehring, Karl Marx 

(Nueva York: Covici, Friede Pub., 1935). 
264

 "Nuevos datos acerca del legado literario de Marx y Engels (Informe del 

camarada Riazánov hecho a la Academia Socialista el 20 de noviembre de 1923)", 

en Boletín de la Academia Socialista, libro 6, octubre-diciembre de 1923 (Moscú y 

Petrogrado: Ediciones del Estado, 1923), pp. 368-369. Lawrence Krader, primero 

en publicar en inglés una parte del informe de Riazánov a la Academia Socialista, 

interrumpió su cita antes de la presuntuosa observación de Riazánov acerca de una 

"inexcusable pedantería". 



~ 238 ~ 

volúmenes hecha por Marx: un resumen cronológico del mundo hasta 

mediados del siglo XVII. Riazánov también siguió subrayando que los 50 

cuadernos, con un total de 30 000 páginas, fueron escritos con la minúscula 

escritura de Marx, y por tanto, las páginas impresas duplicarían con creces 

este número. Además, había cuadernos sobre matemáticas; Riazánov 

confesó que Fritz Adler se los había dado hacía nueve años —nada 

menos—, y que sólo "recientemente" había recibido otro, de Bernstein. 

Ante todo —y esto es de lo que trata la piedra angular de todo el informe— 

se encontraban los Cuadernos de 1881-1882 sobre antropología, además de 

una obra sustancial sobre geología. Y fue en este punto donde Riazánov 

introdujo su gratuito comentario sobre una "inexcusable pedantería". 

Los intelectuales, que están lejos de poder compararse con el raro 

descubridor de un nuevo continente del pensamiento que también es de la 

revolución, parecen encontrar irresistible la tentación de intentar reducir a 

su propio tamaño a un fundador de proporciones gigantescas. 

He aquí lo que ocurrió directamente después de la muerte de Marx: 

también Engels fue abrumado por la enorme cantidad de escritos de Marx 

de los que no sabía nada: desde su primera reunión en París en 1844, hasta 

los últimos meses de la vida de Marx. Lo que Engels sí conocía era el 

incompleto El capital que, como había dicho Marx a su hija Eleanor, 

Engels había de "hacer algo con él". 

Lo que surgió de la pluma de Engels fue El origen de la familia, no el 

volumen II de El capital, y mucho menos el volumen III. 

Ninguno de estos libros tuvo prioridad sobre lo que Engels consideraba 

como la "herencia de Marx" cuando descubrió los cuadernos de Marx sobre 

Morgan y comprendió que Marx había deseado que él leyera La sociedad 

primitiva varios años antes. He aquí cómo expresó Engels aquel "legado" 

en su Prólogo a El origen de la familia: "Karl Marx se disponía a exponer 

personalmente los resultados de las investigaciones de Morgan en relación 

con las conclusiones de su (hasta cierto punto, puedo llamarlo nuestro) 

Análisis Materialista de la historia, para esclarecer así, y sólo así, todo su 

alcance". 

Es muy dudoso que Marx sólo se propusiera exponer "todo el alcance" 

de la obra de Morgan. Pero a la sazón, y por desgracia desde entonces, se 

supuso que Engels había reproducido más o menos completo el "resumen" 

de Marx. El hecho de que Engels pensara que estaba siendo esto 

precisamente pudo verse también en su carta del 30 de agosto de 1883 a 



~ 239 ~ 

Bebel, quien se había asombrado de que Engels no conociera

 tan grande 

proporción de las obras de Marx: "Me preguntas cómo ha sido posible que 

se me haya ocultado, precisamente a mí, el estado de perfeccionamiento del 

libro. Muy sencillo: si yo lo hubiera sabido, lo habría asediado día y noche 

hasta que la obra hubiera estado impresa. Y eso, [Marx] lo sabía mejor que 

nadie; y sabía también que en la peor de las eventualidades, que se ha 

producido ahora, el manuscrito podría ser editado por mí conforme a su 

pensamiento, cosa que, por lo demás, ya le había dicho a Tussy". 

¿Hasta qué grado se refleja el "espíritu" de Marx en la obra del propio 

Engels, El origen de la familia, que también consideraba un "legado" de 

Marx? Ahora que por fin tenemos una transcripción de los Cuadernas 

etnológicos de Marx, podemos verlo por nosotros mismos. No es cuestión 

cuantitativa, aunque ello ya tiene su importancia: tan sólo los fragmentos de 

la obra de Morgan y los comentarios a ella son nada menos que 98 páginas, 

mientras que las citas hechas por Engels del Resumen no pasan de unos 

cuantos párrafos. Tampoco es cuestión de que Engels olvidara otras obras 

antropológicas que se habían resumido: Maine, Phear y Lubbock; no, el 

hecho grave, abrumador si no asombroso, surge en las agudas diferencias 

entre El origen de la familia, de Engels, y los Cuadernos de Notas, de 

Marx, ya se relacionen con el comunismo primitivo, la relación 

hombre/mujer, ya, para el caso, con la actitud hacia Darwin.
265

 
 

                                                           

 Para el caso, no lo olvidemos, Engels vio por primera vez el volumen I de El 

capital cuando ya se encontraba en galeras, y algunas de las preguntas que 

entonces planteó muestran cuán lejos estaba entonces de los profundos 

descubrimientos de Marx 
265

 La sobrestimación de Darwin por Engels, así como su sobrestimación de 

Morgan, condujo a algunas ramificaciones fantásticas. Véase Margaret A. Fary, 

"Marx and Darwin, a Literary Detective Story", Monthly Review, marzo de 1980. 

Fary siguió el rastro de la carta de 1880, de la que durante largo tiempo se supuso 

que había sido enviada por Darwin a Marx, y descubrió que, en cambio, fue 

enviada a Aveling, quien había deseado dedicarle su libro El Darwin de los 

estudiosos. La respuesta de Darwin, rechazando el "honor intentado" sólo iba 

dirigida a un "Estimado señor", y se encontraba revuelta entre los documentos de 

Marx, cuando estuvieron en posesión de Eleanor y de Aveling después de la 

muerte de Marx. 



~ 240 ~ 

2. Los desconocidos "Cuadernos Etnológicos" versiones no leídas de la 

carta a Zasulich, así como el prólogo no resumido, de 1882, a la edición 

rusa del "Manifiesto Comunista"

 

 

La originalidad histórica de Marx al incorporar datos nuevos, ya en 

antropología, ya en ciencias "puras", fue una interminable confrontación 

con lo que Marx llamaba "la historia y su proceso".
266

 Esto era concreto. 

Esto era siempre cambiante. Y este concreto siempre cambiante estaba 

inexorablemente atado a lo universal porque (precisamente porque) el 

concreto determinante era el Sujeto en eterno desarrollo: hombres y 

mujeres en autodesarrollo. 

Nada menos que la cuestión vital de las transiciones está en juego en 

las diferencias de opinión de Marx y de Engels. Marx estaba mostrando que 

es durante el periodo de transición cuando vemos surgir la dualidad para 

revelar los comienzos de los antagonismos, mientras que Engels siempre 

parece tener los antagonismos al final, como si la sociedad con clases 

surgiera casi completa después que la forma comunal fue destruida y la 

propiedad privada se estableció. Más aún, para Marx el desarrollo 

dialéctico de una etapa a la otra se relaciona con nuevos estallidos 

revolucionarios, mientras que Engels lo considera como una progresión 

unilateral. 

                                                           

 Los Cuadernos etnológicos de Marx incluyen sus estudios de: Ancient 

Society, de Lewis Henry Morgan; The Aryan Village, de John Budd Phear; 

Lectures on the Early History of Institutions, de Henry Sumner Maine, y The 

Origin of Civilization, de John Lubbock. Los cuadernos fueron escritos por Marx 

en inglés, pero incluyen muchas frases completas en francés, alemán, latín y 

griego. Aún no contamos con una traducción. 

En la edición de 1970 de las Selected Works, en tres volúmenes, finalmente se 

publicó la primera versión de la  puesta de Marx a Zasulich. Se incluyen 

fragmentos de la segunda y la tercera versión de la respuesta de Marx a Vera 

Zazulich en Pre-Capitalist Economic Formations. Las cuatro versiones, incluso la 

última, que le envió a ella, aparecen en Arkhiv Marksa y Engelsa, vol. 1. También 

se les incluye en las Sochineniya [Obras completas], vol. 19. En realidad, Marx 

escribió todas estas versiones en francés. 
266

 Capital, l:406n: "Los puntos débiles del materialismo abstracto de la ciencia 

natural, materialismo que excluye la historia y su proceso, son al punto evidentes 

por el resumen y por las concepciones ideológicas de sus portavoces, siempre que 

se aventuran más allá de los límites de su propia especialidad". Véase también el 

capítulo 2, "Un nuevo continente del pensamiento", de mi obra Philosophy and 

Revolution. 



~ 241 ~ 

Por ejemplo, en el decenio de 1850, lo que inspiró a Marx a volver al 

estudio de las formaciones capitalistas y le dio una nueva apreciación de la 

sociedad antigua y sus artesanos fue la revolución de Taiping.

 Abrió tantas 

puertas nuevas hacia la historia y su proceso, que en lo materialista una 

etapa de producción no era simplemente una etapa de producción —ya 

fuese en el modo de producción occidental, ya en el asiático— sino 

cuestión de relaciones revolucionarias. Ya estuviese estudiando la forma 

comunal o la forma despótica de la propiedad, era crucial para Marx el 

desarrollo de la relación del individuo con la sociedad y con el Estado. Por 

otra parte, no fue mero accidente que Engels, quien ciertamente estaba en 

desacuerdo con el análisis hecho por Marx del modo de producción 

asiático, sin embargo se saltara la cuestión de la comuna oriental en su 

propio análisis del comunismo primitivo en El origen de la familia. 

Marx, por lo contrario, mostró que los elementos de opresión en 

general, y de la mujer en particular, surgían de dentro del comunismo 

primitivo, no sólo relacionados con el cambio a partir del "matriarcado", 

sino que empezaron con el establecimiento de rangos —relación del jefe 

con la masa— y con el interés económico que a esto acompaña. En 

realidad, en el volumen III de El capital, cuando Marx sondeó las 

"condiciones económicas de la base" de la "individualidad" de clase en su 

capítulo "Génesis de la renta capitalista del suelo", puede verse el auténtico 

fundamento dialéctico de su insistencia (en los Cuadernos etnológicos) en 

la propiedad como base material para cambiar las relaciones sociales. No 

estaba empleando la frase de Morgan, la "carrera de la propiedad" como si 

fuese sinónimo del Materialismo Histórico. 

A pesar del elogio incondicionado de Engels a Morgan, éste "no 

descubrió de nuevo en América la concepción materialista de la historia 

descubierta por Marx hacía 40 años".
267 

Lejos de considerar a Morgan como un compañero "materialista 

histórico", Marx subrayó en su proyecto de carta a Zasulich que Morgan, 

"del que ciertamente no se puede sospechar que tenga tendencias 

revolucionarias y cuyas obras son apoyadas por el gobierno de 

                                                           

 No está claro si Engels conoció los Grundrisse de Marx, pero sí conoció los 

artículos publicados en The New York Tribune, acerca de la Revolución de Taiping. 
267

 Véase el prefacio de Engels a la primera edición de El origen de la familia. 



~ 242 ~ 

Washington", sin embargo hablaba del "sistema arcaico" como "superior" 

al capitalismo.
268 

Marx reconoció la gran aportación de Morgan a la teoría de las gens y 

su temprana sociedad igualitaria, pero ciertamente no vinculó esta teoría 

con la precedencia del matriarcado sobre el patriarcado, como lo hizo 

Engels en el prólogo a la cuarta edición de El origen de la familia en 1891. 

"El nuevo descubrimiento de la primitiva gens de derecho materno, como 

etapa anterior a la gens de derecho paterno de los pueblos civilizados, tiene 

para la prehistoria la misma importancia que la teoría de la evolución de 

Darwin para la biología y que la teoría de la plusvalía, enunciada por Marx, 

para la economía política." Marx rechazó el biologismo, en Morgan, como 

lo había hecho en Darwin. 

Marx no atacó los descubrimientos de Morgan acerca de la sociedad 

iroquesa, y especialmente señaló el papel de las mujeres en ella; pero no se 

detuvo allí. Llamó la atención hacia otras sociedades y otros análisis, y 

produjo nueva iluminación sobre los escritos de Plutarco, con sus propios 

comentarios, en sus Cuadernos etnológicos: "La expresión de Plutarco, de 

que los pobres y humildes acataban dócilmente las órdenes de Teseo, y la 

afirmación de Aristóteles, citada por él, de que Teseo 'se inclinaba hacia el 

pueblo' para indicar, a pesar de Morgan, que los jefes de las gentes, etc., ya 

habían entrado en conflicto de intereses con la masa de las gentes, lo que 

está inevitablemente conectado con la familia monógama por medio de la 

propiedad privada en casas, tierras, rebaños" (p. 21). 

Marx demostró que, mucho antes de la disolución de la comuna 

primitiva, surgió la cuestión del rango dentro de la comuna igualitaria. Fue 

el principio de una transformación en lo opuesto: de la gens en casta. Es 

decir, dentro de la forma comunal igualitaria surgieron los elementos de su 

opuesto: la casta, la aristocracia y diferentes intereses materiales. Más aún, 

estas no fueron etapas sucesivas, sino co-extensivas con la forma comunal. 

Como observó Marx, con una acerba crítica del periodo, cuando empezaron 

a cambiar los nombres de los hijos para asegurar los derechos paternos, 

antes que los maternos (párrafo que Engels si reprodujo en El origen de la 

familia): "¡Casuística innata en los hombres la de cambiar las cosas 

cambiando sus nombres y hallar salidas para romper con la tradición, sin 

salirse de ella, en todas partes donde un interés directo da el impulso 

suficiente para ello!" 

                                                           
268

 La edición de 1970, en tres volúmenes, de Karl Marx and Frederick Engels: 

Selected Works (Moscú: Editorial Progreso), publicó finalmente la primera versión 

de la respuesta de Marx, 3:152-163. 



~ 243 ~ 

En pocas palabras, aunque Marx sin duda conecta la familia 

monógama con la propiedad privada, lo que le parece fundamental es la 

relación antagónica entre el jefe y las masas. 

Por ello Marx, aunque destacando la mucha mayor libertad de que 

disfrutaban las mujeres iroquesas sobre las mujeres de sociedades 

"civilizadas", también señaló las limitaciones de la libertad entre ellas: "Las 

mujeres se permitían expresar sus deseos y opiniones por medio de un 

orador de su propia selección. La decisión era dada por el Consejo. La 

unanimidad era ley fundamental de su acción entre los iroqueses. Las cues-

tiones militares habitualmente quedaban a la acción del principio 

voluntario".
269 

Más aún, y este es el punto más importante, los rusos se tomaron 

libertades cuando, en 1941, tradujeron el texto de Marx sobre Morgan. 

Naturalmente, no es posible achacar a Engels esta traducción errónea. Y 

tampoco pueden excusarse los rusos sobre la base de que la inspiración 

para emplear las palabras "privado" y "consagrado" procedieron de Engels. 

He aquí cómo Marx resumió una parte de Morgan: 

 
Cuando el cultivo de los campos bewiesen hatte, dass d[ie] ganze 

Obefläche der Erde podía convertirse en sujeto de la propiedad poseída por 

individuos en comunidad u[nd] [das] Familienhaupt se convirtió en el 

centro natural de acumulación, se inauguró la nueva carrera de propiedad 

de la humanidad, plenamente concluida antes de terminar el periodo pos-

terior de la barbarie, übte einen grossen Einfluss auf [la] mente humana, 

rief nuevos elementos de carácter wach...
270 

 

He aquí el fragmento original de Morgan: 

 

Cuando la agricultura de campo hubo demostrado que toda la superficie 

de la tierra podía convertirse en sujeto de propiedad por individuos en 

conjunto, y se vio que el jefe de familia se volvía el centro natural de 

acumulación, se inauguró la nueva carrera de propiedad de la humanidad. 

Se había completado antes de terminar el último periodo de la barbarie. Un 

                                                           
269

 En la edición de Ancient Society que estoy usando (Chicago, Charles H. 

Kerr Pub. Co., 1877), esto aparece en la p. 118; no sólo no hay ningún subrayado 

en Morgan, sino que en Marx el papel de la mujer no está limitado por "aun", ni la 

palabra "decisión" está limitada por "pero" como en Morgan: "Aun a las mujeres 

les permitían expresar sus deseos y opiniones por medio de una oradora de su 

propia selección. Pero la decisión la tomaba el consejo..." 
270

 Marx, Ethnological Notebooks, p. 135. 



~ 244 ~ 

poco de reflexión puede convencer a cualquiera de la poderosa influencia 

que la propiedad empezaría a ejercer sobre la mente humana, y del gran 

despertar de nuevos elementos de carácter que estaba destinada a producir... 

 

He aquí la traducción rusa: 

 
Cuando la agricultura de campo hubo demostrado que toda la superficie de 

la tierra podía convertirse en objeto de propiedad de individuos separados y 

el cabeza de familia se volvió el centro natural de la acumulación de 

riqueza, la humanidad entró en el nuevo y consagrado camino de la 

propiedad privada. Ya se había completado antes de que llegara a su fin el 

último periodo de barbarie. La propiedad privada ejerció una poderosa 

influencia sobre la mente humana, despertando nuevos elementos de ca-

rácter. . .
271 

 

Ahora bien, los rusos tienen muy concretos intereses de clase (de clase 

del Estado capitalista) que les inspiran a traducir la "carrera de propiedad" 

como la "propiedad privada" y repetir la palabra. Pero ¿por qué marxistas 

independientes que no son comunistas estatistas estrechan, asimismo, el 

sujeto de la propiedad colectiva contra la propiedad privada, cuando el pun-

to de Marx es de "la carrera de propiedad", es decir, la acumulación de la 

riqueza, es lo que contiene los antagonismos del desarrollo del patriarcado 

y las posteriores divisiones de clase? 

Si hemos de enfrentarnos a esto seriamente, ante todo debemos apreciar 

la totalidad de la filosofía de la revolución de Marx, lo bastante para querer 

desenterrar lo que Marx había dicho bajo toda la palabrería que le fue 

atribuida desde la época de su muerte, ocurrida en 1883. Cómo el propio 

Marx, como revolucionario mundial, "aplicó" lo que estaba investigando a 

aquello en que era participante y de lo que era teórico (fuese en el volumen 

II o en el volumen III de El capital, en el que estaba trabajando) es algo que 

puede verse en las cartas que estaba escribiendo a revolucionarios rusos y 

estudiosos independientes. Los tres primeros proyectos de cartas a Vera 

Zasulich (que después veremos con mayor detalle) nunca se enviaron, pero 

nadie puede dejar de ver lo que Marx estaba elaborando allí. Queda 

confirmado por el Prólogo, claramente escrito y muy conocido —pero 

nunca bien digerido— a la edición rusa del Manifiesto comunista, en que 

proyectó la posibilidad de que la revolución en los países atrasados pudiese 

preceder a la revolución en el Occidente. Lo que estaba subrayando en 

                                                           
271

 Arkhiv Marksa y Engelsa, 9:52. Las cursivas son mías para subrayar lo que 

no está en Morgan, ni en el fragmento de Marx. 



~ 245 ~ 

aquellos proyectos de su respuesta a Zasulich era, ante todo, el 

determinante histórico; en segundo lugar, el concepto teórico que resultaría 

si ese determinante histórico fuese relacionado con un mundo en crisis, 

capitalista, pues esto es lo que crea condiciones favorables para transformar 

el comunismo primitivo en una sociedad colectiva moderna: "Para salvar a 

la comuna rusa debe haber una revolución rusa". En pocas palabras, la 

revolución es la indispensable, ya tenga que pasar por el capitalismo o 

pueda pasar "directamente" a la sociedad moderna desde la comuna. 

Marx falleció antes de poder escribir sus Notas sobre Antropología, 

fuese como obra separada o como parte del volumen III de El capital. No 

podemos saber lo que se proponía hacer con este intensivo estudio, y 

mucho menos la forma concreta en que habría relacionado dialécticamente 

los factores externos con los internos en la disolución de la comuna 

primitiva. Sin embargo, lo que es claro es que el declinar de la comuna 

primitiva no sólo se debió a factores externos, no sólo se debió a "la gran 

derrota histórica del sexo femenino en todo el mundo". Esta frase es de 

Engels, no de Marx. 

No menos importante es tener en cuenta que Marx nunca abandonó su 

concepto de revolución, fuese al hablar de la historia de las sociedades pre-

capitalistas o de las necesidades actuales; por tanto, es importante recordar 

aquí el concepto marxista de las relaciones hombre/mujer, así estuviese 

analizándolas en sus ensayos de 1844 o hablando acerca del mundo 

concreto de la Primera Internacional, presidida por él y que, desde 1868, 

eligió a una mujer, la señora Harriet Law, a su organismo supremo, el 

Consejo General. Cierto es que se necesitó llegar a nuestra época para 

descubrir cuán extensos y concretos fueron los papeles históricos de las 

mujeres en la Comuna de París, pero fue Marx quien no sólo las describió 

en Las guerras civiles en Francia como valerosas e inteligentes, sino que 

en 1871, antes de que surgiera, había alentado a Elizabeth Dmitrieva a ir a 

París, donde participó en la Comuna de París y organizó la Union des 

Femmes pour la Déjense de Paris et les Soins aux Blessés, la sección 

femenina independiente de la Primera Internacional. En suma, siempre fue 

cuestión de no separar la teoría de la práctica, ni viceversa. En ningún mo-

mento consideró Marx derrota alguna, y mucho menos tan remota como el 

paso de la sociedad matrilineal a la patrilineal, como una "gran derrota en 

todo el mundo". Siempre había otra revolución que hacer, y la prueba 

estaba en lo que pudiera aprenderse de la derrota, para convertir la siguiente 

batalla en victoria. 

Ahora bien, aunque las relaciones entre hombre/mujer fuesen más 

igualitarias en el comunismo primitivo en comparación con la sociedad 



~ 246 ~ 

patriarcal, Marx no se propuso glorificar al primero como "modelo". Por 

ello, llamó la atención del lector hacia el hecho de las conquistas, aun 

cuando la comuna estaba en su apogeo. Así como había conquista, mientras 

la comuna estaba en su cúspide, y el principio de la esclavitud era la derrota 

de una tribu a manos de otra, también era el principio del intercambio de 

mercancías entre las comunas así como el surgimiento de un conflicto 

dentro de la comuna y dentro de la familia, y no sólo entre la familia y la 

gens. Todos estos conflictos se fundieron durante la disolución, y por ello 

los Cuadernos de Marx siguen subrayando la dualidad del comunismo 

primitivo. 

En el párrafo que Engels sí citó en El origen de la familia, Marx 

subrayó que no sólo la esclavitud, sino también la servidumbre, estaban 

presentes en la familia; de hecho, que todos los conflictos que se des-

arrollaban en la transición a la sociedad con clases estaban presentes en la 

familia, "en miniatura". 

Por último, lo que Marx llamó "la excrecencia del Estado" en la 

sociedad dividida en clases —y empleó esta expresión en su referencia a un 

periodo durante la disolución de la comuna— se introduce en la cuestión de 

la transición del comunismo primitivo a una sociedad política. En todo 

momento, consiste en subrayar una diferenciación en la familia, tanto 

cuando es parte de la gens como cuando evoluciona de la gens hasta 

realizar otra forma social, punto en el que Marx vuelve a diferenciar entre 

la familia en una sociedad que ya tiene un Estado y la familia antes del 

surgimiento del mismo. En todo momento, el punto consiste en mantener 

una actitud crítica tanto hacia el biologismo como hacia el evolucionismo 

acrítico. 

Estuvo lejos de ser un desarrollo sencillo y unitario, y en ninguna 

circunstancia se le puede atribuir a una sola causa, como el hecho de que el 

patriarcado venciera al matriarcado, estableciendo así nada menos que 

algún tipo de "gran derrota histórica del sexo femenino en todo el mundo". 

Marx, al no tomar la contrarrevolución, como punto de partida, sino nueve 

etapas de revolución, pudo ver aun en el modo de producción asiático la 

gran resistencia a la intromisión imperial de Occidente, contrastando China 

con la India, donde el imperialismo británico triunfó. 

A lo largo de todos los Cuadernos de Marx, sus ataques al colonialismo 

y al racismo así como a la discriminación contra las mujeres, son 

inagotables al referirse a los historiadores, juristas, antropólogos y 

abogados británicos como "cabezas hueras" que, sin duda, no sabían 

apreciar los descubrimientos que se estaban efectuando y, por tanto, a 

menudo saltaban periodos históricos de la humanidad. Oigamos la crítica 



~ 247 ~ 

incluida en los cuadernos de Marx sobre Maine: "Herr Maine als 

blockheaded Englishman geth nicht von gens aus, sondern von Patriarch, 

der Später Chief wird, etc".
272 

[Herr Maine, como inglés con cabeza huera, no parte de la gens sino 

del patriarca que después será jefe, etc.] Y poco después, "Nach dem, 

Ancient Irish Law women had some power of dealing with their own 

property without the consent of their husbands, and this was one of the 

institutions expressly declared by the English blockheaded Judges to be 

ilegal at the beginning of the 17th century".
273

 [Según el antiguo derecho 

irlandés, las mujeres tenían ciertas facultades de administrar su propiedad 

sin el consentimiento de sus maridos, y esta fue una de las instituciones 

expresamente declaradas ilegales por los jueces ingleses de cabezas hueras 

a comienzos del siglo XVII.] 

En contraste con Engels, quien quedó tan abrumado por todos los 

nuevos datos sobre las formas de matrimonio y el desarrollo de una familia, 

para entrar y salir de la gens, que casi subsumió la cuestión de la propiedad 

(es decir, la economía), Marx, al recabar nuevos datos, nunca deja de 

criticar a los principales escritores que está citando. No hace esto sólo 

"políticamente", llamando nuestra atención hacia el hecho de que eran 

escritores burgueses, sino llamándola también hacia el hecho de que el 

método de tales escritores es empírico y en ninguna parte es el empirismo 

como método tan deficiente como al recabar hechos nuevos. Lo que Marx, 

en cambio, estaba haciendo, era seguir dialécticamente los hechos 

empíricos, no sólo relacionándolos con otros hechos históricos, sino 

siguiendo el desarrollo de cada hecho, su petrificación y transformación en 

lo opuesto, la casta. Por ello no dejó de contemplar las diferencias de rango 

en la gens y el surgimiento del conflicto dentro de ella, tanto en los 

intereses materiales cambiantes cuanto en las relaciones cambiantes entre 

jefe y rango. Y sin embargo, entre lo primitivo y lo civilizado, Marx no 

estableció una brecha tan imposible de colmar como la de Engels. Como 

escribió a Vera Zasulich, el punto fundamental era que todo "depende del 

medio histórico en que ocurre". 

                                                           
272

 Marx, Ethnological Notebooks, p. 292: "Mr. Maine, como inglés de cabeza 

huera, no procede a partir de la gens, sino del patriarca, que después se vuelve jefe, 

etc. Disparate. Lo mismo vale para la forma mas antigua de la gens..." La más 

aguda critica hecha por Marx a Maine es sobre la cuestión de las mujeres, 

defendiendo hasta la obra de Bachofen de 1861, Mutterrecht [Derecho de la 

madre]. 
273

 Ibid., p. 323. 



~ 248 ~ 

Mientras que no había diferencia entre Marx y Engels en semejante 

conclusión —en realidad, la expresión "materialismo histórico" fue de 

Engels, no de Marx—, la relación de lo concreto con lo universal 

permanece, para Engels, en dos compartimientos totalmente separados. 

Dicho de otra manera, "conocer" el materialismo histórico y recordarlo a 

medias, además de reconocer a Marx como "genio" mientras que él y los 

demás eran, si acaso, talentosos, no dio a los escritos de Engels después de 

la muerte de Marx la totalidad del nuevo continente de pensamiento de 

Marx. El origen de la familia, de Engels, como su primera obra importante 

después de la muerte de Marx, prueba de manera palpable este hecho el día 

de hoy, porque la liberación femenina es una Idea cuya época ha llegado, y 

para ella El origen de la familia ofrece muy poca guía. 

Como Marx en los últimos años de su vida estaba dedicándose a la 

antropología, su referencia no fue ni la antropología filosófica que corre por 

todos sus ensayos de 1844, ni simplemente los últimos datos empíricos del 

decenio de 1880. Antes bien, ya fuese que Marx enfocara la igualdad de las 

mujeres durante el comunismo primitivo, o la teoría de Morgan sobre la 

gens, su punto de concentración siempre siguió siendo aquella praxis 

revolucionaria a través de la cual la humanidad se desarrolló desde el 

comunismo primitivo hasta el periodo en que Marx vivió. Esto fue lo que le 

mantuvo absorto mientras escarbaba profundamente en los últimos datos de 

antropología, geología, historia antigua, tecnología, agricultura, artesanías y 

relaciones humanas primitivas. Cierto, vemos aquí que jamás vivió mayor 

"empirista" que el gran dialéctico, Karl Marx. Marx no se apresuraba a 

hacer generalizaciones fáciles como la caracterización del futuro por 

Engels, tan sólo como una "etapa superior" del comunismo primitivo. No. 

Marx consideraba un hombre totalmente nuevo, una mujer totalmente 

nueva, una forma de vida totalmente nueva (y, de ninguna manera, sólo 

para el matrimonio); en una palabra, una sociedad totalmente nueva. 

Por ello es tan pertinente para el actual Movimiento de Liberación 

Femenina y por ello tenemos tanto que aprender del concepto marxista de 

hombre/mujer, no sólo en la abstracta articulación de 1844, sino en la 

empírica formulación de 1880, cuando fue integrado a la necesidad de un 

total desarraigo del capitalismo y la creación de una sociedad sin clases. 

Los revolucionarios de hoy tienen tanto que aprender de los proyectos 

de respuesta de Marx a Vera Zasulich, y de lo que revelan de su incansable 

busca de nuevos caminos hacia la revolución. En 1881, súbitamente le 

resultó difícil responder a una sencilla pregunta sobre el futuro de la 

Comuna Rusa tal como se estaba debatiendo entre los narodniks y aquellos 

que se consideraban marxistas. Querían saber si la comuna podría conducir 



~ 249 ~ 

al comunismo sin tener que pasar por el capitalismo y, evidentemente, ¡sin 

una revolución! Marx escribió no menos de cuatro versiones distintas de su 

respuesta, la primera de las cuales tenía diez tupidas páginas. De esa 

primera versión hasta la muy abreviada que finalmente envió, lo que queda 

en claro es que su preocupación no es la "comuna" sino la "necesaria" 

revolución rusa. 

El segundo proyecto también manifiesta lo que Marx había 

desarrollado con el modo de producción asiático: "La formación arcaica o 

primaria de nuestro globo contiene un buen número de estratos de 

diferentes épocas, unos sobreimpuestos a otros... [el aislamiento] permite el 

aislamiento de un despotismo central sobre las comunidades... Llego ahora 

al meollo de la cuestión. No podemos pasar por alto el hecho de que el tipo 

arcaico al que pertenece la comuna rusa oculta un dualismo interno". 

El tercer esbozo, ya citado parcialmente, acerca de la naturaleza crucial 

del medio histórico, fue una conclusión a la que llegó Marx al subrayar que 

"el dualismo dentro de ella [la comuna] permite una alternativa: o bien el 

elemento de propiedad que hay en ella superará al elemento colectivo, o 

viceversa". 

Esta es, siempre, la clave de la cuestión. Debemos recordar que 

precisamente cuando Marx, en 1844, no sólo estaba proyectando el 

derrocamiento de lo antiguo sino subrayando que una sociedad nueva debía 

cambiar por completo las relaciones humanas, tanto en realidad como 

filosóficamente, así también una vez vencidas las Revoluciones de 1848, 

Marx desarrolló un nuevo concepto: la Revolución Permanente. En pocas 

palabras, fue en el Mensaje a la Liga de los Comunistas, de 1850, donde 

Marx por primera vez proyectó la profundización de la revolución concreta 

así como de la revolución mundial, y lo interrelacionado de ambas. 

Como hemos visto, la Revolución de Taiping del decenio de 1850 

condujo a Marx, al mismo tiempo, a sondear las formas precapitalistas de 

sociedad, y a ver que la Revolución China alentaba a la revuelta al 

proletariado de la Europa Occidental, que por entonces se mantenía sumiso. 

Los Grundrisse, que contenían el brillantísimo capítulo sobre las 

formaciones precapitalistas, también contenían la proyección de un 

desarraigo tan completo de lo antiguo, que la relación humana "no trata de 

seguir siendo algo formado por el pasado, sino que se encuentra en el 

movimiento absoluto de devenir". 

Y aquí —después de la gran obra "económico-científica", El capital 

(que sin embargo, proyectaba que "el desarrollo de la potencia humana es 



~ 250 ~ 

su propio fin"),
274

 después de la derrota de la Comuna de París y después de 

cuatro décadas cumplidas del principio del descubrimiento de todo un 

nuevo continente de pensamiento por Marx, articulado por primera vez en 

1844— vemos que Marx vuelve a sondear el origen de la sociedad, no con 

fines de descubrir nuevos orígenes, sino para percibir nuevas fuerzas 

revolucionarías, su razón, o como la llamó Marx, subrayando una frase de 

Morgan, los "poderes del espíritu". ¿Cuán total, continuo y global debe ser 

hoy el concepto de revolución? Un punto culminante de este estudio 

intensivo del comunismo primitivo y de la respuesta a Vera Zasulich
275 

puede verse en el Prefacio que Marx y Engels escribieron para la edición 

rusa del Manifiesto comunista que, sin cambiar una palabra del propio 

Manifiesto,
276

 proyectaba la idea de que Rusia podría ser la primera en 

tener una revolución proletaria, antes que el Occidente. 

El Prefacio fue fechado en enero de 1882. Marx continuó trabajando en 

sus estudios etnológicos durante el resto del año. Antes de su muerte, 

durante cuatro meses estudió al último escritor del que hizo una cita: 

Lubbock. No cesó en su crítica de los escritores ni de sus resultados. Así, al 

citar la frase de Lubbock, "Entre muchas de las razas inferiores, la relación 

a través de las mujeres es la costumbre prevaleciente..." y observando que 

Lubbock continuaba hablando de "los herederos de un hombre" notó Marx, 

desdeñosamente, "pero entonces no son herederos del hombre; estos asnos 

                                                           
274

 Capital, 3:954. Un erudito antropólogo, que ciertamente no es marxista, sir 

Raymond Firth, también enfoca el hecho de que El capital no es tanto una obra 

económica cuanto una "historia dramática" pensada para hacer participar a sus 

lectores en los hechos descritos" (véase Raymond Firth, "The Sceptical 

Anthropologist? Social Anthropology and Marxist Views on Society", en Marxist 

Analyses and Social Anthropology (Londres: Malaby Press, 1975). 
275

 Su carta a Marx se incluye en The Russian Menace to Europe (Glencoe, 

Illinois: The Free Press, 1952), editado por Paul W. Blackstock y Bert F. Hoselitz, 

pero las libertades que se toman tratando de crear en una página un resumen de las 

cuatro versiones de la respuesta de Marx dejan mucho que desear. 
276

 En esa introducción de 1882, firmada por Marx y Engels, Marx no vio razón 

para hacer cambios, aunque por entonces estaba estudiando intensamente el 

comunismo primitivo, de lo que ambos sabían poco en 1847 cuando por primera 

vez fue escrito el Manifiesto. Por una parte Engels, en la edición inglesa de 1888, 

se sintió obligado a poner una cortapisa a la ¿pica afirmación: "toda la historia es 

una historia de la lucha de clases". En una nota de pie de página afirmó que esto 

significaba toda la historia escrita "pero que, desde la publicación de La sociedad 

primitiva de Morgan, había aprendido mucho más acerca del comunismo primitivo. 

Por mi parte, pienso que Engels modificó así la estructura dialéctica del histórico 

llamado de Marx a la revolución. 



~ 251 ~ 

civilizados no pueden liberarse de sus propios convencionalismos".
277

 Para 

esos eruditos británicos no tenía más que desprecio, y los llamó "canallas", 

"asnos" y "cabezas hueras" que estaban exponiendo "dislates", mientras que 

al aborigen australiano lo llamó Marx "el negro inteligente" que no 

aceptaría la charla del clérigo (citada por Lubbock) acerca de que había un 

alma sin cuerpo. 

¿Cómo puede nadie considerar que las muy limitadas citas de Marx que 

Engels presentó en El origen de la familia son una especie de resumen de 

las ideas de Marx? ¿Cómo puede alguien como Riazánov pensar que 

aquellos Cuadernos etnológicos trataban "principalmente" de la propiedad 

de la tierra y el feudalismo"? En realidad, contienen nada menos que una 

prehistoria de la humanidad, incluyendo el surgimiento de las distinciones 

de clase a partir de la sociedad comunal, y a la vez una historia de la 

"civilización" que formaba un complemento a la célebre sección de Marx 

en El capital sobre la tendencia histórica de la acumulación capitalista que 

era, como escribió a Vera Zasulich, "sólo de la civilización occidental". 

Hubo un estudioso, M. A. Vitkin (cuya obra El Oriente en la 

concepción filosófico-histórica de K. Marx y F. Engels
278

 súbitamente fue 

retirada de la circulación), que sí trató de introducir la tesis de Marx-Engels 

sobre el modo de producción asiático, si no de la liberación femenina, en el 

marco del decenio de 1970. Esta original contribución había concluido que 

"es como si Marx retornara al radicalismo del decenio de 1840, sin 

embargo, sobre nuevas bases". Y la nueva base, lejos de ser algún tipo de 

retirada a "la vejez" y menor creatividad y menor radicalismo, revelaba 

"escrupulosos nuevos momentos de sus concepciones [de Marx] histórico-

filosóficas. 

 

3. Los nuevos momentos de los revolucionarios conceptos histórico-

filosóficos descubiertos por Marx en el último decenio de su vida 

 

                                                           
277

 Ethnological Notebooks, p. 340. 
278

 Mikhail Vitkin, Vostok v Philosophico-Historicheskoi Kontsepetsii K. 

Marksa y F. Engels a (Moscú, 1972), se encuentra sólo en ruso. Véase también 

"Marx and the Peasant Question", por Teodor Shanin y "Marx and Revolutionary 

Russia" por Haraki Wada, en History Workshop Journal, Londres, otoño de 1981. 

Mikhail Vitkin, Vostok v Philosophico-Historicheskoi Kontsepetsii K. Marksa y F. 

Engels a (Moscú, 1972), se encuentra sólo en ruso. Véase también "Marx and the 

Peasant Question", por Teodor Shanin y "Marx and Revolutionary Russia" por 

Haraki Wada, en History Workshop Journal, Londres, otoño de 1981. 



~ 252 ~ 

Con ojos del decenio de 1980, echemos otra mirada más a los nuevos 

"momentos" descubiertos por Marx en el último decenio de su vida. Lejos 

de la calumnia —perpetrada, como hemos visto, no tanto por la burguesía 

como por los "herederos" marxistas— de que el último decenio de la vida 

de Marx fue una "muerte lenta",
279

 la verdad es que Marx, pese a todas sus 

enfermedades y tragedias familiares, produjo el tipo de profundos escritos 

que, al mismo tiempo, resumieron la labor de su vida y crearon nuevas 

aperturas. Se descubrió que estas aperturas contenían una pista para el 

decenio de 1980, al descubrir el nexo de continuidad histórica con el 

marxismo de Marx. Así como los intelectuales que desean reducir a Marx a 

una "sola disciplina" no pueden evitar el hecho abrumador de que Marx fue 

un revolucionario, así los marxistas no pueden evitar lo que, para Marx, fue 

inseparable de la revolución misma: la filosofía dialéctica, la 

transformación de la revolución en filosofía de Hegel, por Marx, en una 

filosofía de la revolución. 

Consideremos tres nuevos momentos en los escritos del último decenio 

de Marx: Uno, el impacto de la Comuna de París puede verse aquí, no sólo 

cuando Marx profunda y brillantemente lo presentó en La guerra civil en 

Francia, sino cuando profundizó en sus teorías "económicas", es decir, en 

su más grande obra teórica, El capital. Es la edición francesa de 1872-1875 

la que sigue siendo la más madura y la última palabra de Marx sobre esta 

obra, la más importante de su vida. Fue allí donde introdujo las adiciones a 

la "Acumulación de capital" sobre la concentración y la centralización de 

capital, que echaron las bases para nuestra edad monopólica, para la teoría 

del capitalismo de Estado; y para que el colonialismo se hiciera visible, no 

sólo durante "La llamada acumulación primitiva de capital", sino también 

en el posterior desarrollo capitalista hacia lo que hoy llamamos 

imperialismo. 

Y fue en esta edición de El capital (la que Marx estaba tan ansioso de 

que todo mundo leyera, incluso los que ya habían estudiado el original 

alemán) donde Marx también amplió la sección "El fetichismo de las 

mercancías". Decididamente, Marx no sólo estaba tratando del intercambio 

de mercancías. Como sabemos, a comienzos del capítulo sobre las 

mercancías, Marx no sólo analizó la doble naturaleza de las mercancías, 

sino el carácter doble del trabajo, su categoría más original. Además, ni la 

                                                           
279

 La cortapisa puesta por Franz Mehring en el sentido de que la expresión 

“una muerte lenta” exageró grandemente la situación, solamente ayudó a difundir 

por doquier esta afirmación anónima. Vease la obra de Franz Mehring, Karl Marx, 

p. 525. 



~ 253 ~ 

"apariencia", ni siquiera la "esencia" resumían todo lo que Marx tenía que 

decir. Con el "fetichismo" recreó Marx el "concepto", la esfera del absoluto 

hegeliano que Marx dividió en dos, pues la única manera de trascender el 

absoluto de fetichismo era con su opuesto absoluto, "el trabajo libremente 

asociado". Marx nunca dejó de elaborar, una y otra vez, las fuerzas vivas de 

la revolución y la Razón, ya fuese en el trabajo libremente asociado, aquí, 

en el capítulo I, volumen I, ya fuese en la última parte del volumen III, 

donde concluyó, "el desarrollo de la potencia humana es su propio fin". 

En segundo lugar, la otra magnífica obra de 1875 es la Crítica del 

Programa de Gotha, que Marx modestamente llamó Glosas Marginales y 

sólo las envió a unos cuantos líderes. No se publicó durante su vida. En 

ella, Marx integró la filosofía y los "programas" organizativos y las 

relaciones de tal manera que aún no han sido plenamente digeridos. Sin 

duda, nuestra época tiene mucho que aprender de ella. Si la obra se estudia 

a la luz de la situación objetiva de nuestra época, arroja nueva iluminación, 

asimismo, sobre el concepto que Rosa Luxemburgo tenía de la 

organización y su relación a la vez con la espontaneidad y con la 

conciencia. Sin duda, Rosa Luxemburgo deseaba que tal concepto de la 

espontaneidad con la organización ocupase el centro de un partido obrero, 

no sólo mientras luchaba por el poder, sino también después de con-

quistarlo, como lo hemos visto en su crítica a Lenin y Trotsky, de 1918. 

Por otra parte, aunque Lenin había analizado la sección de la Crítica 

que trata del Estado y el no Estado, relacionándola con la Comuna de París 

y la necesidad de hacer añicos al Estado burgués, con tanta brillantez que 

llegó a ser el fundamento teórico de su obra El Estado y la revolución, y la 

base práctica para la auténtica Revolución de 1917, sin embargo no llegó a 

trascender el concepto del partido que ya había tenido en 1902, pese a sus 

modificaciones en puntos de cambio revolucionarios, tanto en 1905 como 

en 1917. 

En general, el centro del decenio de 1870 estuvo tan lleno de luchas de 

clases en los Estados Unidos que —pese al hecho de que se había disuelto 

la Primera Internacional— Marx consideró que las grandes huelgas de los 

ferrocarriles de 1877, que culminaron en la primera huelga general en St. 

Louis,
280

 podrían conducir a una nueva fórmula de Internacional Obrera y a 

un partido obrero independiente en los Estados Unidos. Como Marx nunca 

separó la teoría de la práctica, ni la práctica de la teoría, también tenemos 

                                                           
280

 Para un análisis de esto véase Terry Moon y Ron Brokmeyer, On the 100th 

Anniversary of the First General Strike in the U.S. (Detroit: News & Letters, 

1977). 



~ 254 ~ 

una "confesión" de Marx, de aquel año, acerca del orden en que había 

escrito los cuatro volúmenes de El capital. (Marx llamó volumen III al 

libro 4, "Historia de las teorías de la plusvalía".) He aquí lo que escribió 

Sigmund Schott el 3 de noviembre de 1877: 

"En efecto; comencé El capital para mí [privatim], siguiendo en sus 

capítulos un orden inverso (comenzando por la tercera parte, la parte 

histórica) a aquel en que es presentado al público, con la sola restricción de 

que el primer volumen —con el que me había metido en último término— 

quedó inmediatamente preparado para la imprenta, mientras que los otros 

dos han quedado en su forma no desbastada, que es, al principio 

[originaliter], la de toda investigación." 

Hasta aquí los académicos que acumularon interminables tomos 

"doctorales" desde la publicación del volumen III, que "probaban" que 

Marx lo había escrito después de expuestos todos los "errores" del volumen 

I, ¡para "corregir" su teoría del valor! En cambio, Marx siguió adelante con 

sus actividades prácticas, colaborando con Guesde, que estaba 

estableciendo un partido obrero en Francia. Marx articuló así una introduc-

ción teórica al programa de tal partido: "Considerando que la clase obrera, 

sin distinción de raza ni de sexo, sólo podrá ser libre cuando esté en 

posesión colectiva de los medios de producción, el esfuerzo de emanci-

pación debe emprenderse mediante la acción de un partido político 

independiente, de masas obreras, empleando todos los medios a su 

disposición".
281 

En tercer lugar, los últimos escritos de Marx —los Cuadernos 

etnológicos—, constituyen un determinante crítico en sí mismos y en la luz 

que arrojan sobre las obras de Marx en su totalidad, mientras él estaba 

completando el círculo iniciado en 1844. Con su estudio de las obras sobre 

las sociedades primitivas, como La sociedad primitiva, de Morgan, Marx 

estaba profundizando en el estudio del desarrollo humano, tanto en 

distintos periodos históricos cuanto en la básica relación hombre/mujer. El 

concepto al que se aferró fue el que ya había elaborado en sus Manuscritos 

económico-filosóficos de 1844. Esta no fue, como quisieran los 

antropólogos, simplemente la desviación de un punto de vista filosófico a 

otro empírico, científico y antropológico; antes bien, como revolucionario, 

iba intensificando la hostilidad de Marx al colonialismo capitalista. La 

pregunta era: ¿cuán total debía ser el desarraigo de la sociedad existente y 

cuán nueva la relación de la teoría con la práctica? Los estudios capacitaron 

a Marx (a Marx, no a Engels), de ver la posibilidad de unas relaciones 

                                                           
281

 Maximilien Rubel y Margaret Manale, Marx Without Myth, p. 317. 



~ 255 ~ 

humanas nuevas, no como podrían surgir simplemente "poniendo al día" la 

igualdad de los sexos del comunismo primitivo, como entre los iroqueses, 

sino como Marx sentía que podrían surgir de un nuevo tipo de revolución. 

Cierto es que los Cuadernos etnológicos sólo son cuadernos, no un 

libro preparado para su publicación. Se necesita mucho trabajo arduo para 

captar todo lo que Marx estaba diciendo. No podemos saber cómo habría 

desarrollado Marx todo esto, pero no hay duda de su magnífica y 

revolucionaria visión unificadora. El hecho es que —fuese porque, después 

de la muerte de Marx, el nombre de Engels quedó consagrado, fuese porque 

las opiniones de Engels reflejaban sus propias opiniones posteriores—, ni 

uno solo de los marxistas post-Marx, empezando por Engels y continuando 

con Rosa Luxemburgo, Clara Zetkin, Lenin y Trotsky, hasta llegar a 

nuestra época con Mao, elaboraron el terreno que Marx había preparado, ya 

sobre las sociedades precapitalistas, ya sobre la cuestión de la Liberación 

Femenina. Tal es el terreno que nuestra época ha puesto al descubierto, 

especialmente desde mediados de los setentas. 

Ello no es porque nosotros seamos "más listos" que ninguno de estos 

grandes revolucionarios. Es porque nosotros, que hemos estado luchando 

bajo el látigo de las muchas contrarrevoluciones, tenemos una ventaja: la 

madurez de nuestra época. La nuestra es la época que ha presenciado un 

movimiento a partir de la práctica, el surgimiento de todo un nuevo Tercer 

Mundo —afro-asiático, latinoamericano, del Medio Oriente— así como la 

Liberación Femenina, que ha pasado de ser una Idea a ser un Movimiento. 

Nuestra época es la que finalmente puede ver la totalidad de Rosa 

Luxemburgo, a la vez como teórica revolucionaria y como liberacionista 

femenina, esto último más aún de lo que ella creyó conscientemente. Hay 

una realidad nueva, a la vez, con respecto al Movimiento de Liberación 

Femenina y a la relación entre espontaneidad y organización, que, 

asimismo, afecta nuestra época. Por esto y porque al mismo tiempo 

tenemos la ventaja de ver la totalidad de las obras de Marx y la novedad del 

Movimiento de Liberación Femenina, podemos captar las lagunas que se 

encuentran en las opiniones de Rosa Luxemburgo sobre la Liberación 

Femenina. La diferencia entre el Movimiento de Liberación Femenina de 

comienzos del siglo XX y el de las últimas dos décadas es que el 

movimiento de hoy, arraigado en el desplazamiento de la práctica a la 

teoría que es, asimismo, una forma de teoría, exige una nueva relación de 

la teoría con la práctica, de la cual ciertamente no puede excluirse una 

nueva relación hombre/mujer. Por lo contrario, es integral a la revolución y 

al día siguiente de conquistar el poder. 



~ 256 ~ 

Nueva fuerza revolucionaría, la Revolución Femenina se rebeló a la 

vez contra el capitalismo existente, contra la sociedad explotadora y contra 

el chauvinismo varonil dentro de la Nueva Izquierda. Lo que germinó en 

los "pacíficos" setentas, en comparación con los turbulentos sesentas, fue 

una pasión por una filosofía de total liberación humana que se volviese 

real. 

En 1882, año anterior a su muerte, cuando Marx estaba muy enfermo y 

fue enviado por su médico al cálido clima de Argel, como si sólo fuese allí 

a reposar, Marx "aprovechó su estadía en Argel", y como dijo Paul 

Lafargue en su informe del 16 de junio de 1882 a Engels: "Marx ha vuelto 

con la cabeza llena de África y de los árabes." Marx en realidad se había 

entusiasmado con los "hijos de Mahoma", a la vez por su dignidad y por su 

hostilidad hacia Occidente. Estudió a la vez su opresión y su resistencia. Le 

escribió a su hija Jenny: "Sus ropas —aun desgarradas— son elegantes y 

graciosas... aun el moro pobre supera al más grande actor europeo en el art 

de se draper en su capa y en mantener un porte natural, gracioso y digno". 

Y en otra carta, a su hija Laura, escribió: "Los musulmanes en realidad no 

reconocen subordinación; no son sujetos ni objetos administrativos, no 

reconocen autoridad". Pero tampoco dejó de notar: "Sin embargo, se irán al 

diablo sin un movimiento revolucionario".
282 

La intensa investigación que Marx había estado haciendo sobre la 

agricultura rusa para su volumen III de El capital, por una parte, y por la 

otra, su estudio del "Nuevo Mundo", a la vez de la forma en que destruyó a 

las naciones indias de América y como llegó a la última etapa de 

monopolio en los Estados Unidos, pone en claro que Marx no se sentiría un 

extraño en los Estados Unidos de hoy, con su preocupación por el 

petróleo... En 1881 estaba atareado leyendo acerca de la Standard Oil 

Company en "The Story of a Great Monopoly", de Lloyd, y acerca de los 

Cattle Ranches in the Far West, por Grohmann. Nunca dejó de sondear las 

complejidades del desarrollo histórico, y siempre destacó su lúcida visión 

de la condición humana. 

 

 

 

 

                                                           
282

 Estas cartas se incluyen en Saul K. Padover, Karl Marx: An Intimate 

Biography (Nueva York: McGraw Hill, 1978). Véase también Frederick Engels, 

Paul y Laura Lafargue, Correspondence (3 vols.) (Moscú: Ediciones en Lenguas 

Extranjeras, 1959-1960). 



~ 257 ~ 

4. Visión del decenio de 1980 

 

El marxismo de Marx, desde el principio mismo de su ruptura con la 

sociedad burguesa, reveló que ningún concepto suyo estaba separado del de 

revolución permanente,
283

 ya fuese en su ensayo de 1843 sobre los derechos 

civiles ("Sobre la cuestión judía") que Marx ya estaba contrastando con la 

"revolución permanente"; fuese en sus ensayos de 1844 sobre el trabajo y la 

crítica de la dialéctica hegeliana: "la negación de la negación"; en sus cartas 

de 1860 sobre organización, cuando ninguna existía en realidad, pero él 

insistió en emplear la expresión, "el partido en el eminente sentido 

histórico", o en los últimos años de su vida, cuando proyectó la posibilidad 

nada menos que de una revolución en la tecnológicamente atrasada Rusia 

antes que en la tecnológicamente avanzada Europa Occidental. Claramente, 

nunca dejó de trabajar en las vivas fuerzas de la revolución y la razón. Tan 

profundos fueron sus conceptos de una filosofía de la revolución y sus 

fuerzas vivas que llegó a estar en desacuerdo con aquellos que 

interpretaban su "tendencia histórica de la acumulación capitalista", como 

si fuese algo universal. En su crítica de Mihailovsky, Marx insistió en que 

su análisis sólo era una generalización del desarrollo del capitalismo en la 

Europa Occidental, y que Rusia "tenía la mejor oportunidad que la historia 

hubiese ofrecido a un pueblo" de evitar las mismas desastrosas conse-

cuencias. Después de ello, Marx citó de la "Tendencia histórica de la 

acumulación capitalista" el principio, "la negación de la negación": lo 

inexorable del desplome del capitalismo y la creación de un orden social to-

talmente nuevo sobre principios verdaderamente humanos. 

En contraste con el primer descubrimiento de los Ensayos Humanistas 

de Marx, de 1844, hecho por Riazánov en el decenio de 1920, su 

redescubrimiento en nuestra época tuvo ramificaciones nunca soñadas por 

ninguno de los marxistas post-Marx. Ello fue porque el redescubrimiento 

siguió al desplazamiento de 1950, a partir de la práctica, que era en sí 

mismo una forma de teoría y que refutó el desplazamiento a partir de la 

teoría, por una relación totalmente nueva de la práctica con la teoría. Una 

vez que el lema "Pan y libertad" surgió de aquella primera revuelta bajo la 

tiranía totalitaria del Estado capitalista que se llamaba a sí mismo 

comunista —en Alemania del Este, el 17 de junio de 1953—, lo que Marx 

                                                           
283

 Superficialmente puede parecer que Trotsky sí desarrolló este concepto, pero 

en realidad, su teoría de la revolución permanente era original en el sentido de que 

no estaba relacionada con el concepto de Marx (véase el Apéndice al capítulo XI). 



~ 258 ~ 

había llamado "comunismo vulgar" ya no pudo considerarse como simple-

mente retórico. 

Y tampoco el "nuevo humanismo" que Karl Marx había proyectado 

pudo entonces considerarse como simple teoría. Había recibido una 

concreta urgencia histórica. Las revueltas que brotaron de la Europa 

Oriental en el decenio de 1950 —y que continúan hasta hoy— no dejó la 

menor duda de que, de hecho y en teoría, las masas estaban rebelándose 

contra el comunismo existente, considerándolo como esa tiranía 

imperialista de un Estado capitalista que en realidad es. Hombres y mujeres 

rebeldes pusieron así en claro que la designación de Karl Marx a su 

filosofía como "un nuevo humanismo" significaba, o bien unas relaciones 

humanas sin clases, totalmente nuevas en la vida y en la filosofía, o no 

significaba nada. 

El determinante decisivo en el pensamiento de Marx fue la "revolución 

permanente". Nuestra época ha visto este concepto en forma totalmente 

nueva cuando en 1949 la Revolución China condujo a la republicación de 

los Grundrisse,
284

 que incluían, a la vez, la sección fenoménica sobre las 

"formaciones económicas precapitalistas", así como un nuevo concepto 

mundial del "modo de producción asiático". Ante todo, la obra de Marx de 

1857-1858 estuvo imbuida con su nuevo humanismo, presentado ahora 

como "el movimiento absoluto del devenir". 

En contraste con los debates en torno del "modo de producción 

asiático" que siguieron a la derrotada Revolución China de 1925-1927, y 

que fueron rodeados por los debates faccionales entre Trotsky y Stalin, los 

debates de los cincuentas y sesentas se apoyaron en las nuevas bases 

creadas por Marx en los Grundrisse. Al mismo tiempo, la triunfante 

revolución nacional china de 1949 y las revoluciones afro-asiáticas, del 

Medio Oriente y de América Latina,
285

 que revelaron el surgimiento de un 

nuevo Tercer Mundo, mostraron una dimensión totalmente nueva de la 

filosofía. Frantz Fanón articuló esto con la mayor profundidad en Wretched 

of the Earth [Los condenados de la Tierra, FCE] cuando dijo que "el 

desafío de los aborígenes al mundo colonial" no era un "tratado sobre lo 

                                                           
284

 La traducción inglesa no se publicó hasta 1973. 
285

 He analizado en otra parte las revoluciones latinoamericanas en desarrollo. 

Véase mi ensayo "The Unfinished Latin American Revolution", incluido en el 

folleto bilingüe Latin American Revolutions, in Reality, in Thought (Detroit: News 

& Letters, 1981), pp. 23-30. También incluye "The Peasant Dimension in Latin 

America: Its Test of the Relation of Theory to Organization", por Mike Connolly, 

"Latin America: Revolution and Theory" por Eugene Walker, y "El Salvador in 

Revolution" por Francisco Aquino. 



~ 259 ~ 

universal, sino la confusa afirmación de una idea original propuesta como 

un absoluto". Tampoco se le escapó la dimensión internacional; escribió: 

"Esta nueva humanidad no puede hacer otra cosa que definir un nuevo 

humanismo para sí mismo y para otros... La conciencia nacional, que no es 

nacionalismo, es lo único que nos dará una dimensión internacional". 

La busca de un nuevo humanismo revolucionario —en realidad, 

Gramsci lo llamó un "humanismo absoluto"— fue planteada por Gramsci 

desde las mazmorras de Mussolini en el decenio de los treintas: "Se ha 

olvidado que en caso de una expresión muy común (materialismo 

histórico), debemos acentuar el segundo término: 'histórico' y no el 

primero, que es de origen metafísico. La filosofía de la praxis es 

'historicismo' absoluto, el humanismo absoluto de la historia. A lo largo de 

esta línea debemos seguir el hilo de la nueva concepción del mundo". 

Aunque por entonces nadie atendió a aquella nueva concepción ni le prestó 

atención en el mundo posterior a la segunda Guerra Mundial, aun cuando 

llegaran a conocerse bien los Cuadernos de la prisión de Gramsci, fue 

imposible no prestar atención a la articulación dada por Marx a un "mo-

vimiento absoluto de devenir" en cuanto surgió un nuevo y completo 

Tercer Mundo.
286 

El hecho de que pudiera hacerse nueva luz sobre las revoluciones 

coloniales de hoy, por una obra que Marx escribió hace cien años —y de 

que fuera el Marx maduro, que pudo verse adhiriéndose agresivamente al 

lenguaje dialéctico hegeliano— hizo imposible a marxistas post-Marx y a 

no marxistas, por igual, desentenderse del hecho de que Marx estaba 

enraizado en la dialéctica hegeliana, como si fuese una simple cuestión de 

estilo. A lo que tuvieron que enfrentarse revolucionarios y estudiosos 

serios, fue a la necesidad de reexaminar a Hegel "en sí mismo y por sí 

mismo". Esto fue obvio en 1970, cuando hubo una verdadera avalancha de 

conferencias, por el centésimo aniversario del nacimiento de Lenin y por el 

segundo centenario del de Hegel. Desde entonces ha habido tal profusión 

                                                           
286

 He aquí cómo expresó Gramsci su opinión de la praxis: "La filosofía de la 

praxis es la conciencia llena de contradicciones en que el propio filósofo, 

comprendido tanto individualmente como por grupo social completo, no sólo capta 

las contradicciones, sino que e1 mismo se plantea como elemento de las 

contradicciones y eleva este elemento a un principio de conocimiento y por tanto 

de acción". Para este ensayo sobre "Problemas de marxismo" así como su crítica 

del Mensaje de Nikolai Bujarin al Segundo Congreso Internacional de la Historia 

de las Ciencias en Londres, en 1931, véase la Tercera Parte, "La filosofía de la 

praxis", en Selections from the Prison Notebooks of Antonio Gramsci (Nueva York: 

International Pub., 1971). 



~ 260 ~ 

de estudios hegelianos, de nuevas ediciones críticas y traducciones de las 

obras de Hegel, y de conferencias que el Hegeljahre, 1970, sin duda no fue 

más que el principio de toda una década de tales estudios.
287 

A comienzos de los setentas se transcribieron otros manuscritos más, 

que nunca habían visto la luz del día: los Cuadernos etnológicos de Marx. 

El hecho de que para entonces se hubiese desarrollado la Liberación 

Femenina, a partir de una Idea cuyo tiempo había llegado para ser un 

movimiento nos ayudó a ver otras fuerzas de la revolución como Razón. Lo 

nuevo en estos últimos escritos de la pluma de Marx es que, por una parte, 

él estuviese retornado a su primer descubrimiento de un nuevo continente 

de pensamiento cuando señaló la relación hombre/mujer como la más 

reveladora de todas las relaciones; y por otra parte, estaba desarrollando un 

concepto tan nuevo de "revolución permanente" que, en 1882, estaba 

proyectando algo tan asombroso como la posibilidad de que la revolución 

surgiera en los países atrasados antes que en los países adelantados. 

Los dos párrafos que Engels omitió de El capital —el del volumen I 

sobre la extensión del mercado mundial y el del volumen II sobre el hecho 

de que Marx había seguido siendo "discípulo de Hegel" pero "des-

enredando su dialéctica de su misticismo y haciéndola pasar así por un 

profundo cambio"— revelan cuán profundamente la novedad del 

imperialismo (que Rosa Luxemburgo pensó que faltaba en El capital) se 

encontraba allí en el volumen I. Allí estaba, en el análisis hecho por Marx 

de "la producción capitalista en escala creciente" así como en "la Ley 

General de la Acumulación Capitalista". Lo que se necesitaba para verla, y 

lo que faltaba a Rosa Luxemburgo, era la firme, integral y profunda 

relación establecida por Marx entre la dialéctica y la economía. 

Sin semejante visión de nuevas revoluciones, de un nuevo individuo, de 

un nuevo universo, de una nueva sociedad, de nuevas relaciones humanas, 

estaríamos obligados a seguir una u otra forma de reformismo, pre-

cisamente cuando la época de los titanes, nucleares —los Estados Unidos y 

la Unión Soviética— amenaza la supervivencia misma de la civilización 

como la hemos conocido. La miríada de crisis de nuestra época ha 

mostrado una y otra vez, desde la URSS hasta China,
288

 desde Cuba hasta 

                                                           
287

 Puede encontrarse un resumen bastante bueno de esto en un estudio en tres 

partes, "Recent Hegel Literature", por James Schmidt, en Telos, invierno de 1980-

1981, verano de 1981. 
288

 En otra parte he analizado al dirigente Mao convirtiéndose en prototipo del 

intelectual burócrata "llegando a encabezar" las revoluciones del Tercer Mundo, y 

terminando por abandonarlas a mitad del camino, entre el imperialismo y el 



~ 261 ~ 

Irán, desde África a la Camboya de Pol Pot, que sin una filosofía de la 

revolución, el activismo se agota en simple antiimperialismo y 

anticapitalismo, sin revelar nunca en favor de qué está. Se nos ha hecho ver 

de nuevo que, así como el movimiento a partir de la práctica revelaba un 

rompimiento en la Idea Absoluta que requería al mismo tiempo una 

relación de la práctica con la teoría y una nueva unidad de la práctica y la 

teoría, así esta nueva unidad no es sino un principio: la Idea Absoluta como 

Nuevo Comienzo.
289

 Claramente, junto con las actuales luchas por la 

autodeterminación de las naciones, necesitamos recordar la frase de Hegel: 

"La idea existe sólo en ésta su autodeterminación de entenderse". 

Y así como la relación de la dialéctica con la economía no agotó el 

significado de la dialéctica de la revolución, tampoco está 

"autodeterminación de la Idea" se agota al ser paralela a la lucha de 

autodeterminación de las naciones. La negatividad absoluta manifiesta su 

función fundamental en la Idea precisamente porque es a la vez totalidad 

(suma) y nuevo comienzo, que cada nueva generación debe elaborar para sí 

misma.
290

 Después de todo, Marx durante toda su vida desarrolló 

continuamente y practicó la dialéctica de su descubrimiento de un nuevo 

continente de pensamiento y de revolución. Hemos de repetir: no porque 

seamos "más listos" podemos ver tanto más que otros marxistas post-Marx. 

Antes bien, es por la madurez de nuestra época. Cierto es que otros 

marxistas pos-Marx se han basado en un marxismo trunco; no menos cierto 

es que ninguna otra generación pudo haber visto la problemática de nuestra 

                                                                                                                                      
capitalismo, entre el capital y el trabajo. Véase mi obra Nationalism, Communism, 

Marxist-Humanism and the Afro-Asian Revolutions, publicada por el Left Group, 

Cambridge University Labour Club en 1961. Véanse también mis: Political-

Philosophic Letters: Volumen II sobre Irán (Detroit: News and Letters, 1980). 
289

 He desarrollado más plenamente este concepto en el capitulo 1, "La 

negatividad absoluta como nuevo principio", en mi obra Philosophy and 

Revolution, en mí escrito entregado a la Sociedad Hegeliana de América en 1974, 

"Hegel's Absolute Idea as New Beginning", en Art and Logic in Hegel’s 

Philosophy. El concepto empezó con dos cartas sobre la Idea Absoluta escritas en 

mayo de 1953. Véase "The Raya Dunayevskaya Collection", vol. 3, en Wayne 

State University Labor History Archives. 
290

 Véase mi folleto, 25 Years of Marxist-Humanism in the U.S. (Detroit: News 

& Letters, 1980), que relaciona el movimiento antinuclear con la cuestión de 

guerra y revolución desde "1962: Año de confrontación al borde del holocausto 

nuclear", hasta las protestas antinucleares de 1979 que siguieron al desastre de la 

Three Mile Island, donde la bandera marxista-humanista mostró el principio de 

Marx: "El desarrollo de la potencia humana que es su propio fin". 



~ 262 ~ 

época, y mucho menos resolver nuestros problemas. Sólo los seres 

humanos vivos pueden re-crear una y otra vez la dialéctica revolucionaria. 

Y estos seres humanos vivos deben hacerlo en la teoría así como en la 

práctica. No sólo se trata de enfrentarse al desafío de la práctica, sino de 

poder enfrentarse al desafío de autodesarrollo de la Idea, y de profundizar 

la historia hasta el punto en que llegue al concepto marxista de la filosofía 

de "revolución permanente". 

Lo necesario es un nuevo principio unificador, sobre la base marxista 

del humanismo, que verdaderamente altere a la vez el pensamiento humano 

y la experiencia humana. Los Cuadernos etnológicos de Marx son un 

acontecimiento histórico que demuestra, cien años después de escritos, que 

el legado de Marx no sólo es una herencia material, sino un cuerpo vivo de 

ideas y perspectivas que necesita concretización. Cada momento del 

desarrollo de Marx, así como la totalidad de su obra, muestra la necesidad 

de su "revolución permanente". Este constituye el desafío absoluto a 

nuestra época. 

  



~ 263 ~ 

APÉNDICE 
 

El discurso

 de Rosa Luxemburgo en el Quinto Congreso del Partido 

Laborista Socialdemócrata Ruso, Londres, 1907 

 

Séptima Sesión Vespertina, 16 de mayo,


 

3-6 p.m. Presidente: Lenin. 

 

¡Camaradas! El Comité Central del Partido Socialdemócrata Alemán, 

enterado de mis intenciones de participar en vuestro Congreso, decidió 

aprovechar esta oportunidad y me delegó para traer sus saludos fraternales 

y sus deseos del mayor triunfo. Los muchos millones del proletariado 

alemán consciente de clase han seguido con viva simpatía y la mayor 

atención la lucha revolucionaria de sus hermanos rusos, y ya han 

demostrado con hechos que están dispuestos a sacar, para ellos, fructíferas 

lecciones de los ricos tesoros de la experiencia de la socialdemocracia rusa. 

En el comienzo de 1905, al sonar el primer trueno de la revolución en San 

Petersburgo con el surgimiento del proletariado, el 9 de enero, se sintió un 

resurgir en las filas de la socialdemocracia alemana. De allí surgieron 

encendidos debates sobre cuestión de tácticas, y la resolución de huelga 

general, adoptada en el Congreso de Jena, fue el primer resultado 

importante que nuestro partido sacó de la lucha del proletariado ruso. 

Cierto es que hasta aquí esta decisión no ha tenido aplicación práctica, y 

difícilmente se volverá realidad en el futuro próximo. Sin embargo, la 

importancia de su significado está fuera de toda duda. 

Hasta 1905, una actitud muy negativa hacia la huelga general 

prevaleció en las filas del Partido Socialdemócrata Alemán; se consideraba 

que aquello era puramente anarquista, lo que significaba un lema reac-

cionario, una utopía dañina. Pero en cuanto el proletariado alemán vio en la 

huelga general del proletariado ruso una nueva forma de lucha, no en 

oposición a la lucha política, sino como arma de tal lucha, no como 

panacea milagrosa para dar un salto súbito al orden socialista, sino antes 

bien como arma de la lucha de clases para conquistar sus libertades más 

elementales del moderno Estado clasista, se apresuró fundamentalmente a 

                                                           

 Traducido del ruso Pyatyi Londonskii S'ezd RSDRP, April-May 1907 goda. 

Protokoly. Moscú, Instituto de Marxismo-Leninismo, 1963, pp. 97-104. 


 El Congreso de 1907 se celebró entre el 13 de mayo y el 1° de junio (1-20 de 

mayo según el antiguo calendario ruso). 



~ 264 ~ 

cambiar de actitud hacia la huelga general, reconociendo su posible 

aplicación en Alemania, en ciertas condiciones. 

¡Camaradas! Considero necesario llamar vuestra atención hacia el 

hecho —para gran honor del proletariado alemán— de que sí cambió de 

actitud hacia la huelga general, no influido por las marcas de triunfos 

formales de este método de lucha, que impresionaron aun a los políticos 

burgueses. La resolución del Congreso de Jena fue aprobada más de un mes 

antes de la primera y por entonces única gran victoria de la revolución antes 

de los memorables Días de Octubre

 que arrancaron al absolutismo las 

primeras concesiones constitucionales en forma del Manifiesto del 17 de 

Octubre. Sin embargo, Rusia padeció una derrota, y ya el proletariado 

alemán, con auténtico instinto de clase, sintió que en estas derrotas 

aparentes se encuentra oculta una fuerza proletaria nunca antes vista, una 

base genuina para futuras victorias. Queda en pie el hecho de que el 

proletariado alemán, antes de que el proletariado ruso se anotara victorias 

formales, se apresuró a rendir homenaje a esta experiencia. Incorporó este 

nuevo lema; táctico en formas anteriores de sus luchas, no tendió a una 

acción parlamentaria sino a la participación de las más vastas masas 

proletarias. 

Nuevos acontecimientos ocurridos en Rusia —los días de octubre y de 

noviembre y especialmente el clímax que la tormenta revolucionaria 

alcanzó en Rusia, la crisis de diciembre en Moscú— se reflejaron en 

Alemania en un gran despertar del espíritu en las filas socialdemócratas. En 

diciembre y enero —después de las manifestaciones de masas en Austria, 

exigiendo derechos electorales generales— empezó en Alemania un nuevo 

y acalorado debate sobre la cuestión de si era tiempo de aplicar alguna 

forma de una huelga general en relación con la lucha electoral en Prusia, en 

Sajonia y en Hamburgo. La cuestión se resolvió en sentido negativo: se 

rechazó la idea de crear artificialmente un movimiento de masas. Sin 

embargo, el 17 de enero de 1906 esto se puso a prueba por primera vez, con 

un paro general de trabajo, de medio día, brillantemente ejecutado en 

Hamburgo. Esto aumentó la audacia y conciencia del poder de las masas 

obreras en el principal centro de la socialdemocracia alemana. 

A primera vista, el año pasado, 1906, parece de derrota para la 

Revolución Rusa. También en Alemania terminó con una aparente derrota 

de la socialdemocracia alemana. Ya conocéis el hecho de que en las 

                                                           

 El Congreso de Jena que se reunió entre el 17 y el 23 de septiembre de 1905 

aprobó la resolución de Rosa Luxemburgo, "Adelante con la huelga política de 

masas y la socialdemocracia". 



~ 265 ~ 

primeras elecciones generales democráticas celebradas en enero (25 de 

enero), la socialdemocracia alemana perdió casi la mitad de sus delegados. 

Pero esta derrota electoral llega en el preciso momento en que se encuentra 

en más intima conexión con la Revolución Rusa. Para quienes comprenden 

la interdependencia de la posición del partido en la última elección, no hay 

duda de que la Revolución Rusa fue, para él, el punto de mayor 

importancia, el factor determinante en los resultados de la campaña 

electoral. No queda la menor duda de que la huella de los acontecimientos 

revolucionarios en Rusia, y el temor con que esto llenó a las clases 

burguesas de Alemania, fue uno de los factores que unieron a todas las 

capas de la sociedad burguesa y los partidos burgueses, con excepción del 

centro, bajo un lema reaccionario: ¡Abajo los representantes de clase del 

proletariado alemán consciente de clase, abajo la socialdemocracia! Nunca 

antes se había sentido de manera tan palpable como en esta elección la 

formulación de Lassalle, de que la burguesía era "una masa reaccionaria". 

Pero por esta misma razón el resultado de las elecciones obligó al 

proletariado alemán a volverse, con redoblada atención, a la lucha 

revolucionaria de sus hermanos rusos. 

Si alguien pudiera, en pocas palabras, resumir los resultados políticos e 

históricos de las últimas elecciones del Reichstag, entonces sería necesario 

decir que, después del 25 de enero y el 5 de febrero de 1907, Alemania 

mostró ser el único país moderno en que no quedaba ni un rastro de 

liberalismo burgués y de democracia burguesa, en el sentido estricto de la 

palabra. E1 liberalismo y la democracia burgueses definitiva e irre-

vocablemente se pusieron del lado de la reacción en la lucha contra el 

proletariado revolucionario. Es precisamente, ante todo, la traición del 

liberalismo la que nos entregó directamente a las manos de la reacción 

Junker en las últimas elecciones. Y aunque actualmente los liberales del 

Reichstag aumentaron su representación, sin embargo no son más que la 

cubierta liberal de los patéticos aduladores de la reacción. 

En nuestras filas surgió una pregunta en relación con esta situación que, 

en grado aún mayor, os concierne a vosotros, nuestros camaradas rusos. 

Hasta el punto en que yo tengo conciencia de ello, una de las circunstancias 

que están desempeñando un papel fundamental en la determinación de las 

tácticas de los camaradas rusos es la opinión de que el proletariado se 

enfrenta en Rusia a una tarea muy especial, preñada de grandes 

contradicciones internas: crear, al mismo tiempo, las primeras condiciones 

políticas del orden burgués y sin embargo llevar adelante la lucha de clases 

contra la burguesía. Esta lucha aparece fundamentalmente distinta de la del 

proletariado en Alemania y en todo el resto de la Europa Occidental. 



~ 266 ~ 

¡Camaradas! Pienso yo que semejante concepción es una expresión 

puramente formalista de la cuestión. También nosotros, hasta cierto grado, 

nos estamos encontrando en semejante posición difícil. Para nosotros en 

Alemania esto fue gráficamente claro en las últimas elecciones: el 

proletariado es el único verdadero luchador y defensor aun de los derechos 

democráticos burgueses en un Estado burgués. 

Aun si no habláramos del hecho de que no hay sufragio universal en la 

mayoría de los distritos electorales de Alemania, sigue siendo un hecho que 

sufrimos de muchos rastros de feudalismo medieval; aun las pocas 

libertades de que disfrutamos, como los derechos electorales generales para 

la elección al Reichstag, el derecho de huelga, la libertad de asamblea, éstos 

no están seriamente garantizados y se ven sujetos a constantes ataques del 

lado de la reacción. Y en todos estos ejemplos, el liberalismo burgués ha 

demostrado definitivamente ser un aliado traicionero. En todas estas 

circunstancias, el proletariado consciente de clase es el único baluarte 

duradero para el desarrollo democrático en Alemania. 

La cuestión que surgió en conexión con la última derrota electoral fue 

la relación con el liberalismo burgués. Se oyeron voces —cierto, no 

muchas— que lamentaban la prematura muerte del liberalismo. En 

conexión con esto también llegó el consejo de Francia, de tomar en 

consideración en nuestras tácticas la débil posición del liberalismo burgués, 

para salvar sus restos de modo que pudiésemos utilizarlos como nuestros 

aliados en la lucha contra la reacción y para la defensa del fundamento 

general del desarrollo democrático. 

¡Camaradas! Puedo dar testimonio del hecho de que estas voces que 

lamentaron el desarrollo político de Alemania fueron rudamente rechazadas 

por el proletariado alemán consciente de clase. [Aplausos de los 

bolcheviques y de una parte del Centro.] Con alegría puedo atestiguar el 

hecho de que en este caso no hubo diferencias en el Partido entre las varias 

facciones, y que todo el Partido con voz unánime declaró: "Podemos 

entristecernos por los resultados electorales de este desarrollo histórico, 

pero no daremos un solo paso atrás, hacia el liberalismo, no nos 

apartaremos un ápice de nuestras tácticas políticas de principio". El 

proletariado alemán consciente sacó conclusiones muy distintas de esta 

última elección al Reichstag: si el liberalismo burgués y la democracia 

burguesa están demostrando ser tan frágiles y temblorosos que con cada 

gesto enérgico de la lucha de clases del proletariado están dispuestos a 

hundirse en el abismo de la reacción, ¡entonces lo que reciben es su 

merecido! [Aplausos de los bolcheviques y de una parte del Centro.] 



~ 267 ~ 

Bajo la repercusión de las elecciones del 25 de enero, se ha puesto en 

claro para capas cada vez mayores del proletariado alemán que, en vista de 

la desintegración del liberalismo, es menester que el proletariado se libere 

de todas las ilusiones y esperanzas de toda ayuda del liberalismo en la 

lucha contra la reacción, y en el momento presente más que en ningún otro 

momento, contar sólo consigo mismo en la lucha por sus intereses de clase 

así como en la lucha contra los ataques reaccionarios al desarrollo 

democrático. [Aplausos de los bolcheviques y de una parte del Centro.] A 

la luz de estas derrotas en las elecciones, se logró una claridad mayor que 

nunca con respecto a los antagonismos de clase. El desarrollo interno de 

Alemania ha llegado a un punto de madurez que ni los más optimistas 

habrían podido soñar antes. El análisis hecho por Marx del desarrollo de la 

sociedad burguesa había llegado, una vez más, a su más plena y brillante 

confirmación. Mas junto con ello es claro para todos que este desarrollo, 

esta agudización de las contradicciones de clase conducirá, no sólo tarde o 

temprano, sino inevitablemente, al periodo de la más tormentosa lucha 

política también en Alemania. Y, en conexión con esto, las cuestiones de 

las diferentes formas y etapas de las luchas de clases son seguidas por 

nosotros con interés muy especial. 

Por esta misma razón, los trabajadores alemanes ahora fijan su mirada, 

con nueva atención, en la lucha de sus hermanos rusos como los luchadores 

más avanzados, la vanguardia de la clase obrera internacional. Por mi 

experiencia en la campaña electoral, puedo atestiguar que en todas las 

reuniones electorales —y tuve la oportunidad de aparecer en reuniones de 

dos mil personas— los trabajadores resonaban en un solo grito: 

"¡Habladnos de la revolución rusa!" Y en esto se reflejaba no sólo su 

simpatía natural, que provenía de una instintiva solidaridad de clase con sus 

hermanos en lucha. También refleja su reconocimiento de que los intereses 

de la Revolución Rusa son, en realidad, también su propia causa. Lo que 

más espera de los rusos el proletariado alemán es una profundización y un 

enriquecimiento de las tácticas proletarias, la aplicación de los principios 

de la lucha de clases a condiciones de lucha totalmente nuevas. En realidad, 

la táctica de la socialdemocracia que estamos aplicando en el momento 

actual por la clase proletaria en Alemania y a la que debemos nuestras 

victorias ha sido básicamente adaptada a las luchas parlamentarias, una 

lucha dentro del marco del parlamentarismo inglés. 

La socialdemocracia rusa es la primera a la que ha correspondido la 

tarea difícil pero honrosa de aplicar los principios de la enseñanza de Marx, 

no en un periodo de tranquilo curso parlamentario en la vida del Estado, 

sino en un tormentoso periodo revolucionario. La única experiencia que el 



~ 268 ~ 

socialismo científico había tenido previamente en la política práctica duran-

te un periodo revolucionario fue la actividad del propio Marx durante la 

revolución de 1848. Sin embargo, el curso mismo de la revolución de 1848 

no puede ser modelo para la actual revolución de Rusia. De él sólo 

podemos aprender cómo no actuar en una revolución. He aquí el esquema 

de esta revolución: el proletariado lucha con su habitual heroísmo pero es 

incapaz de aprovechar sus victorias; la burguesía hace retroceder al 

proletariado para usurpar los frutos de su lucha; por último, el absolutismo 

echa a un lado a la burguesía para aplastar al proletariado y derrotar la 

revolución. 

La independencia de clase del proletariado aún se encontraba en una 

condición sumamente embrionaria. Cierto es que ya tenía el Manifiesto 

comunista, este gran programa de la lucha de clases. Cierto es que Karl 

Marx participó en la revolución, como luchador práctico. Más precisamente 

como resultado de condiciones históricas particulares, hubo de expresar, no 

la política socialista, sino la de la posición de extrema izquierda de la 

democracia burguesa. La Neue Rheinischc Zeitung

 no era tanto un órgano 

de la lucha de clases cuanto un órgano del ala extrema izquierda del bando 

revolucionario burgués. Cierto, no había en Alemania el tipo de democracia 

de la cual la NRZ habría podido llegar a ser portavoz ideológico. Pero esta 

es precisamente la política que Marx tuvo que seguir con infatigable 

coherencia durante el primer año de la revolución. Sin duda, su política 

consistía en esto, en que Marx había de apoyar con todas sus fuerzas la 

lucha de la democracia burguesa contra el absolutismo. 

Pero, ¿en qué consistió este apoyo? En esto: en que desde la primera 

hasta la última, Marx, implacablemente, sin piedad, fustigó las medidas 

tibias, la inconsecuencia, la debilidad, la cobardía de la política burguesa. 

[Aplausos de los bolcheviques y de una parte del Centro.] Sin la menor 

                                                           

 La Neue Rheinische Zeitung, Organ der Demokratie, con Karl Marx como 

director y Friedrich Engels como miembro de la junta editorial, apareció 

diariamente, desde junio de 1848 hasta el 19 de mayo de 1849. Su envergadura 

internacional, su concentración en la revolución, no dejaron duda en las mentes de 

los lectores sobre el foco de la naturaleza proletaria de la militancia revolucionaría. 

Mucho antes del Mensaje de 1850 de Karl Marx, con su resonante conclusión 

acerca de la "revolución permanente", el Organ der Demokratie no sólo articuló la 

dimensión histórica de las revoluciones de la época, sino también la integralidad, la 

unidad de la teoría y la práctica entre economía y política. Así, el número del 4 de 

abril de 1849 comenzó una nueva serie de artículos que desde entonces son 

célebres, como el escrito El trabajo asalariado y el capital. (En el texto siguiente, 

estoy abreviando Neue Rheinische Zeitung, como NRZ.) 



~ 269 ~ 

vacilación apoyó y defendió cada acción de las masas proletarias —no sólo 

la erupción, que fue el primer y pasajero signo de victoria, del 18 de 

marzo— sino también el memorable ataque al arsenal de Berlín, del 14 de 

junio, que entonces y después la burguesía obstinadamente afirmó que 

había sido una trampa tendida al proletariado, y los levantamientos de 

septiembre y octubre en Viena, aquellos últimos intentos del proletariado 

por salvar la revolución de perecer por la inconstancia y traición de la 

burguesía. 

Marx apoyó las luchas nacionales en 1848, sosteniendo que eran 

aliadas de la revolución. La política de Marx consistió en empujar a la 

burguesía, en cada momento, hasta los límites de la situación revoluciona-

ría. Sí, Marx apoyó a la burguesía en la lucha contra el absolutismo, pero la 

apoyó a latigazos y puntapiés. Marx consideró un error inexcusable que el 

proletariado permitiera, tras su primera y efímera victoria del 14 de marzo, 

la formación de un ministerio burgués responsable de Camphausen-

Hansemann. Pero una vez en el poder la burguesía, Marx exigió desde el 

primer momento que aplicara la dictadura revolucionaria. Categóricamente 

exigió en la NRZ que el periodo de transición que sigue a cada revolución 

impusiera la más enérgica dictadura. Marx muy claramente comprendió la 

total impotencia de la "Duma" alemana, la Asamblea Nacional de 

Frankfurt. Pero no vio ésta como circunstancia atenuante, sino todo lo 

contrario. Mostró que la única forma de salir de la situación de impotencia 

era obteniendo el auténtico dominio en batalla abierta contra el antiguo 

poder y, en esto, dependiendo de las masas nacionales revolucionarias. 

Pero, camaradas, ¿cómo terminó la política de Marx? Al año siguiente, 

Marx tuvo que abandonar esta posición de extrema democracia burguesa —

posición extremadamente aislada y sin esperanzas— y pasar a una pura 

política de lucha de clases. En el otoño de 1849, Marx, con quienes 

pensaban con él, abandonó la unión democrática burguesa y decidió 

establecer una independiente organización del proletariado. También desea-

ron participar en un proyectado congreso de los trabajadores de toda 

Alemania, idea que surgió de las filas del proletariado de la Prusia oriental. 

Pero cuando Marx deseó cambiar el curso de su política, la revolución 

estaba viviendo sus últimos días y antes de que él lograra imponer las 

nuevas tácticas puramente proletarias, la NRZ fue la primera víctima de la 

reacción triunfante. 

Claramente, camaradas, vosotros en Rusia en el momento actual, 

habéis de comenzar, no donde comenzó Marx, sino donde terminó Marx en 

1849, con una política de clase claramente expresada, proletaria e inde-

pendiente. En la actualidad, el proletariado ruso no se encuentra en la 



~ 270 ~ 

posición del Estado embrionario que caracterizó al proletariado alemán en 

1848, sino representando una cohesiva y consciente fuerza política 

proletaria. Los trabajadores rusos no deben sentirse aislados sino, antes 

bien, sentirse parte del universal ejército internacional del proletariado. No 

pueden olvidar que la actual lucha revolucionaria no es una escaramuza 

aislada, sino una de las más grandes batallas de todo el curso de la lucha de 

clases internacional. 

Es claro que en Alemania, tarde o temprano, de acuerdo con las 

relaciones de clases que van madurando, la lucha proletaria inevitablemente 

surgirá en colisiones de masas con las clases gobernantes, y el proletariado 

alemán necesitará aprovechar la experiencia, no de la revolución burguesa 

de 1848, sino del proletariado ruso en la revolución actual. Por consi-

guiente, camaradas, tenéis una responsabilidad ante todo el proletariado 

internacional. Y el proletariado ruso alcanzará su cúspide en esta tarea sólo 

si, en la gama de las tácticas de sus propias luchas, muestra decisión, clara 

conciencia de sus objetivos y que ha aprendido por completo los resultados 

del desarrollo internacional, que ha alcanzado el grado de madurez que 

también ha alcanzado toda la sociedad capitalista. 

El proletariado ruso, en sus acciones, debe mostrar que entre 1848 y 

1907, en más de medio siglo de desarrollo capitalista, y desde el punto de 

este desarrollo tomado en conjunto, no estamos al principio sino al fin de 

este desarrollo. Ha de mostrar que la Revolución Rusa no sólo es el último 

acto de una serie de revoluciones burguesas del siglo xix, sino, antes bien, 

la precursora de una nueva serie de revoluciones proletarias en que el 

proletariado consciente y su vanguardia, la socialdemocracia, están 

destinados al histórico papel de dirigentes. [Aplausos.] El trabajador 

alemán no sólo espera de vosotros la victoria sobre el absolutismo, no sólo 

una nueva base para el movimiento de liberación en Europa, sino también 

el ensanchamiento y la profundización de la perspectiva de la táctica pro-

letaria: desea aprender de vosotros cómo entrar en este periodo de abierta 

lucha revolucionaria. 

A pesar de todo, para desempeñar este papel, es necesario que la 

socialdemocracia rusa aprenda una condición importante. Esta condición es 

la unidad del Partido, no sólo una unidad formal, puramente mecánica, sino 

una cohesión interna, una fuerza interna que surja auténticamente de unas 

tácticas claras y correctas correspondientes a esta unidad interna de las 

luchas de clases del proletariado. Hasta qué punto la socialdemocracia 

alemana cuenta con la unidad del Partido Ruso, podéis verlo por la carta 

que el Comité Central de la socialdemocracia alemana me ha autorizado a 

entregaros. Al empezar a hablar, os he traído los saludos fraternales que el 



~ 271 ~ 

Comité Central envía a todos los representantes de la socialdemocracia. El 

resto de la carta dice: 

 
La socialdemocracia alemana ha seguido fervientemente la lucha de los 

hermanos rusos contra el absolutismo y contra la plutocracia que aspira a 

compartir con éste el poder. 

La victoria que habéis obtenido en las elecciones a la Duma, pese al 

corrompido sistema electoral, nos ha llenado de regocijo. Mostró que, 

cualesquiera que sean los obstáculos, es irresistible la espontánea fuerza 

triunfante del socialismo. 

Como la burguesía lo intenta por doquier, así la burguesía rusa está tratando 

de concluir la paz con sus gobernantes. Desea contener la victoriosa marcha 

del proletariado ruso. También en Rusia trata de robar los frutos de la lucha 

incesante del proletariado. Por tanto, el papel de dirigente en el movimiento 

de liberación recae sobre la socialdemocracia rusa. 

La condición necesaria para llevar adelante esta lucha de emancipación es 

la unidad y la cohesión del Partido Socialdemócrata Ruso. Lo que espera-

mos oír de los representantes de nuestros hermanos rusos es que las 

deliberaciones y decisiones de su Congreso han realizado nuestras 

esperanzas y deseos para la realización de la unidad y la cohesión de la 

socialdemocracia rusa. 

Con este espíritu, enviamos nuestros saludos fraternales a vuestro 

Congreso. 

Comité Central de la Socialdemocracia de Alemania, Berlín, 30 de abril de 

1907. 

  



~ 272 ~ 

  



~ 273 ~ 

Bibliografía Selecta 
 

Hasta el día de hoy, no hay ediciones inglesas de las obras completas de 

Marx, y no hay ni siquiera obras selectas de Rosa Luxemburgo. 

Básicamente me he valido de la edición rusa de las Obras Selectas de Marx 

(Sochineniya, 46 vols.) y la edición alemana de las Obras Completas de 

Rosa Luxemburgo (Gesammelte Werke, 5 vols.). Con la única excepción de 

los escritos de Lenin, cuyas Obras completas se consiguen en inglés, me he 

valido de mis propias traducciones. Deseo mencionar especialmente el 

hecho de que las Minutas del crucial Congreso de 1907 del Partido 

Socialdemócrata Ruso no han aparecido en inglés hasta la fecha. He 

traducido del ruso (Pyati S'ezd RSDRP, Aprel'-mai 1907 goda, Protokoly) 

uno de los discursos de Rosa Luxemburgo pronunciados en tal Congreso, 

que aparece aquí como Apéndice, así como los fragmentos de los discursos 

de Trotsky y Plejánov que aparecen en el texto. Deseo dar las gracias a 

David Wolff, traductor de La teoría y la práctica, de Rosa Luxemburgo, 

por su ayuda en las traducciones alemanas, y a Urszula Wislanka, editora y 

traductora de La actual lucha de Polonia por la libertad, por su ayuda en 

las traducciones del polaco. 

Los llamados "Escritos Selectos" de Rosa Luxemburgo no son 

representativos de su obra enorme. Están enumerados en la bibliografía 

siguiente. Por cuanto a la correspondencia —ya sea de cartas de Rosa 

Luxemburgo o de Marx—, yo me he referido a la fecha de las cartas, más 

que a ninguna fuente, pues ésta es la forma más segura de encontrarlos en 

cualquier idioma. 

La explosión de libros, periódicos y revistas que acompañó al 

desarrollo del Movimiento de Liberación Femenina en la última década 

hace imposible enumerar todas las obras que son importantes para un 

estudio como éste. Por tanto, lo que sigue es tan sólo una Bibliografía 

Selecta. Las enumeraciones para la Segunda Parte se han dividido en tres 

secciones. La primera sección, sobre la Dimensión Negra, no separa esta 

dimensión en los Estados Unidos de su expresión en África; tampoco 

significa que la Dimensión Negra no esté presente en las obras enumeradas 

en las otras dos secciones. También debe notarse que, como muchos 

estudios del temprano movimiento feminista fueron inspirados por el 

movimiento de hoy y escrito por liberacionistas actuales, algunas obras 

realmente corresponden a ambas secciones. 

Por lo que concierne a la Tercera Parte, debo subrayar que ni siquiera 

las Sochineniya (Obras Completas) y Arkhivy (Archivos) han publicado 



~ 274 ~ 

todas las obras de Marx, especialmente de la última década de su vida. 

Deseo llamar la atención del lector hacia el hecho de que me he valido de la 

transcripción de Lawrence Krader de los Cuadernos etnológicos de Karl 

Marx; y para los dos párrafos que se encontraban en la edición original 

francesa de El capital, que Marx editó, pero que Engels omitió al elaborar 

la edición inglesa y una nueva alemana, me he valido de Oeuvres de Karl 

Marx, Economie II, de Maximilien Rubel. 

También debo llamar la atención hacia el hecho de que las muchas 

obras de Marx, Rosa Luxemburgo, Lenin, Trotsky, Engels y Hegel que son 

importantes para esta obra, aparecen por separado como fuentes primarias y 

por ello no están incluidas entre las obras suplementarias enumeradas para 

las partes particulares primera, segunda y tercera de este libro. 

Raya Dunayevskaya 

  



~ 275 ~ 

Bibliografía 
 

Rosa Luxemburgo 
 

Luxemburg, Rosa, Gesammelte Werke (Collected Works), vols. 1-5 

(Berlín, Dietz Verlag, 1974). 

Accumulation of Capital (Londres, Routledge & Kegan Paul, Ltd., 1951; 

Nueva York, Monthly Review Press, 1968). 

The Accumulation of Capital—An Anti-Critique (incluye también 

Imperialism and the Accumulation of Capital por Bukharin), ed. y con 

una Introducción de Kenneth J. Tarbuck (Nueva York y Londres, 

Monthly Review Press, 1972).  

Briefe an Freunde, (Cartas a amigos), ed. por Benedikt Kautsky 

(Hamburgo, Europáische Verlagsanstalt, 1950). 

Comrade and Lover: Rosa Luxemburg's Letters to Leo Jogiches, ed. por 

Elzbieta Ettinger (Cambridge, 

Mass. y Londres, MIT Press, 1979). 

Lettres de la Prison (Paris, Librarie du Travail,1933). 

Letters from Prison (Londres, Socialist Book Centre, 1946). 

The Letters of Rosa Luxemburg, ed. y con una Introducción de Stephen 

Bronner (Boulder, Colo., West- view Press, 1978). 

Letters to Karl and Luise Kautsky from 1896 to 1918, ed. por Luise 

Kautsky (Nueva York, Robert McBride, 1925; Nueva York, Gordon 

Press, 1975).  

The National Question: Selected Writings by Rosa Luxemburg., ed. y con 

una Introducción de Horace B. Davis (Nueva York, Monthly Review 

Press, 1976). 

Prison Letters to Sophie Liebknecht (Londres, Independent Labour Party, 

1972).  

Reform or Revolution (Nueva York, Three Arrows Press, 1937; Nueva 

York, Pathfinder Press, 1973). Rosa Luxemburg: Selected Political 

Writings, ed. por Robert Looker (Nueva York, Grove Press, 1974).  

Rosa Luxemburg: Le Socialisme en France, ed. y con una Introducción de 

Daniel Guérin (Paris, Editions Pierre Belfond, 1971). 

Rosa Luxemburg Speaks, ed. por Mary-Alice Waters (Nueva York, 

Pathfinder Press, 1970). Esta colección incluye más de las obras de 

Rosa Luxemburgo que otras colecciones de obras escogidas; por 

ejemplo, tanto La revolución rusa como su Discurso a la Convención 

Fundadora del Partido Comunista Alemán; tanto La huelga de masas, 



~ 276 ~ 

el Partido Político y los sindicatos como "El espíritu de la literatura 

rusa: vida de Korolenko"; tanto el escrito Junius como "Qué es la 

economía". Pero nada sobre las mujeres. Roza Luksemburg Listy do 

Leona Jogichesa-Tyszki, ed. por Feliks Tych (Warsaw, Ksiazka i 

Wiedza, 1968). 

The Russian Revolution (Nueva York, Workers Age Publishers, 1940; 

Londres, Socialist Review Publishing Co., 1959). 

Selected Political Writings of Rosa Luxemburg, ed. por Dick Howard 

(Nueva York, Monthly Review Press, 1971). 

Theory and Practice, Primera traducción al inglés, por David Wolff 

(Detroit, News & Letters, 1980). Incluye un fragmento de "Desgaste o 

lucha". 

 

Karl Marx 
 

Marx, Karl, Sochineniya (Collected Works), vols. 1-46 (Moscú, Instituto 

Marx-Lenin, 1955-69). También  

Arkhivy (Archivos), vols. I-VII, ed. por D. Ryazanov, Adoratsky, et al. 

Karl Marx-Frederick Engels, Collected Works, volúmenes 1-17, 

incompleto (Nueva York, International Publishers, 1975-81). Aún no se 

ha impreso el volumen 15. 

Karl Marx and Frederick Engels, Selected Works, 3 vols. (Moscú, Progress 

Publishers, 1978). Estos volúmenes contienen entre otras, las siguientes 

obras breves fundamentales: Manifesto of the Communist Party; Wage-

Labour and Capital; Value, Price and Profit; Germany: Revolution 

and Counter-Revolution; Address of the Central Council to the 

Communist League; Class Struggles in France, 1848- 50; Eighteenth 

Brumaire of Louis Bonaparte; Civil War in France; Address to the 

General Council of the International Working Men's Association; Criti-

que of the Gotha Programme; Socialism: Utopian and Scientific; y los 

borradores de Marx's Letter to Vera Zasulich. 

The American Journalism of Marx and Engels, ed. por Henry Christman 

(Nueva York, New American Library, 1966). 

Capital, 3 vols., Moore-Aveling trad. vol. 1; Untermann, vols. 2, 3 

(Chicago, Charles H. Kerr, 1909; reimpreso por International 

Publishers, Nueva York, 1967). Una traducción enteramente nueva del 

vol. 1, por Ben Fowkes, que restablecía el lenguaje filosófico de Marx, 

fue publicada en 1976 (Middlesex, Penguin Books; Nueva York, 



~ 277 ~ 

Vintage Books, 1977); vol. 2, trad, por David Fembach, fue publicado 

por Penguin en 1978. 

The Civil War in the United States (Nueva York, International Publishers, 

1940, 1961).  

A Contribution to the Critique of Political Economy, trad, por N. I. Stone 

(Chicago, Charles H. Kerr, 1904). 

Marx y Friedrich Engels, Correspondence, 1846-1895 (Nueva York, 

International Publishers, 1934). Una colección aumentada se publicó en 

1955 (Moscú, Progress Publishers); una tercera edición, revisada, se 

publicó en 1975. 

Critique of the Gotha Program (Londres, Lawrence and Wishart, s. f.). Esta 

edición incluye el original "Draft Programme of the German Workers' 

Party", asi como las notas de Lenin sobre la Critica. Fue reproducida 

en esta forma por International Publishers en 1938; reimpresa en 1966.  

Economic-Philosophic Manuscripts, 1844, trad., y ed. por Raya 

Dunayevskaya as Appendix to Marxism and Freedom (Nueva York, 

Bookman, 1958). Véase también la trad., de Martin Milligan (Londres, 

Lawrence and Wishart, 1959); trad, por T. B. Bottomore en Marx's 

Concept of Man por Erich Fromm, 2nd ed. (Nueva York, Frederick 

Ungar, 1963); y la traducción de Easton y Guddat en The Writings of 

the Young Marx on Philosophy and Society (Nueva York, Doubleday, 

1967). 

The Ethnological Notebooks of Karl Marx, transcrita y con una 

Introducción de Lawrence Krader (Assen, Van Gorcum, 1972). 

_____ y Friedrich Engels, The German Ideology (Moscú, Progress 

Publishers, 1964; Nueva York, International Publishers, 1972). 

The Grundrisse, trad., con Introducción de Martin Nicolaus (Londres, 

Penguin Books, 1973; Nueva York, Vintage Books, 1973). 

      ____ y Friedrich Engels, The Holy Family (Moscú,Foreign Languages 

Publishing House, 1956).  

Karl Marx and Frederick Engels: Ireland and the Irish Question (Moscú, 

Progress Publishers, 1971). Karl Marx's Critique of Hegel's Philosophy 

of Right, trad., por Annette Jolin y Joseph O'Malley (Cambridge, 

Cambridge University Press, 1970). En las Collected Works, esto es 

llamado Contribution to the Critique of Hegel's Philosophy of Law.  

Letters to Americans (Nueva York, International Publishers, 1953). 

Letters to Dr. Kugelmann (Nueva York, International Publishers, 1934; 

Westport, Conn., Greenwood Press, 1973). 

Manuscripts de 1861-1863 (Contribution á la Critique de l'Économie 

Politique) (Paris, Editions Sociales, 1979). 



~ 278 ~ 

Marx on China, con Introducción y Notes de Dona Torr (Londres, 

Lawrence and Wishart, 1968; Nueva York, Gordon Press, 1975). 

Oeuvres de Karl Marx, Economie I, ed. por Maximilien Rubel (Paris, 

Editions Gallimard, 1963). Economie II publicado en 1968. 

The Poverty of Philosophy, trad., por H. Quelch (Nueva York, International 

Publishers, 1963).  

Pre-Capitalist Economic Formations (tomado de los Grundrisse), ed. por 

Eric Hobsbawm, trad., por Jack Cohen (Londres, Lawrence and 

Wishart, 1964).  

Texts on Method, nueva traducción con comentarios de Terrell Carver 

(Oxford, Basil Blackwell, 1975).  

Theories of Surplus-Value, 3 vols. (Moscú, Progress Publishers, 1963, vol. 

1; 1968, vol. 2; 1971, vol. 3). 

 

Friedrich Engels 
 

Engels, Frederick, The Condition of the Working Class in England, in 1844 

(Londres, George Allen &  

Un-win, 1926; Stanford, Stanford University Press, 1958). 

 , Paul y Laura Lafargue, Correspondence (3 vols.), (Moscú, Foreign 

Languages Pub. House, 1959- 60). 

The Dialectics of Nature (Nueva York, International Publishers, 1940; 

Moscú, Progress Publishers, 1978).  

Herr Eugen Dühring's Revolution in Science (Anti-Dühring) (Chicago, 

Charles H. Kerr, 1935; Nueva York, International Publishers, 1966).  

Feuerbach (Chicago, Charles H. Kerr, 1903; Nueva York, AMS Press, 

1977). 

The Origin of the Family, Private Property and the State (Nueva York, 

International Publishers, 1942); publicado en 1972 con una nueva 

Introducción de Eleanor Burke Leacock. 

The Peasant War in Germany (Nueva York, International Publishers, 

1966). 

  

V. I. Lenin 
 

Lenin, Vladimir Ilyich, Sochineniya (Collected Works), vols. 1-46 (Moscú, 

Instituto Marx-Engels-Lenin).  

Collected Works, vols. 1-45 (Moscú, Foreign Languages Publishing House, 

1960, vol. 1; 1970, vol. 45). 



~ 279 ~ 

 

León Trotsky 
Trotsky, Leon, The Chinese Revolution: Problems and Perspectives (Nueva 

York, Pathfinder Press,  

1970). 

 The Death Agony of Capitalism and the Tasks of the Fourth International: 

The Transitional Program (Nueva York, Pathfinder Press, 1970). The 

First Five Years of the Communist International, 2 vols. (Nueva York, 

Pioneer, 1945; Nueva York, Monad, 1972). 

The History of the Russian Revolution, 3 vols., trad., por Max Eastman 

(Nueva York, Simon and Schuster, 1937; Ann Arbor, University of 

Michigan Press, 1959). 

My Life (Nueva York, Scribner's, 1931; Nueva York, Pathfinder Press, 

1970). 

1905 (Nueva York, Vintage Books, 1972; Londres, Penguin Books, 1972). 

Permanent Revolution (Nueva York, Pioneer, 1931; Nueva York, 

Pathfinder Press, 1970).  

Problems of the Chinese Revolution (Nueva York, Pioneer, 1932; Nueva 

York, Paragon Book Reprint Corp., 1966). 

Stalin: An Appraisal of the Man and His Influence, trad., y ed. por Charles 

Malamuth (Nueva York, Harper & Row, 1941; Nueva York, Stein and 

Day, 1967).  

Trotsky's Diary in Exile, 1935 (Cambridge, Mass., Harvard University 

Press, 1958). 

 

G.W.F. Hegel 
 

Hegel, G. W. F., Samtliche Werke: Jubilaeumsausgabe in 20 Banden, ed. 

por Hermann Glockner  

(Stuttgart, 1927-30). Esta obra es complementada por el Hegel-Lexikon, 4 

vols. (1935 y ediciones posteriores.)  

Hegel’s Logic, trad., por William Wallace de Encyclopaedia of the 

Philosophical Sciences (Londres, Oxford University Press, 1931; nueva 

edición, 1975).  

Phenomenology of Mind, trad., por A. V. Miller (Oxford, Oxford 

University Press, 1977); trad., por J. B. Baillie (Londres y Nueva York, 

Macmillan, 1931).  

Philosophy of Mind, trad., por William Wallace de Encyclopaedia of the 

Philosophical Sciences (Oxford, Oxford University Press, 1894). Una 



~ 280 ~ 

nueva edición, que incluía la traducción de los Zusatze por A. V. Miller 

fue publicada en 1971 (Oxford, Clarendon Press). 

Philosophy of Right, trad., con notas de T. M. Knox (Oxford, Oxford 

University Press, 1945).  

Science of Logic, 2 vols., trad., por W. H. Johnston y L. G. Struthers 

(Nueva York, Macmillan, 1951). Véase también la nueva trad., de A. 

V. Miller (Londres, Allen and Unwin, 1969; Nueva York, Humanities 

Press, 1969). 

 

Primera Parte: Rosa Luxemburgo como 

teórica, como activista, como 

internacionalista 
 

Basso, Lelio, Rosa Luxemburg, a Reappraisal (Nueva York, Praeger, 

1975). 

Cliff, Tony, Rosa Luxemburg (Londres, International Socialism, 1959). 

Craig, Gordon A., Germany, 1866-1945 (Nueva York, Oxford University 

Press, 1978). 

Fanon, Frantz, The Wretched of the Earth (Nueva York, Grove Press, 

1968). 

Frólich, Paul, Rosa Luxemburg: Her Life and Work (Nueva York y 

Londres, Monthly Review Press, 1972). 

Gankin, Olga Hess y H. H. Fisher, The Bolsheviks and the World War 

(Stanford, Stanford University  

    Press, 1940). 

Geras, Norman, The Legacy of Rosa Luxemburg (Londres, New Left 

Review, 1976). 

The German Spartacists, Their Aims and Objects (Londres, British 

Socialist Party, 1919). 

Mommsen, Wolfgang J., Theories of Imperialism, trad., por P. S. Falla 

(Nueva York, Random House, 1980). 

Nettl, Peter, Rosa Luxemburg, 2 vols. (Londres, Oxford University Press, 

1966). 

Pyati (Londonskii) S' ezd RSDRP, Aprel'-mai 1907 goda, Protokoly 

(Minutas del Quinto Congreso del Partido Ruso Social-Demócrata de 

los Trabajadores, de 1907) (Moscú, 1963). Estas minutas sólo se con-

siguen en ruso; fueron publicadas originalmente en París en 1909. 



~ 281 ~ 

Roland-Hoist, Henriette, Rosa Luxemburg: ihr Leben und Wirken (Zurich, 

Jean Christophe Verlag, 1937). 

Rosdolsky, Roman, The Making of Marx's 'Capital' (Londres, Pluto Press, 

1977). 

Roux, Edward, Time Longer Than Rope: A History of the Black Man's 

Struggle for Freedom in South Africa (Madison, University of 

Wisconsin Press, 1966). 

Schorske, Carl E., German Social Democracy, 1905-1917 (Cambridge, 

Harvard University Press, 1955). 

Schwarz, Solomon M., The Russian Revolution of 1905 (Chicago, 

University of Chicago Press, 1967). 

Wolfe, Bertram D., Three Who Made a Revolution (Nueva York, Dial 

Press, 1948). 

 

Segunda Parte: El movimiento de 

liberación femenina como fuerza y razón 

revolucionaria 
 

La dimensión negra 
 

Angelou, Maya, I Know Why the Caged Bird Sings (Nueva York, Random 

House, 1970). 

______ , The Heart of a Woman (Nueva York, Random House, 1981). 

Bell, Roseann, P., Bettye J. Parker y Beverly Guy-Sheftall, Sturdy Black 

Bridges: Visions of Black Women in Literature (Garden City, Nueva 

York, Doubleday, 1979). 

Bernstein, Hilda, For Their Triumphs and for Their Tears (Londres, 

International Defense and Aid Fund for Southern Africa, 1975). 

Brooks, Gwendolyn, Annie Allen (Nueva York, Harper, 1949). 

______ , To Disembark (Chicago, Third World Press, 1981). 

Cade, Toni, ed., The Black Woman (Nueva York, New American Library, 

1970). 

Carson, Josephine, Silent Voices (The Southern Negro Woman Today) 

(Nueva York, Dell, 1969). 

Chapman, Abraham, ed., New Black Voices (Nueva York, New American 

Library, 1972). 



~ 282 ~ 

Coleman, James S., Nigeria: Background to Nationalism (Berkeley, 

University of California Press, 1958). 

Conrad, Earl, Harriet Tubman (Nueva York, Paul S. Eriksson, 1943, 1969). 

Davis, Angela, "Reflections on the Black Woman's Role in the Community 

of Slaves", The Black Scholar, dic. de 1971. Todo el número de marzo-

abril de 1973 de Black Scholar fue dedicado a "Black Women's 

Liberation". 

Dunayevskaya, Raya, American Civilization on Trial: Black Masses as 

Vanguard (Detroit, News & Letters, 1963, aumentado 1970). 

______ , "The Black Dimension in Women's Liberation", News & Letters, 

abril de 1976. 

______ , "The Gambia Takes the Hard, Long Road to Independence", 

Africa Today, julio de 1962. 

Hafkin, Nancy J. y Edna G. Bay, eds., Women in Africa (Stanford, Stanford 

University Press, 1976). Incluye Judith Van Allen's " 'Aba Riots' or 

Igbo 'Women's War'?" 

Hamilton, Mary, Louise Inghram et al., Freedom Riders Speak For 

Themselves (Detroit, News & Letters, 1961). 

Hughes, Langston, ed., An African Treasury (Nueva York, Pyramid Books, 

1960). 

Jordan, June, Civil Wars (Boston, Beacon Press, 1981). 

Lemer, Gerda, ed., Black Women in White America (Nueva York, Vintage 

Books, 1973). 

Loewenberg, Bert James y Ruth Bogin, eds. Black Women in 19th Century 

American Life (University Park, Pa., Penn State University Press, 

1967). 

Lorde, Audre, From a Land Where Other People Live (Detroit, Broadside 

Press, 1973). 

______ , Between Ourselves (Point Reyes, California, Eidolon Editions, 

1976). 

Morrison, Toni, Tar Baby (Nueva York, Knopf, 1981). 

"Mozambican Women's Conference", en People's Power, num. 6, enero-

febrero de 1977. 

Ntantala, Phyllis, An African Tragedy (Detroit, Agascha Productions, 

1976). 

Shange, Ntozake, For Colored Girls Who Have Considered Suicide/When 

the Rainbow Is Enuf (Nueva York, Macmillan, 1977). 

Truth, Sojourner, Narrative and Book of Life (Chicago, Johnson Publishers, 

1970). 

 



~ 283 ~ 

Movimientos Anteriores 
 

Anthony, Katharine, Susan B. Anthony (Nueva York, Doubleday, 1954). 

Atkinson, Dorothy, Alexander Dallin, y Gail Warshofsky Lapidus, eds., 

Women in Russia (Stanford, Stanford University Press, 1977). 

Balabanoff, Angelica, My Life as a Rebel (Bloomington, Indiana University 

Press, 1973). 

Beard, Mary R., Woman as Force in History (Nueva York, Macmillan, 

1946; Nueva York, Collier Books,1971). 

Bebel, August, Woman Under Socialism, trad, por Daniel DeLeon (Nueva 

York, Labor News Co., 1904). 

Blackwell, Alice Stone, ed., The Little Grandmother of the Russian 

Revolution: Reminiscenses and Letters of Catherine Breshkovsky 

(Nueva York, Little, Brown & Co., 1917). 

Bridenthal, Renate, "Beyond Kinder, Küche, Kirche: Weimar Women at 

Work". Central European History, vol. 6, num. 2, junio de 1973. 

Chevigny, Bell Gale, The Woman and the Myth: Margaret Fuller's Life and 

Writing (Old Westbury, N. Y., Feminist Press, 1976). 

Clements, Barbara Evans, Bolshevik Feminist: The Life of Aleksandra 

Kollontai (Bloomington, Indiana University Press, 1979). 

Desanti, Dominique, A Woman in Revolt: a Biography of Flora Tristan 

(Nueva York, Crown Publishers, 1976). 

DuBois, Ellen Carol, Feminism and Suffrage: 1848- 1869 (Ithaca, Cornell 

University Press, 1978). 

 , Elizabeth Cady Stanton, Susan B. Anthony Nueva York, Schocken 

Books, 1981). 

Engel, Barbara Alpern y Clifford N. Rosenthal, eds., Five Sisters: Women 

Against the Tsar (Nueva York, Schocken Books, 1977). 

Famsworth, Beatrice, Aleksandra Kollontai (Stanford, Stanford University 

Press, 1980). 

Figner, Vera, Memoirs of a Revolutionist (Nueva York, International 

Publishers, 1927). 

Flexner, Eleanor, Century of Struggle (Nueva York, Atheneum, 1972). 

Flynn, Elizabeth Gurley, The Rebel Girl, an Autobiography (Nueva York, 

International Publishers, 1973). 

Goldman, Emma, The Traffic in Women (Albion, Cal., Times Change 

Press, 1970). 

Heinen, Jacqueline, "Kollontai and the History of Women's Oppression", 

New Left Review, julio-agosto de 1978). 



~ 284 ~ 

Kapp, Yvonne, Eleanor Marx, 2 vols. (Nueva York, Pantheon Books, 

1972). 

Kollontai, Alexandra, The Autobiography of a Sexually Emancipated 

Communist Woman (Nueva York, Schocken Books, 1975). 

 , Women Workers Struggle for Their Rights (Bristol, Falling Wall 

Press, 1971). 

 , The Workers Opposition (Reading, England, E. Morse, 1961?). 

Lapidus, Gail Warshofsky, Women in Soviet Society (Berkeley, University 

of California Press, 1978). 

Lenin, V. I., The Emancipation of Women, con un Apéndice, "Lenin on the 

Woman Question", por Clara Zetkin y Prefacio de Nadezhda 

Krupskaya (Nueva York, International Publishers, 1934, 1972). 

Lib Women: Bluestockings (1844) and Socialist Women (1849), colección 

de litografías de Daumier con Prefacio de Francoise Partivrier y Notas 

de Jacqueline Armingeat (París y Nueva York, Leon Amiel Publishers, 

1974). 

McNeal, Robert H., Bride of the Revolution: Krupskaya and Lenin (Ann 

Arbor, University of Michigan Press, 1972). 

Peltz, William A. P., "The Role of Proletarian Women in the German 

Revolution, 1918-1919", documento presentado en la Conferencia 

sobre la Historia de las Mujeres, College of St. Catherine, St. Paul, 

Minn., octubre 24-25 de 1975. 

Porter, Cathy, Alexandra Kollontai (Nueva York, Dial Press, 1980). 

Pruitt, Ida, A Daughter of Han: The Autobiography of a Chinese Working 

Woman (Stanford, Stanford University Press, 1945, 1967). 

Quataert, Jean H., Reluctant Feminists in German Social Democracy, 

1885-1917 (Princeton, Princeton University Press, 1979). 

Rossi, Alice S., ed., The Feminist Papers: From Adams to de Beauvoir 

(Nueva York y Londres, Columbia University Press, 1973). 

Schneir, Miriam, ed., Feminism: The Essential Historical Writings (Nueva 

York, Vintage Books, 1972). 

Smedley, Agnes, Portraits of Chinese Women in Revolution (Old 

Westbury, N. Y., Feminist Press, 1976). 

Stites, Richard, The Women's Liberation Movement in Russia: Feminism, 

Nihilism, and Bolshevism, 1860- 1930 (Princeton, Princeton University 

Press, 1978). 

Thomas, Edith, The Women Incendiaries (Nueva York, George Braziller, 

1966). 



~ 285 ~ 

Thonnessen, Werner, The Emancipation of Women: The Rise and Decline 

of the Women's Movement in German Social Democracy, 1863-1933 

(Londres, Pluto Press, 1973). 

Tristan, Flora, Flora Tristan's London Journal, 1840 (Promenades dans 

Londres) (Charlestown, Mass., Charles River Books, 1980). 

Tsuzuki, Chushichi, The Life of Eleanor Marx (Oxford, Clarendon Press, 

1967). 

Wardle, Ralph M., ed., Godwin and Mary (Lincoln, University of Nebraska 

Press, 1977). 

Woolf, Virginia, A Room of One's Own (Nueva York, Harcourt, Brace and 

World, 1929, 1957). 

 

Estudios de hoy 
 

Ashbaugh, Carolyn, Lucy Parsons: American Revolutionary (Chicago, 

Charles H. Kerr, 1976). 

Barreno, Maria Isabel, Maria Teresa Horta, y Maria Velho da Costa, The 

Three Marias: New Portuguese Letters (Nueva, York, Doubleday, 

1975). 

Baxandall, Rosalyn, Linda Gordon, Susan Reverby, eds., Americans 

Working Women (Nueva York, Vintage Books, 1976). 

De Beauvoir, Simone, The Second Sex (Nueva York, Alfred A. Knopf, 

1953). 

Beck, Lois y Nikki Keddie, eds., Women in the Muslim World (Cambridge, 

Harvard University Press, 1978). 

Bond, Edward, The Woman (Londres, Eyre Methuen, 1979). 

Ding Ling, "Thoughts on March 8", incluido en Ting Ling, Purged 

Feminist (Tokio, Femintern Press, 1974). 

Draper, Hal, "Marx and Engels on Women's Liberation", International 

Socialism, julio-agosto de 1970. 

Dunayevskaya, Raya, Sexism, Politics and Revolution in Mao's China 

(Detroit, Women's Liberation—News & Letters, 1977). 

 , Woman as Reason and as Force of Revolution (Detroit, Women's 

Liberation—News & Letters, 1981). Colección de escritos de 

Dunayevskaya, con un Apéndice, "Women in the Iranian Revolution: 

In Fact and in Theory", por Neda. 

Feminist Revolution (New Paltz, N. Y., Redstockings, 1975). 

Feminist Studies, volumen 3, primavera-verano, 1976. Incluye, entre otros, 

"Women's History in Transition: The European Case", por Natalie 



~ 286 ~ 

Zemon Davis, y "Clara Zetkin: A Socialist Approach to the Problem of 

Woman's Oppression" por Karen Honeycutt. 

Firestone, Shulamith, The Dialectic of Sex (Nueva York, Bantam Books, 

1970). 

Flug, Mike, The Maryland Freedom Union: Black Working Women 

Thinking and Doing (Detroit, News & Letters, 1969). 

Godelier, Maurice, "The Origins of Male Domination", New Left Review, 

mayo-junio de 1981. 

 , Perspectives in Marxist Anthropology (Nueva York, Cambridge 

University Press, 1977). 

Gornick, Vivian, Essays in Feminism (Nueva York, Harper & Row, 1978). 

Gould, Carol C. y Marx W. Wartofsky, eds., Women and Philosophy 

(Nueva York, G. P. Putnam, 1976). 

Guettel, Charnie, Marxism and Feminism (Toronto, Canadian Women's 

Education Press, 1974). 

Heitlinger, Alena, Women and State Socialism: Sex Inequality in the Soviet 

Union and Czechoslovakia (Montreal, McGill—Queens University 

Press, 1979). 

Honeycutt, Karen, "Clara Zetkin: A Left-Wing Socialist and Feminist in 

Wilhelmian Germany", Tesis para el doctorado presentada a Columbia 

University, 1975. 

Huston, Peredita, Third World Women Speak Out (Nueva York, Praeger 

Publishers, 1979). 

Kristeva, Julia, "On the Women of China", Signs, otoño de 1975. Todo un 

número de Signs fue dedicado a "The Women of China" en otoño, 

1976. 

Lerner, Gerda, The Majority Finds Its Past (Oxford, Oxford University 

Press, 1979). 

Mamonova, Tatyana, ed., Woman and Russia, almanaque ruso publicado 

por feministas disidentes en Samizdat dentro de Rusia en 1980-1981. 

Maupin, Joyce, Working Women and Their Organizations (Berkeley, 

Union WAGE, 1974). 

Mernissa, Fatima, "Veiled Sisters", New World Outlook, abril de 1971. 

Millett, Kate, Sexual Politics (Nueva York, Double- day, 1970). 

Mitchell, Juliet, Woman's Estate (Nueva York, Vintage Books, 1973). 

Mitchell, Pam, ed., Pink Triangles: Radical Perspectives on Gay 

Liberation (Boston, Alyson Publications, 1980). 

Moraga, Cherrie, Gloria Anzaldua, eds., This Bridge Called My Back 

Writings by Radical Women of Color (Watertown, Mass., Persephone 

Press, 1981). 



~ 287 ~ 

Morgan, Robin, ed., Sisterhood is Powerful (Nueva York, Vintage Books, 

1970). 

Notes on Women's Liberation: We Speak in Many Voices (Detroit, News & 

Letters, 1970). Incluye Raya Dunayevskaya, "The Women's Liberation 

Movement as Reason and as Revolutionary Force". 

Reiter, Rayna R., ed., Toward an Anthropology of Women (Nueva York, 

Monthly Review Press, 1975). 

Revolutionary Feminism (Detroit, Women's Liberation—News & Letters, 

1978). Incluye artículos sobre el Día Internacional de la Mujer, Rosa 

Luxemburgo y "The Paris Commune and Black Women's Liberation". 

Rosaldo, Michelle Zimbalist, y Louise Lamphere, eds., Woman, Culture 

and Society (Stanford, Stanford University Press, 1974). 

Rowbotham, Sheila, Lynn Segal, y Hilary Wainwright, Beyond the 

Fragments (Londres, Merlin Press, 1979). 

Rowbotham, Sheila, Hidden From History (Londres, Pluto Press, 1973; 

Nueva York, Pantheon, 1975). 

______ , Woman's Consciousness, Man's World (Harmondsworth, 

Penguin, 1973). 

______ , Women, Resistance and Revolution (Londres, Allen Lane, 1972; 

Nueva York, Pantheon, 1972). 

Russell, Diana E. H., y Nicole Van de Ven, eds., Crimes Against Women 

Proceedings of the International Tribunal (Millbrae, Cal., Les 

Femmes, 1976). 

Saffioti, Heleieth I. B., Women in Class Society (Nueva York, Monthly 

Review Press, 1978). 

Salper, Roberta, ed., Female Liberation: History and Current Politics 

(Nueva York, Alfred A. Knopf, 1972). 

Sochen, June, Movers and Shakers: American Women Thinkers and 

Activists, 1900-1970 (Nueva York, Quadrangle, 1973). 

Tabari, Azar, No Revolution Without Women's Liberation (Londres, 

Campaign for Solidarity with Iran, 1979). 

Tax, Meredith, The Rising of the Women: Feminist Solidarity and Class 

Conflict, 1880-1917 (Nueva York, Monthly Review Press, 1980). 

Terrano, Angela, Marie Dignan and Mary Holmes, Working Women for 

Freedom (Detroit, Women's Liberation—News & Letters, 1976). 

Incluye como Apéndice "Women as Thinkers and as Revolutionaries", 

por Raya Dunayevskaya. 

 



~ 288 ~ 

Tercera Parte: Karl Marx: De crítico de 

Hegel a autor de "El capital" y teorico de 

la "Revolución Permanente" 
 

Adorno, Theodor W., Negative Dialectics (Nueva York, Seabury Press, 

1973). 

Althusser, Louis, For Marx (Londres, Penguin Press, 1969). 

______ , Lenin and Philosophy and Other Essays (Londres, New Left 

Books, 1971). 

______ , Reading Capital, (Londres, New Left Books, 1970). 

Avineri, Shlomo, The Social and Political Thought of Karl Marx (Londres, 

Cambridge University Press, 1968). 

Balazs, Étienne, Chinese Civilization and Bureaucracy (New Haven, Yale 

University Press, 1964). 

Bloch, Maurice, ed., Marxist Analyses and Social Anthropology (Londres, 

Malaby Press, 1975). 

Bukharin, N., Economics of the Transition Period (Nueva York, Bergman, 

1971). 

______ , Documento presentado en el "Second International Congress of 

the History of Science", Archeion, vol. 14, 1932, pp. 522-525. 

Carver, Terrell, "Marx, Engels and Dialectics", Political Studies, vol. 28, 

núm. 3, sep. de 1980. 

Deutscher, Isaac, The Prophet Armed; The Prophet Unarmed; The Prophet 

Outcast (Nueva York y Londres, Oxford University Press, 1954; 1959; 

1963). 

Draper, Hal, Karl Marx's Theory of Revolution (Nueva York, Monthly 

Review Press, 1977). 

Dunayevskaya, Raya, Marxism and Freedom... from 1776 to Today 

(Nueva York, Bookman, 1958). Contiene cinco traducciones al inglés 

de los primeros ensayos de Marx y del Resumen del libro de Hegel 

Ciencia de la lógica, de Lenin, 2nd ed. (Nueva York, Twayne, 1964), 

contiene un capítulo nuevo: "El desafio de Mao Tse-tung"; 3rd ed. 

(Londres: Pluto Press, 1971), tiene un capítulo nuevo: "Revolución 

cultural o reacción maoísta", 5th ed. (Humanities Press: Harvester 

Press, 1982), contiene nueva Introducción por la autora. Ediciones 

internacionales: italiana (Florencia, La Nuova Italia, 1962); japonesa 

(Tokio, El Pensamiento Moderno, 1964); francesa (París, Champ 

Libre, 1971); española (México, D. F., Juan Pablos, 1967). 



~ 289 ~ 

 , Marx's Capital and Today's Global Crisis (Detroit, News & Letters, 

1978). Contiene Introducción a "Los epígonos de hoy que intentan 

truncar El capital de Marx" y Apéndice a "Tony Cliff reduce la teoría 

de Lenin a una 'sobrenatural intuición' ". 

 , Nationalism, Communism, Marxist-Humanism the Afro-Asian 

Revolutions (Londres, Cambridge University Labor Club, Left Group, 

1961). 

 , New Essays (Detroit, News & Letters, 1977). Incluye "Post-Mao 

China: What Now?"; "Dialectics of Liberation in Thought and in 

Activity"; "Leon Trotsky as Man and as Theoretician". 

_____, Philosophy and Revolution: from Hegel to Sartre and from Marx to 

Mao (Nueva York, Dell, 1973); 2nd edición (Humanities Press; 

Harvester Press, 1982), contiene una nueva introducción de la autora. 

Ediciones internacionales: español (México, D. F., Siglo Veintiuno, 

1977); italiano (Milán: Feltrinelli, 1977); alemán (Viena: Europa 

Verlag, 1981). 

 , The Political-Philosophic Letters of Raya Dunayevskaya, 2 vols. 

(Detroit, News & Letters, 1977, vol. 1; 1980, vol. 2). 

 , The Raya Dunayevskaya Collection: Marxist-Humanism, Its Origin 

and Development in the U.S., 1941 to Today (Detroit, Wayne State 

University Labor History Archives, 1981). Se consigue en microfilme. 

Dupré, Louis, The Philosophical Foundations of Marxism (Nueva York, 

Harcourt, Brace, 1966). 

Fay, Margaret A., "Marx and Darwin, a Literaty Detective Story", Monthly 

Review, marzo de 1980. 

Gramsci, Antonio, Letters from Prison (Nueva York, Harper & Row, 

1973). 

______ , Prison Notebooks (Nueva York, International Publishers, 1971). 

______ , Selections from Political Writings, 1910-1920 (Nueva York, 

International Publishers, 1977). 

Haithcox, J. Patrick, Communism and Nationalism in India (Princeton, 

Princeton University Press, 1971). 

Herzen, Alexander, Selected Philosophical Works (Moscú, Foreign 

Languages Publishing House, 1960). 

Hyndman, H. M., The Record of an Adventurous Life (Nueva York, 

Macmillan, 1911). 

Hyppolite, Jean, Studies on Marx and Hegel, ed. y trad, por J. O'Neill 

(Nueva York, Basic Books, 1969). 

Joravsky, David, Soviet Marxism and Natural Science, 1917-1932 (Nueva 

York, Columbia University Press, 1961). 



~ 290 ~ 

Kamenka, Eugene, The Ethical Foundations of Marxism (Nueva York, 

Praeger, 1962). 

Kelly, George Armstrong, Hegel's Retreat from Eleusis (Princeton, 

Princeton University Press, 1978). 

______ , Idealism, Politics and History: Sources of Hegelian Thought 

(Cambridge, Cambridge University Press, 1969). 

Knei-Paz, Baruch, The Social and Political Thought of Leon Trotsky 

(Oxford, Clarendon Press, 1978). 

Korsch, Karl, Karl Marx (Nueva York, John Wiley, 1938). 

______ , Marxism and Philosophy (Londres, New Left Books, 1970; 

Nueva York, Monthly Review Press, 1970). 

Latin America's Revolutions/Las Revoluciones de Latinoamérica (Detroit, 

News & Letters, 1981). Incluye artículos por Raya Dunayevskaya, 

Mike Connolly, Eugene Walker y Francisco Aquino. 

Levine, Norman, The Tragic Deception: Marx Contra Engels (Santa 

Bárbara, Clio Books, 1975). 

Levenson, Joseph R., Confucian China and Its Modern Face, 3 vols. 

(Berkeley, University of California Press, 1965). 

Lewin, Moshe, Lenin's Last Struggle (Nueva York, Pantheon, 1968). 

Lichtheim, George, "Marx and 'the Asiatic Mode of Production"', St. 

Antony's Papers, num. 14 (Carbondale, Ill., Southern Illinois 

University Press, s.f.) 

______ , Marxism: An Historical and Critical Study (Nueva York, 

Praeger, 1961). 

Lifshitz, Mikhail, The Philosophy of Art of Karl Marx (Londres, Pluto 

Press, 1973). 

Livergood, Norman D., Activity in Marx's Philosophy (The Hague, 

Martinus Nijhoff, 1967). 

Lobkowicz, Nicholas, Theory and Practice: History of a Concept from 

Aristotle to Marx (Notre Dame, University of Notre Dame Press, 

1967). 

Lukacs, Georg, History and Class Consciousness (Londres, Merlin Press, 

1971). 

______ , The Young Hegel (Londres, Merlin Press, 1975). 

Marcuse, Herbert, Negations (Boston, Beacon Press, 1960). 

______ , Reason and Revolution: Hegel and the Rise of Social Theory 

(Nueva York, Oxford University Press, 1941). 

______ , Studies in Critical Philosophy (Londres, New Left Books, 1972). 



~ 291 ~ 

Maurer, Reinhart Klemens, Hegel und das Ende der Geschichte: 

Interpretationen zur Phánomenologie (Stuttgart, Berlín, Colonia, 

Maguncia, 1965). 

McLellan, David, Karl Marx: His Life and Thought (Nueva York, Harper 

& Row, 1973). 

Meisner, Maurice, Li Ta-chao and the Origins of Chinese Marxism 

(Cambridge, Harvard University Press, 1967). 

Mehring, Franz, Karl Marx: the Story of His Life (Nueva York, Covici, 

Friede Publishers, 1935; Ann Arbor, University of Michigan Press, 

1962). 

Merleau-Ponty, Maurice, In Praise of Philosophy (Evanston, 111., 

Northwestern University Press, 1963). 

Moon, Terry y Ron Brokmeyer, On the 100th Anniversary of the First 

General Strike in the US. (Detroit, News & Letters, 1977). 

Mepham, John, y D.-H. Ruben, eds. Issues in Marxist Philosophy (Atlantic 

Highlands, N. J., Humanities Press, 1979; Brighton, Harvester Press, 

1979). 

Morgan, Lewis Henry, Ancient Society (Chicago, Charles H. Kerr, 1907); 

reproducción de la edición original de 1877. Reimpreso en 1964 

(Cambridge, Mass., Belknap Press of Harvard Univ.). 

Padover, Saul K, Karl Marx: An Intimate Biography (Nueva York, 

McGraw-Hill, 1978). 

Rubel, Maximilien y Margaret Manale, Marx Without Myth (Nueva York, 

Harper & Row, 1976). 

______ , Rubel on Karl Marx (Five Essays), ed. y trad. por Joseph 

O'Malley y Keith Algozin (Cambridge, Cambridge University Press, 

1981). 

Schwartz, Benjamin I., Chinese Communism and the Rise of Mao (Nueva 

York, Harper & Row, 1967). 

Shklar, Judith N., Freedom and Independence (Londres, Cambridge 

University Press, 1976). 

Steinkraus, Warren E., y Kenneth L. Schmitz, eds. Art and Logic in 

Hegel's Philosophy (Atlantic Highlands, N. J., Humanities Press, 1980; 

Sussex, Harvester Press, 1980). 

Voden, A., Reminiscences of Marx and Engels (Moscú, Foreign 

Languages Publishing House, s. f.). 

Wislanka, Urszula, ed. y trad., Today’s Polish Fight For Freedom (Detroit, 

News & Letters, 1980). 




