L P P PP P P P Pt Pl o bl NSl T Pl 1]

%osa
[ilxem Ur(0
-~ lialiberacion femenina

y la filosofia marxista
de la Revolucion

00000000




Copyrighted matatial



Rosa Luxemburgo

La liberacion femeninay la
filosofia marxista de la
Revolucion

de Raya Dunayevskaya



ROSA LUXEMBURGO, La liberacién femenina y la filosofia marxista de
la Revolucién de Raya Dunayevskaya.

Titulo original en inglés: Rosa Luxemburg, Women'’s Liberation, and
Marx’s Philosophy of Revolution By Raya Dunayevskaya (1982)
Traduccién de Juan José Utrilla

Revision y Transcripcion de: Luz Mary Reina T. 2012

Impreso en México.



Indice

INtroducCion . ...t 7

Primera Parte
Rosa Luxemburgo como tedrica, como activista, como
internacionalista
Capitulo 1. Dos puntos determinantes en la vida de Rosa Luxemburgo:
Antes y después de larevolucionde 1905 . . ............ .. 13
Capitulo 2. EI rompimiento con Kautsky, 1910-1911: de la teoria de la
huelga de masas a la crisis de Marruecos... y la acallada "cuestion

femening” ... .. . 33
Capitulo 3. Las teorias de la acumulacion del capital, sus crisis y su caida
inevitable segiin Marx y Rosa Luxemburgo ....................... 51

Capitulo 4. De la "cuestion nacional™ y el imperialismo a la dialéctica de la
revolucion; la relacion de espontaneidad y conciencia con la organizacion
de las disputas con Lenin, 1904, 1917 ... ....... .. .. i 77
Capitulo 5. La guerra, la prision y las revoluciones, 1914-1919 ....... 97

Segunda Parte
El movimiento de liberacion femenina como fuerza y razén
revolucionaria
Capitulo 6. Panorama a manera de introduccion: la dimension negra . . 113
Capitulo 7. Rosa Luxemburgo como feminista: ruptura con Jogiches . . 125
Capitulo 8. La tarea por hacer: las contribuciones incomparables e
inconclusas del actual Movimiento de Liberacion Femenina......... 137

Tercera Parte
Karl Marx: De critico de Hegel a autor de "El capital™ y tedrico de la
""Revolucion Permanente™
Capitulo 9. Marx descubre un nuevo continente de pensamiento y

FeVOIUCION ..o 157
Capitulo 10. Una década de transformacion histérica: de los Grundrisse
aElcapital . ... .. 181
Capitulo 11. El filésofo de la revoluciéon permanente crea nuevo terreno
paralaorganizacion .. ... 207
Capitulo 12. Los ultimos escritos de Marx prefiguran el decenio de 1980 . .
......................................................... 233
APENICE . .. oo 263
Bibliografiaselecta............ ... . i 273

Bibliografia........ ... ... . 275






Os estoy diciendo que en cuanto pueda
volver a sacar nariz, volveré a acosar y
perseguir vuestra sociedad de ranas con
toques de trompetas, latigazos vy
lebreles...iba a decir como Pentesilea, pero
jpor Dios! vosotros no sois Aquiles
¢Habeis recibido suficiente saludos de Afio
Nuevo? Entonces ved que no dejéis de ser
humanos...Ser humanos significa arrojar
alegremente toda nuestra vida “en las
escalas del destino” cuando es necesario
pero, al mismo tiempo regocijarse de cada
dia soleado, de cada bella nube. Ah, no
conozco ninguna formula para haceros
humanos...

Rosa Luxemburgo, 1916

Todo depende del trasfondo histérico en
gue se encuentra...Si la revolucion Rusa se
vuelve sefial de una revolucién proletaria
en el Occidente, de modo que la una
complemente a la otra, la actual propiedad
comun de la tierra en Rusia podra servir
como punto de partida de un desarrollo
comunista.

Karl Marx, 1881, 1882






Introduccion

Tres tipos muy distintos de acontecimientos, ocurridos durante los setentas,
me han movido a escribir esta obra. Uno: la trascripcion de los ultimos
escritos salidos de la pluma de Marx, Los cuadernos etnoldgicos de Karl
Marx, crearon una nueva posicion aventajada desde la cual contemplar las
obras de Marx en su conjunto. Esto arroja una luz tan nueva, a la vez sobre
su primer concepto histérico-filoséfico (1844) de hombre/mujer y sobre su
Gltimo analisis (1881 — 1882) que viene a echar por tierra la opinion
(durante tanto tiempo sostenida por los marxistas posteriores a Marx) de
que la obra de Friedrich Engels, El origen de la familia, la propiedad
privada y el Estado, fue una obra “conjunta” de Marx y Engels. No menos
trasparente resultd —cuando de los archivos surgieron las cartas inéditas de
Marx a Vera Zasulich— EI concepto Marxista de la revolucion
permanente. Esto puso en claro, al mismo tiempo, cuan profundo debe ser
el desarraigo de la sociedad de clases y cudn vasta es su vision de las
fuerzas de la revolucion. Ello llevé a Marx a proyectar nada menos que la
posibilidad de una revoluciéon que ocurriese en un pais atrasado como
Rusia, antes que en el Occidente tecnoldgicamente avanzado.

Dos: no puede ser enteramente accidental el que tales escritos salieran
a la luz en el periodo de surgimiento de un hecho histérico objetivo: la
trasformacion de la Liberacién de la Mujer como Idea cuyo momento habia
llegado, en un movimiento mundial; sin embargo, no es solo la objetividad
de este hecho lo que ha movido a la autora a enfocar la figura de Rosa
Luxemburgo. Ante todo, fue ésta quien plante6 tan enérgicamente la
cuestion de la espontaneidad de las masas que viene a chocar con una
pregunta apremiante de nuestros dias: ¢Cuél es la relacion de la
espontaneidad con la conciencia y a la vez con “el partido™? El total olvido
en que Marxistas y no Marxistas por igual han tenido la dimension
feminista de Rosa Luxemburgo exige enmienda inmediata respecto a esta
cuestion.

Mas aun, es menester que el actual Movimiento de Liberacién de la
Mujer absorba la dimensién revolucionaria de Rosa Luxemburgo, no por
amor a la historia sino por sus demandas presentes, incluso la demanda de
autonomia.

Hoy, el movimiento de liberacion de la mujer ha introducido aspectos
nuevos y unicos, que no habian planteado marxistas ni no marxistas. Pero
el hecho mismo de que la tarea siga inconclusa sefiala la necesidad de
estudiar mas las obras de Luxemburgo como feminista y como

~7 ~



revolucionaria. Y ello significa volver a las obras de Marx, no solo como
“escritos” sino como filosofia de revolucion. No llegar hasta ahi haria que
el Movimiento de Liberacion de la Mujer no se desarrollara en todo su
pleno potencial como Razén y como fuerza.

Tres: en esta época, cuando las mil crisis llegaron a un climax global
con la crisis econémica de 1974-1975, no hay duda de que, lejos de
tratarse de una cuestion de lo que Marx Illam6 “la ley del avance de la
sociedad capitalista” hacia su desplome, el surgimiento del Tercer Mundo
y la necesidad imperiosa de una sociedad totalmente nueva, edificada sobre
cimientos verdaderamente humanos. Aun asuntos como la publicacion de
obras antes inéditas, recién descubiertas, y nuevas traducciones de obras
antiguas —incluyendo una nueva traduccion de la mas grande obra tedrica
de Marx, El capital, que le devuelve el lenguaje “hegeliano” de Marx, en
cuestion de “economia” — sefialan el intenso y continuado interés den el
marxismo. Trasciende cualquier preocupacién de una sola década o las
aspiraciones de una sola fuerza revolucionaria, sea de dimension laboral,
feminista, juvenil o negra. Revela una pasion por la revolucion, asi como
una pasion por la filosofia de la revolucién que asegure su continuidad,
asimismo, tras la conquista del poder.

Por el hecho de que Marx descubrié un continente enteramente nuevo
de pensamiento y de revolucidn, y porque tan creadoramente mantuvo
unidos, al unisono, concepto y préactica, por ello enfrentarse al marxismo de
Marx se ha vuelto algo de urgencia global. Ya sea que contemplemos las
crisis econdémicas 0 sus puestos —no sélo las luchas de clase sino los
movimientos de liberacidon nacionales, aun donde hoy se ven obligados a
actuar bajo el latigo de la contrarrevolucion--, el hecho es que siguen
surgiendo nuevas formas de rebelion. Han estallado en Portugal, y en
China en “el afio de las grandes dificultades bajo el cielo”, cuando, no
obstante, hubo el espontaneo brote de grandes masas desde antes de que
Mao pronunciara su despedida. Han surgido en Irén, y en la embrutecida
Sudafrica, donde la dimension Negra esta levantandose continuamente de
sus cenizas. Han surgido del totalitarismo comunista, como en Polonia, y
bajo la oligarquia latinoamericana sostenida por el imperialismo yanqui,
como en El salvador y Nicaragua.

La mayor contradiccion de todas estas corrientes encontradas surge de
la profundidad misma de las crisis econdmico-politico-sociales, que
produce un gran deseo de encontrar atajos, caminos directos a la libertad.
En lugar de enfrentarse a la dificil elaboracion de una filosofia para nuestra
época, los teorizantes solo buscan las “causas fundamentales” de la
opresion. Esto es buen, pero no basta. Estrecha toda la relacion entre

~8~



causalidad y libertad; obstruye el doble ritmo de revolucién que exige no
solo el desplome de lo viejo sino la creacion de lo nuevo. En lugar de abrir
una via hacia la libertad total, se estanca hacia una forma u otra de
determinismo econdémico. Por ello, en necesario no dejarse desviar de un
retorno a la totalidad del marxismo de Marx, que nunca separé la filosofia
de la revolucion y la verdadera revolucién: cada una, por si sola, resulta
unilateral.

Lo que Marx desarrollo al descubrir un nuevo continente del
pensamiento es que el espiritu es libre y, cuando queda estrechamente
relacionado a la creatividad de las masas en accidn, muestra ser
autodeterminado y dispuesto a fundirse en la libertad. De hecho, antes de
romper abiertamente con la sociedad burguesa, Marx, en 1841, siendo
todavia un “Prometeo encadenado” de la academia, plante6 la problematica
de su época: la relacion de la filosofia y la realidad.

Contra la opinion tradicionalmente sostenida de que Marx desarrolld
una critica filos6fica para dar una base econémica a su teoria de la
revolucion, Marx desarrollo el materialismo histérico como teoria de la
revolucion permanente, no solo colocando a Hegel “de cabeza” y
“apoderandose” de la dialéctica hegeliana, sino remontandose a las raices
historicas de la dialéctica Hegeliana: el problema que determino la
dialéctica de Hegel, es decir, el doble ritmo de la Revolucidon Francesa.
Fue la negacion de la negacién la que Marx escogié como la fuerza
creadora y Razén de la metodologia dialéctica. Esto es lo que Feuerbach
no capto, y que el propio Hegel habia cubierto en un “velo mistico”. Al
salvar la dialéctica Hegeliana de lo que Marx llamo la “deshumanizacion”
de la Idea por obra de Hegel, como si su autodeterminacién fuese simple
pensamiento, en lugar de seres humanos que piensan y actdan, Marx
profundiz6 en la revolucién, en la revolucion permanente. La inflexible
concentracién de Marx en la revolucién, en la praxis revolucionaria —en
una critica revolucionariamente impecable de todo lo que existe—revela
que la filosofia dialéctica fue la base de la totalidad de la obra de Marx, no
solo en la filosofia sino en la practica y, a la vez en la politica y la
economia. Siendo asi, la trasformacién de la realidad sigue siendo trama y
urdimbre de la dialéctica marxista. Espero que este principio dialectico
muestre ser la fuerza unificadora de las tres partes del libro, es decir, no
solo de la Tercera Parte —“Karl Marx, de critico de Hegel a autor de El
capital y tedérico de la “revolucidn permanente”—sino también de las
Partes Primera y segunda: Rosa Luxemburgo como tedrica, como activista,
como internacionalista” y “El movimiento de Liberacion Femenina como
fuerza y razon revolucionaria”.

~0~



Unir los hilos de las tres partes de esta obra fue relativamente facil, de
unir asimismo los hilos del desarrollo de Marx. Porque alli somos testigos,
de una sola vez de “cémo” Marx trasformo la revolucion hegeliana de la
filosofia en una filosofia de la revolucion, y cuan sensiblemente afind Marx
sus propios oidos a las voces de fuera, de tal modo que lo que él llamo su
filosofia ~ —“un  nuevo  humanismo”—estuviera  desarrollandose
continuamente. Asi como el joven Marx, al dedicarse por primera vez a lo
que ¢l llamo6 “economia”, habia descubierto el proletariado como al sujeto
que seria “enterrador del capitalismo” y jefe de la revolucion proletaria, asi
también al final de su vida Marx adn hizo varios descubrimientos al
volverse hacia nuevos estudios antropoldgicos empiricos, como La
sociedad primitiva, de Morgan, asi como a las incursiones imperiales en el
Oriente y el desmembramiento de Africa.

A partir del estudio del comunismo primitivo, Marx adn realiz6 nuevos
descubrimientos, incluyendo al mismo tiempo una confirmacién de su
anterior concepto de hombre/mujer y de la forma en que, en su resumen de
la comuna de Paris, habia sefialado como su realizacion mas grande “su
propia existencia laboral”. Como quedara en claro por las cartas de Marx y
Vera Zasulich, en el mismisimo periodo en que estaba trabajando en los
cuadernos etnoldgicos, consideré a los campesinos no sélo como una
“segunda edicion” de las Guerras de Campesinos para asegurar la victoria
proletaria, sino también como posibles instrumentos de revoluciones
siempre nuevas. Al ahondar Marx en la historia de los restos de la comuna
campesina rusa no descartd que, si era posible una unién con la sociedad
tecnoldgicamente avanzada de Occidente, una revolucion puede ocurrir
primero en la atrasada Rusia. jY esto era en 1882!

No es de sorprender que también nuestra época sienta la repercusion de
la problemética a la que Marx se enfrentd en sus dias: las nuevas fuerzas
revolucionarias que no surgen facilmente, ni son faciles de imaginar, y que
fueron tan profundamente planteadas en el nuevo continente de
pensamiento y revolucion abierto por el filésofo aleméan. Ya sea que nunca
nuestra época se eleve 0 no a la tarea historica de trasformar la realidad, de
una cosa no hay duda: Marx habia abierto un camino, no solo para la
generacion de Rosa Luxemburgo, sino también para la nuestra.

Raya Dunayevskaya
5 de mayo de 1981
Detroit, Michigan

~10 ~



Primera Parte

Rosa Luxemburgo como
tedrica, como activista,
como Internacionalista

~11 ~



~12 ~



Capitulo 1

Dos puntos determinantes en la vida de Rosa
Luxembuergo: Antes y después de la revolucion
de 1905

...la Revolucion Rusa es solo el ultimo
acto de una serie de revoluciones burguesas
del siglo XX sino, antes bien, la precursora
de una nueva serie de futuras revoluciones
proletarias en que el proletariado
consciente 'y  su  vanguardia, la
socialdemocracia, estan destinados al

histérico papel de dirigentes.
Discurso de Rosa Luxemburgo en el
Congreso de Londres, 1907

La entrada en la escena alemana

La entrada misma de Rosa Luxemburgo, en mayo de 1898, en la escena
alemana, centro de la Segunda internacional, conmovié las mas
prestigiadas y numerosas de las organizaciones marxistas del mundo —el
Partido Socialdemocrata Aleman (SPD). Desde el comienzo, se vio en el
centro de todas las discrepancias, las cuales ain no han cesado el dia de
hoy.

No buen habia llegado a Alemania Rosa recogio el mas grande desafio
jamés hecho a la teoria de Marx, nada menos que por Eduard Bernstein,
ejecutor literario del marxismo (designado asi por el mas cercano
colaborador de Marx, Friedrich Engels. Esta primera revision del
marxismo, intitulada EIl socialismo evolutivo, encontrd respuesta de muchos
dirigentes ortodoxos, pero fue ¢Reforma social o revolucién? (1899) de
Rosa Luxemburgo la que llego a constituir la respuesta clasica al
revisionismo. El hecho de que un joven de 27 afios, un afio después de su
Ilegada, pudiese elevarse a tales alturas nos revela mucho mas que el hecho
dramatico de su llegada. Muestra el tipo de tedrica, el tipo de personalidad,
el tipo de activista que era Rosa Luxemburgo.

Cierto es que, con Leo Jogiches, ya habia encabezado Rosa el pequefio
partido clandestino de Polonia; a los 22 afios, fue nombrada directora se su
periodico, La Causa de los Trabajadores. Pero, a ojos alemanes, ello no

~13~



habia significado mucho en comparacion con los logros del numeroso
partido aleman, con su indiscutida reputacion internacional. Y sin duda, la
rapida aceptacion de Rosa como tedrica no se debi6 al hecho de que ya
hubiese mostrado agudeza de economista marxista en su tesis doctoral
sobre la economia de Polonia. Aungue su escrito El desarrollo industrial de
Polonia fuese considerado como colaboracién importante —“Para ser de una
polaca”—, el partido socialdemocrata de Alemania contaba con muchos
teoricos de la economia que disfrutaban de wuna reputacion
incomparablemente superior.

Ademaés el hecho de que Rosa relacionara este estudio de la economia
con su intensa oposicion, como internacionalista, a la autodeterminacion
para Polonia —especialmente, porque significaba invertir la actitud de Marx
hacia Polonia—dificilmente le habia valido los grandes elogios que se gan6
en un solo afio. Por lo contrario hecho que la jerarquia del apartido aleman
la aislara de toda jefatura, como en realidad fue evidente por el hecho de
que al principio trataron de limitar su labor a lo que por entonces se
llamaba la “cuestion de la mujer”. Aun cuando esto no significaba que
Rosa Luxemburgo olvidara la “cuestion de la mujer” —aunque tratd de
prestarse asi (como lo hacen hoy las liberacionistas femeninas, y como lo
hicieron sus colegas varones, de mayor edad)- ella se neg6 categdricamente
a dejarse clasificar.

No s6lo eso. En realidad, Rosa Luxemburgo sintié que habia en ella
“una tierra de posibilidades infinitas”. Escribio a Jogiches el 4 de mayo de
1899: “siento, en una palabra la necesidad, como diria Heine, ‘de decir
algo grande’. Es la forma de escribir lo que me disgusta. Siento, que dentro
de mi estd madurando una forma completamente nueva y original que
prescinde de las usuales formulas y pautas, y las violenta... pero, /como,
qué, donde? Aun no lo sé, pero te digo que siento con absoluta certidumbre
que algo hay aqui, que algo nacera.”

También sobre la “cuestion femenina” tuvo Rosa algo de que informar
en su carta a Jogiches del 11 de febrero de 1902, acerca de su gira de
organizacion, que nos revela que tanto tedrica como précticamente tenia
clara conciencia de la cuestion: “Fui formalmente interpelada sobre la
cuestion femenina y el matrimonio. Un espléndido joven tejedor, Hoffman,
esta estudiando celosamente esta cuestion. Habia leido a Bebel, Lili Braun
y Gleichheit, y esta sosteniendo una enconada discusion con los camaradas

* Como la forma mas fécil de localizar la correspondencia de Rosa Luxemburgo
y de Marx en cualquier idioma es por fechas de sus cartas, yo me referiré a las
fechas y no a una fuente en especial, a lo largo de todo el texto.

~14 ~



mas viejos del pueblo. Que siguen sosteniendo que ‘el lugar de la mujer
esta en el hogar’...”

Naturalmente, Rosa Luxemburgo se puso del lado de Hoffman, y le
complacid que fuera aceptado su consejo como “la vos de la autoridad”.

Fue esa tedrica “voz de la autoridad” —no sobre la “cuestion femenina”,
sino sobre el revisionismo—Ila que hizo que la jerarquia del partido
reconociera a Rosa Luxemburgo como alguien que no aceptaria
limitaciones a su gama de interés. Cualquiera que fuese la limitacién
intentada —ya sobre la “cuestion femenina” o el antisemitismo (que, aunque
nunca reconocido, no estaba muy por debajo de la superficie), 'ya la
concentracion en cualquier asunto aislado—, fue la totalidad del objetivo
revolucionario la que caracteriz6 esa totalidad que era Rosa Luxemburgo.

Rosa era inflexible en sus multifacéticas participaciones, y puso en
claro que eran de alcance tan grande como todo aquel nuevo continente
revolucionario del pensamiento que Marx habia descubierto. Ella tenia toda
la intencion de practicarlo a escala internacional, comenzando alli mismo
y en aquel momento en el punto focal universal de la socialdemocracia:
Alemania.

Como durante toda su vida, Rosa Luxemburgo estuvo bastante activa
en aquel primer afio en Alemania. Y fuese 0 no su actividad la que vitalizo
al Partido Socialdemécrata Aleman, en su caso pudo decirse que el
intelecto se vuelve voluntad, se vuelve acto. Para el caso, el intelecto de
Rosa no s6lo cambié a la socialdemocracia alemana. Vivir en Alemania
también significaba experimentar ciertos cambios en si misma, por lo
concerniente a su relacion con Jogiches. Todo lo que se debe hacerse para
notar los cambios es comparar las cartas que ella escribié desde Francia en
1894 con las que escribi¢ desde Alemania en 1898-1899.

Desde Paris escribio de amor y tristezas y lamento no poder compartir
las impresiones con sus camaradas, pues “por desgracia no lo quiero y por
ello no tengo deseo de hacer esto. Tu eres el que amo, y sin embargo...
pero acabo de decir todo eso. No es verdad que ahora el tiempo es esencial
y el trabajo es de urgencia méxima. En cierto tipo de relacion siempre se
encuentra algo de que de que hablar y un poco de tiempo para escribir”
Desde Berlin, el 21 de abril de 1899, escribid: “Dziodziuchna, sé fildésofo,
no te irrites por los detalles... En general mas de una vez quise escribir que

! Véase su carta a Leo Jogiches, 19 de mayo de 1899, en que hace referencia a
un versito polaco, anti-judio: “;tiempos dificiles..., qué hacer? /Recurre al judio. /
(Pasaron los malos tiempos? /jfuera de aqui, judio;”

~ 15~



estas extendiendo tus métodos, que solo son aplicables en nuestra tienda
polaca-rusa de 7% personas, a un partido de un millén.” Y a esto le siguid
una tarjeta postal del 23 de abril, en que ella escribio: “Oh Dziodzio,
(Cuando dejaras de mostrar los dientes y de tronar...?”

Acaso no tuviese Rosa plena conciencia de lo que todo ello significaba.
Al fin y al cabo, entre ellos no sélo habia amor y profunda camaraderia (y
compartian la jefatura) sino que ella tenia a Jogiches en especial estima
cuando se trataba de organizacion. Aunque él era casi tan joven como ella
cuando se conocieron en Zurich —cuatro afios los separaba—¢€l ya habia
fundado el primer circulo revolucionario en Vilna en 1885, habia sido
arrestado dos veces, habia escapado de la céarcel y, precisamente en el
punto de reunidn para conscriptos, habia escapado nuevamente, al exilio.

Al mismo tiempo como después lo expresaria Clara Zetkin, que
conocia intimamente a los dos, Jogiches “era una de esas personalidades
muy masculinas —fendmeno extremadamente raro en estos dias—que
pueden tolerar una gran personalidad femenina...”> No obstante era un
hecho que Rosa Luxemburgo empezaba a enfrentarse a él precisamente en
su dominio especifico —la organizacion--, donde no solo habia ella
reconocido antes la superioridad de Jogiches, sino en la cuestion que para
ella habia sido totalmente indiferente.

Tal como ocurrio, y no por accidente, ella tuvo que lanzarse, al
momento, en el quemante debate de Alemania y de toda la internacional; al
enfrentarse al primer desafio al marxismo lanzado desde dentro del
marxismo por el revisionista original, Eduard Bernstein, ella se establecio
como quien asestaba los golpes mas demoledores por ser los mas totales.
Rosa combatié a Bernstein en todos los frentes, desde el anélisis de las
leyes econdmicas del capitalismo, que lo llevaban al desplome —
establecidas por Marx—, pasando por la cuestion politica de la conquista
del poder, hasta la necesidad proletaria de la dialéctica.

Contra las pesadillas de Bernstein acerca del efecto fatal que resultaria
de que el proletariado tratase de conquistar el poder politico
“prematuramente”, Rosa sostuvo, en jReforma social o revolucion?: “como
el proletariado no estaba en posicion de aduefiarse del poder politico méas
que “prematuramente”, como el proletariado se ve absolutamente obligado a
aduefiarse del poder una o varias veces ‘demasiado pronto’ antes de
mantenerse para siempre en el poder, la objecién —esa toma “prematura” del

2 Paul Frolich, Rosa Luxemburg: Her life and Work (Nueva York: Monthly
Review Press, 1972), p.14

~16 ~



poder—no es en el fondo méas que una oposicion general a la aspiracion del
proletariado de aduefiarse del poder estatal”™

Y contra la demanda de Bernstein de que se suprimiera “la estructura
dialéctica” de las teorias de Marx, escribid6 Rosa: “cuando ¢él dirige sus
flechas mas certeras contra nuestro sistema dialéctico, realmente esta
atacando el modo especifico de pensamiento empleado por el proletariado
consciente en su lucha por la liberacion. Es un intento por sacudir el brazo
intelectual con ayuda del que el proletariado, aunque materialmente bajo el
yugo de la burguesia, sin embargo se ve capacitado a triunfar sobre la
burguesia; pues es nuestro sistema dialéctico el que... ya esta realizando
una revolucion en el dominio del pensamiento.”

Aguellos primeros dos afios en Alemania, donde Rosa habia
experimentado tantos cambios, también fueron los afios en que manifesto
la chispa de genio ante el imperialismo, como el cambio global de la
politica. Desde antes de que la palabra “imperialismo” fuese acufiado por
Hobson (a quien todos los Marxistas posteriores, desde Hilferding hasta
Lenin, reconocieron su deuda), Rosa Luxemburgo mostro el significado
universal del ataque de Japon a China en 1895, que condujo a la intrusién
de las potencias europeas en Asia y Africa. En realidad habia empezado
una época enteramente nueve del desarrollo capitalista: el surgimiento del
imperialismo. Como Rosa escribid a Jogiches, el 9 de enero de 1899, habia
pensado incluir este andlisis en el escrito ;Reforma social y revolucion? El
13 de marzo de 1899 escribié sobre este giro global de la politica para el
Leipziger Volkszeitung. Volveria a llamar la atencion hacia él en el
Congreso de 1900. Se volvié méas concreto aun, es decir, directamente
relacionado con el silencio del partido Socialdemdcrata ante el “Incidente
de Marruecos” y, desde luego, seria causa subyacente de su ruptura con
Kautsky en 1910. Y, subrayémoslo nuevamente, todo esto ocurrié mucho
antes de que nadie, ni aun Lenin, hubiese advertido algun reformismo en el
indisputado dirigente mundial del marxismo. También llego a ser la base de
la gran obra teérica de Rosa Luxemburgo, La acumulacién de capital.”

¥ Rosa Luxemburgo, Reform or Revolution, trad. al inglés por Integer (New
York: Three Arrows Press, 1937), p.47.

* Ibid., p. 50.

* Véase el capitulo III, n. 1.

~17 ~



Un chispazo de genio ante el surgimiento del imperialismoy la
revolucion rusa

Resulta emocidnate presenciar este toque de genio en su nacimiento
mismo, en la carta a Jogiches del 9 de enero de 1899:

En torno de 1895 ocurrié un cambio basico: la guerra japonesa abrié las
puestas a china, y la politica europea, movida por intereses capitalistas y de
Estado, se introdujo en Asia. Constantinopla paso a segundo término. Aqui
el conflicto entre Estados, y con él, el desarrollo de la politica, tuvo un
campo extenso ante sus 0jos: la conquista y la particién de toda Asia se
volvio la meta perseguida por la politica europea. A ello surgié un
rapidisimo desmembramiento de China. En la actualidad, también Persia y
Afganistan han sido atacados por Rusia e Inglaterra. Desde ahi, los
antagonismo europeos en Africa han recibido nuevos impulsos; también alli
estd estallando la lucha con nueva fuerza (Fachoda Delegoa, Madagascar).
Es claro que el desmembramiento de Asia y Africa es el limite final, mas
alla del cual la politica europea ya no tiene espacio para desenvolverse.
Sigue alli, entonces otra lucha como la que ha ocurrido en la Cuestion de
Oriente, y las potencias europeas no tendrdn mas que arrojarse unas contra
otras, hasta que llegue el periodo de la crisis final dentro de la politica...
etcétera, etcétera.

A comienzos del siglo XX, la extension del capitalismo en su etapa
imperialista inauguro una época toralmente nueva porque también surgié su
opuesto total: la revolucion. Fuera de toda duda, esta nueva dimension
global —la Revolucion Rusa de 1905, que también estaba anunciando una
nueva etapa mundial en el Oriente—hizo que la dialéctica de la historia
fuera muy real para Rosa Luxemburgo. Lejos de que la dialéctica fuese
solo una abstraccién, o un eufemismo periodistico para atacar el
revisionismo, fue ahora el aliento mismo de una nueva vida. Pronto la
dialéctica de la revolucion, como la de la historia, cobro vida ante los
mismos 0jos de Rosa en la revolucion de 1905 en Polonia que por entonces
formaba parte del imperio zarista.

Rosa desed fundirse con el proletariado al hacer historia. Sin embargo,
Jogiches, que ya estaba en Polonia haciendo aquella historia, y sus colegas
alemanes, estuvieron lejos de alentarla a retomar a Polonia durante tan
tumultuosos tiempos. La llamada “cuestion femenina” ya no era un tipo de
generalizacion, sino que irritaba a Rosa en la forma mas personal, al
decirsele una y otra vez que para ella, como mujer, los riesgos eran
mayores que para los emigrados revolucionarios varones que estaban

~18 ~



retornando. Aunque se retraso su regreso a Polonia, este tipo de argumento
solo la reafirmé mas en su decision.

Rosa llegd a Polonia en 30 de diciembre de 1905 y al punto se lanz6 a
un torbellino de actividades. No hubo nada que no intentara: desde escribir
y dirigir hasta empufiar el revolver para obligar a un impresor a editar
manifiesto, articulos, folletos y volantes; desde participar en huelgas y
manifestaciones hasta pronunciar interminables discursos a las puertas de
las fabricas. Al cabo de tres dias, el 2 de enero de 1906 escribi6 a Kautsky:
“La simple huelga general por si misma ha dejado de desempefiar el papel
que antes desempefio... Ahora, solo un levantamiento general en las calles
podra imponer una decision...”

Causaba admiracion ver que las familiares huelgas de avanzados
obreros alemanes de convertian en una huelga politica general de
“atrasados” polacos. No es de sorprender que todo el concepto de
“atrasados” y “avanzado” sufriera una trasformacion total en la revolucion
en marcha. Rosa Luxemburgo vio que ahora la clase obrera rusa,
supuestamente “atrasada”, era una vanguardia, no solo de su propia
revolucion, sino del movimiento obrero mundial. Los escritos y manifiestos
ponian en claro no solo el contenido de clase de la revolucion sino la
totalidad del cambio que la revolucion estaba iniciando: de la Huelga
Politica General como nuevo método de lucha de clases al Soviet como
nueva forma politica de organizacion; y del llamado y la verdadera practica
de la jornada de ocho horas a la demanda de “completa emancipacion de la
mujer”.

Rosa Luxemburgo haria una categoria de la huelga politica General,
tanto como via para la revolucién, cuanto como teoria de la revolucién,
ademas de relacion de partido con la espontaneidad de las masas.

Como veremos después, al tratar la teoria que resulté de la experiencia
—la huelga de masas, el partido y los sindicatos—"los acontecimientos que
hicieron surgir la llamada teoria de la espontaneidad estaban ocurriendo
antes sus mismos 0jos. Ademas, no solo las actividades de las masas sino el
fenomenal crecimiento de la organizacion ejercieron un efecto decisivo
sobre Rosa Luxemburgo.

Presenciar como un pequefio partido clandestino, que después de una
década de trabajo no contaba més que con unos cientos de miembros,
crecia casi de la noche a la mafiana para convertirse en un partido de masas

® El escrito de Rosa Luxemburgo, The Mass Strike, se encuentra incluido en
Rosa Luxemburg Speaks, Mary-Alice Waters, ed. (Nueva York: Pathfinder Press,
1970), pp. 155-218.

~19 ~



con 30 mil miembros, era prueba suficiente de que no era conspiracion ni
experiencia acumulada a lo largo de lentos afios, y muchos menos la
sabiduria de los dirigentes, lo que “ensefiaba organizacion o conciencia de
clases a los obreros”. Eran las masas mismas en movimiento las que habian
puesto fin al “periodo aleman” de Rosa Luxemburgo. Ella empez6 a
“hablar ruso” —ruso y polonés—en lugar de aleman.

Con su participacion en una revolucién en marcha, el salto personal de
Rosa a la libertad incluy6 también liberarse de Jogiches, aungue de ello no
cobraria Rosa clara conciencia hasta el afio siguiente. Ahora habia
actividades interminables, principios comunes, el impulso de una
revolucion en marcha. Pronto fue de tenida y aprisionada. No bien habia
salido de la céarcel cuando ya se lanzaba a Kuokkala, Finlandia, donde un
grupo de bolcheviques, entre ellos Lenin, vivian en el exilio. Ella se les
uni6 en extensas discusiones sobre la revolucion de 1905. Y fue en
Kuokkala donde Rosa escribié sus mas grandes folletos: el que trata de la
huelga de masas, que esperaba presentar al partido aleman para que pudiese
ver que no solo se trataba de un acontecimiento ruso, sino que podia
“aplicarse” a Alemania.

Al regresar Rosa a Alemania y presentar estas ideas, tropez6 con tal
hostilidad que el 20 de marzo de 1907 escribi¢ a Clara Zetkin:

La clara verdad es que August [Bebel], y los otros mas aun, se han
comprometido por completo con el parlamento y el parlamentarismo, y
cada vez que ocurre algo que trasciende los limites de la accién
parlamentaria, se sienten impotentes; no, peor que impotentes, porque
hacen todo lo que pueden por obligar al movimiento a volver a los canales
parlamentarios, y tildaran furiosamente de “enemigo del pueblo” a todo el
gue se aventure mas alla de esos limites. Yo siento que aquellas masa que
estan organizadas en el partido se han cansado del parlamentarismo, y
recibirian con jabilo una nueva linea de tactica del partido, pero sus
dirigentes y alin més el estrato superior de editores oportunistas, diputados
y dirigentes sindicales son como incubo. Hemos de protestar vigorosamente
contra este estancamiento general, pero es claro que al hacerlo nos
encontramos ante los oportunistas, ante los jefes del partido y ante August.

Un congreso de todas las tendencias del movimiento marxista ruso
habia reunirse en Londres en abril de 1907, ° y Rosa Luxemburgo participo

® El nombre formal de la organizaciéon marxista rusa era Partido Laborista
Socialdemoécrata Ruso, abreviado en ruso RSDRP

~20~



en una capacidad doble: llevando los saludos del partido alemén, y como
delegada polaca.

Una serie interminable de informes, andlisis, disputas y reexdmenes
sigue adelante, casi ad infinitum, acerca del Segundo Congreso de 1903,
donde por primera vez surgio la division del menchevismo y bolchevismo
ante la “cuestion organizativa”. A pesar de esta avalancha, diremos que el
congreso de 1907 fue importante porque se centré en una revolucion
verdadera. Fue eso, s6lo eso, lo que llego a ser la gran line divisoria entre el
menchevismo y bolchevismo, en tanto que todas, las demas tendencias
tenian que definirse en relacion a ella. Como escribié Rosa Luxemburgo a
Emmanuel y Mathilde Wurm, el 18 de julio de 1906, mientras le revolucion
seguia desarrollandose: “La revolucion es magnifica... Todo lo demas es
un disparate.”

Al mismo tiempo, fue aquel Congreso el que iluminé algunos de los
mayores problemas a los que hoy nos enfrentamos. Esto puede decirse no
s6lo en relacion con la vida y el pensamiento de Rosa Luxemburgo, sino
con el concepto mismo de la teoria, la filosofia de la revolucién que hay en
Marx. En el congreso, todos, fuese cual fuese su interpretacion de aquella
revolucion, enfocaba la Revolucion alemana de 1848.” Que los intelectuales
hayan prestado tan poca atencion a este Congreso dice mucho acerca de
cuantos méas adeptos son a reescribir la historia que a escribirla.

Vemos aqui un congreso en que todas las tendencias convergieron para
analizar un solo tema, que aungue pareciera encontrarse en relacion con los
partidos burgueses, en realidad era sobre la naturaleza de la revolucion.
Vemos aqui un Congreso en que todos, sin excepcidn, estuviera presentes:
fuese un Plejanov, por entonces menchevique de derecha, el Gnico que no
retorno a Rusia durante la revolucion, fuese un Trotsky, cabeza verdadera
del primer soviet revolucionario, hasta 1917 el méas grande, de San
Petersburgo, asi como el hombre que elabor6 una teoria de la Revolucién
Permanente, basandose en la Revolucion de 1905; fuese un Lenin, que
supuestamente era “toda organizacion centralizada”, fuese una Rosa
Luxemburgo, que era “toda espontaneidad”; fuese un Martov, menchevique
de izquierda; fuese el Bund. Vemos aqui un Congreso en que todos
hablaban de revolucién —una revolucién muy especifica, ya en marcha—y
donde todos supuestamente seguian basandose en una sola filosofia, la de

" Mas adelante desarrollaremos en hecho de que, en embargo, nadie saco las
mismas conclusiones que Karl Marx en su mensaje de 1850 a la Liga de los
Comunistas, después de la derrota de la revolucion de 1848. Véase cap. XI.

~21 ~



Marx; donde todo era plenamente registrado, de modo que resulta muy facil
demostrar o refutar casi cualquier punto de vista. Y sin embargo, hasta la
fecha, 74 afios después de los hechos, aun no se cuenta con una traduccion
inglesa de las minutas.” ¢Por qué tan total desdén a un Congreso tan
revelador?

Casi todo lo que tenemos son las memorias de los participantes. Y sus
autores estan tan dedicados a subrayar el “caos” del Congreso que no nos
ofrecen ni un atisbo de su importancia. ® Desde luego, reinaba el caos;
empez6 con la lucha por el orden del dia, precisamente porque los
mencheviques se opusieron a la propuesta de Lenin de que pusiese en el
orden del dia el caracter del actual momento de la revolucion. Y no fueron
los Unicos. En apoyo de los mencheviques, Trotsky, de manera
sorprendente, insisti6 en que este Congreso debia ser “objetivo”, no debian
permitirse resoluciones tedricas abstractas: “Lo que quiero decir es que el
Congreso, de principio a fin, debe ser politico, tiene que ser una reunion de
los representantes de los partidos revolucionarios y no un club de
discusiones... Necesito directivas politicas y no discusiones filosoficas
sobre el caracter del actual momento de nuestra revolucion... jDadme una
formula para la accion!™®

“cQuien habria pensado que en tales circunstancias se haria la
propuesta de suprimir del orden del dia del congreso todas las cuestiones de
principios?”, pregunto Lenin y él mismo ofrecio su explicacion: ;Qué es
esto sino sofisteria? ¢Qué es esto, sino un inerme derivar, de la adherencia
a un principio a la falta de principios?”*°

Después, Lenin extendio esto para subrayar la relacion de la teoria con
la practica: “Nuestras viejas disputas, nuestras diferencias teodricas y
practicas siempre se trasformaron, en el curso de la revolucion, en
desacuerdos practicos directos. Es imposible dar algin paso en la politica
practica sin tropezar con estas cuestiones basicas acerca de la evaluacion de

* Mi traduccion del primer discurso de Rosa Luxemburgo al Congreso
pronunciado en ruso el 16 de mayo de 1907, aparece como Apéndice de este libro.

8 En My Life (New York: Pathfinder Press, 1970), p. 202, Trotsky escribe: “Fue
un Congreso largo, atestado, tormentoso y caotico” en impressions of Lenin (Ann
Arbor: University of Michigan Press, 1964), p.17, Angélica Balabanoff insiste en
que “tan solo la discusion acerca de la inversion del orden del dia dur6é mas de una
semana”.

% Tomado de “Minutes of the 1907 Fifth congress of the RDSP”, en Pyaty
Londonskii S esd RSDRP, Aprel -mai 1907 goda Protokoly (Instituto Marx- Engels,
Moscu: 1963), p. 49.

' Lenin, Collected Works, 12: 439-440

~ 22 ~



la revolucion burguesa, acerca de la relacion con los kadetes... la practica
no borra las diferencias, sino que las pone de manifiesto...”"

Lo que Lenin habia llamado “sofisteria” contiene parte de las
respuestas de por qué el Quinto Congreso ha sido desdefiado durante tanto
tiempo, pero no es todo la respuesta, como puede verse en el hecho de que,
bajo el tema de relaciones de los marxistas con los partidos burgueses, en
realidad los participantes tocaron el tema de la naturaleza de la revolucion.
Antes bien, toda la respuesta se encuentra en el hecho de que en su mayoria
aquellos hombre no estaban dispuestos a ponerse a la altura de la teoria
subyacente de sus técticas; es decir, la contradiccion entre teoria y tactica
era tan flagrante que, inevitablemente, a ello siguié una evasividad acerca
de la relacion de la teoria con la practica. Las excepciones fueron Rosa
Luxemburgo y Lenin. Y aun entonces necesito Lenin todo un decenio y la
simultaneidad de una guerra mundial y el desplome de la Segunda
Internacional encabezada por Karl Kautsky, antes de que reconociera la
afinidad de Kautsky con los mencheviques, y por cierto, con los
mencheviques de derecha.

Un Afo decisivo: 1907

El rompimiento personal de Rosa Luxemburgo con Jogiches habia ocurrido
inmediatamente antes del Congreso de Londres, al que ambos asistieron y
en el que actuaron politicamente de acuerdo. El que Rosa Luxemburgo no
permitiese que ninguna de las graves presiones —politicas y personales—
coartara su muy activa participacion y su profundo analisis de la cuestion
candente del dia, la Revolucion Rusa quedo brillantemente en claro por sus
tres discursos pronunciados en el Congreso.*

En su primer discurso, cuando todos suponian que limitaria a llevar los
saludos del partido aleman, en realidad Rosa Luxemburgo ayudo a
determinar el carécter revolucionario del Congreso, separandose claramente
de los mencheviques. Es necesario reproducir aqui por lo menos el punto
central de tal discurso, que aparece completo como apéndice:

Y Ibid., p. 444. Observaciones finales de Lenin en la sesién del 14 de mayo del
Quinto Congreso

12 En el primer discurso de Rosa Luxemburgo (que habia de ser el saludo del
partido alemdn) ella presento su analisis de 1905. Su segundo discurso fue su
resumen, después de la discusion de su andlisis. En su tercer discurso, hablo como
delegada polaca.

~23~



La socialdemocracia rusa es la primera a la que ha correspondido la tarea
dificil pero honrosa de aplicar los principios de la ensefianza de Marx, no es
un periodo de tranquilo curso parlamentario en la vida del Estado, sino en
un tormentoso periodo revolucionario. La Unica experiencia que el
socialismo cientifico habia tenido previamente en la politica préctica
durante un periodo revolucionario fue la actividad del propio Marx durante
la revolucion de 1848. Sin embargo, el curso mismo de la revolucién de
1848 no puede ser modelo de la actual revolucion de Rusia. De él solo
podemos aprender cdmo no actuar en una revolucion. He aqui el esquema
de esta revolucién: el proletariado lucha con su habitual heroismo, pero es
incapaz de aprovechar sus victorias; la burguesia hace retroceder el
proletariado para usurpar los frutos de su lucha; por ultimo, el absolutismo
echa a un lado a la burguesia para aplastar el proletariado y derrotar la
revolucion. ..

Marx apoyo las luchas nacionales en 1848, sosteniendo que eran alidadas
de la revolucién. La politica de Marx consistié en empujar a la burguesia,
en cada momento, hasta los limites de la situacion revolucionaria. Si, Marx
apoy6 a la burguesia en la lucha contra el absolutismo, pero la apoyé a
latigazos y puntapiés...

El proletariado ruso, en sus acciones, debe mostrar que entre 1848 y 1907,
en més de medio siglo de desarrollo capitalista, y desde el punto de este
desarrollo tomado en conjunto, no estamos al principio sino al fin de este
desarrollo. Ha demostrar que la Revolucion Rusa no sélo es el Gltimo acto
de una serie de revoluciones burguesas del siglo XIX, sino antes, bien, la
precursora de una nueva serie de revoluciones proletarias en que el
proletariado consciente y su vanguardia, la socialdemocracia, estan
destinados al histérico papel de dirigentes. [Aplausos.]

Tan claramente expresd Rosa Luxemburgo la naturaleza de la clase de
la revolucion, que lo que surgio fue la relacién no sélo del proletariado con
los campesinos, sino de la Revolucién Rusa con la Revolucién
Internacional. Asimismo, podemos ver el germen de las revoluciones
futuras dentro de la revolucion actual. Lo que habia sido claro desde el
principio mismo del Domingo Sangriento, cuando los soldados del zar
dispararon contra la primera manifestacion de masas, el 9 de enero de 1905,
fue que Rosa Luxemburgo estaba desarrollando la cuestion de la
revolucidn continua.

Y ocho dias después de aquella manifestacion de masas, a la caida de
Puerto Arturo ante los japoneses en la guerra ruso-japonesa, Lenin habia
escrito “Si la autocracia se ha debilitado. Lo mas escépticos de los
escepticos estan empezando a creer en la revolucion. Y una creencia ya es

~24 ~



el principio de la revolucion... El proletariado ruso velara porque se
sostenga y extienda este serio comienzo revolucionario™*®

Hay que subrayar esto: La revolucion estaba en el aire. No so6lo
Mehring y Kautsky habian empleado la expresion “revoluciéon permanente”
en el afio 1905, sino también el mas derechista de los mencheviques,
Martinov. Buena parte del discurso de Trotsky en el Congreso de 1907
estuvo dedicado precisamente a Martinov, contrastando la diferencia entre
sus posiciones de 1905 y 1907. Lenin, desde luego, habia subrayado
seriamente el aspecto revolucionario de la “revolucion democratica” que
estaba pasando a la revolucion socialista. Estamos por una revolucion
continua y no nos detendremos a medio camino” (14 de septiembre de
1905). Diez dias después la extendi6 incluso a Europa: “Haremos de la
Revolucion Rusa el prélogo a la revolucion socialista europea.” ™

No obstante, es cierto que fue Leon Trotsky, solo, quien a la
conclusion de la Revolucién de 1905, estando en prision, cred, a partir de
los acontecimientos de 1905, la que después seria conocida como teoria de
la Revolucién Permanente; sin embargo, en el Congreso mismo, este tema
no estuvo en el programa, Ni el menor indicio de €l surgié de Trotsky,
aunque Lenin, alegrandose al ver que Trotsky votaba en favor de la
resolucion bolchevique sobre la relacion con los partidos burgueses, dijo:
“Completamente aparte de la cuestion de la ‘revolucidon ininterrumpida’

3 Lenin, Collected Works, 8:54. No debe olvidarse la forma tan manifiesta en
que los marxistas rusos y polacos mostraron su internacionalismo. Asi. Lenin dio la
mano al delegado marxista japonés, Sen Katayama, en mitad de la guerra ruso-
japonesa, para mostrar su toral oposicion a su propio gobierno. Rosa Luxemburgo
y otros dirigentes de la Internacional fueron fotografiados en grupo con Katayama.

Véase también Ivar Spector, The First Russian Revolution Its Impact on Asia
(New Jersey: Prentice-Hall. 1962). Este estudio que desarrolla el efecto de la
revolucion de 1905 sobre Iran, China y la India, también es importante por sus
Apéndices que reproducen la original “Peticion de los obreros y residentes de San
Petersburgo, para entregar a Nicolas II el 9 de enero de 1905”, asi como el articulo
soviético sobre el vigésimo aniversario de tal revolucion, por M. Pavlovitch. Para
la relacion de tal revolucion y su efecto sobre la revolucion de 1979 en Iran, Véase
mi Carta Politico-Filos6fica, “Iran, Unfoldment of, and Contradictions in,
Revolucion” (Detroit: News & Letters, 1979).

¥ Vol. 9 de las Collected Works de Lenin que contiene todos sus escritos sobre
1905, de junio a noviembre. Véase también Solomon Schwartz, The Russian
Revolution of 1905 (Chicago: University of Chicago Press, 1967), especialmente su
Introduccién, pp. 1-28. Véase también epilogo al cap. XI, pp. 327-343.

~ 25~



tenemos aqui solidaridad sobre nuestros puntos fundamentales en la
cuestion de la actitud hacia los partidos burgueses.”

En retrospectiva, muy a la larga, Trotsky se refirié a la afinidad de la
opinién de Rosa Luxemburgo con la suya propia sobre la cuestion de la
Revolucion Permanente, en Mi vida: “Ante la cuestion de la llamada
Revolucion Permanente, Rosa adoptd la misma actitud que yo” En el
Congreso habia dicho Trotsky: “Puedo atestiguar con placer que el punto
de vista de Rosa Luxemburgo desarrollé en nombre de la delegacion polaca
es muy a fin al mio, que yo he defendido y continuo defendiendo. Si entre
nosotros hay una diferencia, es una diferencia de matiz, no de direccién
politica. Nuestros pensamientos avanzan por el mismo y Unico analisis
materialista.”"

Pero rosa Luxemburgo no habia hablado sobre la cuestion de la
Revolucion Permanente, que no se encontraba en el orden del dia. No hay
duda de que, al hablar de la relacién de los marxistas con los partidos
burgueses, Rosa estaba desarrollando ideas de la dialéctica de la revolucién
y el papel del proletariado como vanguardia, pero es mas probable que
aquello en lo que Trotsky de pronto se descubrié una afinidad en el
discurso de Rosa Luxemburgo como delegada polaca, fue al ver que se
enfrentaba a los bolcheviques asi como a los mencheviques. Habia dicho
Rosa: “El marxismo genuino estd muy lejos de una sobrestimacion
unilateral del parlamentarismo, asi como de una visién mecanicista de la
revolucion y una sobrestimacion del Ilamado levantamiento armado. En
este punto, mis camaradas polacos y yo diferimos de las opiniones de los
camaradas bolcheviques.”

Sin embargo, nada le gusto a Rosa la idea de que los mencheviques y
otros no bolcheviques subitamente le aplaudieran; decidié volver a
subrayar, en su observaciones finales, la que, en su opinidn, era la esencia
de su discurso™®

A decir verdad, el clamor de mis criticos solo porque traté seriamente de
iluminar la relacion del proletariado con la burguesia en nuestra revolucion
me parece extrafio. Después de todo, no hay duda de que premisamente
esta relacion, precisamente el definir ante todo, la posicion del proletariado
en relacién con su antipoda social, la burguesia constituye el nicleo de la
disputa, es el eje crucial de la politica proletaria en torno de la cual ha
cristalizado la relacion de todos los demas clases y grupos, con la pequefia
burguesia, con el campesinado, etc. Y en cuanto concluimos que la

1> “Minutes of Fifth Congress”, p. 397.
18 Fragmento de “Minutas del Quinto Congreso”, pp 432-437.

~26 ~



burguesia en nuestra revolucién no estd desempefiando ni puede
desempefiar el papel de dirigente del movimiento proletariado, entonces, en
su esencia misma, de ello sigue que su politica es contrarrevolucionaria, por
lo cual, de acuerdo con esto, declaramos que el proletariado debe velar por
si mismo, no como ayudante del liberalismo burgués sino como vanguardia
del movimiento revolucionario, que define su independencia politica de
todas las demas clases, derivandola exclusivamente de sus propias tareas e
intereses de clase...

Plejanov dijo: “Para nosotros los marxistas, el campesino, como aparece en
el medio capitalista contemporaneo de las mercancias, solo representa uno
de los muchos pequefios e independientes productores de mercancias y, por
tanto, no sin razoén, lo consideramos como parte de la pequefia burguesia.”
De esto se sigue que el campesino, como pequefio burgués, es un elemento
social reaccionario de la sociedad, y el que lo considere revolucionario lo
idolatra y subordina la politica independiente del proletariado a la
influencia de la pequefia burguesia.

Semejante argumento es, después de todo, solo un ejemplo clasico del
tristemente célebre pensamiento metafisico de acuerdo con la féormula: “Si,
si; no, no; pues todo lo que sea més de esto, viene del demonio.”*” La
burguesia es una clase revolucionaria, y decir algo méas que ello procede del
demonio. El campesinado es una clase reaccionaria y decir algo mas que
esto procede del mismo demonio...*8

Ante todo, tratar de hacer una trasposicion mecénica del esquema acerca de
los campesinos como capa reaccionaria pequefioburguesa al campesinado
en un periodo revolucionario es, sin duda, una perversion de la dialéctica
historica. El papel del campesinado y la relacién del proletariado con él
gueda definido de mismo modo que el papel de la burguesia, es decir, no
de acuerdo con deseos e intervenciones aisladas de aquellas clases, sino de
acuerdo con la situacion objetiva, La burguesia rusa es, pese a sus
declamaciones orales y programas liberales impresos, objetivamente una
clase reaccionaria, porque su interés es la actual situacion social e histérica
exige una répida liquidacién del movimiento revolucionario, al concluir un
compromiso siniestro con el absolutismo. En cuanto al campesinado, pese a
la confusion y las contradicciones de sus demandas, pese a lo nebuloso de
sus objetivos multicolores, es, en la revolucién presente, un factor
objetivamente revolucionario porque ha puesto en el orden del dia de la
revolucién el asunto de la posesion de la tierra, y porque con ello plantea la

" Rosa Luxemburgo esté citando del Sermon de la Montafia, Mateo, 5: 37.

% Rosa Luxemburgo esta burlandose del a forma en que el “autoritario”
Plejanov habia citado la secciéon del ~ Manifiesto comunista en que Marx habla de
la burguesia como clase revolucionaria al derrotar el feudalismo, como si esto
fuese aplicable a la Revolucion Rusa de 1905.

~27 ~



cuestion misma que es insoluble dentro del marco de la sociedad burguesa
y que por lo tanto su naturaleza misma debe resolverse fuera de tal marco.
Tal vez sélo se trate de que cuando las olas de la revolucion retrocedan, en
cuanto a la cuestion de la tierra, encuentre, por fin, una u otra solucion en el
espiritu de la propiedad privada burguesa, capas considerables del
campesinado ruso volveran a transformarse en un partido pequefioburgués
claramente reaccionario en forma de una unién campesina como el
Bauernbund de Baviera. Pero mientras la revolucion siga en marcha,
mientras la cuestion agraria no se resuelva, el campesinado no solo es una
roca politica contra el absolutismo, sino también una esfinge social, y por
ello constituye un segmento independiente para la revolucion, a la que da,
junto con el movimiento del proletariado urbano, esa vasta expansién que
se relaciona con un movimiento nacional espontaneo. De aqui fluye la
coloracidn socialista utépica del movimiento campesino en Rusia, que esta
lejos de ser fruto de los injertos artificiales y la demagogia del partido
socialrevolucionario, sino que acompafia todos los levantamientos
campesinos de la sociedad burguesa. Basta con recordar la guerra de
Campesinos en Alemania y el nombre de Thomas Miinzer.

Rosa Luxemburgo también se habia enfrentado a Plejanov cuando este
dijo: “El camarada Lieber preguntd a la camarada Rosa Luxemburgo en
qgué silla estaba sentada. jPregunta ingenua! La camarada Rosa
Luxemburgo no esta sentada en ninguna silla. Como la madona de Rafael
se reclina en las nubes...perdida en ensofiaciones...” pero, en este caso,
mejor citar a Lenin que en tal punto se habia puesto de pie, no con el
proposito de defender a Rosa Luxemburgo, que no necesitaba defensa, sino
para mostrar cuan miserable evasién de todo el punto de la revolucion
social era aquel discurso de Plejanov: “Plejanov hablo de Rosa
Luxemburgo pintdndola como una Madona reclinada en las nubes. jQue
podria ser mejor! Polémica elegante, galante y eficaz... Sin embargo, me
gustaria preguntar a Plejanov acerca de la sustancia de la cuestion
[aplausos del centro y de los bolcheviques]. Después de todo, ya es bastante
malo recurrir a una Madona para no tener que analizar el punto en cuestion.
Madona o no, ¢Cual debe ser nuestra aptitud hacia “"una Duma con plenos
poderes’ 2"

Y, en realidad, habia en juego mucho mas que el tema en discusion,
porque de lo que realmente estaban discutiendo era de esto: ¢Quiénes eras
las fuerzas genuinas de la revolucion, el proletariado y el campesinado o la
burguesia? Lenin ya habia escrito acerca de la “creatividad innata” de las

91 enin, Collected Works, 12: 471.
~28 ~



masas, habia llamado “embriones del poder revolucionario” a los soviets y,
al escoger el proletariado, lo considerd no sélo una fuerza, sino una razon:

El punto es son precisamente los periodos revolucionarios los que se
distinguen por su mayor aliento, mayor riqueza, mayor inteligencia, mayor
y mas sistematica autoridad, mayor audacia y viveza de creacion historica,
en comparaciéon con periodos de progreso filisteos, de los Kadetes, del
periodo reformistas...Gritan acerca de la desaparicion del sentido y la
razén, cuando la redaccién fragmentada de leyes parlamentarias por todo
tipo de burdcratas y escritores adocenados cede ante un periodo de
actividad politica directa del “pueblo comun” que a su manera sencilla
destruye directa e inmediatamente los 6rganos de la opresién del pueblo, se
apropia del poder, se aduefia de lo que consideré como propiedad de toda
clase de saqueadores del pueblo... En una palabra, precisamente cuando el
sentido y la razén de millones de hombres pisoteados esta despertando, no
solo para leer libros, sino para la accién, para la viva accién humana, para
la creacion histérica.?’

Y también para Rosa Luxemburgo no solo era “el proletariado apoyado
por los campesinos” sino que, como lo veremos en el escrito de 1906 sobre
la Huelga General, ya estaba planteando preguntas totalmente nuevas sobre
espontaneidad y organizacion, y no sélo acerca de aquella revolucion, sino
también, de las revoluciones futuras. En realidad, que se trata de una
cuestion de guerras y revoluciones quedo mas claro adn en el afio decisivo
de 1907, cuando todos se preparaban a ir al Congreso Internacional de
Stuttgart, en el mes de agosto.

En aquel congreso, lo que no por accidente llegé a ser conocido como
la “enmienda antibélica Luxemburgo-Lenin” (aunque no s6lo Lenin, sino
también Trotsky y Plejanov ayudaron a Rosa Luxemburgo a formularla)
pretendia emitir una advertencia a la burguesia en el sentido de que, si se
atreveria a desencadenar una guerra, las masas de obreros socialdemdcratas
se opondrian. Como lo dijo Rosa Luxemburgo a la Internacional: “Nuestra
agitacion en caso de guerra no sélo pretendera poner fin a la guerra, sino

0 Y enin, Selected Works (New York: International Publishers, 1943), 7:261.
Este escrito de 1906, la victoria de los kadetes y las tareas del partido de los
trabajadores, continuo siendo tan integral para Lenin que cito grandes secciones de
él, después de subir al poder, en un articulo intitulado: “contribucion a la cuestion
de la dictadura”, publicado en 1920.

~29 ~



utilizar la guerra para apresurar el desplome general del régimen de
clase.””

En aquel mismo me de agosto de 1907, inmediatamente antes que se
reuniera el Congreso de Stuttgart, Rosa Luxemburgo también participo de
la Conferencia Internacional de Mujeres Socialistas, Inform¢é ahi de la labor
de la Oficina Socialista Internacional; era la Unica mujer miembro de tan
augusto cuerpo. Apremiando a las mujeres a mantener su centro para el
Movimiento de Mujeres Socialistas en Stuttgart, y subrayando la
importancia de contar con una voz propia, incluy6: “Solo puedo admirar a
la camarada Zetkin que ha echado a cuesta carga de trabajo.”? En una
palabra, lejos de que Rosa Luxemburgo no tuviese interés en la llamada
“cuestion femenina”, y lejos de que Clara Zetkin no tuviese interés fuera de
esta cuestion, la verdad es que ambas —asi como Kollontai y Balabanoff y
Roland-Holst— estaban determinadas a construir un movimiento de
liberacion de la mujer que se concentrara no sélo en la organizacién de
obreras sino en desarrollarlas como lideres, capaces de tomar decisiones, y
como marxistas revolucionarias independientes.

A lo largo de aquel quinto congreso del RSULP en Londres, en 1907,
cuando gente de todas las tendencias discutié la Revolucion de 1905,
presenciamos en aquel afio el ensayo general para 1917. Y asi como el
congreso ruso fue seguido por el congreso internacional en Stuttgart, donde
Rosa Luxemburgo y Lenin intentaron con una politica revolucionaria
antibélica, preparar el proletariado para enfrentarse al desafio de la guerra
inminente, asi lo que precedié al Congreso Internacional —la primera
Conferencia Internacional de Mujeres Socialistas—demostré que habia
surgido una nueva fuerza revolucionaria —las mujeres—que, en embrién, se
convertirian en el autentico centro de la actividad antibélica internacional,
en el momento mismo en que la organizacion madre, la socialdemocracia
alemana se desplomaria en cuanto estallase la guerra imperialista. Aquel
afio decisivo 1907, también fue el afio en que Rosa Luxemburgo, brillante
expositora de teoria en la Escuela del Partido, empez6 a “aplicar “a un pais
tecnologicamente avanzado lo que ella habia aprendido de la Revolucion

2 El discurso de Rosa Luxemburgo y la resolucion estan incluidos en las actas
del Congreso de Stuttgart. Véase Nettl, Rosa Luxemburgo, 1:399-401.

22 Véase Rosa Luxemburgo Gesammelte Werke, vol. 2 (Berlin: Dietz Verlag,
1974), para su discurso ante la conferencia Internacional de mujeres socialistas,
celebrada el 17-19 de agosto de 1907, publicada por primera vez en Vorwidrts,
nam., 192, 18 de agosto de 1907. Véase también Alexandra Kollontai, Women
Workers Struggle for their Rights (Bristol: Palling Wall press, 1971), y Angelica
Balabanoft, My life as a rebel (Bloomington: Indiana University Press, 1973).

~30~



Rusa, y esto conduciria a su rompimiento con Karl Kautsky en 1910. Por
tanto, es imperativo que nos volvamos ahora hacia su escrito sobre la
Huelga de masas y nos enfrentemos a aquel fenémeno totalmente nuevo: la
relacion concreta de espontaneidad con organizacion.

~31~



~32~



Capitulo 2

El rompimiento con Kautsky, 1910-1911: De la
teoria de la huelga de masas a la crisis de
Marruecos... y la acallada “cuestion femenina”

Espontaneidad y organizacion; espontaneidad y conciencia.

Una vez que la espontaneidad tomo la forma de una revolucién directa, la
habitual sensibilidad de Rosa Luxemburgo al fendmeno adquirio la
dimension de un universal: el método de revolucion. Como habia escrito a
Luise Kautsky a comienzos de 1906, poco después de llegar a ella a
Polonia, en diciembre de 1905: “La simple huelga general ha dejado de
desempefiar la funcion que en un tiempo le correspondi6. Ahora, nada
menos que una lucha general directa en las calles podre imponer una
decision...”?

A mediados de agosto, cuando Rosa Luxemburgo estaba trabajando en
La huelga de masas, el partido y los sindicatos, ** fue claro que, lejos de
tratarse de un escrito limitado a los temas del titulo, en realidad Rosa
Luxemburgo empezaba a cuestionar no sélo la jefatura conservadora de los
sindicatos, sino la relacion de la jefatura marxista con la espontaneidad.
Siempre se habia mostrado sumamente sensible a los actos de
espontaneidad del proletariado. Lo diferente, esta vez, era que la
Revolucién de 1905 habia revelado una situacion totalmente nueva con la
jefatura marxista. El nuevo fenémeno mas emocionante era el hecho de que
los trabajadores rusos, supuestamente atrasados, hubiesen demostrado estar
muy adelante de los trabajadores de los paises técnicamente avanzados, en
particular Alemania. Mas todavia, La Revolucion Soviética no era tan solo
un acontecimiento nacional, En su repercusion sobre Oriente y Occidente,
habia mostrado una fuerza elemental y una razén de envergadura universal.

% De una carta de Luise Kautsky, 2 de enero de 1906, en Luise Kautsky, ed.,
Rosa Luxemburg: Letters to Karl and Luise Kautsky, trad. Al inglés por Louis P.
Lochner (Nueva York: Robert McBride & Co., 19259.

* Massenstreik Partei und Gewerkschaften (1906), en Rosa Luxemburgo,
Gesammelte Werke, vol.2 (Berlin: Dietz Verlag, 1974), pp 90-170. El escrito fue
traducido por primera vez al inglés por Patrick Lavin (Detroit: Marxist
Educacional Society, 1925).

~33~



Rosa Luxemburgo habia empezado inmediatamente a trabajar sobre su
aplicacién a Alemania.

En una palabra, espontaneidad no sélo significaba accion instintiva,
contra direccién consciente. Por lo contrario, la espontaneidad era una
fuerza motora, no sélo de revolucién sino de jefatura de vanguardia, que se
mantenia a la izquierda. Como lo expres6 Rosa Luxemburgo en su escrito:
“El elemento de espontaneidad, como hemos visto, desempefia una gran
parte en todas las huelgas de las masa rusas, sin excepcion, ya sea como
fuerza motora, ya como influencia moderadora...En suma, en las huelgas
de masas de Rusia, el elemento de espontaneidad desempefia un papel
predominante no por la razén de que el proletariado ruso sea ‘inculto’ sino
porgue las revoluciones no permiten a nadie el papel de maestro de escuela
en ellas”

Al elaborar la dialéctica de la huelga de masas, Rosa Luxemburgo paso
de su caracteristica busqueda de la “causa radical” a una concentracion en
la interrelacion de causa y efecto. La historia habia cambiado la cuestion de
la huelga general, pasandola de sus “origenes” no politicos, anarquistas, a
su genuina naturaleza politica. La Revolucién de 1905 revelaba en realidad,
sostuvo Rosa, “la liquidacion histérica del anarquismo”. La jefatura
marxistas de la huelga general significaba la unidad de economia y politica.

Rosa establecio la historia de las huelgas en Rusia desde 1896 hasta
1905 y concluy6: “Durante la primavera de 1905 y hasta bien entrado el
verano, fermentd por todo el inmenso imperio una ininterrumpida huelga
economica de casi todo el proletariado contra el capital...” No so6lo se
trataba de que la huelga general abarcara a todo el proletariado. Por primera
vez, Rosa quedo impresionada aun de lo que mas le disgustaba: el lumpen
proletariado. La revolucion irradiaba el genio de un pueblo, y las masas
revolucionarias en movimiento “llegaba a tocar a las puerta de los cuarteles
militares”.

Rosa Luxemburgo procedié a mostrar la eficacia de las huelgas: como
lucha por una jornada de ocho horas significaba su institucion inmediata,
desde antes de que estallara la revolucion de enero de 1905. Los
trabajadores del petréleo en Bakd conquistaron las jornadas de ocho horas
en diciembre de 1904; los impresores de Samara, en enero de 1905; los
trabajadores de la azicar en Kiev, en mayo de 1905. Al llegar los Dias de
Octubre y la segunda huelga general, la lucha econdmica formaba “un
vasto trasfondo de la revolucion, desde el cual en incesante accidn
reciproca con la agitacion politica y los hechos externos de la revolucion,
hasta llegaron a surgir aqui y alld explosiones aisladas y ahora grandes
acciones generales del proletariado...” Naturalmente, se sefial6 la cuestion

~34 ~



de las rebeliones de soldados en Krosnstadt, Libau, Vladivostok, para
mostrar la envergadura y profundidad de la revolucién: Al cabo de una
semana, la jornada de ocho horas prevalecia en cada fabrica y taller de
San Petersburgo...

Una vez reconocido que ésta era la esencia de la que Rosa Luxemburgo
consideraba como el genio de la revolucion, entonces es claro que —con sus
histéricos ejemplos especificos de como muchas huelgas de masas, la
duracion que tuvieron, y cdmo se trasformaron, de huelga econémica en
huelga politica general, conduciendo, a su vez, a “un levantamiento
popular general” — ella estaba desarrollando, en realidad, una estrategia de
la revolucion. Més aun, estaba creandola no sélo sobre la base de Rusia,
pais “atrasado”, sino también con la mirada fija en la tecnologicamente
avanzada Alemania. Claramente, ya no solo era cuestion de experiencia, y
mucho menos de experiencia nacional, sino un fenémeno universal tan
poco separado de cualesquiera fronteras nacionales que eliminaba la
diferencia entre nacional e internacional, asi como la diferencia entre teoria
y préctica.

Al elaborar en detalle la huelga de masas en octubre, noviembre y
diciembre, Rosa Luxemburgo no sélo subrayé como “los trabajadores se
arrojaron con celo a las oleadas de la libertad politica”, sino que hizo
hincapié en el hecho de que el desarrollo intelectual del proletariado era
ilimitable: “Lo mas precioso, por duradero, de esta rapida pleamar y
bajamar de las olas es su sedimento mental: el desarrollo intelectual y
cultural del proletariado.” Cuando Rosa Luxemburgo Ileg6 al asunto de la
organizacion, de las reuniones politicas diarias de la formacion de clubes,
se enfrentd a la cuestion del sindicalismo como algo que la nueva fuerza de
los obreros “inmediatamente habia tomado en sus manos” es que
consideraba no solo a los trabajadores organizados, sino también a los que
no estaban organizados.

Dicho de otra manera, Rosa Luxemburgo se encontraba contra la
jefatura sindicalista no s6lo porque ésta era conservadora, sino porque sélo
se preocupada por los obreros organizados, mientras que, como lo mostro
ella, los trabajadores no organizados eran igualmente importantes y
revolucionarios. Y asi como ella incluyé hasta el Lumpen proletariado
como similarmente afectado por la tormenta revolucionaria, asi incluyé a
todos en la totalidad y el genio de la espontaneidad; desde el lumpen
proletariado hasta el artista, como arrastrado por este gran torbellino de la
revolucion. Lo que sorprendentemente no fue precisado hasta el punto de
hacerlo universal fue la forma de organizacion en soviets; sin embargo,
todo el asunto de la organizacion —ya fuese la pequefia organizacion

~35~



marxista que se convirtié virtualmente de la noche a la mafiana en una
organizacion de masas, fuera una organizacion de masas, o bien formas
totalmente nuevas de organizacion, como los soviets—se habia vuelto
inseparable de la actividad de las masas.

Desde 1906 hasta el rompimiento con Kautsky, 1910-1911, Rosa
Luxemburgo sigui6 sefialando la huelga general: la interrelacion de la obra
econdmica y politica que “formaba un vasto trasfondo de la revolucion”. Su
estudio histérico de las huelgas, desde 1896 hasta 1905, y su detallado
examen de la verdadera Revolucion de 1905.1906 le llevaron a la
conclusion de que la huelga de masas es “el método de movimiento de la
masa proletaria, la forma fenoménica de la lucha proletaria en la
revolucion...En una palabra, la pugna econémica es trasmisora, de un
centro politico a otro; la lucha politica es fertilizacion periddica de la tierra
para la lucha econémica. Aqui causa y efecto continuamente cambian de
lugares...por ultimo, los recientes acontecimientos de Rusia nos muestran
que la huelga de masas es inseparable de la revolucion”.

Por ultimo Rosa Luxemburgo enfocd la cuestion de aplicar las
elecciones de la Revolucion Rusa al escenario aleman: “Por tanto, en un
afio de revolucion hadado al proletariado ruso esa “preparacién” que 30
afios de luchas parlamentarias y sindicalistas no pueden dar artificialmente
al proletariado aleman”. Sin duda, Rosa Luxemburgo no sabia entonces
(1906) que su climatico fin —que “las masas seran el coro activo y los
dirigentes solo las partes que hablan, los intérpretes de la voluntad de
masas” — estaba realmente preparando el terreno, no solo para las
habituales pugnas de ellas con los dirigentes sindicalistas, sino para una
lucha con la establecida jefatura de la socialdemocracia alemana (es decir,
marxista), pero, en realidad, esto fue lo que ocurrié en 1910. Y, como en
aquel concreto periodo y lugar sera donde mejor veamos las ramificaciones
de su tesis sobre la huelga general de 1906, asi como su aguda sensibilidad
al tufo del oportunismo en los mas altos niveles del “marxismo ortodoxo”,
seré necesario ahondar més en el afio de 1910.

Teoria-practica revolucionaria unificada contra “dos estrategias”

Rosa Luxemburgo consider6 que la interaccion de las huelgas econémica y
las manifestaciones politicas era una situacion prerrevolucionaria. En 1910
le pareci6 oportuno empezar a aplicar a Alemania las elecciones de la
Huelga General de Masas que habia sacado de la Revolucién Rusa. No s6lo
fue un afio en que por Alemania estallé una nueva oleada de huelgas, sino
que el 4 de febrero, cuando el gobierno publico la propuesta de la llamada

~36~



ley de “reforma” electoral, con sus limitaciones de votacion en tres clases,
hubo movilizacion de la oposicion en masas. Cada domingo, durante
febrero y marzo, estallaron manifestaciones de masas, en demanda de la
igualdad de sufragio. Al mismo tiempo, las oleadas de huelgas que habian
comenzado aquel afio continuaron y se extendieron. Carl Schorske ha
mostrado que no menos de 379 mil obreros practicaron en paros laborales
aquel afio.”

A mediados de febrero, Rosa Luxemburgo habia escrito un analisis
sobre la situacion actual en relacion con el principio de la Huelga General
de Masas. Lo tituld “;Qué vendra después?”? Y lo presentd al periddico
del partido, Vorwirts. Se lo devolvieron con una nota de que el “Ejecutivo”
habia dado instrucciones al periddico de no publicar de momento sobre la
agitacion de las huelgas de masas, cuando lo mas importante era la
campafa electoral. Por lo contrario, Rosa Luxemburgo pensaba que
precisamente la situacion actual, tanto ante la cuestion de la lucha por la
reforma electoral, como por la cuestién de las huelgas, hacia pertinente
todo analisis de la Huelga General de Masas. Volvié a ofrecer el articulo,
esta vez al 6rgano tedrico, New Zeit, del cual, nominalmente al menos, ella
era subdirectora. En adelante, mientras que Rosa Luxemburgo habia
considerado la prestigiosa Escuela del Partido, y su propia labor en ella, tan
importantes que no permitian que nada la distrajera, esta vez dio prioridad a
la necesidad de agitacion. Se retird dos meses de la ensefianza de la Escuela
del Partido para hacer un recorrido por toda Alemania. Sus conversaciones
sobre el sufragio y sobre los paros laborales incluian naturalmente la idea
de una Huelga General de Masas. La oposicion a Rosa Luxemburgo que
habia comenzado en las altas esferas de la socialdemocracia alemana (SPD)
se revel6 de curiosas maneras. Asi, mientras que, por ejemplo, todos los
periodicos de Frankfurt estaban informando sobre los discursos de Rosa
Luxemburgo, Vorwirts escogio una frase del informe, a saber: “la oradora
provocO el entusiasmo popular de los participantes cuando pidid
propaganda para la huelga de masas”. Mientras tanto, Rosa Luxemburgo

% Carl E. Schorske, German Social Democracy 1905-1917 (Cambridge, Mass.:
Harvard University Press, 1955).

2 «Was Weiter?”, en Gesammelte Werke, 2:288-299, al que se refiere de
diversas maneras, como “;Y ahora qué?”, por Nettl; “;Qué sigue?”, por Schorske;
y “el siguiente paso”, por Looker. Fue Robert Looker quien finalmente la publico
en ingles en su obra Rosa Luxemburg: Selected Political Writings (New York:
Grove Press, 1974), p. 148. Para complicar mas la cosa, uno de los articulos de
Karl Kautsky en oposicion a Rosa Luxemburgo se titula: “Was Nun?” [“;Y ahora
qué?”’].

~37 ~



mantenia informada a Luise Kautsky. En una carta fechada el 15 de marzo
de 1910, de decia en cuantas reuniones habia hablado, cuan numerosas
eran, y cuan entusiasticamente la habia recibido en la ultima un publico de
mil quinientas personas.

Al terminar la gira de conferencias de dos meses, Rosa Luxemburgo
volvié a Berlin. Encontré alli una nota de Karl Kautsky, director del Neue
Zeit, en que le decia que su articulo era “importante” y “muy bello”, pero le
sugeria cortar el parrafo en que hacia propaganda a la republica. Mientras
tanto, Kautsky estaba polemizando contra sus opiniones. Ella
inmediatamente vio que el articulo se publicara en el Leipziger
Volkszeitung. En cuanto al parrafo sobre la cuestion de la republica, ella lo
habia desarrollado en un articulo aparte, y también se habia ocupado de
publicarlo, lo que no signific6 que permitiera a Kautsky zafarse del anzuelo
por no haberlo publicado, y mucho menos por iniciar una polémica contra
sus opiniones sin publicarlas siquiera.

Kautsky habia abierto las puertas a una disputa con Rosa Luxemburgo,
que ocuparia una cantidad enorme de espacio de la mas prestigiada
publicacién de la socialdemocracia alemana, lo que en este caso significaba
el marxismo mundial establecido. Ello presagio el nacimiento de una nueva
oleada de oportunismo, que pronto condujo a la ruptura con Kautsky. Rosa
Luxemburgo se propuso revelar que no solo eran oportunistas los dirigentes
sindicales y los reformistas; se proponia mostrar que el oportunismo estaba
devorando las entrafias mismas de la jefatura marxista: La socialdemocracia
alemana.

Hasta le fecha, aun aquellos revolucionarios que, en retrospectiva, ven
gue la disputa entre Rosa Luxemburgo y Karl Kautsky expuso por primera
vez el abismal oportunismo en la cumbre que, a la postre, condujo nada
menos que a la traicion al partido, todavia siguen actuando como si la
intuitiva actitud de Rosa Luxemburgo fuese “accidental”. La verdad es que
Rosa Luxemburgo sinti6 el oportunismo cuatro afios antes que todos los
demas, incluso Lenin. La verdad es que mucho antes de la traicion brutal
del partido al estallar la primera Guerra Mundial, Rosa Luxemburgo vio en
el servil parlamentarismo de la socialdemocracia un apartarse tan grande
del camino revolucionario que sintié obligada a no soltar la “tactica” de la
Huelga General hasta que quedaran expuestos como oportunistas todos los
que se le oponian. Tratar de rebajar la disputa como si fuese simple
“cuestion personal” y afirmar que simplemente Rosa Luxemburgo se sintid
“insultada”, cuando Kautsky se nego a publicar su articulo, es cegarse y no
ver cuan historico, cuadn gran determinante de Rosa Luxemburgo con
Kautsky.

~ 38 ~



Los escritos de Rosa Luxemburgo en aquel periodo demostraron que,
lejos de que el “asunto Luxemburgo” causara la perturbacion en el SPD,
fue la situacion objetiva, las auténticas huelgas y las verdaderas luchas por
la reforma electoral, las que causaron la crisis. Su posicion era,
escuetamente: ¢Por qué dejar que alguien, asi fuese internacionalmente
reconocido como “el mas grande de los marxistas”, sobredorara el
parlamentarismo con una “teoria titanica”, cuando, en realidad, esta teoria
no era mas que un pretexto para la accion oportunista”?

Como solia hacerlo en todo debate, Kautsky estaba mostrando una
teoria novisima. La “estrategia del agotamiento” (Ermattungsstrategie) y la
“estrategia del derrocamiento”(Niederwerfungsstrategie), tomadas de la
antigua historia romana y utilizadas ahora con gran alarde de erudicion,
pero en forma muy distinta de la utilizacion al introducir por primera vez
aquellas “dos estrategias”, en 1907, en La revolucion social de Kautsky, y
en 1909, en su Camino al poder. Ahora (1910), en el articulo de Kautsky
sobre “Teoria y practica”, dijo Rosa Luxemburgo, estas mismas teorias,
utilizadas en favor de la revolucién de 1905, se habian convertido en una
“revision terriblemente fundamental” de la Revolucion de 1905 aprobada
en el congreso de Jena y que reconocia la huelga general como método de
la revolucién. .. y no solo para Rusia.?’

Rosa Luxemburgo contraatacé con todo lo que tuvo a mano, dando a
su articulo el mismo titulo que el de Kautsky, Primero, citdé de su propio
folleto sobre la huelga de masas:

Asi, la huelga de masas muestra no ser un producto especificamente ruso,
surgido del absolutismo, sino una forma universal de la lucha proletaria de
clases resultante de la actual etapa de desarrollo del capitalismo y las
relaciones de clase. Desde este punto de partida, las tres revoluciones
burguesas —la gran revolucién francesa, la revolucion de marzo alemana y
la actual Revoluciébn Rusa—Forman una cadena ininterrumpida de
desarrollo en que se reflejan la prosperidad y el fin del siglo burgués...La
actual revolucion capta, en las circunstancias especiales de la Rusia
absolutista, los resultados universales del desarrollo capitalista
internacional; y en estos parece menos una posteridad final de las antiguas
revoluciones burguesas que una precursora de una nueva serie de
revoluciones proletarias en el Occidente. Sélo porque ha sido

%" Fue esta resolucion la que Rosa empleo como prueba de la solidaridad del
proletariado alemén con el proletariado ruso en su situacion al Congreso de 1907
del Partido Laborista Socialdemocrata Ruso (RSDRP). Sobre el discurso, véase el
Apéndice

~ 39~



inexcusablemente diferida su revolucion burguesa, el pais mas atrasado
muestra modos y métodos de una extendida lucha de clases para el
proletariado de Alemania y para los paises capitalistas mas avanzados.?

Citd después a Kautsky, mostrando en 1910 cuan “cadticos” habian
sido los levantamientos campesinos de 1905 y cuan “inaplicables” eran a
Alemania. Contrastd estas afirmaciones de 1910 con lo que Kautsky habia
escrito en 1907, sosteniendo que era una inversién de la verdad, tanto en
los hechos como en la teoria.

Kautsky, siguié diciendo ella, habia escrito en su articulo “Teoria y
Practica” que estaba restableciendo la verdadera dialéctica marxista “contra
la deformacion de la totalidad dialéctica mediante un hincapié excesivo en
el objetivo limitado y puramente politico”. Rosa Luxemburgo expuso las
afirmaciones de Kautsky de esta manera:

El cuadro de huelgas cadticas, “amorfas, primitivas” de los trabajadores
rusos... es una delirante fantasia... Estas huelgas, de las que nacidé una
creacion tan audaz como el célebre Consejo de Delegados de los
Trabajadores de San Petersburgo, para dar una jefatura unificada a todo el
movimiento en el gigantesco imperio, estas huelgas y huelgas de las masa
rusas estuvieron tan lejos de ser “amorfas y primitivas” que por su audacia,
fuerza, solidaridad de clase, tenacidad, triunfos materiales y metas
progresistas, con resultados organizativos, pueden ser colocadas, con toda
seguridad, al lado de cualquier”*movimiento sindical “europeo occidental”

[pp.18,19].

En realidad, insisti6 Rosa Luxemburgo, las dos llamadas estrategias de
“agotamiento” y de “derrocamiento” con las que Kautsky estaba
estableciendo aquel “crudo contraste entre Rusia revolucionaria y la Europa
occidental parlamentaria”, no era mas que “una racionalizacion de la
negativa de Kautsky a favorecer una huelga de masas”. Ademas, continu6
Rosa, la espontaneidad en las huelgas de masas rusas no carecia de una
“racional” jefatura de huelga, como ahora afirmaba Kautsky, sino que, en
realidad, tanto en su jefatura racional cuanto en sus huelgas esponténeas, la
Huelga General de Masas de Rusia habia alcanzado més concretamente,
para el proletariado ruso, que ningin “plan” del SPD.

%8 Rosa Luxemburgo “Teoria y Practica” Neue Zeit. 22 y 29 de julio de 1910,
en Gesammelte Werke, 2:378-420. La primera traduccion inglesa de este articulo,
obra de David Wolff, se publicé en 1980 (Detroit: News & Letters). Todas las
paginas citadas en el siguiente texto se refieren a esta traduccion.

~40 ~



En su propio articulo “Teoria y Practica”, Rosa insisti6 en que las
llamadas “dos estrategias”, lejos de ser “histdricamente” justificables
constituian una total desviacion de las candentes cuestiones del aqui y el
ahora: Las huelgas y manifestaciones de 1910, asi como los preparativos
para las elecciones de 1912. No solo era la cuestion concreta si el SPD,
dadas las circunstancias completas del dia, debia agitar en favor de una
Huelga General de Masas, 0 no; pero con Kautsky, toda la relacion de
teoria y practica estaba volviéndose, por ello, casi irreconciliable: “Teoria
titdnica...y "agotamiento en la practica’; mas perspectivas revolucionarias
en las nubes... y mandatos del Reichstag como tnica perspectiva en la
realidad... Parece que la “teoria” no sélo “avanza” méas lentamente que la
‘practica”;  jAy!, de cuando en cuando también retrocede
ruidosamente. ..elecciones y mandatos del Reichstag... jEstos son Moisés y
los Profetas!”(Péginas 53, 52).

Por ultimo, con su articulo “;Agotamiento o colision?”"*’Rosa
Luxemburgo se adelanto, si no para matar, ciertamente entonces para llevar
a su desenlace el “plagio historico” de Kautsky. Supongamos, escribio, que
pudiésemos ver cierta pertinencia para nuestra época en aquellas dos
estrategias de la antigua Roma. Seguiria siendo un hecho que la forma en
gue Kautsky cuenta la historia es totalmente falsa. ElI gran historiador
Mommsen ha mostrado desde hace tiempo que el inventor de la teoria del
“agotamiento”, Fabio Cunctator, se hizo “famoso” por su teoria de la
“inaccion magistral”, porque, lejos de ganar batallas contra Anibal, se gano
tal descrédito que los romanos decidieron no soportar mas su jefatura y le
hicieron remplazar.

Como va lo habia mostrado, tanto en “Teoria y practica” como en
“lAgotamiento o colision?”, este viaje de la historia romana —que era,
supuestamente, mas pertinente a la disputa de 1910 que sus articulos sobre
la Huelga General de Masas—, fue no solo improcedente sino totalmente
falso. Todo lo que hizo fue mover a Kautsky a glorificar la historia alemana
como “siglo de gloria prusiana”. Como lo indico6 Rosa en “Nuestra lucha
por el poder”:

Y ahora, echemos un vistazo a las guerras que Alemania, en el interin, ha
entablado. La primera fue la “gloriosa” guerra china, con el siguiente lema:

» Rosa Luxemburgo, “;Agotamiento o colision?”, aparece incluido en
Gesammelte Werke, 2:344-377. Una traduccion de la seccion sobre Fabio
Cunctator aparece en Rosa Luxemburgo, “Theory and Practice”, trad. Al inglés por
David Wolff (Detroit: New & Letters, 1980).

~41 ~



No se tomaran prisioneros, etc. Luego, 1904, llego la ain mas gloriosa
guerra de los hereros. Los hereros son un pueblo negro que durante siglos
se ha aferrado a su tierra y la ha fertilizado con su sudor. Su “crimen” fue
este: no estar dispuesto a rendirse a los rapaces barones de la industria, a los
esclavistas blancos; defender su patria contra los invasores extranjeros.
También en esta guerra, las armas alemanas se cubrieron sobradamente
de...renombre. Herrvon Trotha emiti6 la ya conocida orden general: todo
negro encontrado con armas sera fusilado...no se dara cuartel. Los hombres
fueron fusilados; las mujeres y los nifios, por centenares, fueron arrojados al
guemante desierto, y la corona que forman sus huesos se blanquea en el
homicida Omaheke: juna corona de gloria para las armas alemana!®

El incidente de Marruecos

Desde que Rosa Luxemburgo volvié a Alemania en 1898 y se lanz6 al
debate contra el revisionismo, la cuestion que no dejaba de plantear era de
lo que hoy llamamos el “Tercer Mundo”. Cualquiera que sea el afio,
cualquiera que era el lugar, se tratara de cuestion de teoria o de préctica,
con minucioso escrutinio Rosa siguid la extension del capitalismo
avanzado hacia el imperialismo. Como hemos visto en el capitulo I, Rosa
Luxemburgo habia escrito a Jogiches en octubre de 1899 (en realidad, esto
se publico en el Leipziger Volkszeitung del 13 de marzo de 1899) que
estaba ocurriendo un nuevo cambio de la politica global, desde 1895,
cuando Japén atacé a China. Ademas, no s6lo se trataba de una intrusion
imperialista de Japdn. También estaba alli la aventura imperialista de
Alemania, la guerra anglo-boer y la intrusion de los Estados Unidos en la
América latina.

Ahora, en 1910, ahi estaba nada menos que Kautsky elogiando “un
siglo de gloria prusiana”, como si no hubiese quedado personificada en la
exhortacion de Guillermo Il a los soldados alemanes en aquella “campana
de los hunos™ en que les dijo emulasen a sus antepasados, los hunos, y
diesen a los chinos una leccion de “terror”. Los chinos no olvidaban; lo

3

%0 Rosa Luxemburgo, “Nuestra lucha por el poder”, Gesammelte Werke, 2:530-
541

31 E129 de mayo de 1913, en un articulo intitulado “Dei weltpolitische Lage” ~
[“La situacion politica mundial”] en el Leipziger Volkszeitung, escribié Rosa:
“Vino luego la campaiia de los hunos en China, donde Guillermo II envid sus
soldados con el lema: no deis cuartel, no toméis prisioneros. Los soldados debian
sembrar la destruccion como los hunos, de modo que durante mil afios ningun
chino se atreviese a fijar una mirada envidiosa sobre un aleman”. En Gessammelte
Werke, 2:214.

~42 ~



habian recordado haciendo estallar un levantamiento popular
antiimperialista en el norte de China, jen 1899!

En 1900, en el mismisimo primer congreso al que asisti6 Rosa
Luxemburgo al volverse ciudadana alamana, ya habia proyectado la
necesidad de una accién anticolonialista. EI 15 de mayo de 1902, publico
en el Leipziger Volkszeitung un articulo sobre las “maniobras imperialistas
mundiales”, especificamente en la Martinica. En 1905, con el primer
“incidente de Marruecos”, ella al punto planted6 cuestiones de
antimilitarismo y antiimperialismo.

Como hemos visto, su presentimiento del continuo oportunismo de
Karl Kautsky, cuando adn era considerado como la voz més autorizada del
marxismo, estuvo lejos de limitarse a la cuestion de la Huelga General de
Masas o del sufragio, sino que fue integral a su concepto mismo de lo que
es una revolucion proletaria.

No hay duda de que la jefatura del SPD pensd que la habia puesto en su
lugar cuando el Congreso de aquel afio rechazé su resolucion “de que la
lucha por el sufragio en Prusia sélo podra llevar a la victoria mediante una
grande y determinada accién de masas en que se empleen todos los medios,
incluso la huelga politica general, de ser necesario”.* Pero las batallas de
1910 de Kautsky y con Bebel acababan de cesar cuando volvi6 a ser claro
para ella que la cuestion de combatir el oportunismo no sélo era asunto de
politica interna, sino politica internacional.

El 1° de julio de 1911, el carrofiero aleman Panther entr6 en
Marruecos. Las primeras cartas de la Oficina Socialista Internacional que
Rosa Luxemburgo recibidé, como miembro de la oficina, le mostraron que
la jefatura estaba mucho méas preocupada por las batallas electorales en
Alemania que por la seccion imperialista de Alemania en Marruecos. En
realidad, por el momento no se proponia lucha contra el gobierno, y la
noticia se presentd como si el ambiente fuese de paz, no de guerra;
claramente, lo Gnico que preocupaba al SPD era que una oposicién de su
parte pudiese poner en peligro la victoria electoral con que ya contaba para
las elecciones de 1912.

Rosa Luxemburgo publico la carta “privada” y su propio analisis en el
Leipziger Volkszeitung del 24 de julio de 1911. Cuando més cartas y
folletos, cada uno mas ambivalente que el anterior, siguieron llegando a sus
manos, ella escribiéo lo mas aguda de todas las criticas: “Nuestro escrito
sobre Marruecos”, que aparecié en el Leipziger Volkszeitung del 26 de

%2 Protokoll del Congreso del Partido Socialdemocrata, 1910 pp. 181-182
(Revolucién niim. 100)

~43 ~



agosto de 1911, después que el manifiesto del ejecutivo habia sido
publicado en Vorwarts el 9 de agosto de 1911. Rosa Luxemburgo fustigd la
pusilanimidad, para no mencionar el retardo, del manifiesto ejecutivo para
cualquier lucha seria para la burguesia belicista. En lugar de un serio
analisis marxista de una cuestion candente, afirmoé Rosa, estaban
entregados a la “palabreria politica socialdemocrata”. La cuestion ya no
solo era de “politica internacional en general, y del asunto de Marruecos en
particular”. Lo imperativo para los marxistas alemanes era una exposicion
de como el “caso Marruecos” se relacionaba con el “desarrollo interno del
militarismo aleman... y el ansia alemana de poderio mundial”. Concluyo:
“Anadamos que en todo el escrito no hay una sola palabra acerca de los
habitantes naturales de las colonias, no hay una palabra acerca de sus
derechos, intereses y sufrimientos por causa de la politica internacional. El
folleto repetidas veces habla de la “esplendida politica colonial de
Inglaterra” sin mencionar las periddicas hambres y la difusién de la tifoidea
en la India, el exterminio de los aborigenes australianos y los latigazos, con
cuero de hipopétamo, que se dan en las espaldas al fellah egipcio” *

Con esto, todas las furias se desencadenaron contra ella por “violar la
disciplina”, por “deslealtad” e “indiscrecién”, por haber revelado una carta
solo apropiada para los ojos del ISB.

Al inaugurarse el Congreso de 1911, en septiembre, el comité ejecutivo
tratd de reducir la cuestion a lo que Rosa Luxemburgo habia hecho, y
cuando lo habia hecho, como si s6lo fuera cuestién de publicar lo que se le
habia enviado en confianza. El renombre del SPD aln era tan grande y la
cuestion del imperialismo se hallaba tan distante y tan relacionada con el
desarrollo organizacional, que la jefatura logr6 desviar la atencién del
analisis politico a la cuestion de “una falta de disciplina”.

De la sordera al chauvinismo masculino

En el proceso de debate sobre la llamada “falta de disciplina”, el
chauvinismo masculino habia asomado la cabeza, como pronto veremos.
No s6lo fue la cabeza del chauvinismo masculino sino también la del
imperialismo, que la socialdemocracia alemana no estaba dispuesta a
afrontar (como correctamente insistia Rosa Luxemburgo), y esto quedé en
claro en la reunién de la Oficina Socialista Internacional, en Zurich, el 23
de septiembre de 1911, a la semana del Congreso de Jena. Alli, estando
presentes y votando representantes internacionales como Lenin, retiraron la

% «“Nuestro escrito de Marruecos”, Gesammelte Werke, 3:32

~ 44 ~



mocién de censura a Rosa Luxemburgo, pero, con ayuda de otros como
Plejanov, lograron contener la discusion sobre la crisis de Marruecos. Asi,
cuando Lenin acudi6 en defensa de Rosa Luxemburgo, informa Zinoviev,
“El rayo y el trueno cayeron sobre ¢l. Vladimir Ilich apeld a Plejanov...
pero...el camarada Plejanov replicé que no debia crecer las orejas mas alla
de la frente, que nosotros (los rusos) debiamos guardar silencio; que cuando
estuviésemos los millones de miembros que la socialdemocracia tenia,
entonces también se nos tomaria en cuenta. Pero que por el momento no
éramos mas que ‘parientes pobres’. Después de escuchar a Plejanov,
Vladimir Ilich sali6 de la reunién, dando un portazo.”*

Las minutas del congreso del SPD en Jena, * de la semana anterior,
cuentan toda la historia. EI chauvinismo masculino domino las discusiones
sobre el “incidente de Marruecos”.

Hubo también cierto humorismo en la discusién pues, como dijo Rosa
Luxemburgo: “Cuando el ejecutivo del partido afirma algo, yo nunca me
atreveria a no creerle, pues como fiel miembro del partido es valido para mi
el viejo lema: Credo quia absurdum: lo creo precisamente porque es
absurdo” (p. 204). Y después se volvid hacia Bebel, al que acuséd de solo
oir con la “oreja derecha” (es decir, desde las bancas mas conservadoras,
donde se sentaban los delegados de Baden): “En toda mi vida nunca he
visto semejante cuadro de patética confusion. [Risas, Babel grita: jAhora,
ahoral] Por ello no me ofenden vuestras acusaciones. Os perdono y 0s
ofrezco un consejo paternal [Bebel: Un consejo maternal. Risas]: Hacedlo
mejor en el futuro” (p. 207).

Aun cuando hubo protestas por la actitud de Rosa Luxemburgo hacia
Bebel, también hubo grandes aplausos por la posicion antimilitarista.
Claramente, habia un profundo sentimiento antiimperialista y
anticolonialista en la socialdemocracia alemana. Como dijo Ledebour (que
no era amigo de Rosa Luxemburgo), acudiendo en defensa de ella:

Como yo lo profeticé, se tendid una trampa a Rosa Luxemburgo por la
publicacién de la carta, y ellos aprovecharon la prisa realmente injustificada
con que ella critico el escrito. Todo esto se estd aprovechando para

% Citado en Olga-Hess Gankin y H. H. Fisher, The Bolsheviks and the World
War, pp. 24-25.

% Las citas que siguen fueron traducida por David Wolff del Protokoll...Jena,
1911 (Berlin: Buchhandlung Vorwérts, 1911). Las citas de paginas son de
Protokoll. La enmienda, firmada por Rosa Luxemburgo, Gustave Hoch y Clara
Zetkin, puede encontrarse en las pp. 162-163; el discurso de Rosa Luxemburgo y
su discusion, en las pp. 204-207,247-249 y 348-350

~45 ~



disimular el meollo del asunto. La camarada Luxemburgo ha entrado
frecuentemente en conflicto conmigo...aun entraremos en conflicto mas a
menudo...[Pero] las manifestaciones de masas contra la guerra y los
belicistas, como las que han ocurrido, no son realizacién de Miiller y del
ejecutivo... sino de la camarada Luxemburgo, gracias a sus criticas [p.212].

No fue por falta de percepcion del omnipresente chauvinismo
masculino por lo que Luxemburgo pareci6 sorda ante él; pero tan resuelta
estaba a no permitir que nada la apartara de las cuestiones politicas en
disputa, que permiti6 a los dirigentes acallar la cosa, aunque afectaba la
posicion de ella entre los jefes. Siempre habia sido su principio pasar por
alto toda sefial de chauvinismo masculino, sin permitir siquiera que la
palabra saliera de sus labios. No es que no tuviese conciencia de su
existencia, pero sostenia Rosa que, puesto que se debia al capitalismo, s6lo
se le pedia abolir con la abolicidn de tal sistema. Asi como habia aprendido
a vivir con un subyacente antisemitismo en el partido, **asf aprendié a vivir
con lo que en nuestra época ha sido desafiado por su nombre:
especificamente el chauvinismo masculino. No le hizo frente, aunque era
obvio que las polémicas contra ella, ahora que estaba en abierto desacuerdo
con el nucleo de la jefatura ortodoxa, tenia un sarcasmo especial que
ningun oponente varonil habria tenido que soportar. Por ejemplo, he aqui
una muestra de las cartas que pasaron entre Bebel y Adler:

La perra rabiosa aun causard mucho dafio, tanto méas cuanto que es lista
como un mono (blitzgescheit), mientras por otra parte carece de todo
sentido de responsabilidad y su Unico motivo es un deseo casi perverso de
autojustificacion...[Victor Adler a August Bebel, 5 de agosto de 1910]

Con todos los chorros de veneno de esa condenada mujer, yo no quisiera
que n037estuviese en el partido (respuesta de Bebel a Adler, 16 de agosto de
1910).

El chauvinismo masculino no era un fenémeno que estuviese
introduciéndose de rondon en el movimiento socialista revolucionario

% Sobre la cuestion del antisemitismo asi como sobre toda la cuestion de como
el caso de Dreyfus afecto al SPD en general, y a Rosa Luxemburgo en particular,
véase la Introduccion de Daniel Guerin en su obra Rosa Luxemburgo: Le
Socialisme en France (Paris: Editions Pierre Belfod, 1971). Para una traduccion
inglesa del articulo de Rosa Luxemburgo “La crisis socialista en Francia”, véase
New Internacional, julio de 1939.

3 Peter Nettl, Rosa Luxemburg, 2 vols (Londres: Oxford University Press,
1966), 1:432.

~ 46 ~



establecido, ni se confinaba a algunos miembros del Partido. En una tesis
bien documentada, “Clara Zetkin: socialista y feminista de izquierda en la
Alemania Guillermina”,® vemos que el dia mismo que Bebel escribi6 a
Adler la carta que acabamos de citar (16 de agosto de 1910), escribid

también a Karl Kautsky:

Hay algo raro en las mujeres. Si sus parcialidades o pasiones o vanidades
entran en escena y no se les da consideracion o, ya no digamos son
desdefiadas, entonces hasta la mas inteligente de ellas se sale del rebafio y
se vuelve hostil hasta el punto del absurdo. Amor y odio estan lado a lado, y
no hay una razon reguladora.

Un virulento chauvinismo masculino imbuia todo el partido incluyendo
a August Bebel, autor de La mujer y el socialismo —que habia creado acerca
de si mismo el mito de ser un verdadero feminista, y a Karl Kautsky,
principal tedrico de toda la Internacional. Después que Rosa Luxemburgo
rompié con Kautsky en 1911, cuando también Clara Zetkin apoy6 la
posicion de Rosa, y al acercarse el Congreso del Partido, en 1913 Kautsky
advirtio a Bebel: “Las dos mujeres y sus seguidores estdn planeando un
ataque contra todas las posiciones centrales”. Nada de esto altero la
posicion de aquel texto fundamental del movimiento socialista femenino,
La mujer y el socialismo, que ya habia tenido innumerables ediciones.*

El mito casi continla hasta hoy y, sea como fuere, en el periodo 1910-
1911 la autoridad del SPD en general y de Bebel en particular sobre la
“cuestion femenina” no fue disputada en ningun lugar del mundo, en el
momento mismo en que Bebel estaba organizando la campafia contra Rosa
Luxemburgo. Ya es tiempo de enfrentarnos hoy a esta cuestion, no sélo
porque el acallado fendmeno de la “cuestion femenina” es totalmente
inaceptable para la liberacién de hoy, sino porque apenas ahora estamos
haciendo frente al muy distinto concepto que Marx tuvo de la liberacién
femenina. No por accidente, s6lo en nuestros propios dias —cien afios

% Karen Honeycutt, “Clara Zetkin: A left-Wing Socialist and Feminist in
Wilhelmian Germany” (Tesis para el doctorado, Columbia University, 1975).

¥ La primera edicion fue Die Frau and der Sozialismus (Zurich, 1879). Una
traduccion rusa de la 55% Edicion alemana (Berlin. 1946) se publico como
Zhenshchina i sotsializm (Moscu, 1959), y contenia todas las revisiones hechas por
Bebel hasta su muerte, ocurrida en 1913. Daniel de Leon tradujo una edicion
norteamericana, intitulada Woman Under Socialism (Nueva York: Labor New Co.,
1904); una ediciéon de Jubileo, traducida por M. L. Stern, fue publicada como
Woman and Socialism (New York: Socialist Literature Co., 1910)

~47 ~



después de ser escritos—se han publicado las Gltimas investigaciones de
Marx: Los cuadernos Etnoldgicos de Karl Marx.*

Por tanto, sélo ahora podemos ver que el “joven Marx” no solo habia
planteado en 1844 la relacién entre hombre/mujer como pivote mas
importante de aquel nuevo continente del pensamiento que estaba
descubriendo — “‘un nuevo humanismo”— ,sino que el Marx maduro, en los
Gltimos afos de su vida, 1880-1883, estuvo dedicado a las mas recientes
investigaciones de etnologia, y a tratar de responder a la mas quemante
pregunta planteada en el escenario concreto de Rusia y la relacion concreta
entre el “Occidente” y el “Oriente”, es decir, entre 10s paises
tecnoldgicamente avanzados y los mas atrasados. Que esta es, asimismo, la
pregunta mas pertinente de nuestros dias queda en claro tanto por el
surgimiento del Tercer Mundo como por las nuevas preguntas de la
revolucion mundial.

La relacion de la teoria con la revolucion fue preocupaciéon de Rosa
Luxemburgo mucho antes del debate que condujo a la ruptura con Kautsky.
En 1908, en el congreso de Nuremberg, ella identifico el oportunismo con
la hostilidad a la teoria, mientras hablada sobre la necesidad de que
continuara la Escuela del Partido; en 1910 relaciono el oportunismo a la
vez con la inaccién y con la falta de teoria revolucionaria; asi, en 1911, no
habia la menor duda de que Rosa Luxemburgo consideraba la teoria como
la sangre del movimiento en general y de la jefatura en particular, pero
sostuvo que la jefatura establecida se mostraba totalmente anémica.
Decidi6 que habia que sondear més, mucho mas en la nueva crisis causada
por el fenémeno del imperialismo.

En noviembre de 1911, Rosa escribi6 a Konstantin Zetkin: Deseo
encontrar la causa del imperialismo. Estoy siguiendo los aspectos
econémicos de este concepto... sera una explicacion estrictamente
cientifica del imperialismo y de su contradiccion”.

La caracteristica confianza de Rosa Luxemburgo en las masas y en su
espontaneidad se habia profundizado, como lo hemos visto, con su
experiencia de la Revolucion de 1905, a tal punto que consideraba que los
lideres simplemente eran quienes tenian las “partes que hablan”. Como
“toda accion de masas, una vez desatada, debe seguir adelante”, las masas,
también lograrian empujar a sus languidos dirigentes hacia adelante. Y, en
los afios de 1910-1911. ;Cudl resultd el papel de la jefatura? No se nos da

“ En 1072, los cuadernos de notas de Marx, titulado The Ethnological
Notebooks of Karl Marx (Assen: Van Gorcum, 1972), fueron trascritos por
Lawrence Krader, con laboriosisimas notas y con una introducciéon de 92 painas.

~48 ~



respuesta. SOlo una cosa es clara, sin sombra de duda, y es que el
rompimiento de Rosa Luxemburgo con Kautsky y Bebel fue irrevocable.
Sin embargo, no hubo ruptura organizativa: la unidad del partido siguio
siendo, para ella, inmutable. Pero se mantuvo a distancia de los lideres, que
practicaban la jefatura como si fuesen jefes de gobierno, aunque no
tuviesen un poder estatal.

~49 ~



~50~



Capitulo 3

Las teorias de la acumulacion del capital, sus
crisis y su caida inevitable segin Marx y Rosa
Luxemburgo

Al aislarse Rosa Luxemburgo de la labor del partido, después de que la
socialdemocracia alemana rechazé sus andlisis de la cuestion de la huelga
general como recurso aplicable durante las luchas por los derechos
electorales, asi como el irreductible antiimperialismo que expreso en el
“Incidente de Marruecos”; ello le dio tiempo para lanzarse a crear su mas
grande obra politica, La acumulacion del capital: contribucién a una
explicacion econémica del imperialismo.** A partir de su carta a Konstantin
Zetkin, de finales de 1911, cuando por primera vez penso en esta obra, fue
claro que, lejos de que sus derrotas en el partido la hiciesen tolerar el
oportunismo politico que lo imbuia, se habia lanzado a descubrir “las raices
economicas del imperialismo”. Con su maciza obra de 450 paginas, sintio
que estaba hollando camino nuevo, donde nadie, ni el propio Marx, habia
estado nunca. Consideraba que el tomo Il de El capital estaba inconcluso,
pues Marx habia muerto antes de poder prepararlo para la imprenta, y

* Aunque esta obra se consigue en traduccion inglesa, yo prefiero utilizar mi
propia traduccion, tomada de la edicion rusa (traducida del aleman por Dvoilatsky,
editada por Bujarin y publicada en Mosct en 1921) que yo considero mas precisa.

Los académicos britanicos necesitaron 38 afios para decidirse a traducir su
obra (Londres: Routledge & Kegan Paul, 1951). Ni la acumulacion de tiempo, ni la
acumulacion de eruditos participantes — la traduccion fue de la doctora Agnes
Schwarzchild, la nota introductoria del doctor W. Stark, y la Introduccion de
quince paginas de Joan Robinson—fueron obstaculo para que se eliminara el
subtitulo de la propia Rosa Luxemburgo, y su breve nota introductoria en que se
especificaba que su obra “cientifica” “al mismo estd atada a la politica practica,
contemporanea, imperialista”. También omitieron, por razones “técnicas”, toda una
época de la historia de la disidencia rusa. Asi, en 1913, al escribir La acumulacion,
Rosa Luxemburgo habia protegido del régimen zarista en nombre de Nikolai
Danielson, el gran populista ruso y traductor de E! capital de Marx, al titular el
capitulo XX, que trataba de él: “Nikolai-on”. Al eliminar el guion e imprimirlo
como “Nikolayon” los eruditos no solo lograron crear un hombre inexistente, sino
también eliminar el muy especifico periodo histdrico reaccionario de la censura
zarista. En 1968, la Monthly Review Press publicé una edicion en rustica de esta
obra.

~51 ~



dudaba de que Engels hubiese “rematado” los manuscritos dejados por
Marx. Es claro que tenia confianza en ser ella la discipula de Marx, que
podia cumplir con la tarea que Marx habia dejado “inconclusa”. Como mas
adelante lo diria: “Claramente, dejo a sus discipulos resolver este problema
(como muchos otros), y mi Acumulacidn se proponia ser un intento en esta
direccion”. #

La acumulacion de capital se publicé en 1913. EI comienzo de la
guerra y el desplome de la Segunda Internacional fueron experiencias tan
traumaticas que Rosa Luxemburgo se sinti6 mas confiada, al poder
responder a sus criticas, de haber tenido la razén durante todo el tiempo.
Con este espiritu, intituld su obra: Segundo volumen de La acumulacion del
capital, o lo que los epigonos han hecho de ella. Una anti-critica. (En
adelante, nos referimos a esta obra como Anti-critica)

Mas tarde, Rosa Luxemburgo describiria los cuatro meses apasionados
en que escribié la Acumulacion, como los mas “felices” de su vida. Como
escribiria después a Diefenbach: “Ya sabes que escribi las treinta galeras de
un tirén, en cuatro meses —algo increible—y las envié al impresor sin
haberles echado siquiera una ojeada™ Y afiadié que habia sentido la
misma emocion intelectual cuando escribid su respuesta a sus criticos, que
habia enviado a Diefenbach, pidiéndole sus cometarios. En ambos casos, lo
interesante es que consideraba esta prueba intelectual como una gran
aventura.

Debe notarse el largo camino que Rosa Luxemburgo recorrio, para
desarrollarse, de la simple agitacién a la teoria seria. Para empezar, habia
ocupado un lugar céntrico en los grandes debates que determinaron la
direccion del marxismo: el primero, contra la primera aparicion del
reformismo, y el segundo contra el reconocido jefe marxista ortodoxo: Karl
Kautsky.

Como hemos visto, habia experimentado la chispa de su genio ante el
cambio de la politica global —el imperialismo—con la guerra chino-

* The Accumulacion of Capital —an Anti-Critique, ed. Kenneth J. Tarbuck
(New York y Londres: Monthly Review Press, 1972), p. 62. Las citas de pagina
que siguen son de esta edicion. Ha habido gran confusion entre La acumulacion del
capital:  Contribucion a wuna explicacion economica del imperialismo
(originalmente publicada en Alemania en 1913) y La acumulacion del Capital o lo
que los epigonos han hecho de la teoria marxista —una anti-critica (que por
primera vez fue publicada en Alemania en 1919). En todo el texto, me referiré a la
primera como Acumulacion y a la segunda como Anti-critica.

8 Cf. la carta de Rosa Luxemburgo a Hans Diefenbach, de fecha 12 de mayo de
1917

~52 ~



japonesa de 1895.* No s6lo eso: Rosa advirti6 de sus efectos dentro de la
propia socialdemocracia, desde su primera aparicion en el escenario
aleman. Su descripcion, de 1898, del cambio global de poder fue reiterada
en el Congreso de 1900, cuando ella atac6 la pusilanimidad que notaba en
sus companferos de jefatura en relacion con la guerra contra China.
Continué con esto en 1905 en el debate sobre la primera crisis de
Marruecos, donde concretamente precisd el hecho de que el partido no
habia adoptado una posicion de principios contra la politica imperialista
alemana.

En 1907, Rosa Luxemburgo hablé en nombre de los rusos asi como de
los polacos en el Congreso Internacional de Stuttgart, enmendando su
resolucién antibélica de modo que no quedase duda de que los socialistas
estaban comprometidos a oponerse a toda guerra imperialista, Ciertamente
no es ningun accidente y, sin duda, no esta relacionado con la cuestion del
antiimperialismo el que Rosa rompiera con Kautsky y con Bebel. Se aislé
del partido para poder enfrentarse, desmenuzar y tratar de resolver la nueva
y fantastica amenaza militarista, y la catastrofica aparicion del
imperialismo. En 1912, cuando decidié ahondar en “las raices econémicas
del imperialismo”, ya habia combatido, analizado y escrito acerca del
colonialismo durante cerca de 15 afios. Ya consideremos acertada o errénea
su teoria, resulta fantastico hacer como si se la pudiera descartar cual un
simple tour de forcé y no como una teoria seria; es decir, como brillante
pero profunda.

* Al estallar la guerra imperialista, Rosa Luxemburgo siguié el desarrollo del
imperialismo en el escrito que habia firmado “Junius”, primer folleto aleman que
apareciera en oposicion a la guerra. Existen muchas traducciones y ediciones de
esta obra; la cita siguiente aparece en Rosa Luxemburg Speaks (New York:
Pathfinder Press, 1970), p. 281:

Inglaterra logré aduefiarse de Egipto y cred para si misma, en Africa del

sur, un poderoso imperio colonial. Francia tomo posesion de Tunez en el

norte de Africa, y de Tonkin en el Asia Oriental. Italia puso pie en

Abisinia; Rusia logré sus conquistas del Asia central y avanzd por

Manchuria; Alemania conquisté sus primeras colonias en Africa y en los

Mares del Sur, y los Estados Unidos se unieron al circulo cuando se

procuraron las Filipinas con “intereses” en el Asia oriental. Este periodo de

febriles conquistas ha producido, a partir de la guerra chino-japonesa de

1895, una cadena practicamente ininterrumpida de guerras sangrientas, que

llegaron a su ctspide en la Gran Invasion China y terminaron con la guerra

ruso-japonesa de 1904.

~B53~



Una vez que Rosa Luxemburgo ha plateado el problema de la
reproduccién —en la primera edicion—se lanza, no a la historia actual, sino
a una historia detallada de las ideas sobre el tema. Es decir, el grueso de la
obra consiste en debates con otros economistas, en su mayoria los que
Marx habia analizado, desde Quesnay y Adam Smith hasta Sismondi-
Malthus contra Say-Ricardo, MacCulloch, Rodbertus y von Kirchmann. Se
vuelve luego a “una nueva version del problema”: Struve-Bulgalov-Tugan
Baranovski contra Vorontsov-Nikolai Danielson. Estuviese Rosa tratando
conscientemente 0 no —al enfrentarse a la cuestion de la reproduccion—de
seguir lo que Marx habia hecho en sus Teorias sobre la plusvalia (que, sin
embargo, Marx relegd al volumen IV de El capital), el hecho es que la
“Historia” hasta la ultima seccidén del libro no ha sido la historia de la
época, que ella habia acusado a Marx de subordinar a diagramas abstractos,
sino la historia de varios debates. So6lo en la tercera seccion, “Las
condiciones historicas de la acumulacion”, llegaron a la historia, a la
“realidad contra la teoria” que constituida el proposito de su obra.

El encuentro con la teoria marxista de la reproduccion ampliada.

La acumulacion del capital, de Rosa Luxemburgo, es una critica marxista
de la reproduccion ampliada, que aparece en el volumen Il de El capital. La
cuestion de la acumulacion de capital ha sido el tema central de la
economia politica. Fue tema de debate entre Ricardo y Malthus, Say y
Sismondi, Engels y Rodbertus, y Lenin y los Narodniki (populistas).

Rosa Luxemburgo ocupa una posicién notoria pero no envidiable en
este debate: la de una revolucionaria aclamada por los burgueses por haber
aportado “la formulacién mas clara” del problema de la “demanda efectiva”
hasta la llegada de la Teoria general del empleo, el interés y el dinero, de
Keynes™.

Desde la publicacion del volumen 11 de El capital, en 1885, el centro de
la disputa sobre la reproduccion ampliada ha sido la presentacion
diagramatica, hecha por Marx, de como se realiza la plusvalia en una
sociedad capitalista ideal. Es necesario enfocar esto ante todo. Marx no nos
permite olvidar que su premisa es de una sociedad cerrada, que es
capitalista, es decir, dominada por la ley del valor, y que la ley del valor es
la ley del mercado mundial: “El industrial siempre tiene el mercado

* M. Kalecki, Essays on the Theory of Economic Fluctuations(New York:
Russell & Russell, 1939), p. 46

~54 ~



mundial ante si, compara y debe comparar continuamente sus precios de
costo con los de todo el mundo y no sélo con los de su mercado interno”.*®

En una palabra, aunque Marx excluye el comercio exterior, no obstante
coloca su sociedad en el medio del mercado mundial. Estas son las
condiciones del problema.

Las célebres formulas de Marx, en la tercera parte del volumen IlI,
debian servir a dos propositos. Por una parte, deseaba exponer la “increible
aberracion” de Adam Smith, quien “escamote6” la porcion constante del
capital dividiendo la produccién total social, no entre el capital constante
(c), el capital variable (v), y la plusvalia (pv), sino solo entre v mas p. (la
terminologia que Smith uso para su vy p fue de “salarios, ganancias y
renta”). Por otra parte, Marx deseaba responder al argumento
subconsumista de que una continuada acumulacion de capital era imposible
por la imposibilidad de “realizar” una plusvalia, es decir, de vender.*’

Marx pasé un tiempo al parecer interminable exponiendo el error de
Smith. Y ello porque se trataba de la gran division que separa, a la vez, la
economia politica burguesa y la critica pequefioburguesa del socialismo
“cientifico”. El error de Smith lleg6 a ser parte del dogma de la economia
politica, porque convenia a los intereses de clase de la burguesia conservar
este error. Si, como sostuvo Smith, la porcidon constante del capital “en
ultimo andlisis” se disolvia en salarios, entonces los obreros no necesitaban
luchar contra la apropiacion “Temporal” de las horas de labor no pagadas.
Soélo necesitaban aguantar que el producto de su trabajo se “disolviera” en
salarios. Marx demuestra que lo cierto es lo contrario. No s6lo no se
“disuelve” ¢ en salarios, sino que convierte en el instrumento por el cual el
capitalista se aduefia de los trabajadores vivos.

Al refutar la teoria subconsumista, Marx demuestra que no hay
conexion directa entre produccion y consumo.

Cuando Lenin arguyé con los subconsumistas rusos, con los populistas,
he aqui como puso la cosa:

La diferencia de opiniones de los economistas pequefioburgueses con las
opiniones de Marx no consiste en el hecho de que los primeros comprenden
en general la conexién entre produccion y consumo en la sociedad
capitalista, y el segundo no. (Esto seria absurdo.)La distincion consiste en

* Karl Marx, Capital (Chicago: Kerr, 1909), 3:396. A menos que se observe lo
contrario, todas las citas de los tres volimenes del Capital son de las ediciones de
Kerr.

" Cuando se emplea la palabra “realizacion” en su sentido su consumista de
venta estoy aqui entre comillas.

~B5 ~



esto: Los economistas pequefioburgueses consideraron que este nexo entre
produccion y consumo era directo, pensaron que la produccién sigue al
consumo. Marx muestra que la conexion solo es indirecta, que sélo esta
conectada en ultima instancia, porque en la sociedad capitalista el consumo
sigue a la produccion.*®

Los subconsumistas consideraron que el predominio de la produccién
sobre el consumo significaba el desplome ‘“automatico” de la sociedad
capitalista. Donde los clasicistas sélo vieron la tendencia hacia el
equilibrio, los criticos pequefioburgueses solo ven la tendencia a apartarse
del equilibrio. Marx demuestra que ambas tendencias estan alli,
inextricablemente conectadas.

Para ilustrar el proceso de acumulacion o reproduccion ampliada, Marx
divide la produccion social en dos departamentos principales: el
Departamento I, la produccion de los medios de produccién, y el
Departamento 11, la produccion de los medios de consumo. Esta divisién es
sintomatica de la divisién de clases de la sociedad. Marx se nego
categéricamente a dividir la produccion social en mas de dos
departamentos, por ejemplo, un tercer departamento para la produccién de
oro, aunque el oro no es un medio de produccién sino un medio de
consumo, sino, antes bien, un medio de circulacion. Sin embargo, esta es
una cuestion enteramente subordinada al postulado basico de una sociedad
cerrada en que s6lo hay dos clases y por tanto sélo dos divisiones decisivas
de la produccion social. Tal es la premisa que decide los limites del
problema. La relacién de las dos ramas no sélo es técnica; se encuentra
arraigada en la relacion de clase entre el obrero y el capitalista. La plusvalia
no es un espiritu desencarnado que flota entre el cielo y la tierra, sino que
esta encarnada dentro de los medios de produccion y dentro de los medios
de consumo. Tratar de separar la plusvalia de los medios de produccion y
de los medios de consumo es caer en el pantano pequefioburgués del
subconsumo.

*® Lenin, Sochineniya (Obras completas), 2:424. Yo fui la primera en traducir
esta seccion sobre “los errores tedricos de los Narodniki”, la mayor parte del
capitulo 1 del Desarrollo del capitalismo en Rusia, de Lenin, que habia sido
omitido de la edicion inglesa de las Selected Works de Lenin. Mi traduccion se
publico como “Origins of Capitalism in Russia”, New International, octubre de
1943, noviembre de 1943, diciembre de 1943. Puede encontrarse en microfilme en
“The Raya Dunayevskaya Collection” depositada en los Wayne State University
Labor History Archives, Detroit.

~56 ~



Esto es fundamental para toda la concepcion de Marx. Atraviesa toda la
red de los mercados. El argumento de Marx es que la forma corpérea del
valor predetermina el destino de las mercancias; la gente no consume
hierro, lo consume el acero; el azGcar no es consumido por las maquinas,
sino por las personas. El valor puede ser indiferente al uso que lo
determina, pero si se le debe incorporar en algin valor de uso para
realizarse. El valor de uso de los medios de produccion, insiste Marx,
muestra cuan importante es “la determinacion del valor de uso en la
determinacién de los ordenes econdomicas™.* En el orden econdmico
capitalista, los medios de produccién forman el mayor de los dos
departamentos de produccion social. Y por tanto también del “mercado”.
Por ejemplo, en los Estados Unidos, una gran cantidad de hierro en lingotes
es “consumida” por las compaiiias que lo producen; un “mercado”
considerable para los productos de la industria del trasporte.

Es imposible tener siquiera la mas ligera comprension de las leyes
econémicas de la produccidén capitalista sin sentirse opresivamente
consciente del papel de la forma material del capital constante. Los
elementos materiales de la produccion y la reproduccion simples —fuerza de
trabajo, materias primas y medios de produccién—son los elementos de la
reproduccion ampliada. Para producir cantidades cada vez mayores de
productos son necesarios mas medios de producciéon. Esto, y no el
“mercado”, es la diferencia especifica de la reproduccion ampliada.

Marx va mas lejos, para subrayar la importancia clave de la forma
material del producto con propésitos de reproduccién ampliada, comienza
su ilustracion de la reproduccion ampliada con un esquema que muestra
gue, por lo que concierne a su valor, la reproduccién ampliada no es sino
reproduccion simple: “No es la cantidad sino la destinacion de los
elementos dados de la reproduccion simple lo que cambia y este cambio
constituye la premisa material de la reproduccién en escala ampliada que
mas tarde se efectuara”.”

La dificultad para comprender la reproduccién ampliada no se
encuentra en la forma de valor de la produccidn, sino en la comparacion
del valor con su forma material, La idea de Marx es que para no perderse
en “un circulo vicioso de requisitos” —de ir constantemente al mercado con
los bienes producidos y volver del mercado con las mercancias

* Marx, Teoria sobre la plusvalia, 2:170 (edicion rusa). Mis traducciones de
secciones de los volimenes II y II del ruso estdn incluidas en “The Raya
Dunayevskaya Collection” en los Wayne State University Labor History Archives.

% Capital, 2:592. [Ed. del FCE: 1I: 450.]

~B57 ~



compradas—, el problema de la reproduccion ampliada debe plantearse
“en su simplicidad fundamental”. Esto puede hacerse mediante el
cumplimiento de dos sencillas condiciones: 1) La ley misma de la
produccion capitalista produce el aumento de la poblacién obrera y, por
tanto, aunque una parte de la plusvalia debe incorporarse a los medios de
consumo, y transformarse en capital variable con el cual comprar méas
fuerza de trabajo, siempre habra fuerza de trabajo a disposicion; y 2) La
produccién capitalista crea su propio mercado —se necesita hierro en barras
para el acero, acero para la produccién de maguinas, etc.— y por tanto, por
lo concerniente al mercado de capitales, los capitalistas son sus mejores
“compradores” y “clientes”. Por ende, concluye Marx, toda la compleja
cuestion de las condiciones de la reproduccion ampliada puede reducirse a
lo siguiente: ¢Por qué el producto excedente, en que esta incorporada la
plusvalia, ir directamente (sin venderse antes) a una mayor produccion? La
respuesta de Marx es: “No es necesario que se vendan estos ultimos (los
medios de produccion); por su naturaleza pueden volver a una nueva
produccion.”

Marx establece que el producto social total no puede ser “o bien” los
medios de produccion, “o bien” los medios de consumo; hay una
preponderancia de los medios de produccion sobre los medios de consumo
(simbdlicamente expresada como (mp/mc). Esto no s6lo es asi que tiene
gue ser asi, pues los valores de uso producidos en la sociedad capitalista no
son los utilizados por los trabajadores ni aun por lo capitalistas, sino por el
capital. No son “personas” quienes realizan la mayor parte de la plusvalia,
se realiza por medio de la constante ampliacion del capital constante. La
premisa de la reproduccién simple —una sociedad compuesta integralmente
por trabajadores y capitalistas—sigue siendo la premisa de la reproduccién
ampliada.

Al mismo tiempo, la plusvalia, en el agregado, sigue quedando
exclusivamente determinada por la diferencia entre el valor del producto y
el valor de la fuerza de trabajo. La ley del valor continla dominando la
reproduccion ampliada. Todo el problema del discutido volumen Il es
poner en claro que la realizacién no es cuestion del mercado, sino de
produccidn. El conflicto en la produccion y por lo tanto en la sociedad es
el conflicto entre capital y trabajo; por ello, Marx no abandond su premisa.

> Marx, Teorias sobre la plusvalia, 2:170 (edicién rusa).

~58 ~



La critica de Rosa Luxemburgo: Realidad contra teoria;
Fenomenologia contra filosofia

La principal carga de la critica de Rosa Luxemburgo a la teoria marxista de
la acumulacion fue dirigida contra la suposicién de Marx de una sociedad
capitalista cerrada. Dio a esta suposicién un doble significado: 1) Una
sociedad compuesta integralmente de trabajadores y capitalistas, y 2) “el
imperio del capitalismo en todo el mundo”.

Sin embargo, Marx no planted el dominio del capital en todo el mundo,
sino su dominio en una sola nacion aislada. Cuando quienes criticaban a
Rosa Luxemburgo® le sefialaron esto, ella se burl vitriélicamente de ellos.
Hablar de una sola sociedad capitalista, escribi6 Rosa en su Anti-critica,>
era un “fantastico absurdo” caracteristico del “mas craso epigonismo”.
Marx, insisti6, no habria podido tener en mente tal estratosférica
concepcién. No obstante, como lo sefialé6 Bujarin, Rosa Luxemburgo no
s6lo estaba interpretando err6neamente el concepto de Marx, sino
interpretando erréneamente el simple hecho, que Marx habia puesto en
papel con la mayor claridad: “Para simplificar la cuestion (de la
reproducciéon ampliada) aislamos el comercio exterior y examinamos una
nacién aislada”.>

Por otra parte, Rosa Luxemburgo arguydé que una “demostracion
precisa” tomada de la historia mostraria que la reproduccion ampliada
nunca habia ocurrido en una sociedad cerrada sino, antes bien, por medio
de distribucion y expropiacion de “estratos no capitalista y sociedades no
capitalistas”. Rosa Luxemburgo contrastdo falsamente la realidad con la
teoria. Una vez hecho esto, no vio que lo que estaba describiendo como la
realidad no era sino una manifestacion fenomenoldgica del capital al
invadir las tierras subdesarrolladas, mientras que Marx habia profundizado
en la acumulacion de capital como surgia de la trasformacién —en
expansion continua—del capital variable (el trabajo vivo) en capital
constante (trabajo muerto). Por ello, habia llamado “increible aberracion” a
la subestimacion, por Adam Smith, de esta forma constante de capital,

52 El argumento se complico por el hecho de que, en su mayoria, los criticos de
Rosa Luxemburgo eran reformistas. Ella, por su parte, ataco indiscriminadamente
tanto a los revolucionarios como a quienes traicionaron la revolucion, llamando
“epigonos” a todos sus criticos.

> Luxemburgo, Anti-Critique, p. 137.

> Teorias sobre la plusvalia, 2:161 (edicién rusa). Véase también N. Bukharin,
Imperialism and The Accumulation of Capital (New York: Monthly Review Press,
1972).

~59 ~



mientras que Rosa Luxemburgo simplemente consideraba el capital
constante como “la forma capitalista” de expresar algo caracteristico de
todas la sociedades. Aunque no hacia grandes ilusiones acerca de que toda
la plusvalia (ganancia) se “disolviera” y regresara en forma de salarios,
como lo habia creido Smith, ella sélo podia ir a la esfera del intercambio y
el consumo.

Lejos de ser tan solo un analisis fenomenolégico de su época, la teoria
de Marx constituyé una dialéctica tan profunda de la acumulacién que, al
mismo tiempo, puso al descubierto las diversas formas de rebelién y como
revelaban el desarrollo 16gico hasta el punto en que ninguna alteracion del
intercambio o la distribucion podia cambiar nada fundamental.

Algunas de las mejores partes de la Acumulacién de Rosa Luxemburgo
se encuentran en su descripcion del proceso “real” de acumulacion a través
de la conquista de Argelia y la India; las guerras del opio contra China, la
guerra anglo-boer y el desmembramiento del imperio africano, y el
exterminio de los indios norteamericanos. Aunque Rosa Luxemburgo
describié concretamente como se entabld la guerra entre los boers y los
ingleses, “sobre las espaldas de los negros”, no sac6é ninguna conclusion
acerca de que los negros africanos fuesen una fuerza revolucionaria. Este
papel revolucionario quedaba reservado exclusivamente al proletariado. En
su critica se los diagramas de Marx, Rosa consider6 que las categorias
econdémicas marxistas solo estan econémicas, y no simbolos de la propia
lucha de clases. Como hemos visto, durante el debate de 1910-1911 con
Kautsky, la oposicion revolucionaria de Rosa Luxemburgo a la barbarie del
imperialismo aleméan contra los hereros se limitd a considerarla como gente
gue sufria, no como revolucionarios; sin embargo, tanto la revuelta de Maji
Maji en el Africa oriental como la rebelion Zull en el sur de Africa habia
estallado en aquellos afios decisivos, 1905-1906, aungue, sin duda, pocos
las conocieran aparte de los imperialistas encargados de sofocarlas.

Rosa Luxemburgo atacd apasionadamente el imperialismo:

De la misma manera que el granjero americano, obligado por el capital,
impulsaba a los indios hacia el Oeste, asi los boers empujaron a los negros
hacia el Norte. Asi pues, las “republicas libres”, establecidas hoy entre el
Orange y el Limpopo, surgieron como protesta contra los designios de la
burguesia inglesa sobre el derecho sagrado de la esclavitud. Las minimas
republicas campesinas sostenian una lucha de guerrillas permanente con los

~60~



negros bantues. Y sobre las espaldas de los negros se entablé una guerra de
varios decenios entre los Boers y el gobierno inglés.*

Rosa Luxemburgo se habia deslumbrado tanto por la verdad de los
poderosos fenémenos imperialistas y el oportunismo que produjeron en el
SPD, que no pudo ver: 1) que la opresion de los paises no capitalistas
también podian dar poderosos aliados al proletariado, y 2) que, en todo
caso, eso no tenia nada que ver con el problema planteado en el tomo Il de
El capital que esta consagrado a elucidar como se realiza la plusvalia en un
mundo capitalista ideal. Tampoco tiene nada que ver con el proceso “real”
de acumulacion, que Marx analiza en el volumen |11, pues el proceso real
de acumulacion es un proceso capitalista, 0 un proceso de produccion de
valor.

Rosa Luxemburgo, en cambio, escribe que: “Lo mas importante es que
el valor no puede ser realizado por trabajadores ni por capitalistas sino sélo
por estratos sociales que, a su vez no producen en forma capitalista”.*®

Segln Rosa Luxemburgo, los marxistas rusos se encontraban en un
profundo error al pensar que la “sola” preponderancia del capital constante
sobre el capital variable (simbdlicamente expresada como ¢ / v) revelaba la
especifica ley caracteristica de la produccion capitalista. “para la cual la
produccién es un objetivo en si misma y el consumo individual es tan solo
una condicion subsidiaria”. Para elevar el consumo desde esta posicion
subordinada, Rosa Luxemburgo trasforma el nicleo interno del capitalismo
en una simple cubierta. Para Rosa, la relacién de ¢ / v, como hemos visto,
solo es “el lenguaje capitalista” de la productividad general del trabajo. De
un plumazo, Rosa Luxemburgo esta privando la cuidadosamente aislada
relacién c/v de su caracter de clase. La produccion de valor pierde la
especificidad de una etapa historica definida en el desarrollo de la
humanidad. Asi, Rosa se ve llevada a identificar lo que el marxismo ha

> Luxemburgo, Accumulation of capital (New York: Monthly Review Press,
1968), p. 412. Para una description de la rebelion Zulu, véase el studio de Edward
Roux, de 1948, Time Longer Than Rope: A History of the Black Man's Struggle for
Freedom in South Africa (Madison: University of Wisconsin Press, 1966). Véase
también mi referencia a la revuelta Maji Maji, en Philosophy and Revolution, p.
215; y American Civilization on Trial, pp. 19, 28-29, donde trato la rebelion zulu y
otras revueltas africanas. Sobre la relacion de las ideologias con las revoluciones
en Africa y en Asia, véase mi obra Nationalism, Communism, Marxist-Humanism
and the Afro-Asian Revolutions.

% Accumulation, p.245, edicion rusa (traduccion y cursivas de la autora). Las
citas de las paginas en el texto siguiente son de esta edicion.

~061~



considerado como la especifica ley caracteristica de la produccion
capitalista —c / v— con “todas las formas pre-capitalistas de produccion”,
asi como en “el futuro, la organizacion socialista” (p.222).

La siguiente etapa inevitable consiste en evitar la forma material del
capitalismo de su caracter de clase. Donde Marx hace que la relacion entre
el Departamento I, que produce medios de produccion, y el Departamento
I1, que produce medios de consumo, refleje la relacion de clase inherente a
¢ /v, Rosa Luxemburgo, al mismo tiempo, fabrica un tercer departamento a
base de oro, y habla de las “ramas de la produccion”, jcomo si fuese un
término puramente técnico! Al hacerlo, no sélo se aparta del nivel de
abstraccion de Marx, sino también de las relaciones de clase que Marx
estaba expresando por la divisién de la produccion social en dos
departamentos y s6lo dos. No es de sorprender que Rosa empiece por
privar a la forma material de capital de su contenido de capital, y después
lo descarte porque no tiene contenido de capital: “la acumulacion no solo es
una relacién interna entre dos ramas de la produccién. Es ante todo, una
relacion entre el ambiente capitalista y el no capitalista” (p.297; las cursivas
son de la autora).

Rosa Luxemburgo ha trasformado la acumulacion de capital, de ser una
sustancia derivada del trabajo en una sustancia cuyo principal
sostenimiento es una fuerza exterior: el ambiente no capitalista. Para
completar esta inversion de la fuente principal de la acumulacion
capitalista, se ve obligada a romper los confines de la sociedad cerrada,
fuera de cuyo umbral ya se encontraba ella. Su “solucion” pone todo el
problema de cabeza, y ahora Rosa nos pide abandonar la suposicion de una
sociedad cerrada y “admitir una plusvalia realizada fuera de la produccion
capitalista”.

Este paso, nos dice, revelara que de la produccion capitalista podrian
surgir “o bien medios de producciéon o bien medios de consumo” (p.247).
No hay ninguna ley que obligue a los productores de la produccién
capitalista a ser lo unoy no lo otro. De hecho, afirma Rosa Luxemburgo
sin la menor conciencia de hasta donde esta4 apartandose del método de
Marx: “la forma material no tiene nada que ver con las necesidades de la
produccion capitalista. Su forma material corresponde a las necesidades de
aquellos estratos no capitalistas que hacen posible su realizacion” (p.247;
las cursivas son de la autora).

Donde Marx dijo que sélo el valor de uso de los medios de produccién
muestra cuan importante es la determinacion del valor de uso en la
determinacion de todo el orden econdémico, Rosa Luxemburgo no
considera para nada el valor de uso del capital: “Al hablar de la realizacion

~ 062~



de la plusvalia —escribe—a priori no consideramos su forma material”
(P.245). Donde Marx muestra que el valor se trasforma inevitablemente en
valor de uso, Rosa Luxemburgo intenta separarlos violentamente como si
pudiera ‘realizarse” la plusvalia fuera de su forma corpbrea. La
contradiccion entre el valor de uso y el valor, de que no puede librarse la
produccién capitalista, trata de resolverla Rosa Luxemburgo juntando el
producto total de la produccion capitalista en zonas no capitalistas.

Cuando Rosa se propuso responder a sus criticos de la Acumulacion,
completada antes de estallar la primera Guerra Mundial, no sélo el
capitalismo se habia hundido en su primera Guerra Mundial sino que
también se habia desplomado la Segunda Internacional. Extendié mas,
entonces, su analisis:

A primera vista, puede parecer un ejercicio puramente teérico. Y sin
embargo, el significado practico del problema est4 a la mano: la conexion
con el hecho més notorio de nuestros tiempos: el imperialismo. Los tipicos
fendmenos externos del imperialismo: competencia entre paises capitalistas
para conquistar colonias y esferas de interés, oportunidades de inversidn,
sistema internacional de préstamos, militarismo, barreras arancelarias,
papel dominante del capital de las finanzas y los monopolios en la politica
mundial, son todos ellos bien conocidos... ;Coémo podemos explicar el
imperialismo en una sociedad donde ya no hay espacio para él? Fue en este
punto donde pensé que tenia que comenzar mi critica. °’

Rosa Luxemburgo no desconocia la elocuente descripcion de la
acumulacion originaria hecha por Marx: “El sistema colonial, la deuda
publica, la montafia de impuestos, el proteccionismo, las guerras
comerciales, etc., todos estos vastagos del verdadero periodo
manufacturero se desarrollaron en proporciones gigantescas, durante los
afios de infancia de la gran industria. EI nacimiento de este potencia es
festejado con la gran cruzada herddica del repto de nifios”*®

Sin embargo, Rosa Luxemburgo insisti6 en hacer que semejante
“realidad” fuera incluida en el analisis tedrico del dia, sin tener ninguna
conciencia dialéctica acerca de como ello se apartaba del propésito de Marx
de “discernir la ley del movimiento del capitalismo” hasta su caida.

Para Marx, sin embargo, es la produccion la que determina el mercado.
Por otra parte, Rosa Luxemburgo se encuentra en una posicion en que, si
bien acepta el marxismo, hace que el mercado determine la produccion.

> Anti-Critique, pp.60-61
% Capital, 1:830. [Edicion del FCE: 1:644]
-~ 63 -~



Una vez que Rosa Luxemburgo elimina la fundamental distincion marxista
de medios de produccion y medios de consumo como reveladora de una
relacion de clase, se ve obligada a buscar el mercado en el sentido burgués
de “demanda efectiva”. Habiendo perdido de vista la produccién, busca al
“pueblo”. Y como es obviamente imposible que los obreros “compren de
vuelta” los productos que han creado, busca otros “consumidores” que
“compren” los productos, y luego procede a acusar a Marx por no haber
empleado esto como su punto de partida. La formula marxista, escribe Rosa
Luxemburgo, parece indicar que la produccion ocurre por la produccién
misma. Asi como Saturno devord a sus hijos, aqui todo lo producido se
consume internamente:

La acumulacién se efectlia aqui [en el esquema]®® sin que se vea, ni en el
menor grado, para quien, para qué nuevos consumidores ocurre, a la postre,
estd siempre creciente expansion de la produccién. Los diagramas
presuponen el siguiente curso de cosas. La industria del carbén se amplia
para ampliar la industria del hierro. Esta Gltima se amplia para ampliar la
industria de la maquinaria de construccion. La maquinaria de construccion
se amplia para contener al siempre creciente ejercito de trabajadores de las
industrias del carbon, el hierro y la construccion de maquinarias, asi como
sus propios trabajadores. Y asi, ad infinitum en un circulo vicioso.*

Mediante su sustitucion de la sociedad cerrada marxista por el medio
no capitalista, Rosa Luxemburgo se propone romper este “circulo vicioso”.
Los capitalistas, escribe, no son fanaticos y no producen por la produccién
misma. Ni las revoluciones tecnoldgicas y ni siquiera la “voluntad” de
acumular bastan para producir una reproduccion ampliada: “Es necesaria
otra condicion: la ampliacion de la demanda efectiva”.®* Salvo hasta el
punto en que la plusvalia es necesaria para reemplazar al capital constante
y abastecer a los capitalistas con articulos suntuarios, la plusvalia no puede
resultar, de otra manera, en acumulacion, no se puede “realizar”. O, como

% Como la propia Rosa Luxemburgo afirmé en la Anti-critica que solo habia
empleado formulas matematicas porque Marx las habia usado pero no eran
esenciales, y porque se ha escrito acerca de ellas innumerables veces, las hemos
excluido por completo. Cualquiera que se interese, vea Imperialismo y
acumulacion de capital, de Bujarin, que incluye la Anti-critica de Luxemburgo en
la edicion Tarbuck. En su introduccion, Tarbuck resume mucho de los libros sobre
las formulas.

% Accumulation, pp. 229.

% 1bid., p. 180

~64 ~



dice Rosa, “solo ellos (los capitalistas) estan en posicion de realizar solo la
parte consumida del capital constante y la parte consumida de la plusvalia.
De esta manera, solo pueden garantizar la condicion para la renovacion de
la produccion en la escala anterior”.*

El hecho de que la “parte consumida del capital constante” no se
consume personalmente, sino productivamente, parece haber escapado de
la atencioén de Rosa Luxemburgo. Los capitalistas no “comen maquinas, ni
tampoco gastan y desgarran las recién creadas. Tanto las partes consumidas
del capital constante como las nuevas inversiones de capital se realizan por
medio de la produccion. Y este es precisamente el significado de la
reproduccion ampliada, como Marx nunca se cansé de afirmarlo.

Sin embargo, Rosa Luxemburgo en vez de hablar de las leyes de
produccion basadas en la relacion capital-trabajo, no tiene otro refugio que
la motivacion subjetiva de los capitalistas, en su afan de lucro. La
produccién capitalista, escribe, se distingue de todos los anteriores 6rdenes
explotadores en que no sélo tiene sed de ganancia, sino de ganancias cada
vez mayores. En su Anti-critica, pregunta: ;Como puede crecer la suma de
las ganancias cuando las ganancias sélo dan vueltas en circulo, de un
bolsillo a otro? Es decir, del bolsillo de los productores de hierro pasa al de
los magnates del acero y al de los magnates de la industria de construccién
de maquinaria. No es de sorprender que Marx insistiera tanto en establecer
el hecho de que “en realidad la ganancia no es sino la forma bajo la que se
manifiesta la plusvalia, la cual solo puede ponerse al desnudo mediante el
analisis, despojandola del ropaje de aquélla”.®®

Rosa Luxemburgo, siendo una tedrica seria, se vio obligada a llevar su
desviacidn hasta su conclusién légica. Donde, para Marx, ampliacion de la
produccion significaba agravacion del conflicto entre el obrero y el
capitalista, para Rosa Luxemburgo significaba “ante todo” ampliacion de la
demanda y de las ganancias. Sostuvo que Marx suponia lo que debié haber
probado: que una reproduccién ampliada era posible en una sociedad
cerrada. Con su atencién concentrada en los paises no capitalistas, no vio
que el capitalismo estaba desarrollandose en mucho mayor grado
capitalistamente (expansion de la maquinofactura dentro de la madre
patria) y entre paises capitalistas (por ejemplo, los Estados Unidos y la
Gran Bretafia) y no por medio de “terceros grupos” o entre paises
capitalistas y no capitalistas. Desde luego, estaba inextricablemente atado a
la “realizacion” de la plusvalia mientras que, de hecho, el imperialismo se

%2 Ibid., p. 244
% Capital, 3:62. [Ed. del FCE: III: 63.]

~ 065~



lanzaba en busca de ganancias excedentes, de una ganancia cada vez
mayor.

Rosa Luxemburgo habia abandonado la esfera de la produccion,
yéndose a la del intercambio y el consumo. Y alli se quedd. Habiendo
abandonado la premisa de Marx, no tuvo una posicién aventajada desde la
cual observar otros fendémenos. Llegd sin pivote a la vasta arena del
mercado, pidiendo que se probara lo obvio, mientras “daba por sentada” la
relacién de produccién que lo obvio oscurecia. Al no salir del mercado, no
le quedaba sino adoptar el lenguaje caracteristico de lo que ella misma, en
otras circunstancias, habia llamado “la mentalidad mercantil”.

Rosa Luxemburgo sostiene que, aunque puede necesitarse carbén para
el hierro, vy hierro para el acero, y acero a la vez para la industria de
construccion de maquinas y para las maquinas que producen medios de
consumo, el producto excedente no se puede reincorporar a mayor
produccion sin antes presuponer “la forma pura de valor”, que es,
evidentemente, dinero y ganancias: “la plusvalia, cualquiera que sea su
forma material, no puede transferirse directamente a la produccién para su
acumulacion; antes hay que realizarla”®

Asi como la plusvalia debe “realizarse” (venderse) después de
producirla, asi también, después de ello, debe readquirir a la vez la “forma
productiva” de medios de produccion y fuerza de trabajo, asi como medio
de consumo. Como las otras condiciones de la produccion, ésta nos
conduce al mercado. Por Gltimo, una vez logrado esto, continua Rosa
Luxemburgo, la masa adicional de mercancias debe ser, nuevamente,
“realizada, transformada en dinero”. Esto nos lleva, una vez mas, al
mercado, y Rosa Luxemburgo, cerrando la puerta a lo que considera como
el “circulo vicioso” de la produccion por la produccion misma, abre de par
en par las puertas a lo que Marx llamé “el circulo vicioso de los
requisitos”.*

Ya fuese Rosa traicionada por el poderoso desarrollo historico del
imperialismo que estaba ocurriendo para sustituir la relacién de capital y
trabajo por la relacion de capitalismo con no-capitalismo, y para negar la
suposicién marxista de una sociedad cerrada, ya fuese oprimida por su falsa
posicién contra la auto-determinacion nacional, hasta el punto en que no
pudo ver que el opuesto absoluto del imperialismo no era el no-capitalismo,
sino las masas en rebelion, tanto en el pais oprimido como en el opresor; no
pudo escapar de la falsa contraposicion de teoria y realidad. Fuera como

 Accumulation, p. 86.
% Teorias sobre la plusvalia, 2:170 (edicion rusa).

~ 66 ~



fuese, abandond la filosofia marxista de la revolucion que mantenia como
uno solo, teoria y préactica, objetivo y subjetivo, economia y politica,
filosofia y revolucién. Como esta formula y no una distinta es lo que Rosa
Luxemburgo igualmente deseaba, debemos considerar ahora el mercado, no
contra la produccion, sino en relacidn con las crisis y la descomposicion del
capitalismo.

La crisis y la descomposicion del capitalismo

La disputa entre Marx y Rosa Luxemburgo no quedd confinada, desde
luego, a los limites de las formulas. Esta no fue més que la cascara del
nacleo interno de la cuestion esencial de la descomposicion del
capitalismo, o la creacién del fundamento material para el socialismo.

A lo largo de la critica de rosa Luxemburgo a las formulas, en el
volumen 11, sostiene que el volumen 111 contiene in implicite la solucién del
problema planteado “pero no resuelto” en el volumen Il. Por solucion
“implicita”, Rosa Luxemburgo quiere decir el analisis de la contradiccion
entre produccién y consumo, y entre produccion y mercado; sin embargo,
esto no es lo que Marx llamo “la contradiccion general del capitalismo”.

La “contradiccion expresada en términos muy generales,”® escribe
Marx, consiste en que “de una parte el régimen capitalista de produccion
tiende al desarrollo absoluto de las fuerzas productivas, prescindiendo del
valor y de la plusvalia implicita en él y prescindiendo también de las
condiciones sociales dentro de las que se desenvuelve la produccion
capitalista”. Por ello, en el “Desarrollo de las contradicciones internas”,
Marx coloca en el centro de su analisis, no el mercado, sino el “conflicto
entre la expansion de la produccion y la valorizacion”.

Las constantes revoluciones de la produccion y la permanente
expansion del capital constante, escribe Marx, imponen, desde luego, una
extension del mercado. Pero, explica, el ensanchamiento del mercado en
una nacion capitalista tiene limites muy precisos. Los bienes de consumo
de un pais capitalistas estan limitados a los lujos de los capitalistas y a las
necesidades de los obreros cuando se pagan en su valor. EI mercado de
bienes es apenas suficiente para permitir al capitalista continuar su
busqueda de mayor valor. No pude ser mayor.

Esta es la manifestacion suprema de la suposicion simplificadora de
Marx de que el trabajador se le paga en su valor. La causa mas interna de
las crisis, segin Marx, es que la fuerza de trabajo en el proceso de

% Capital, 3:292. [Ed. Del FCE: III: 247.]
-~ 67 -~



produccidn, y no en el mercado, crea un valor mayor de lo que es en si
mismo. El obrero es un producto de sobreproduccion. No puede ser de otra
manera en una sociedad que produce valores, donde los medios de
consumo, no siendo mas que un momento en la reproduccion de la fuerza
de trabajo no pueden ser mayores que las necesidades de capital para la
fuerza de trabajo, no pueden ser mayores que las necesidades de capital
para la fuerza de trabajo. Este es el defecto fatal de la produccion
capitalista. Por una parte, el capitalista debe ensanchar su mercado. Por la
otra, éste no puede ser mayor.

Sin embargo, Rosa Luxemburgo insiste en que no es el problema el
insoluble, sino que la premisa de Marx lo presenta como tal. No ve lo que
es mas fundamental en Marx pues, por una parte, ha excluido las crisis
como simplemente “la forma de movimiento pero no el movimiento mismo
de la economia capitalista”.®’ Por otra parte al haber abandonado la premisa
basica de Marx, Rosa Luxemburgo contemplé el mercado no como
manifestacién de la relacién de produccién, sino como algo de lo que se
podia prescindir fuera de tal relacion. En cambio, para Marx, el “mercado”
que puede ensancharse mas alla de los limites de la poblacién laboral
pagada en su valor, es el mercado de capitales. Aun alli, las constantes
revoluciones tecnolégicas hacen que el tiempo necesario para reproducir
mafiana un producto, sea menos que el tiempo que se necesitd para
producirlo hoy. Por lo tanto, llega un momento en que todas las
mercancias, incluso la fuerza de trabajo, han sido “sobrepagadas”.

La crisis consiguiente no es causada por una escasez de “demanda
efectiva”. Por lo contrario, es la crisis la que causa una escasez de
“demanda efectiva”. El trabajador empleado ayer ha quedado desempleado
hoy. Ocurre una crisis, no porque haya habido una escasez de mercados —
cuando mas grande es el mercado, es precisamente antes de la crisis—,sino
porgue desde el punto de vista capitalista esta ocurriendo una distribucion
insatisfactoria del “ingreso” entre los que reciben salarios y los que reciben
la plusvalia o las ganancias. El capitalista reduce sus inversiones y el
resultante estancamiento de la produccion aparece como sobreproduccion.
Desde luego, hay una contradiccion entre produccion y consumo. Y, claro
esta, existe la “incapacidad de vender”. Pero esta incapacidad de vender se
manifiesta como tal por causa del fundamental declinar anterior de la tasa
de ganancias, que no tiene nada que ver con la incapacidad de vender.

Lo que Marx describe en su analisis de la “contradiccion general del
capitalismo” es 1) la degradacion del trabajador hasta no ser mas que

8 Accumulation, p. 6.

~ 68 ~



apéndice de una maquina, 2) el crecimiento constante del ejército de
desempleados y 3) la descomposicion del propio capitalismo por su
incapacidad de dar mayor empleo a la mano de obra. Y como la fuerza de
trabajo es la mercancia suprema de la produccién capitalista, la Unica
fuente de su valor y plusvalia, la incapacidad del capitalismo para
reproducirla condena al propio capitalismo.

Asi los tres hechos principales de la produccion capitalista, que se
reafirman no so6lo “implicitamente” sino explicitamente, en el mundo real,
en el volumen I11, son: 1) un declinar de la tasa de ganancia, 2) crisis cada
vez més profundas y 3) un ejército de desempleados cada vez mayor. Rosa
Luxemburgo niega a Marx el derecho de suponer que la fuerza de trabajo
siempre estara a mano para fines de la reproduccion ampliada y
simultdneamente presuponer una sociedad capitalista cerrada. La “realidad”
mostraria, escribe Rosa, que son las sociedades no capitalistas las que
constituyen la “reserva de fuerza de trabajo”. Al negar a Marx este derecho,
estd negando la teoria marxista de la poblacién. De un solo plumazo, Rosa
Luxemburgo libera al capitalismo de sus “leyes generales absolutas” —la
reserva del ejército laboral— que, dice Marx, es absolutamente dominante
aun cuando todo el capital social se haya concentrado “en manos de un solo
capitalista o de una sola empresa”.*®

Esta Unica sociedad capitalista se vuelve la sociedad capitalista ideal,
gue es la premisa de las célebres férmulas de Marx en el volumen Il. Hasta
en el volumen III, donde nos introduce en el mundo “real”, con sus
transacciones falsas, manipulaciones del crédito y todos los demas factores
gue complican una sociedad compleja, la posicién aventajada de Marx
sigue siendo la esfera de la produccion de valor de una sociedad capitalista
cerrada. El principal conflicto en la sociedad, como en la produccidn, sigue
siendo el conflicto entre capital y trabajo. Se agrava, no se modifica, con la
ampliacion de la produccién y la ampliacion del crédito, y ninguna de las
leyes de produccion, ya se reflejen en la tasa decreciente de ganancia, ya en
la reserva de ejercito laboral, se atenda por las manipulaciones del mercado.
Antes bien, las propias leyes abstractas fructifican por completo.

Marx considero la teoria de la tasa decreciente de ganancia como el
“pons asini” de toda la economia politica, que separa un sistema tedrico de
otro.” ®

La prolongada depresion siguid al crash de 1929 acalldé a los
vulgarizadores de la economia politica, que negaban que existiera

%8 Capital, 1:688
% Capital, 3: 250
-~ 69 -~



semejante tendencia: sin embargo, era inconcebible a esta “nueva economia
politica”, como a toda la burguesia, que el decrecimiento de la tasa de
ganancia procediera de los Organos vitales del sistema de produccion.
Marx, basado como estaba en la relacion capital-trabajo, vio el declinar de
la produccion capitalista en la tendencia decreciente de la tasa de ganancia,
a pesar del crecimiento de su masa. Por su parte, el economista burgués ve
el decrecimiento de la tasa no como resultado de la composicion orgénica
del capital, que refleja la relacion del trabajo muerto con el trabajo vivo,
sino tan solo como resultado de una deficiencia de la demanda efectiva.

Por desgracia, lo mismo hizo Rosa Luxemburgo. Sostuvo que la
tendencia decreciente de la tasa de ganancia, si no anulada por completo, al
menos queda poderosamente contraequilibrada por el aumento de la masa
de ganancia. Por tanto, concluye, igualmente podriamos aguardar la
“extincion del sol””® que esperar que el capitalismo se desplome por un
decrecimiento de la tasa de ganancia. Por lo contrario, escribe, el proceso
historico revelara la fuente “verdadera” de la acumulacion de capital y por
tanto la causa de la caida del capitalismo cuando esa fuente se haya
agotado: “Desde el punto de vista histérico, la acumulacion del capital es
un proceso de intercambio de cosas entre métodos capitalistas y
precapitalistas de produccion. Sin los métodos precapitalistas de
produccion, no puede ocurrir la acumulacion...La imposibilidad de
acumulacidn significa desde el punto de vista capitalista la imposibilidad de
un mayor desarrollo de las fuerzas productivas y, por consiguiente, la
objetiva necesidad histérica del desplome del capitalismo”.”

¢Donde esta la importancia de los fendmenos imperialistas que, segun
Rosa Luxemburgo, contradecia la teoria y la presentacion diagramatica, por
Marx, de la acumulacién? Obviamente, en el hecho de que los fenémenos
ponian a la vista “no solo” una sociedad capitalista cerrada con Sus
contradicciones, “sino también” los estratos y sociedades no capitalistas y
sus relaciones con ellas. Y no sélo “también”, sino “ante todo”, Rosa
Luxemburgo no vacil6 en sacar la conclusién logica de que la acumulacién
era “inconcebible en cualquier respecto” sin estos terceros grupos. Pero si
la acumulacion es “inconcebible” sin esa fuerza exterior, entonces €s esta
fuerza, y no el trabajo, la que causara el desplome del capitalismo. La
necesidad historica de la revolucion proletaria cae por tierra. Y también la
teoria de la propia Rosa sobre la “imposibilidad” de la acumulacion sin

" Rosa Luxemburgo puso esta expresion en una nota de pie de pagina de la
Anti-critica, que aparece en la edicion Tarbuck en la p.77.
" Accumulation, p. 297

~70~



estos paises no capitalistas, una vez que la negativa viva de su teoria —las
masas coloniales— no aparece en ninguna parte como revolucionaria.
Dicho de otra manera, la dialéctica, a la vez como movimiento de
liberacion y como metodologia, falta por completo. Todos estos opuestos
coexisten sin tocar nunca unos con otros para producir un movimiento. Lo
que Hegel dijo que “surge ante la conciencia sin un contacto mutuo”,”” y
Lenin llamo “la esencia de la anti-dialéctica”® En realidad, este es el

meollo del error de Rosa Luxemburgo.

"2 Esta frase de Hegel aparece durante su ataque al pensamiento formal que
“hacer de la identidad su ley y permite que el contenido contradictorio que yace
ante ¢l caiga en la esfera de la representacion sensoria... donde los términos
contradictorios se mantiene aparte...y asi, surge ante la conciencia sin estar en
contacto”. Véase Science of Logic, vol. 2 (Nueva York: Macmillan Pub. Co., 1929),
p- 477 ;( Londres: Allen & Unwin, 1969), p. 835. La primera fue traducida al inglés
por Johnston y Struthers, la segunda por A. V. Miller.

73 « Se presenta ante la conciencia sin contacto mutuo’(el objeto) —esta es la
esencia de la anti-dialéctica ...

(Esta la representacion sensoria mds cerca de la realidad que el pensamiento? A
la vez, si y no. La representacion sensoria no puede aprehender el movimiento en
conjunto; por ejemplo, no puede aprehender el movimiento en conjunto; por
ejemplo, no puede aprehender el movimiento con una velocidad de 300.000 km por
segundo, pero el pensamiento puede aprehenderlo y debe hacerlo. El pensamiento,
tomado de la representacion sensoria, también refleja la realidad...”Lenin,
Collected Works (Mosct, 1961), 38:228. Véase también mi critica de Roman
Rosdolsky, The Making of Marx’s Capital, “Rosdolsky’s Methodology and
Lange’s Revisionism”, en News & Letters, enero-febrero de 1978.

Permitame afiadir una nota personal puesto que Roman Rosdolsky ha
convertido en una categoria el hecho de que, en 1948, “tuvo la buena fortuna de
ver uno de los muy escasos ejemplares del Rough Draft” de Marx (estaba
refiriéndose al texto aleman de los Grundrisse der Kritik der politischen Okonomic
[Rohrntwurf], 1857-1858, publicado por el Instituto Marx-Engels-Lenin, en 1939,
en Moscl). Aquel afio, 1948, fue cuando conoci a Rosdolsky; también yo habia
estado estudiando los Grundrisse. Pese al hecho de Rosdolsky seguia aferrado a un
concepto de Rusia como un “degenerado Estado de los trabajadores” Mientras que
yo habia desarrollado la teoria del capitalismo de Estado en 1941 (cuando él atn
estaba en uno de los campos de concentracion de Hitler), nuestra amistad continu6
durante mucho tiempo. Mas adelante, por razones muy distintas, los dos fuimos a
Detroit. Para entonces, las diferencias entre nosotros ya no se limitaban a una sola
teoria, sino que abarcaba el lugar central de la dialéctica en el marxismo. Para mi,
la filosofia no solo significaba dialéctica, “en general” sino, muy especificamente,
“la negacion de la negacidon”, que Marx habia llamado “un nuevo humanismo”. Yo

~71~



Rosa Luxemburgo, la revolucionaria, siente el hueco abismal entre
teoria y su actividad revolucionaria, y acude al rescate de Rosa, la
teorizante. ‘“Mucho antes” de que el capitalismo se desplome por
agotamiento del mundo no capitalista, escribe Rosa, las contradicciones del
capitalismo, a la vez internas y externas, llegaran a tal punto que el
proletariado lo derribara.

Pero no es cuestion de “mucho antes”. Ningin revolucionario duda de
gue la dnica solucion final del problema de la reproduccion ampliada
llegara con la verdadera lucha de clases, en el auténtico escenario histérico,
como resultado de que una clase se encuentre con otra en lados opuestos de
las barricadas. La cuestion, tedricamente es: ;procede orgénicamente la
solucion, de vuestra teoria, o es llevada alli simplemente por la “voluntad
revolucionaria”? En Marx, el fundamento granitico del socialismo y la
inevitabilidad del desplome del capitalismo procede de las leyes mismas de
la produccion capitalista: el capitalismo produce un trabajo asalariado: su
propio enterrador: Por una parte, la composicion organica del capital
produce el decrecimiento de la tasa de ganancia y, por otra parte, las
reservas del ejercito de la mano de obra. La incapacidad del capitalismo
para reproducir su Unica sustancia valorizadora hace que suene la ultima
hora del capitalismo.

Para Rosa Luxemburgo, en cambio, la caida del capitalismo no procede
del organismo del capitalismo, sino de una fuerza exterior: “los estratos no
capitalistas y las sociedades no capitalistas”, mientras la revolucion es
introducida por su indomable voluntad revolucionaria. La revolucion
proletaria socialista que, para Marx, esta arraigada en el desarrollo material

sostuve que esto habia quedado de manifiesto el 17 de junio de 1953 en la revuelta
de la Alemania Oriental contra el totalitarismo comunista. Lo que habia surgido
vivio hasta mi era el estallido de la Idea Absoluta en el marco de la segunda
negatividad, no solo filoso6ficamente, sino en combate. Todo el movimiento nuevo,
a partir de la practica, que surgid vivo con esa revuelta exigia que se estableciera
una relacion totalmente nueva de la practica con la teoria para lograr una nueva
unidad de la teoria y la practica. Al resumir la Idea Teorica y la Idea Practica,
Hegel habia subrayado que “cada una de ellas, por si misma” es unilateral y
contiene solo la Idea misma como algo buscado mas alld y como objetivo
inalcanzable”. Me atrevo a decir que no solo la cuestion de Hegel tuvo que ver con
nuestra disputa de 1953, pero fue entonces cuando mi rompimiento con Rosdolsky
fue completo. Para el desarrollo del humanismo marxista en los Estados Unidos
véase: The Raya Dunayevskaya Collection: Marxist-Humanism. Its Origen and
Development in the U.S., 1941 to Today, 10 vols. (Detroit: Wayne State University
Labor History Archives, 1981). La coleccion también se encuentra en microfilme.

~ 72~



de las fuerzas conflictivas de capital y trabajo, se vuelve aqui una voluntad
desconectada de la creciente subordinacion del trabajador ante (y su
creciente revuelta contra) el proceso laboral capitalista.

Al proyectar una sociedad capitalista ideal en que el capitalismo no
tiene ningun dolor de cabeza causado por los mercados —todo lo que se
produce se “vende”™—"* Marx prob6 que la bisqueda de mercados, por el
capitalista es motivada por la busqueda de mayores ganancias y no porque
sea absolutamente “imposible realizar” los bienes producidos dentro de la
sociedad capitalista. Engels, tratando de mostrar que ningun tipo de distinta
distribucion del capital nacional modificaria basicamente la relacion entre
capital y trabajo, escribio:

El Estado moderno, cualquiera que sea su forma, es una méaquina
esencialmente capitalista; un Estado de los capitalistas, capitalista total
idea. Cuantas méas fuerzas productivas asume en propio, tanto méas se hace
capitalista total, y tantos mas ciudadanos explota. Los obreros siguen
siendo asalariados, proletarios. No se supera la relacion capitalista sino que,
més bien se exacerba.”

Como ni siquiera el capitalismo de Estado podria abolir esta relacién,
sino sélo “llevarla al extremo”, Marx no abandona su premisa de una
sociedad consistente s6lo en trabajadores y capitalistas. Al estar
s6lidamente basado en la relacién capital-trabajo, Marx ve que el
decrecimiento de la tasa de ganancia, no puede obviarse, sea por un
aumento de la “demanda efectiva” de los productos excedentes creados.
Sea lo que sea el mercado, la tecnologia de la produccion es tal que el
capitalista necesita relativamente menos trabajadores para manejar las
nuevas maquinas, cada vez mayores. Junto con la tecnologia de la
produccion, la relacion de produccion es tal que la plusvalia solo proviene

" Esto no significa que Marx hubiese olvidado que se les debia “vender”, ni las
constantes crisis del mercado mundial. Como lo dijo en sus Teorias sobre la
plusvalia, 2:510: “las crisis del mercado mundial deben considerarse como la
verdadera concentracion y adaptacion forzosa de todas las contradicciones de la
economia burguesa. Los factores individuales, condensados en estas crisis, deben
surgir, por tanto, y se les debe describir en cada esfera de la economia burguesa, y
cuanto mas avanzamos en nuestro examen de esta Ultima, mas aspectos de este
conflicto pueden verse, por una parte, y por otra parte debe mostrarse que sus
formas mdas abstractas son recurrentes y estdn contenidas en las formas maés
concretas”.

> F. Engels, Anti-Diihring (Chicago: Charles H. Kerr Pub. Co., 1935), p.290

~73~



del trabajo vivo (capital variable en el proceso de produccion), que ahora es
una parte cada vez menor del capital total. Por tanto, la tendencia a declinar
revela cada vez més claramente la ley de plusvalia oculta tras esta
tendencia

El desarrollo 16gico de esta tendencia, escribe Marx, revelara que a la
postre ni siquiera 24 horas diarias de trabajo produciran una plusvalia
suficiente para hacer girar las ruedas de la produccién ampliada sobre una
base capitalista: “Para producir la misma tasa de ganancia cuando el capital
constante puesto en movimiento por un trabajador se duplica, el tiempo de
plustrabajo tendria que decuplicarse y pronto el tiempo total de trabajo y
por ultimo las 24 horas del dia no bastarian aun si fueran igualmente
apropiadas por el capital”®

Hemos llegado al limite teérico de la produccién capitalista. Esté tan
inextricablemente conectado con el trabajo como la teoria de la abolicion
del capitalismo con la revolucién proletaria. Por ello, una parte orgéanica de
la teoria marxista de la acumulacion es la movilizacién del proletariado
para derrocar el capitalismo. Por ello, Marx no abandona su premisa de una
sociedad cerrada. Fue la base no sélo del volumen Il de El capital, sino de
los volimenes 1y 11, asi como de sus Teorias sobre la plusvalia. Ademas,
fue la base no sélo de todo el sistema tedrico, sino también de toda su
actividad revolucionaria.

Aunqgue es verdad que el especifico imperialismo capitalista que Rosa
Luxemburgo tuvo suficiente presencia para reconocer como una nueva
etapa global a mediados del decenio de 1890, fue un fenémeno no conocido
por Marx, nadie ha igualado, mucho menos sobrepasado, el analisis hecho
por Marx de lo que Rosa Luxemburgo llamé “el hecho historico del
nacimiento del capitalismo”: “El descubrimientos de los yacimientos de oro
y plata en América, la cruzada de exterminio, esclavizacion y
sepultamiento en las minas de la poblacion aborigen, el comienzo de la
conquista y el saqueo de las Indias Orientales, la conversién del continente
africano en cazadero de esclavos negros: son todos hechos que sefialan los
albores de la época de produccion capitalista”.””

La Unica critica hecha por Rosa Luxemburgo a este andlisis fue que
Marx lo trataba como si s6lo fuese aplicable a la acumulacion originaria de
capital y no “el epifenomeno constante de la acumulacion”. Pero Rosa
Luxemburgo tenia una preciosa, pequefia y estricta teoria de lo especifico
de la acumulacién en la época del imperialismo, que era nuevo desde los

"® Capital, 3:468.
" Capital, 1:823. [Ed. Del FCE: I: 638.]
~74 ~



dias de Marx, con el monopolio y otras formas de las leyes fundamentales
gue Marx habia descrito sobre la concentracion y centralizacién de capital.

Lo peor de todo, y esto debe repetirse y subrayarse, es el hecho de que
Rosa Luxemburgo no reconociera que habia fuerzas revolucionarias nuevas
en los paises no capitalistas que se volverian aliados del proletariado. En
una palabra, el imperialismo se vuelve simplemente un “epifendomeno”.
Todas las magnificas descripciones que hace Rosa de la opresion
imperialista no tienen un sujeto vivo que se levante para oponerse; siguen
siendo sélo masas dolientes, y no enterradores del imperialismo. Cuando
Marx resumidé la ley General de la Acumulacion Capitalista, dejo la
“economia pura” —con raices y todo— muy atrés, al buscar su opuesto
absoluto y encontrar que, en tanto que la ley absoluta del capitalismo era la
creacion de un ejército de desempleados, este ejercito de desempleados es
el de los “enterradores” del capitalismo.

Lo gue Marx esta siguiendo en la tendencia histérica de la acumulacion
capitalista es lo que resulta de la desintegracion del capitalismo: “A partir
de este momento, en el seno de la sociedad se agitan fuerzas vy
pasiones...””® El hecho de que Rosa Luxemburgo no viera esto, en lo que
estaba tratando de observar en el surgimiento del imperialismo, es la falla
fatal de su obra. La revolucionaria Rosa Luxemburgo traté de salvar a la
teorizante Rosa Luxemburgo afiadiendo que “mucho antes” de la caida del
capitalismo por falta de tierras no capitalistas, el proletariado lo derrocaria.
Lo que formaba una barrera a lo teorizante no solo era la teoria de la
acumulacidn de capital sino también su muy contradictoria posicion ante el
asunto de la organizacion. Por una parte, Rosa tenia tal confianza en la
espontaneidad de las masas que aun se le considera a menudo, sélo una
“esponteneista”. Por otra parte, y pese a su implacable critica del SPD por
haber traicionado al proletariado al estallar la primera Guerra Mundial, y
pese a su designacion de la Segunda Internacional como “el cadaver
maloliente del 4 de agosto de 1914”, ella sigui6 siendo miembro suyo.

Simultaneamente, aunque las mujeres constituian el ndcleo de su lucha
contra el militarismo y todas sus magnificas batallas antiimperialistas
fueron bésicas para el concepto y la realidad de la revolucion, Rosa
continud planteando la espontaneidad/conciencia como si la conciencia se
hubiese agotado en la lucha de clases en lugar de desarrollarse hasta
formar una filosofia tan total de la revolucion que llega a ser su realidad. El
proletariado siempre sigui6 siendo fuerza de la revolucion, pero Rosa no
vio otras fuerzas de la revolucion, ya fuese en relacién con la cuestion

"8 Ibid., p.835
-~ 75 -~



nacional o nuevas formas de organizacion, salvo al final mismo de su vida,
cuando encabezd el levantamiento espartaquista de 1919 y pidi6 todo el
poder para los consejos, al ser elegida jefa del recién nacido Partido
Comunista de Alemania.

~76 ~



Capitulo 4

De la “cuestion nacional” y el imperialismo a la
dialéctica de la revolucion; la relacion de
esponteneidad y conciencia con la organizacion
en las disputas con Lenin, 1904,1917

...La causa es la etapa mas alta en que la
Nocién concreta como principio tiene una
existencia inmediata en la esfera de la
necesidad; pero aln no es un sujeto.
HEGEL, Ciencia de la l4gica

La dialéctica inconclusa: La cuestion polaca y el internacionalismo

Desde los comienzos de Rosa Luxemburgo en el movimiento marxista, el
internacionalismo fue su mas distintiva marca revolucionaria, cuando ella y
Jogiches aparecieron por primera vez en el escenario de los exiliados
polacos en Zurich, rompieron con el Partido Socialista Polaco (PSP) y
establecieron un nuevo partido, la Socialdemocracia del Reino de Polonia
(SDRP). Aunqgue su oposicion tenaz, inflexible, intransigente y porfiada al
“derecho de las naciones a la autodeterminacion” en general y a la Polonia,
su tierra natal, en particular, iba contra la posicion de Marx, Rosa considerd
que su actitud constituia la Unica posicion verdadera, proletaria e
internacionalista. En su primera aparicion en un Congreso Socialdemécrata
en 1896, la joven dio una conferencia a los experimentados dirigentes
ortodoxos de la Segunda Internacional, los directos continuadores y
herederos del marxismo, diciéndoles que no sabian absolutamente nada
cerca de la “cuestion polaca”, y que la prueba de ella era su reconocimiento
del PSP, que no era mas que de ‘nacionalistas”, si no abiertamente
“patriotas sociales”.

Sostuvo Roda que la situacion objetiva habia cambiado completamente
desde la época de Marx, cuando casi no habia movimiento proletario,
mucho menos movimiento revolucionario; ahora, en cambio, habia un
movimiento revolucionario marxista tanto en Rusia como en Polonia. Y
Polonia no sdlo estaba econdmicamente integrada al imperio zarista, sino
que industrialmente estaba mas avanzada que la propia Rusia. En los dos
afios siguientes, Rosa continu6 trabajando en su tesis para el doctorado, El

~77 ~



desarrollo industrial en Polonia, que habia de probar su punto de vista.
Aunque nadie convino con su actitud hacia la autodeterminacion, la
Internacional si reconocié al SDRP como partido marxista oficial de
Polonia. Al cabo de cuatro afios, los marxistas lituanos se unieron al SDRP,
que asi se convirtio en el SDRPIL.

Rosa Luxemburgo nunca abandoné su oposicibn a la
autodeterminacion de las naciones, antes de la revolucién ni durante ella.
Cuando Jogiches, que habia colaborado en la tesis original de oposicién a
la “cuestion nacional”, sinti6 sin embargo, que no era apropiado ni
oportuno que ella mostrara tan claramente su oposicion a la actitud de Marx
ante la cuestion, al estallar la Revolucion de 1905 en Polonia ella
respondid: “El temor a que yo dé gran importancia a nuestra contradiccion
con Marx me parece infundado. En realidad, todo debe considerarse como
una triunfante reivindicacion del marxismo. Nuestra clara ‘revision’
impresionara tanto mas a nuestros jovenes...” Afiadi6é una posdata: “En el
peor de los casos, cualquier impresion de desacuerdo directo con Marx
podra alterarse con unos pequefios retoques”. "

Contra la idea de los antileninista que han escrito voluminosamente que
la gran separacion entre Rosa Luxemburgo y Lenin se centr6 en la cuestién
organizativa, la salida de los partidarios de Rosa Luxemburgo del famoso
Congreso Socialdemocrata Ruso no ocurrid por la cuestion organizativa,
sino por la cuestion nacional. Cierto es que ella escribi6 contra Lenin sobre
la cuestion de la organizacién, pero ello fue después del Congreso v,
nuevamente, durante la Revolucién de 1917. Aqui se trata de que, aunque
Rosa no asistié al Congreso de 1903, ingresé en el partido en 1906, aun
cuando el famoso “Punto 9” del programa del partido, hacia la
autodeterminacion, siguiera siendo exactamente el mismo que en el
Congreso de 1903. La revolucion siempre fue la fuerza vital de las
actividades de Rosa, de sus principios, de sus escritos. La revolucion era la
fuerza unificadora, lo que no quiere decir que ella dejara de escribir
criticas; todo lo contrario. En 1908-1909, Rosa Luxemburgo elabor6 su
declaracion mas comprensiva en seis extensos articulos, a los que titul6o “El
problema de la nacionalidad y la autonomia”.

Asi como algunos antileninista tratan de hacer que la cuestion
organizativa, y no la cuestion nacional, sea el punto de ruptura entre Lenin
y Rosa Luxemburgo, otros acttian como si Lenin no hubiese “refutado” la

¥ yéase su carta a Jogiches del 7 de mayo de 1905, en Roza Luksemburg: Listy
do Leona Jogichesa-Tyszki, vol. 2, 1900-1905 (Varsovia Ksiazka i Wiedza, 1968).

~78 ~



tesis de Rosa de 1908-1909.% En realidad una de las més grandes
contribuciones de Lenin es precisamente su obra sobre la cuestion nacional
antes y después de la guerra, y después de que él mismo habia subido al
poder. Todo el mundo, desde Marx y Engels hasta Kautsky y Bebel y hasta
Plejanov y Lenin —absolutamente todos en el movimiento marxista
internacional, fuera del propio grupo de Rosa— se opusieron a su posicion.
Sin embargo, nada pudo hacer que la abandonara.

Rosa Luxemburgo comenzd su tesis mas comprensiva sobre el
“problema de la nacionalidad” atacando la actitud rusa (el “punto 9” del
programa del RSDLP), “de que todas las nacionalidades que forman el
Estado tienen el derecho de autodeterminacion”. Reconocié que —aunque “a
primera vista” pareciera “una parafrasis del viejo lema del nacionalismo
burgués expresado en todos los paises y en todos los tiempo: ‘El derecho de
las naciones a la libertad y la independencia’” —, era cierto que la
socialdemocracia rusa también estaba en pro de la lucha de clases y la
revolucion. Sin embargo, sostuvo Rosa Luxemburgo, triunfante, “no ofrece
lineamientos practicos para la politica cotidiana del proletariado, ni
solucion préctica a los problemas de la nacionalidad. Habiendo reducido el
principio marxista de autodeterminaciéon casi a lo mismo que el
“nacionalismo burgués”, puesto que “practicamente” no ofrecia nada, Rosa
Luxemburgo procedio a derribar a aquel “hombre de paja”. Concluyd que
la autodeterminacion era simple “utopia”: bajo el capitalismo es imposible
de lograr, y ¢para qué la puede necesitar alguien en el socialismo?

Cuando Rosa Luxemburgo se enfrenté a Marx por la cuestion nacional,
s6lo plate6 el punto de que aquello era caduco. La disputa se condujo como
si solo se tratara de que “ortodoxo” queria decir que Marx no podia
equivocarse. Pero no era cuestion de que Marx pudiera 0 no pudiera
equivocarse, ni se trataba tampoco de que la situacion objetiva no pudiera
cambiar. Era cuestién de dialéctica, de la metodologia al enfocar los

80 v¢ase la Introduccién de Horace B. Davis a The National Question: Selected
Writings by Rosa Luxemburg, ed. Horace Davis (New York: Monthly Review
Press, 1976), p. 9 “El problema de nacionalidad y autonomia”, traducido como “la
cuestion nacional y la autonomia”, estd incluido en esta obra, junto con otros
escritos fundamentales de Rosa Luxemburgo sobre la cuestion nacional. No es
porque los Estados Unidos estén tan “atrasados” en cuestiones tedricas por lo que
no se hizo alli una traduccion inglesa de la obra de 1908 de Rosa Luxemburgo,
hasta 1976. Antes bien, esta obra fundamental de Rosa Luxemburgo contradecia
tan flagrantemente la realidad, que no hubo interés en traducirla a otros idiomas.
Como una vez dijo Lenin: “Ningin marxista ruso pensd jamas en censurar a los
polacos...Los rusos deben cuestionar en favor de su independencia”.

~79 ~



opuestos. Toda cuestion de metodologia dialéctica y la relacion de ella con
la dialéctica de la liberacion, donde se habia planteado, habian parecido
“abstractas” a Rosa Luxemburgo. Al buscar una nueva teoria que
respondiera a los “nuevos hechos” la dialéctica de la liberacion le paso
inadvertida. Por desgracia, 1o mismo ocurrié a las nuevas fuerzas de la
revolucion en la lucha nacional contra el imperialismo.

Rosa Luxemburgo no podia ignorar la posicién de Marx, expresada
innumerable veces y en innumerables lugares, y la atacé con bastante
frecuencia; sin embargo, acaso no conocia la carta que el 7 de febrero de
1882 escribio Engels a Kautsky sobre “nacionalismo, internacionalismo y
la cuestion polaca™ Tiene especial importancia para nosotros aqui, porque
fue escrita pocas semana después de que Engels habia colaborado con
Marx en un nuevo prélogo para la edicion rusa del Manifiesto comunista
fechada el 21 de enero de 1882. Es de especial pertinencia para la
problematica de todas las discusiones acerca de la Revolucion de 1905, no
s6lo por discutirla mientras estaba ocurriendo, 1905-1907, sino que
reaparecio en la disputa de 1910 con Kautsky, cuando se tratd de la relacion
entre la “atrasada” Rusia y la “avanzada” Alemania. En el prologo del882
se habia predicho que una revolucion podia ocurrir antes en Rusia y triunfar
si “se volvia” la sefial de la revolucion proletaria en el Occidente. Desde
luego, esto afiadié impetu a toda la cuestion de Polonia, que por entonces
era parte del imperio ruso.

La carta de Engels a Kautsky dice lo siguiente:

Los socialistas polacos que no ponen la liberacion de su pais a la cabeza de
su programa me parecen a mi como los socialistas alemanes que no exigen
ante todo la derogacién de la ley socialista, la libertad de presa, de
asociacion y de asamblea... No importa si una reconstitucion de Polonia es
posible antes de la préxima revolucién. En ningun caso tenemos la tarea de
apartar a los polacos de sus esfuerzos de luchar por las condiciones vitales
de su desarrollo futuro, o persuadirlos de que la independencia nacional es
cuestion muy segundaria desde el punto de vista internacional. Por lo
contrario, la independencia es la base de toda accion internacional comun. ..
Nosotros en particular no tenemos ninguna razon para bloquear su
irrefutable esfuerzo por la independencia. En primer lugar han inventado y

81 Fue publicado por primera vez en Mosct, en 1933, en Briefe an A. Bebel, W.
Liebknecht, K. Kautsky und Andere. Se ha traducido en los articulos incluidos en
The Russian Menace to Europe, coleccion de articulos de Karl Marx y Friedrich
Engels elegidos y editados por Paul W. Blackstock y Bert F. Hoselitz (Glencoe,
II1.: The Free Press, 1952), pp. 116-120.

~80~



aplicado en 1863 el método de lucha...; y en segundo lugar fueron los
Unicos lugartenientes capaces y leales de la Comuna de Paris.

Simplemente no era cierto, como habia afirmado Rosa Luxemburgo,
que la situacion objetiva habia cambiado tan drasticamente desde la época
de Marx que se necesitaba una nueva tesis; y tampoco, en ningln caso, que
no habia absolutos en el marxismo. Desde luego, la autodeterminacion
nacional no era, “un absoluto”, pero tampoco era algo limitado a los
decenios de 1840 o 1860. Marx siempre tuvo una vision global, y la
oposicion al zarismo ruso fue lo que fue por entonces, el contrapunto de la
reaccion europea. Cuando Marx, al pronunciar su discurso clave en la
celebracion de la Internacional del 4° aniversario del levantamiento polaco
de 1863, llamo a los polacos “veinte millones de héroes entre Europa y
Asia”, no sélo se trataba de la autodeterminacion de la nacion, sino que era
cuestion de potencial revolucionario. De manera similar, sefial6 el papel de
aquéllos en la Comuna de Paris.

En una palabra, contraponer la lucha de clases, para ho mencionar la
revolucidn, con la “cuestion nacional” como Marx lo analizd, es trasformar
la realidad en una abstraccion. No solo no cambio tan drasticamente la
situacion objetiva en la época de Rosa Luxemburgo, ante la cuestion
nacional, de como habia sido en la época de Karl Marx, sino que la
autodeterminacion  como  potencial  revolucionario  exigi6  un
ensanchamiento del concepto mismo de una filosofia de la revolucién como
totalidad.

Sin embargo, Rosa Luxemburgo continué desarrollando sus
diferencias, tanto en la cuestion de la ideologia como en la cuestion de la
produccién:

Cualquier ideologia es béasicamente, sélo una superestructura de las
condiciones materiales y de clase de una época dada; sin embargo, al
mismo tiempo, la ideologia de cada época contempla hacia atrds los
resultados ideoldgicos de las épocas procedentes, mientras que, por otra
parte, tiene su propio desarrollo l6gico en cierta area. Esto queda ilustrado
por las ciencias, asi como por la religion, la filosofia y el arte... Como la
moderna cultura capitalista es heredera de la continuadora de anteriores
culturas, lo que desarrolla es la continuidad y la calidad monolitica de una
cultura nacional...

El capitalismo aniquilo la independencia polaca pero al mismo tiempo cre6
la moderna cultura nacional polaca. Esta cultura nacional es producto
indispensable dentro del marco de la Polonia burguesa; su existencia y

~81~



desarrollo son una necesidad historica, conectada con el propio desarrollo
capitalista.®?

Lo que resulta irénico es que, sin cambiar nunca su posicion “general”
de que la “cultura nacional” era “indispensable” para la burguesia, Rosa
Luxemburgo insistiera en la autonomia del SDRPIL, aun después de
haberse “fundido” con la socialdemocracia rusa.

El estallido de la primera Guerra Mundial no contuvo la oposicion de
Rosa a la autodeterminacion. Antes bien, el escandalo de la traicion a la
Segunda Internacional hizo mas profunda su conviccién de que el
internacionalismo y el “nacionalismo”, incluso la cuestion de la
autodeterminacion, eran opuestos absolutos. Al momento se moviliz6 para
combatir a los traidores. Con el seudénimo de Junius, produjo el primer
gran grito contra la traicién. La crisis de la socialdemocracia® hablé con
la mayor elocuencia:

El “mundo civilizado” que contempldé impasible como este mismo
imperialismo consignaba decenas de miles de hereros a la destruccion mas
horrible y llenaba el desierto del Kalahari con los gritos desesperados de
quienes perecian de sed y las agonias de los moribundos; mientras en
Putumayo, en 10 afios, 40 mil seres humanos fueron martirizados por una
pandilla de barones industriales europeos, y el resto del pueblo fue mutilado
a golpes; mientras en China una antigua cultura era abierta a todas las
abominaciones de la destruccion y la anarquia, entre los incendios y los
asesinatos de la soldadesca europea; mientras Persia, imponente, se
sofocaba bajo el nudo cada vez mas estrecho del despotismo extranjero;
mientras en Tripoli los arabes habian de inclinarse bajo el yugo del capital,
a sangre y fuego, arrasadas por igual su cultura y sus moradas, este “mundo
civilizado” solo hoy ha tomado conciencia de que la mordida de la bestia
imperialista es fatal, de que su aliento es infamia.

No obstante, la Quinta tesis del escrito de Junius declara:

82 Davis, National Question, pp.253-255

8 Este escrito es universalmente conocido como el panfleto de Junius, por la
firma empleada por Rosa Luxemburgo. Las citas que siguen proceden de Rosa
Luxemburgo, Gesammelte Werke (Berlin: Dietz Verlag, 1974), 4:161. La
reproduccion de este escrito en Mary-Alice Water, Rosa Luxemburg Speaks (Nueva
York: Pathfinder Press, 1970) contiene un fantastico error al referirse a los hereros
condenados a destruccion como “decenas de miles de héroes™ (p.326).

~82 ~



En la época del imperialismo triunfante no puede haber mas guerras
nacionales. Los intereses nacionales sélo pueden servir como medios de
engafio para traicionar a las masas trabajadoras del pueblo, ante su enemigo
mortal, el imperialismo...

Es cierto que el socialismo reconoce a cada pueblo el derecho de
independencia y la libertad de gobernar independientemente sus propios
destinos. Pero es una verdadera perversion del socialismo considerar la
actual sociedad capitalista como expresion de esta autodeterminacion de
naciones.

Concluye Junius: “Mientras existan Estados capitalistas, es decir,
mientras la politica mundial imperialista determine y regule la vida interna
y externa de una nacion, no podra haber ‘autodeterminacion nacional’ ni en
la guerra ni en la paz”.

Por grande que fuera la solidaridad que recorri6 a los internacionalistas
revolucionarios en el exterior —incluyendo a Lenin, desde luego—, cuando
recibieron aquel escrito antibélico desde Alemania, Lenin (quien no sabia
gue Junius era Rosa Luxemburgo) se escandalizd al leer en el mismo
escrito aquel analisis que se oponia a la autodeterminacién nacional y le
contraponia la “lucha de clases”. Era precisamente lo opuesto de su propia
actitud, no porque él todo el tiempo hubiese defendido el derecho de las
naciones a la autodeterminacién, sino porgue, donde antes habia habido
solamente un principio, ahora consideraba que asimismo se trataba de la
vida misma de la revolucién y sostenia firmemente que la lucha por la
autodeterminacion nacional podia volverse uno de los “bacilos” para una
revolucién socialista proletaria. Escribié V. L Lenin:

Al decir que la lucha de clases es el mejor medio de defensa contra la
invasion, Junius solo aplicéd a medias la dialéctica marxista, dando un paso
por el camino correcto e inmediatamente desviandose de él. La dialéctica
marxista pide un analisis correcto de cada situacion especifica... La guerra
civil contra la burguesia también es una forma de lucha de clases... [p.210].
No hay la menor duda de que los marxistas holandeses y polacos que se
oponen a la autodeterminacion pertenecen a los mejores elementos
revolucionarios e internacionalistas de la socialdemocracia internacional.
¢Cbémo es posible, entonces, que su razonamiento tedrico sea, como hemos
visto, sélo un pufiado de errores? Ni un solo argumento general correcto;
nada mas que “economismo imperialista” [p.293]

8 Las citas que siguen son de V. I. Lenin, Collected Works, vol. 19 (Nueva
York: International Pub, 1942). Las paginaciones del texto se refieren a esta
edicion.

~83~



“Economismo imperialista” significa subordinar al nuevo sujeto —las
masas coloniales, que seguramente se levantarian— al poderio abrumador
del pais imperialista. Para Lenin, todo el punto, siempre, por decirlo asi, fue
que “Toda la opresion nacional provoca la resistencia de las grandes masas
del pueblo; y la resistencia de una poblacién oprimida a nivel nacional
siempre tiende a la revuelta nacional” (p.248). Era absolutamente
imperativo ver la Unica dialéctica en la revolucién y en el pensamiento
cuando estalld la rebelion en Irlanda. Como dijo Lenin: “la dialéctica de la
historia es tal que naciones pequefias, impotentes como factor
independiente de la lucha contra el imperialismo, desempefian una parte
como uno de los fermentos, uno de los bacilos que ayudan al verdadero
poder contra el imperialismo a salir de la escena, a saber, el proletariado
socialista”(p.303).

Este habia sido precisamente el punto de vista de Rosa Luxemburgo si
el proletariado hubiese sido la masa en cuestion; eso fue, precisamente, lo
que ella quiso decir con “espontancidad”; pero habiendo juzgado que la
autodeterminacion nacional era “burguesa”; habiendo visto los grandes
sufrimientos de las masas coloniales pero no la dialéctica de su
creatividad, no modificd su antigua posicion. Tal como sucede, Irlanda
habia sido el pais empleado por Rosa como “prueba” para oponerse a la
autodeterminacién nacional, y desde antes de la Rebelién de Pascua —
cuando Lenin pens6 que Rosa Luxemburgo no conocia la posicion de Marx
antes la independencia de Irlanda— Lenin considerd la actitud de Rosa
como de “divertida audacia”, y repiti6 su contraste nombre entre ella
misma como “practica” y los que favorecian la autodeterminacion nacional
como “utopicos”. Escribio Lenin: “Mientras declara que la independencia
de Polonia era una utopia, y lo repite ad nauseam, Rosa Luxemburgo
exclama irénicamente: ¢Por qué no exigir la independencia de Irlanda? Es
obvio que la ‘practica’ Rosa Luxemburgo no conoce la actitud de Karl
Marx ante la cuestion de la independencia de Irlanda.®

Ahora que era cuestion, no de conocer la posicion de Marx, sino de
enfrentarse a la guerra imperialista y la revuelta de las masas coloniales,
Lenin ataco a todos, especialmente a los bolcheviques, que se oponian a la
autodeterminacion nacional diciendo que su posicion era nada menos que
“economismo imperialista”.

Los admiradores de Rosa Luxemburgo, de su partido o no por igual, no
saben cdmo explicar su posicidn ante la cuestion nacional; se ha atribuido a

8 V. I. Lenin, Selected Works, 4:274
~84 ~



todo, desde “‘origenes nacionales” (ella habia surgido como revolucionaria
internacionalista marxista en la lucha contra el “nacionalismo” del Partido
Socialista Polaco) hasta casi atribuir su posicion a “demencia”. “No hay
otra palabra para describir esto”, escribidé George Lichtheim, pidiendo a sus
lectores

hacer una pausa aqui. El tema estd cargado de pasion. Fue la cuestion
central de la vida politica de Rosa Luxemburgo... Fue la tinica cuestion en
que estuvo dispuesta a romper con sus asociados mas cercanos y a desafiar
a la cara toda autoridad, incluso la de Marx. jPolonia habia muerto! jNunca
podria resucitar! jHablar de una naci6n polaca, de una Polonia
independiente no s6lo era demencia politica y econémica! Era una
distraccion de la lucha de clases, una traicion al socialismo... S6lo una cosa
contaba: la fidelidad al internacionalismo proletario como ella lo
comprendia (y como el pobre Marx, claramente no lo habia comprendido).
En este punto y sélo en él, Rosa fue intratable... Una de las aberraciones
més extrafias que jaméas poseyeran a tan grande intelecto politico.®

En nacimiento del Tercer Mundo en nuestra época nos ha facilitado no
caer en la trampa de contraponer “internacionalismo” y “nacionalismo”,
como si en todo tiempo fuesen absolutos irreconciliables. En manos de un
revolucionario como Frantz Fanon, la relacion dialéctica de los dos fue
bellamente desarrollada al expresar la idea hasta de un absoluto, como si
fuese un lema de batalla. Escribié en Los condenados de la tierra:

La historia nos ensefia claramente que la batalla contra el colonialismo no
corre a lo largo de lineas rectas del nacionalismo... La conciencia nacional,
que no es nacionalismo, es la unica que nos da dimension internacional...
El desafio de los aborigenes al mundo colonial no es una confrontacion
racional de puntos de vista. No es un tratado sobre lo universal, sino la
confusa afirmacion de una idea original propuesta como absoluto...Por
Europa, por nosotros mismos y por la humanidad... hay que... desarrollar
un pensamiento nuevo, tratar de crear un hombre nuevo.” &

Aun asi no salimos del marco historico del periodo de Rosa
Luxemburgo, la psicologizacion de Lichtheim no es respuesta. En cambio,

8 Véase la critica de George Lichtheim a la biografia de Rosa Luxemburgo por
Nettl, en Encounter, junio de 1966.

8 Frantz Fanon, Wretched of the Earth (Nueva York: Grove Press, 1968),
pp.121, 198, 233,255. [Hay una edicion en espaiol del FCE: Los condenados de la
tierra.)

~85~



hemos de enfrentarnos a la ambivalencia de su posicion ante la
espontaneidad y la organizacién, considerandola dentro del marco de su
compromiso total, a un mismo tiempo con la accién espontanea de las
masas y con el partido de la vanguardia.

La dificultad de desenredar esto no se reduce facilmente por la
interminable serie de mitos y calumnias acerca de la actitud de Rosa
Luxemburgo ante la organizacion, como si todo lo que estuviera en
cuestion fuese Rosa la democrata contra Lenin el dictador. Donde estos re-
escritos de la historia empezaron cambiando el titulo al tema mismo de la
critica hecha por Rosa en 1904 a Lenin —que ella llam6 “Cuestiones
organizativas de la Socialdemocracia” y que ellos deformaron para decir
“;Leninismo o Marxismo?”—, €S necesario, en cambio, seguir la
articulacion dada por Rosa al problema.?® Es bastante claro que Rosa
Luxemburgo se opuso al concepto leninista de organizacién, pero
igualmente claro es que estaba criticando a Alemania tanto como a Rusia y
sosteniendo que cada uno tenia igual “estatus histérico”. Muy por encima
de todas sus criticas, asi como de su aprobacion, estaba no la cuestion de la
organizacion sino el concepto de revolucién. Y al ser asi, la cuestion
organizativa ocup6 un lugar subordinado durante todo el decenio siguiente.
Lo que si predomind, y lo que la acercd a Lenin, fue la verdadera
Revolucion de 1905.

Diferencias con Lenin por la organizacion

Los deformadores de la historia tratan de presentar las cosas como si la
oposicion de Rosa Luxemburgo a Lenin por la cuestién organizativa fuese
total, hubiese durado hasta el dia de su muerte y significara una oposicion
a la Revolucion de 1917. Como veremos, la verdad es que Rosa considero
gue la revolucion de 1917 fue el mayor acontecimiento de la historia y traté
de encender una similar en 1919 en Alemania.

Empecemos por el principio, de regreso en 1904. Rosa Luxemburgo, al
comienzo de las “cuestiones sobre organizacion”, aclar6 dos puntos: La
necesidad del centralismo contra la atmosfera de circulo y club local que

8Se necesito llegar a 1971 antes de tener una traduccion nueva y correcta de
este ensayo en Dick Howard, The Selected Political Writings of Rosa Luxemburg
(Nueva York: Monthly Review Press, 1971). El mas célebre y presuntuoso es el
que fue incluido en el libro erroneamente titulado The Russian Revolution and
Leninismo or Marxism? (Ann Arbor: University of de Michigan Press, 1961), al
que Bertram Wolfe afiadid su propia introduccion.

~ 86 ~



antes se manifestaba en Rusia y la necesidad de un trabajo secreto en un
régimen absolutista como el zarismo. Una vez logrado esto, Rosa subrayo,
como siempre, el “genio” del proletariado como creador de accidon y
elaborador de tacticas, y la insignificancia de los comités centrales: “El
papel limitado de la iniciativa consciente de la direccion del partido en la
formacion de técticas... puede verse en Alemania y en todos los demas
paises” (p. 293)%°

Rosa Luxemburgo no estaba negando la necesidad del centralismo y la
labor de conspiracion bajo un régimen absolutista, ni subestimando las
dificultades de organizacion a las que se enfrentan los revolucionarios en
tales regimenes. A lo que objet6 fue a hacer una virtud de la necesidad y
luego convertirla en un verdadero principio. A este concepto de
organizacion lo llamo “ultracentralista”.

Rosa se enfrentd directamente al que consideré como el principal error
de Lenin: el concepto de que un socialdemécrata es “un jacobino
indisolublemente conectado a la organizacién del proletariado consciente
de clase”. Al dedicar las siguientes paginas a exponer el “jacobinismo” y el
“blanquismo”, concluydé Rosa Luxemburgo que Lenin “olvida que esta
diferencia [la conciencia de clase] implica una revisién completa del
concepto de organizacion, un contenido totalmente nuevo para el concepto
de centralismo y una concepcidn enteramente nueva de las relaciones
reciprocas de la organizacion y la lucha”(p.288). Insistid en que no es
posible desdefiar esto simplemente como si conciencia de clase
automaticamente significara una simple oposicién al blanquismo como “la
conspiracion de una pequena minoria”. Todo lo contrario.

Lo que Rosa estaba diciendo era: Si nosotros os concedemos la verdad
acerca de la clase de condiciones en que tenéis que trabajar, y si, ademas,
reconocemos que es un principio para los marxistas ser “centralistas” en
lugar de ser grupos localizados o anarquicos, queda en pie la pregunta
central: ¢no exigen la teoria misma y el principio del marxismo una
revision total de cualquier otro concepto de organizacién? ;No es verdad
que, aun cuando estamos en favor del “centralismo”, es tan diferente de
cualquier otra indole de centralismo capitalista que jamas debemos olvidar
que lo que se eleva por encima de ambas cuestiones es la relacion de la
organizacion con la lucha de clases? Nunca pudimos ser blanquistas, ya que
su concepto de la organizacion conspiratoria no necesitaba organizacion de
masas ni accion de masas salvo el dia de la revolucién, mientras que

8 Estas y otras paginas citadas en el texto siguiente son de Howard, Selected
Political Writings.

~87 ~



nuestro concepto es que el partido de masas no s6lo es para el dia de la
revolucion, sino para la actividad cotidiana en que la conciencia de clases
No es Menos necesaria.

Ademaés continué Rosa Luxemburgo —respondiendo aqui a los ataques
de Lenin a los intelectuales que, segun afirmo, eran quienes tenian
“necesidad de autoeducacion en el sentido de organizacion y disciplina”—,
ni los intelectuales ni el proletariado necesitaban lo que Lenin siempre
elogiaba: “disciplina en la fabrica”. Finalmente dijo Rosa, resulta fantastico
pensar que alguna formula ultracentralista (la expresion es suya, no de
Lenin) ayudara a combatir el oportunismo y lo que Lenin llama “la
dispersion mental y el individualismo de los intelectuales”; para ello no hay
ninguna formula. Especialmente criticO esta expresion de Lenin: “Es
cuestion de forjar por medio de los parrafos de los estatutos de la
organizacion un arma méas o menos afilada contra el oportunismo. Cuanto,
maés profundas es la fuente del oportunismo, mas afilada debera ser esta
arma”. Rosa sostuvo que “el intento de exorcizar el oportunismo mediante
una hoja de papel sbélo puede afectar en realidad a la propia
socialdemocracia, ya que paraliza su pulso vivo y debilita su capacidad de
resistencia, no sélo en la lucha contra las corrientes oportunistas, si no
también, (lo que es més importante) contra el orden establecido. Los
medios se vuelven contra los fines” (p. 305)

La respuesta de Lenin (puede dudarse de que Rosa Luxemburgo la
viese nunca, pues Kautsky se negd a publicarla) fue que ella estaba
hablando de generalidades y no habia respondido a una sola pregunta
concreta, mientras que él estaba mostrandose muy concreto en el
Congresos de 1903, al que ella no asistié. Tal Congreso, afirmé Lenin le
habria mostrado que no sélo era él ultracentralista, sino que los que estaban
violando los simples principios democréaticos eran los mencheviques, que
se negaron a seguir las decisiones del Congreso y desearon seguir a la
cabeza de la organizacion, aunque ya se encontraban en minoria.

Aunque es verdad que Lenin y Rosa Luxemburgo no se encontraron en
la misma longitud de onda, una verdad mayor es que cuando estall6 la
verdadera revolucién en 1905, Rosa no sélo estuvo mas cerca de Lenin,
sino que todo lo que brotd de la verdadera revolucién —que ella resumi6
tras la revolucion, en su escrito celebre, La huelga de masas, el partido y
los sindicatos—no fue dirigido contra Lenin sino contra la
socialdemocracia alemana. Sin embargo, en ninguna circunstancias
podemos convenir con los vanguardistas, que desde el punto de vista
opuesto del de quienes tratan de hacer de Rosa una demdcrata pura,
similarmente tratan de reducirla al tamafio de ellos, convirtiéndola en

~ 88 ~



vanguardista. La “prueba” que ofrecen estos epigonos es esta: puesto que
Lenin, adhiriéndose a las cuestiones concretas planteadas en el Congreso,
demostr6 que Rosa Luxemburgo estaba en el error; y puesto que, en 1919,
Rosa Luxemburgo “sigui6 a Lenin”, no hay mas necesidad de prestar
atencion a sus “abstracciones”.

Por lo contrario, las generalizaciones de Rosa Luxemburgo son
pertinentes para nuestra época, y debemos examinarlas. No hay duda, en
absoluto, de que no s6lo hay una necesidad de mucha mayor democracia,
de diferentes tendencias que se expresen, sino de un concepto totalmente
nuevo de democracia, como el de Rosa Luxemburgo. Y sin duda es
imperativo no hace de la necesidad una virtud, lo que lleva a quienes viven
bajo el zarismo a exagerar la necesidad del centralismo para oponérsele.
Ademas, mientras que su expresion “la concepcion marxista del socialismo
no puede quedar fija en formulas rigidas en ningtin terreno, incluyendo... la
organizacion”(p.286) puede dejar cierto margen para que el oportunismo
continGle funcionando en una organizacién marxista (como lo muestra el
hecho de que la primera expresion de reformismo, Bernstein, no fuera
expulsado), mas cierto ain es que el concepto de centralismo de Lenin
—que fue pervertido por Stalin, convirtiéndolo en totalitarismo—hace
imperativa la necesidad de descentralizacion.

Rosa Luxemburgo estaba absolutamente en lo cierto al subrayar que el
movimiento marxista era “el primero en la historia de las sociedades
clasistas que, en todos su momentos, en todo su curso, cuenta con la
organizacion y con la accion independiente y directa de las masas” (p.288).
Sin embargo, no tiene razoén al sostener que casi automaticamente significa
una concepcion tan total del socialismo que una filosofia del concepto
marxista de revolucién podria confiarse, asimismo, a la accion espontanea.
Lejos de ello. Esto no puede verse mas claramente que en la Revolucion de
1905, donde la espontaneidad fue absolutamente la mas grande, pero no
alcanz6 sus metas.

La cuestion de la conciencia de la conciencia de clase no agota la
cuestion del conocimiento, de la filosofia marxista de la revolucion. Pero
dentro del marco del debate de 1904 —es decir, antes de la revolucion—
basta limitar el conocimiento a las relaciones organizacionales y por tanto
subrayar, como lo hizo Rosa Luxemburgo, que la clase obrera debe ser
libre “de cometer sus propios errores y de aprender por si misma la
dialéctica histérica. Por ultimo, debemos reconocer francamente que los
errores cometidos por un movimiento laboral verdaderamente
revolucionario son, en el aspecto histérico infinitamente méas fructiferos y
mas valiosos que la infalibilidad del mejor de todos los posibles “comités

~89 ~



centrales” (p.306). Lenin, desde luego, negd haber atribuido “infalibilidad”
a ningun “comita central”.

La propia Rosa Luxemburgo estuvo a punto de hacer un fetiche del
principio de un partido unificado. Cuando Henriette Roland-Holst se
disgustd tanto por la burocratizacion del partido holandés que quiso
abandonarlo, Rosa Luxemburgo le escribid, el 11 de agosto de 1908: “Una
escision de los marxistas (no confundirlo con deferencias de opinion) es
fatal. Ahora que deseas abandonar el partido, yo quiero impedirte esto con
todas mis fuerzas... Ta renuncia del SDAP [el socialdemocrata
Arbeiderspartij, holandés] simplemente significa tu renuncia del
movimiento socialdemdcrata. jEsto no debes hacerlo, ninguno de nosotros
debe hacerlo! No podemos estar fuera de la organizacion, perder el
contacto con las masas. El peor partido de la clase obrera es mejor que
ninguno”.

Claramente habia demasiado lassalleanismo organizativo en
Luxemburgo, como lo habia en Lenin. Ni la critica de Rosa a la posicién de
Lenin ni el desarrollo de su concepto de espontaneidad en La huelga de
masas, en 1906, la habia preparado para la ruptura con Karl Kautsky en
1910-1911; lo que en ambos faltaba por entonces era una filosofia de la
revolucidn que estuviese en armonia con su concepto de organizacion.

Asi, en 1910-1911, cuando la disputa de Rosa con Kautsky y Bebel,
por la huelga general y el imperialismo, se hizo tan total que rompié con
ellos, no abandoné el partido. Y aun cuando en 1917 los centristas
rompieron con el SPD para organizar el USPD, Rosa se uni6 a ellos, puesto
que era un “movimiento de masas”. Cierto es que en teoria y en actividad—
aun cuando el Espartaco, que era en lo que se convirtié el Gruppe
Internationale, fuera una tendencia plenamente organizada—Rosa no
rompio, en lo organizativo, con el USPD hasta que estallo la revolucion
Alemana.

Es aqui, por tanto, donde volveremos a detenernos ante la cuestion de
la organizacion para sopesar cuales son las ramificaciones de responder a
preguntas organizativas concretas exclusamente con generalidades. La
Propia Rosa Luxemburgo acaso quedara satisfecha —especialmente
cuando la Revolucién de 1905-1906 trasformo su pequefio partido en una
organizacion de masas—con su afirmacion, hecha en el escrito sobre La
huelga de masa: “Un concepto rigido, mecanico y burocratico solo
reconocera la lucha como producto de cierto nivel de organizacion. Por lo

~90 ~



contrario, los desarrollos dialecticos en la vida real crean organizaciones
como producto de lucha”®

Ciertamente, Rosa procedi6 a glorificar de tal modo la accion de masas
que no dejé nada para la jefatura: “Toda accion, una vez desencadenada,
debe avanzar”. El objetivo tltimo seguia siendo la lucha proletaria de clase,
no la teoria de la revolucion: “Lo siempre importante para la
socialdemocracia no es profetizar y preconstruir un recibo prefabricado
para tareas futuras. Antes bien, es importante que continuamente se
mantenga en el partido la evaluacion histérica concreta de las formas de la
lucha que corresponden a la situacion dada, y que se comprenda la
relatividad de la fase dada de la lucha y el necesario avance de las etapas
revolucionarias hacia el objetivo ultimo de la lucha proletaria de clases”.™

Rosa Luxemburgo ciertamente no previd la contrarrevolucion desde
dentro, aunque fue ella misma quien durante cuatro afios completos sinti6
el profundo oportunismo de Kautsky antes de estallar la primera Guerra
Mundial. Qued6 tan asombrada que, cuando la guerra también sefial6 el
desplome de la Segunda Internacional, segln se dijo, penso en el suicidio.
Lenin, en cambio, aunque tard6 cuatro afios en confrontar no sélo el
oportunismo de la Internacional Socialista sino su traicion al socialismo, se
lanz6 al punto y al mismo tiempo en dos direcciones. Una fue lanzar el
lema: “jConvertid la guerra imperialista en guerra civil!” Como los propios
revolucionarios separaron por etapas paz y revolucion, y no vieron que la
Unica manera de llegar a una paz genuina era mediante la guerra civil, lo
rechazaron; Lenin, en cambio, no vacilé. Tampoco quedd lo bastante
impresionado por las conferencias antibélicas de Zimmerwald y de
Kienthal que abandonara su lema revolucionario, aungue fueron necesarios
otros cuatro afios para que se volviera realidad.

La otra direccion que Lenin sigui6 en 1914 consistio en reexaminar su
antigua base filosofica, volviéndose, en cambio, a los origenes de Marx, en
Hegel. La nueva comprension de la dialéctica, especialmente el principio
de trasformacion en lo opuesto, no se limitaba a lo “ultimo”: es decir, a la
revolucion socialista. La dialéctica se convirtié en el concepto clave, el
juicio de cada problema, ya fuese ver que una seccion del proletariado
también se ha convertido en su opuesto, como aristocracia del trabajo, lo
que llevé a Lenin, en cambio, a enfocar el levantamiento de Pascua en
Irlanda, como movimiento nacional que pudiera convertirse en el verdadero

% Nettl, Rosa Luxemburgo, 2:504.
O «“Was Weiter?, Gesammelte Werke, 2:288-299. Véase el cap.ll,n.4, para las
muchas formas en que ha sido traducido al inglés.

~01 ~



bacilo de la revolucién proletaria, ya fuese ver a los dirigentes no solo en
relacion con las masas sino como la dialéctica de la revolucion. Asi,
cuando cualquiera de sus colegas bolcheviques—desde Piatdkov hasta
Bujarin— no vio la dialéctica de la revolucion en la cuestion nacional como
movimiento y continué exponiendo la tesis de que el imperialismo habia
puesto fin a la cuestion nacional y que no podia haber revoluciones
nacionales triunfantes, Lenin no vacild6 en designar esta teoria como
“economismo imperialista”. Mientras Rosa Luxemburgo pedia “La
Reconstruccion de la Internacional”, Lenin pidi6 una nueva, una tercera
Internacional.

El concepto predominante de Rosa Luxemburgo —un partido
unificado, una internacional unificada— en gran parte fue responsable de
las muchas interpretaciones falsas de sus conceptos sobre espontaneidad y
organizacion. Asi como el SPD, antes de la primera Guerra Mundial,
continuamente estaba citando y atacando los escritos de Rosa sobre la
espontaneidad, sus criticos, después de la segunda Guerra Mundial, siempre
estaba subrayando su critica a Lenin, de 1904. En ambos casos, dos
opuestos que Rosa Luxemburgo no considerd opuestos genuinos —
democracia/dictadura del proletariado, y espontaneidad/organizacion—
fueron deformados para hacerle decir lo que no habia dicho. Ademas, sus
criticos al mismo tiempo ocultaron lo que si dijo, y no se molestaron en
plantear, a ella o a si mismos, la candente cuestion: ¢Cual era la dialéctica
de la revolucién? (Era la espontaneidad/conciencia el equivalente de
filosofia y revolucion en su pleno sentido marxista, o se detenia en el
sentido lassalleano de espontaneidad/organizacion?

Cuando llegamos a la actitud intransigente y revolucionaria antibélica
de Rosa, ciertamente no vemos la menor afinidad entre Rosa Luxemburgo
y el SPD y la Segunda Internacional. El internacionalismo de Rosa era tan
profundo, aungque mecanicista, que se negé a desviarse en lo mas minimo
hacia un lema de libertad nacional. Asi cuando su amiga Mathilde Wurm
lament6 la condicién de los judios, replicé Rosa:

¢Qué quieres decir con este sufrimiento particular de los judios? Las
"pobres victimas de las plantaciones de caucho en Putumayo, los negros de
Africa en cuyos cuerpos los europeos juegan a un juego de lucha libre,
estan igualmente cerca de mi. ;Recuerdas las palabras escritas en la obra
del Gran Estado Mayor acerca de la campafia de Trotha en el desierto de
Kalahari? “Y los espasmos de la muerte, los gritos de quienes morian de
sed, se desvanecian en el sublime silencio de la eternidad.”

iOh, este “sublime silencio dela eternidad” en que se han desvanecido
tantos gritos que nadie ha oido! Suena dentro de mi con tal fuerza que no

~02 ~



hay rincdn de mi corazon reservado para el ghetto; estoy en mi casa doquier
en el mundo, donde hay nubes, pajaros y lagrimas humanas. .. %

Lenin, al criticar la vision mecanicista del internacionalismo de Rosa
Luxemburgo, que se oponia a la cuestion nacional, dijo que su visién era
“dialéctica a medias”. La expresion surgié de la reorganizaciéon de sus
antiguos fundamentos filosoficos. Al captar la idea de que no es posible
llegar al Método Absoluto cuando “determinaciones Opuestas...aparecen
ante la conciencia sin contacto mutuo”, concluyé Lenin: “Esta es la esencia
de la antidialéctica”.

En la forma irdnica, aunque Rosa Luxemburgo y Lenin fueran opuestos
en su actitud hacia la filosofia, eran similares al no relacionar organizacion
con filosofia. Mientras que Rosa Luxemburgo prestaba muy poca atencion
a la filosofia en general, la profunda atencién de Lenin a la filosofia en
1914 se convirtio en actitud que, cuando afectaba la politica y la teoria,
habria de durar hasta el dia de su muerte. Pero nunca fue elaborada por él
en relacion con el partido. Dicho de otra manera, cuando era cuestion de
analizar el imperialismo —no solo en términos econdmicos, sino en
relacion con su opuesto, las revueltas nacionales—, Lenin convirtié su
posicién anterior, reorganizando su propia actitud hacia la relacién del
idealismo con el materialismo.

Pero no hubo tal reorganizacion ante la “cuestion femenina”, aunque
fueron las mujeres, con sus actos espontaneos, las que iniciaron el
desplome del régimen zarista, como lo mostraremos en la Segunda Parte. Y
hubo la misma falta de organizacion ante la cuestion del partido, aunque
aqui si hubiera muchas modificaciones. Sin embargo, pese a todas las
modificaciones del concepto de Lenin (en 1903) del partido,
modificaciones que introdujo durante la Revolucién de 1905, pese al hecho
de que en 1917 realmente amenazé con renunciar ¢ “irse hacia los
marinos”, Lenin nunca “reescribio” ;Qué hacer? Esta es la mayor tragedia.

Tanto para Rosa Luxemburgo como para Lenin, en cuanto la
revolucion fue real, todas las demas disputas retrocedieron a segundo
término. Asi como la Revolucion de 1905 domind toda la disputa de 1904,
asi también la Revolucion de 1917 una vez mas los acerco; Rosa declaré:
“La Revolucion Rusa es el hecho méas abrumador de la Guerra Mundial. Su
estallido, su radicalismo sin paralelo, su accion duradera, dan el mayor

%2 Egta carta enviada desde la Fortaleza Wronke, fechada el 16 de febrero de
1917, se encuentra en la edicion de Stephen Bronner de The Letters of Rosa
Luxemburg (Boulder, Col.: Westview Press, 1978), p.178.

~03~



mentis a todas las frases con que la socialdemocracia alemana, &vida por
prestar servicio, al principio encubrié ideolégicamente la campafia de
conquista del imperialismo aleman: frases acerca de la misién de las
bayonetas alemanas de derrocar el zarismo ruso y liberar a sus pueblos
oprimidos”.*

Rosa continu6é subrayando que la “libertad solo para partidarios del
gobierno, sélo para los miembros del partido —por muy numerosos que
puedan ser— no es libertad en absoluto. La libertad es siempre y
exclusivamente libertad para el que piensa de otra manera”. Por otra parte,
nada podria ser mas erréneo que pensar—o, mejor dicho, tratar de hacer
que otros pensaran—que las criticas de Rosa Luxemburgo significaban una
oposicion a la Revolucién Rusa.* Lo opuesto es la verdad:

Todo lo que esta ocurriendo en Rusia es comprensible, y una inevitable
cadena de causas y efectos, cuyo punto de partida y piedra de toque son la
abdicacion del proletariado alemédn y la ocupacion de Rusia por el
imperialismo aleman. Se necesitaria esperar algo sobrehumano de Lenin y
de sus camaradas para que, en tales circunstancias, también conjuraran las
mas bella democracia, la mas ejemplar dictadura del proletariado, y una
floreciente economia socialista. Mediante su resuelta actitud revolucionaria,
su energia ejemplar y su inviolable lealtad al socialismo internacional,
realmente han realizado lo que podia realizarse en condiciones tan
diabdlicamente dificiles. El peligro comienza cuando se hace de la
necesidad una virtud, cuando en adelante y en todos los puntos, se desea
fijar tedricamente las tacticas que les han impuesto estas fatidicas
circunstancias y las recomiendan para su imitacion por el [proletariado]
internacional como modelos de téctica socialista.

La propia Rosa Luxemburgo hizo el mejor resumen de su posicion:

La cuestion es distinguir lo esencial de lo no esencial, el nicleo de lo
coincidente en la politica de los bolcheviques... A este respecto, Lenin y
Trotsky con sus amigos fueron los primeros en poner el ejemplo al
proletariado mundial, y hasta ahora siguen siendo los Gnicos que pueden
proclamar con Hutten: jYo me he atrevido!... En Rusia el problema sélo

% Esta cita y las siguientes de Rosa Luxemburgo, La Revolucién Rusa, pueden
encontrarse en sus Gesammelte Werke, 4:332-365.

% Rosa Luxemburgo nunca termino la redaccion de su escrito sobre la
Revolucion Rusa, que habia empezado en su celda de prisién, ni trato de
publicarlo. Fue publicado péstumamente por su asociado, Paul Levi, al romper éste
con Lenin.

~94 ~



pudo plantearse. No pudo resolverse en Rusia, solo se le puede resolver
internacionalmente. Y en este sentido, por doquier, el futuro pertenece al
“bolchevismo”.

Todas las cuestiones divisorias perdieron importancia una vez que
estallé la Revolucion Rusa. Lo que importaba era la revolucion. Las criticas
de Rosa Luxemburgo a algunas de las caracteristicas, especialmente a la
gue consideraba como una democracia insuficiente, ocuparon un lugar
secundario, tras su saludo a la Revolucion Rusa como el mayor
acontecimiento mundial y su elogio a los bolcheviques como los Gnicos que
se habian atrevido y que, por tanto, serian como faro de luz para todos.

En menos de un afio sobrevivo la caida del kaiser y el principio de la
Revolucién Alemana. Siendo toral el compromiso de Rosa con la
revolucion, una vez que la accién se convirtié en lo determinante, Rosa
Luxemburgo se lanzd a encabezar la revuelta espartaquista de enero de
1919, aunque serenamente habia votado en contra de ella, considerandola
inoportuna y mal preparada. Ciertamente no habia tiempo para de ninguna
otra organizacidn, sino del recién creado Partido Comunista de Alemania,
no cuando la contrarrevolucion estaba avanzando con tan mortifera rapidez
que en dos breves semanas decapitaria a la Revolucion Alemana,
asesinando a Rosa Luxemburgo, a Liebknecht y a Jogiches.

~05 ~



~06 ~



Capitulo 5

La guerra, la prisién y las revoluciones, 1914-
1919

...Las revoluciones proletarias...se critican
constantemente a Si  mismas, se
interrumpen continuamente e su propia
marcha... se burlan concienzuda y
cruelmente de las indecisiones, de los lados
flojos y de la mezquindad de sus primeros
intentos... Retroceden constantemente
aterradas ante la vaga enormidad de sus
propios fines, hasta que se crea una
situacién que no permite volverse atras y
las circunstancias mismas gritan: jHic
Rhodus, hic salta!

Marx, El 18 Brumario de Luis Bonaparte.

Tan profundo fue el horror y la conmocién producida por los
acontecimientos del 4 de agosto de 1914 —cuando los diputados socialistas
del Reichstag aprobaron los créditos de guerra para el kaiser, y con esta
traicion al socialismo desencadenaron la primera Guerra Mundial— que
ésta llegd a ser la Gran Division para los marxista. A pesar del trauma,
Rosa Luxemburgo, aquella misma noche, se reuni6 en su apartamento con
sus colegas mas cercanos para disociar el socialismo de la ignominia de
aquel acontecimiento. Cuando casi sélo Clara Zetkin (que al momento le
telegrafi6 para manifestarle su entusiasta apoyo) respondié a los 300
telegramas que Rosa Luxemburgo habia enviado a los dirigentes locales de
SPD, ella convoc6 a una conferencia para el mes siguiente. Fue en esta
conferencia, en septiembre de 1914, donde se elaboré el primer rechazo
publico de toda responsabilidad por la aprobacion de los créditos de guerra,
dando asi noticia general de que, dentro de Alemania, habia oposicion a la
guerra. Para entonces, Karl Liebknecht habia elevado su voz solitaria en el
Reichstag, y la declaracion publica fue firmada: “Karl Liebknecht. Dr.
Franz Mehring, Dra. Rosa Luxemburgo, Clara Zetkin”.

Sin embargo, llegaria el afio siguiente antes de que Die Internationale
apareciera como revista del Gruppe Internationale, que después seria
conocido como los espartaquista. Para su primer nUmero, Rosa

~97 ~



Luxemburgo habia escrito “La reconstruccién de la Internacional”, un
extenso y serio analisis de la guerra imperialista:

El 4 de agosto de 1914, la socialdemocracia alemana abdicé politicamente,
y al mismo tiempo, la Internacional Socialista se desplomo...Kautsky,
como representante del llamado “centro marxista” o, en términos politicos,
como teodricos del pantano, durante afios ha degradado la teoria
convirtiéndola en la complaciente doncella de la practica oficial de los
burécratas del partido, haciendo asi su propia contribucion sincera al actual
desplome del partido...El 4 de agosto, la socialdemocracia alemana, en
lugar de quedarse “silenciosa”, asumi6 una funcién historica de img)ortancia
extrema: el papel de escudera del imperialismo en la actual guerra.”

Este fue el Unico nimero de Die Internationale que aparecid; no bien se
publicé la revista, las autoridades prusianas la confiscaron. Rosa
Luxemburgo ya habia estado en prision, acusada de “desobediencia a las
leyes” mucho antes de la guerra, por sus actividades antimilitaristas:
especificamente, por el discurso del 16 de septiembre de 1913, en que habia
declarado que si los militaristas “creen que vamos a levantar las armas
asesinas contra nuestros hermanos franceses y otros, vamos a gritar: ‘;No lo
haremos!” ” Declarada culpable en su proceso, el 20 de febrero de 1914,%
logré permanecer fuera de prisién durante un afio, habiendo apelado; luego,
stbitamente, el 18 de febrero de 1915, cuando estaba preparandose para
partir con Clara Zetkin a una reunién planeada para organizar la primera
conferencia internacional antibélica de mujeres, fue arrestada.

Las otras socialistas revolucionarias —Zetkin de Alemania, Balabanoff
de Italia, Krupskaya e Inessa Armand de Rusia, y muchas otras— se
reunieron en Berna y elaboraron formas de agitacién antibélica en sus
propios paises. Se habia declarado la ley marcial en cada pais beligerante, y
Clara Zetkin descubrié que la socialdemocracia estaba tan comprometida
con la guerra imperialista que inmediatamente fue expulsada de Die
Gleichheit, de la que habia sido directora desde sus comienzos en 1891, y
que se habia convertido no solo en un periddico de “mujeres” sino en la
principal publicacion de la izquierda radical. Se le reconocia

% Robert Loocker, ed., Rosa Luxemburg: Selected Political Writings (Nueva
York: Grove Press, 1974), pp. 197-199.

% El notable discurso de Rosa Luxemburgo se incluye como apéndice en J. P.
Nettl, Rosa Luxemburg, 2 vols (Londres: Oxford University Press 1966), 2:488-
492.

~08 ~



internacionalmente como la publicacién antibélica. En agosto de 1915,
también Clara Zetkin fue detenida.

El escrito de Junius

En su sombria y solitaria prisién, Rosa Luxemburgo —aislada de todo lo
que ocurria en el exterior, aunque habia elaborado una red para escribir
noticias y poder sacar subrepticiamente su escrito—, al punto se puso a
escribir el primer folleo antibélico general de Alemania. La crisis de la
socialdemocracia alemana ha conservado su forma hasta el dia de hoy,
conocido por el nombre que ella empleo: Junius.®

Puso muy alto la bandera, no sélo del internacionalismo, contra la
guerra imperialista, sino también contra la oficial socialdemocracia:
“Avergonzada, deshonrada, bafiada en sangre y escurriendo lodo, asi se
encuentra la sociedad capitalista... y en mitad de esta orgia ha ocurrido
una tragedia mundial: la capitulacion de la socialdemocracia” (p. 262).

Lejos de ser simple agitacion el escrito seguia el desarrollo histdrico
del capitalismo durante los 50 afios anteriores, es decir, desde que habia
destruido la Comuna de Paris y comenzando su curso imperialista. Rosa
Luxemburgo siempre habia sentido que la guerra chino-japonesa de 1895
habia sefialado un cambio del poder global, lo que en realidad habia
conducido a la primera Guerra Mundial. Sin embargo, su principal
hincapié fue en el imperialismo aleman, desde el “incidente de Marruecos™:
“Pueblos enteros son destruidos, civilizaciones antiguas son arrasadas, y en
su lugar la especulacion en sus formas mas modernas se esta
estableciendo... la actual guerra mundial constituye un punto de cambio en
el curso del imperialismo...” (p.325).

Contra el “cadaver maloliente” del SPD, Rosa Luxemburgo sefial6 la
naturaleza revolucionaria del marxismo de Marx y la revuelta de los
propios trabajadores: “Las obras teéricas de Marx dan a la clase obrera de
todo el mundo una guia por la cual fijar sus tacticas de una hora a otra en su
viaje hacia el Uinico objetivo inmutable... el desarrollo histérico avanza en
contradicciones, y por cada necesidad también plantea en el mundo su
opuesto. El Estado capitalista de la sociedad es sin duda una necesidad
historica, pero también lo es la revuelta de la clase contra é1” (pp.283, 324-
325).

% Esto se incluye en varias colecciones. Las citas de las paginas en el texto
siguiente se refieren a la traduccidon en Rosa Luxemburg Speaks, ed. por Mary-
Alice Waters, pp. 257-331.

~09 ~



En estos dos pilares se basaron las “Tesis sobre las tareas de la
socialdemocracia internacional” que siguieron al escrito de Junius, al
proponer los siguientes principios: “La lucha de clases contra las clases
gobernantes dentro de los limites de los Estados Burgueses y la solidaridad
internacional de los trabajadores de todos los paises son las dos reglas de
vida inherente a la clase trabajadora en lucha, y son de importancia
historica universal para su emancipacion” (pp.330-331).

Al mismo tiempo, Rosa Luxemburgo repiti6 su oposicion a la
autodeterminacidon nacional, porque seria un retorno al “nacionalismo”:
“En el actual medio imperialista no puede haber guerras se autodefensa
nacional. Toda politica socialista que dependa de este determinado medio
histdrico, que esté dispuesta a guiar su politica en el torbellino mundial
desde el punto de vista de una sola nacion, tiene pies de “barro” (p.305).

Este primer gran folleto antibélico —que al mismo tiempo era de
propaganda en el sentido mas valeroso, seriamente histérico que procedia
de la propia Alemania—fue mas que una bocanada de aire fresco para los
aislados marxistas antibélicos del mundo entero. Fue el genuino principio
de una nueva época, de un nuevo camino a la revolucién. Lenin se encontrd
entre quienes elogiaron profusamente el escrito por su valor; pero sintié
claramente que habia sido elaborado en el aislamiento. No sabia que Junius
era Rosa Luxemburgo cuando escribio: “El folleto de Junius conjura en
nuestra mente el cuadro de un hombre solitario que no tiene camaradas en
una organizacion ilegal acostumbrada a elaborar lemas revolucionarias
hasta su conclusion y a educar sistematicamente a las masas con su
espiritu”.*®

Desde los dias de Marx, los marxistas siempre habian sentido que la
critica era bésica para la clarificacion y el desarrollo de las ideas. Asi como
Rosa Luxemburgo habia considerado importante criticar la Revolucion
Rusa, mientras la saludaba como el mayor acontecimiento, asi también
Lenin, al introducir sus criticas, escribidé: “Desde Luego, seria muy
deplorable que las ‘izquierdas’ empezaron a mostrarse descuidadas en su
tratamiento de la teoria marxista, considerando que la Tercera Internacional
solo puede establecerse sobre la base de una marxismo no vulgarizado”
(p-207). Ya hemos tratado antes de su critica, especialmente a la cuestion
nacional como principio y en su relacion con una de las luchas contra el
imperialismo. Lenin sintidé que a menos que se pudiera der mas especifico
—es decir, que se nombrara a los traidores como Kautsky —Ila magnifica

% Lenin, Collected Works, 19:213. Las citas de pagina en el texto siguiente son
de una edicion.

~100 ~



exposicion de la guerra imperialista hecha por Luxemburgo parecia simple
agitacion en lugar de ser un llamado a trasformar aquella guerra
imperialista en una guerra civil. Desde luego, tal no era el lema de Rosa.

Lenin sefial6 entonces el que consideré el mayor error de Rosa
Luxemburgo, enfocandolo en la misma forma en que habia atacado a sus
propios bolcheviques por la misma cuestién y en el mismo periodo de
1916: ““...Cuando Junius hace particular hincapié en lo que para él es el
punto mas importante: la lucha contra el ‘fantasma de la guerra nacional,
que en la actualidad domina la politica socialdemocrata’ tenemos que
convenir en que su razonamiento es correcto y totalmente apropiado; pero
seria un error exagerar esta verdad; apartarse de la guerra marxista para
ser concretos, aplicar la apreciacién de la guerra actual a todas las guerras
gue son posibles bajo el imperialismo; perder de vista los movimientos
nacionales contra el imperialismo...” (p.202).

Como ya lo hemos visto en el capitulo anterior, Lenin acusé a Junius
de aplicar la dialéctica marxista “solamente a medias, dando un paso por el
camino concreto e inmediatamente desviandose de él. La dialéctica
marxista pide un andlisis concreto de toda situacion historica
especifica...La guerra civil contra la burguesia también es una forma de
lucha de clases...” (p. 210).

Rosa Luxemburgo permanecié confinada en la carcel durante el resto
de la guerra. Experiment6 condiciones cada vez peores y violentos cambios
de humor. Pero nunca estuvo sin muchos proyectos que se proponian llevar
a su fin: ya significarse eso que tenia que inventar los medios de escribir,
como lo prueba la carta que escribié con orina, en una pagina tomada de
un libro de poemas franceses; *° ya que podia retornar a un trabajo teérico
serio. He aqui una de sus cartas a Mathilde Jacob, que logré salir
clandestinamente: “Después de dos semanas recibi mis libros y
autorizacion de trabajar...No tuvieron que decirmelo dos veces. Mi salud
tendra que acostumbrarse a esta dieta peculiar, siendo lo principal que no
me impida trabajar. jlmaginate, me levanto todos los dias a las 5:40! Desde
luego, a las nueve de la noche tengo que estar en ‘cama’, si puede llamarse
asi al armatoste que hago y deshago cada dia”. '®

La labor clandestina del Spartakusbund dificilmente habria podido
continuar estando Rosa en prision, sino hubiera sido por Jogiches. Los
demés colegas de Rosa también eran antibelicistas y partidarios de la

% Nettl incluye en su biografia, Rosa Luxemburg, una reproduccion de esta
carta secreta de Rosa Luxemburgo a Fanny Jezierska, lamina 14.
100 Nettl, Rosa Luxemburgo, 2:621

~101 ~



revolucion, pero tenian poco talento para el trabajo clandestino. Asi, fue
Jogiches —que hasta entonces habia mostrado poco interés por el Partido
Aleman, salvo hasta el punto en que su labor chocaba con la labor del
Partido Polaco— quien surgi6 ahora como dirigente de la Oposicion de la
Izquierda Alemana. Escribio las circulares del Spartakusbund, dispuso su
impresion y circulacién y continuo con todo el trabajo necesario para
mantener la Tendencia, siendo incluso el conducto de Rosa Luxemburgo;
sacé de la prisién sus obras tedricas y trato de facilitarle la vida en prision.

El 28 de julio de 1916, Rosa Luxemburgo envié a Dietz, editor del
periodico del partido, el siguiente plan de lo que se proponia hacer
mientras durase la guerra:

1) Una obra completa sobre economia con el titulo La
acumulacion del capital, que consistird en la obra original junto con
un apéndice, una Anti-critica, y

2) Una serie de ensayos en enteramente populares con el titulo
colectivo de Introduccion a la economia politica, y

3) Estoy en proceso de traducir el libro ruso de Korolenko,
historia de mis contemporaneos, al aleman.**!

El hecho de que Dietz rechazara toda la idea no impidié a Rosa hacer la
obra: Elaboro su anti-critica y decidié publicar su Acumulacion del capital
como una sola obra; tradujo la obra Korolenko, y escribié un brillante
andlisis de la literatura rusa del siglo XIX como introduccién. Como en
1911, cuando habia estado mas aislada dentro del partido por su ruptura
con Kautsky, y al mismo tiempo habia pintado un magnifico autorretrato y
se habia lanzado a escribir su mas grande obra teérica, asi también ahora,
en prision, Rosa Luxemburgo estudio los paros y otras aves canoras, y
logré escribir su mas grande obra teérica. Ello no significa que fuera
insensible a sus condiciones. En marzo de 1917 escribié a Diefenbach:
“Cada dia que tengo que pasar aqui se vuelve una pequefia montafia que
hay que subir cansadamente, y cada cosilla me irrita. Dentro de cinco dias
llegaran a su fin ocho meses de mi segundo afio de soledad. Luego,
seguramente, como el afios pasado, por si mismo ocurrird un resurgimiento,
especialmente ahora que va llegar la primavera”.'%

Sin embargo, no fue la primavera la que le levant6 el &nimo y la hizo
sentir tan confiada que estuvo dispuesta a presentar batalla a todo el

Ubid., 2:620 n.
192 Bronner, The Letters of Rosa Luxemburg, p. 182

~102 ~



mundo, incluso a Marx. Habia terminado su Anti-critica, y cuando la envio
a Diefenbach (segunda persona que la leia), Rosa cité a Mehring diciendo
que la habia llamado “simplemente una obra de genio, una realizacion
verdaderamente magnifica, arrebatadora”. Rosa se sentia que la obra
“ciertamente me sobrevivira. Es muchas mas madura que la propia
Acumulacién; su forma es extremadamente sencilla, sin accesorios, sin
coqueteria ni ilusiones Opticas, directas y reducidas a los esenciales; casi
diria ‘desnuda’ como un bloque de marmol. Asi es en realidad como estan
hoy mis gustos. En obras tedricas, como en arte, sélo aprecio los sencillo,
lo tranquilo y lo audaz”.'®

A la sombria mazmorra lleg6 un brillante e inspirador rayo de luz;
noticias de la Revolucion de marzo de 1917 en Rusia. Tan historico fue el
acontecimiento, tan grande fue la caida del régimen zarista, tan magnifica
fue la primera revolucién que surgioé de la guerra imperialista, que ilumino
la vida de Rosa Luxemburgo. Como dijo ella en una epistola enviada a
Marta Rosenbaum: “Desde luego, las maravillas de Rusia son como una
nueva vida para mi. Constituye una gracia salvadora para todos nosotros.
S6lo temo que no todos la aprecien lo bastante, que no reconozcan
suficientemente que es nuestra propia causa la que esta ganando aqui. Ha
de tener y tendra un efecto saludable sobre todo el mundo. Debe irradiar a
toda Europa; estoy absolutamente segura de que inicia una nueva era y que
la guerra no durara largo tiempo™.

En su folleto sobre “La Revolucion Rusa”, los elogios de Rosa
Luxemburgo fueron de una mano con su oposicién a todo lo que chocara
con la democracia: “La democracia socialista empieza simultaneamente
con la demolicion del régimen de clases y la construccion del
socialismo™®

En realidad era el amanecer de una nueva época. No s6lo fue marzo de
1917, también fue noviembre. Incluyé no solo la caida del zar, sino la
conquista del poder por los bolcheviques. Rosa Luxemburgo estuvo
absoluta y firmemente a su favor. “jSi, dictadura! Pero esta dictadura
consiste en la manera de aplicar la democracia, no en su eliminacion”,
escribi6 en “La Revolucion Rusa”. Tan impaciente estaba por subrayar que
era “una primera revolucion proletaria de transicion, universal en su
significado” que el 11 de noviembre de 1917 habia escrito a Luise Kautsky
que si los rusos “no eran capaces de mantenerse en este sibado de brujas”
no seria porque las “estadisticas mostraran que el desarrollo econémico en

198 1bid., p. 185
1% Bn Gesammelte Werke, 4:363.

~103 ~



Rusia es demasiado atrasado, como tu inteligente marido se lo ha figurado,
sino porque la democracia social en el Occidente tan desarrollado, consiste
en miserables cobardes que, tranquilamente, dejan que los rusos se
desangren hasta morir...” Su argumento era que habia que apoyar aquello,
extenderlo al proletariado universal, especialmente al proletariado aleman.
Como diria en “La Revolucion Rusa”, “en Rusia el problema solo pudo
plantearse, no pudo resolverse”. En una palabra, era el primer paso de la
revolucion mundial, y sélo se podia salvar si se convertia en la revolucién
mundial.

En un punto de aquel escrito, Rosa parecido apoyar el SPD: “Es un
hecho conocido e indiscutible que sin prensa libre y sin trabas, sin el
derecho ilimitado de asociacion y asamblea, es enteramente inimaginable el
gobierno de las grandes masas del pueblo.” Esta critica de la disolucion de
la Asamblea Constituyente en Rusia le parecia, pocos meses despues,
diferentes en su propia revolucién. Alli declar6 Rosa que la asamblea
nacional era una “asamblea burguesa”, un “bastiéon contrarrevolucionario”
contra la democracia genuina contenida en su lema: “Todo el poder a los
consejos de obreros, soldados y campesinos.”

“La revolucion alemana ha comenzado”

Al terminar octubre de 1918, un motin que estallé en la base naval de Kiel,
donde en agosto de 1917 habia ocurrido el primer motin de la guerra,
precipitd el desplome del régimen imperial. Ya el 9 de noviembre, las
oleadas de huelgas que habian estallado al principio del mes se fundieron
para convertirse en la huelga general de Berlin. Habia empezado la
Revolucién Alemana. El kaiser huy6. Ese mismo dia, las masas
revolucionarias llegaron a las puertas de la prision de Breslau y liberaron a
Rosa Luxemburgo, que pronto de se dirigi6 a la plaza de la ciudad y habl6
a las masas. En todas las grandes ciudades surgieron Consejos de obreros.
Por doquier aparecieron Consejos de Soldados en el frente, y Consejos de
Marinos en las bases navales. El 11 de noviembre, la Liga Espartaco emitié
un suplemento especial de su propio periddico, Rote Fahne, esta vez
sumamente concreto, con un programa de 14 puntos, que iban desde la
demanda de paz inmediata hasta un llamado para elecciones de Consejos de
Obreros y de Soldados, con el lema: “;Todo el poder a los soviets!”

Al momento empezé la contrarrevolucion, con ella llamado de SPD-
USPD, unificados, aun parlamento mas: una Asamblea Nacional.

Asi como desde el primer numero del periddico antibélico Die
Internationale, los espartaquistas habian relacionado muy de cerca su

~ 104 ~



programa positivo con la necesidad de “ridiculizar sin piedad [sus] propias
flaquezas e inadecuaciones”, y “la caida moral desde el 4 de agosto”, asi
también el primer nimero de Rote Fahne pidi6 “la mas estricta autocritica
y una férrea concentracion de energia para continuar la labor”, ahora que la
revoluciona habia empezado.'®

Este punto focal, para el llamado a la reconstruccién de la
Internacional, y a la vez para lanzar la revolucion, fue un medio de no
separar jamas los fines de los medios: “El camino de la revolucion se sigue
claramente de sus fines, sus métodos se siguen de su tarea. Todo el poder
en manos de las masas trabajadoras en manos de los consejos de obreros y
de soldados, proteccion a la obra de la revolucién contra sus enemigos que
acechan: este es el principio guia de todas las medidas que debe tomar el
gobierno revolucionario.”'%

Rote Fahne mantenia un ataque diario, incesante contra “la ilusion
pequetioburguesa” que los Kautskys y Hilferdings trataban de perpetrar con
su llamado a una asamblea nacional: “Estos profundos marxistas han
olvidado el ABC del socialismo. Han olvidado que la burguesia no es un
cuerpo parlamentario, sino una clase gobernante en posesion de todos los
medios del poder econdmico y social.”

La liga Espartaco también emiti6 un escrito especial, en aquellos dos
intensos meses de 1918, y lo intituld, ;Qué quiere la liga Espartaco? Esto
puso en claro que so6lo la “eliminacion de todos los parlamentos” y la
eleccion de consejos obreros por toda Alemania” podria lograr la
“abolicion de toda discriminacion de clases, ordenes Yy titulos, completa
igualdad juridica y social de los sexos”, “expropiacion de la propiedad y
toma de todos los trasportes publicos”, y “una jornada laboral de seis horas
como méaximo”.'%’

La inagotable energia de Rosa Luxemburgo no flaque6 durante un solo
segundo desde el momento en que fue liberada de la prision y se lanzb a
sus primeras reuniones —publicas y de organizacion—, a los escritos, las
manifestaciones, las huelgas la correccion de escritos y mas
manifestaciones. Su elocuencia, su pasion, su practicar “la revolucion lo
es todo, lo demas son minucias”, se concentraron en aquellos dos meses y
medio de libertad, antes de que fuera asesinada.

1951 ooker, Luxemburgo, pp 205, 253

196 1pid., p. 254

07 E] escrito fue publicado como articulo en Rote Fahne el 14 de diciembre de
1918.

~105 ~



El hilo rojo que corre a través de todo aquello es, desde luego, la
abolicion del capitalismo y la creacion del socialismo. No habia camino
intermedio. Era socialismo o barbarie. Sin embargo, lo Gnico que distinguia
a los espartaquistas de lo que los bolcheviques pedian y estaban dispuestos
a lograr—Ila conquista del poder—fue expresado como sigue:

La liga Espartaco se niega a compartir el poder del gobierno con los
mandaderos de la burguesia, es decir con Scheidemann, Ebert, et al... la
liga Espartaco también se negara a tomar el poder sélo porque
Scheidemann, Ebert, et al, se arruinen a si mismos...

La liga Espartaco nunca asumira el poder gobernante de ninguna otra
manera sino por la clara e inequivoca voluntad de la gran mayoria, de la
masa proletaria de toda Alemania, nunca de otra manera sino por la fuerza
del acuerdo consciente de las masas con las opiniones objetivos y métodos
de lucha de la liga Espartaco...

La victoria de la liga Espartaco no esta al principio sino al fin de la
revolucién: es idéntica a la victoria de las masas de millones del
proletariado socialista...'®

Esas fueron las primeras expresiones de la revolucién en ;Qué quiere
la liga Espartaco? A finales de diciembre, se unieron a la liga Espartaco los
radicales de Bremen, de Karl Radek, los internacionalistas de Borchardt y
otros marxistas que habian negado a ingresar en el USPD, para formar un
nuevo partido comunista, Hemos llegado a las dos Gltimas semanas de la
vida de Rosa Luxemburgo, la culminacién de todas sus actividades: El
histérico discurso pronunciado ante la Conferencia Inaugural del Partido
Comunista de Alemania.'®® Oigamosla hablar; Grandes movimientos
historicos han sido las causas determinantes de las deliberaciones de hoy...
A quienes participaron en esta revolucion de 9 de noviembre y que sin
embargo lanzaron calumnias contra los bolcheviques rusos, nunca
dejaremos de responder con la pregunta: ‘;Donde aprendisteis el alfabeto
de vuestra revolucion? ¢No fue de los rusos de quienes aprendisteis a exigir
consejos de obreros y de soldados?’ ” (p.405).

Y desde luego, Rosa establecid la Gran Division entre la traicion del 4
de agosto del 1914 y el 30 de diciembre de 1918, cuando se inauguré el
Congreso, al subrayar especialmente la edicion del872 del Manifiesto

198 1 ooker, Luxemburgo, pp. 285-286

1997 os siguientes fragmentos de este discurso se han tomado de la traduccion
utilizada en Mary-Alice Waters, Rosa Luxemburg Speaks, y las citas de paginas del
texto se refieren a esta edicion

~ 106 ~



comunista, en que Marx habia pedido atencion al hecho de que lo que
mostraba la Comuna de Paris era que “la clase obrera no puede limitarse
simplemente a tomar posesion de la maquinaria del Estado tal y como esta
y servirse de ella para sus propios fines, sino debe destrozarla” (p.406).
Concluyo Rosa Luxemburgo:

Pero hemos llegado al punto, camaradas, en que podemos decir que nos
hemos unido a Marx, y que una vez mas estamos avanzando bajo su
bandera...

Ante todo, hemos de extender en todas direcciones el sistema de consejos
obreros...Hemos de llegar al poder, y el problema de la toma del poder
adopta este aspecto: ;Qué puede lograr por toda Alemania cada consejo de
obreros y de soldados? [{Bravo!] He alli la fuente de poder...

Las masas deben aprender a usar el poder usdndolo. No hay otra manera...
Los trabajadores, hoy, aprenderan en la escuela de la accién. [jOid! jOid!]
Nuestra Escritura dice: En el principio fue el hecho [pp.425, 426].

Sin embargo, el hecho apenas habia comenzado cuando las huelgas
aumentaron, consejos de soldados y marinos —especialmente de los
ultimos, la Division Naval del Pueblo— rodearon la cancilleria del Reich,
manteniendo cautivo al gobierno hasta el 5 de enero, cuando 200.000
obreros marcharon sobre Berlin sobre los Eberts y Scheidemann que
aliados al viejo Comando Supremo del Ejército imperial, trataron de
restaurar la disciplina en la policia de seguridad, despidiendo al jefe de
policia del USPD, el jefe Eichhorn, que se habia puesto del lado de los
trabajadores. La “Semana de Espartaco” que empez6 con la ocupacion del
edificio del Vorwarts, fue una espontanea explosion, desde abajo, con la
que Luxemburgo (aunque se habia opuesto a ella por considerarla
inoportuna y mal preparada) no obstante se alined por completo. Ella no
abandonaria el movimiento de masas; estas sefialaban el camino.

La contrarrevolucion por su parte, estaba armada hasta los dientes.
Ebert habia nombrado ministro de la Defensa [sic] a Noske. Ni siquiera se
atrevieron a llamar a las tropas de Berlin a participar en la matanza
planeada. En cambio Noske, desde su cuartel general en Dahlem, avanzé
con tres mil soldados ( mientras mas columnas lo seguian, desde los
campos), se abri6 paso a tiros hasta penetrar en el edificio, matando a cien
hombres, hiriendo a otros innumerables, y desatando la campafia de
linchamiento contra Rosa Luxemburgo y contra Liebknecht que tenia ya
semanas de duracion. Pero Rosa Luxemburgo no suspenderia sus
actividades, y mucho menos sus criticas a la “demagogia y palabreria sobre

~ 107 ~



‘unidad’ ”. Nunca dejo de dar crédito a las masas por su capacidad de
recuperacion:

La jefatura ha fallado. Pero la jefatura puede y debe crearse de nuevo, por
las masas y de las masas. Las masas son el factor decisivo; son la roca
sobre la que se levanta la victoria final de la revolucidn. Las masas
estuvieron a la altura de los acontecimientos; ha convertido esta “derrota”
en una de esas derrotas histéricas que son orgullo y fuerza del socialismo

internacional. Y asi, la futura victoria florecera a partir de esta “derrota”.™*°

Estas fueron las ultimas palabras de sus labios: “jEl orden reina en
Berlin! jEstipidos lacayos! Vuestro ‘orden’ se levanta sobre la arena.
Mafana, la revolucién volvera a levantar cabeza y, para vuestro horror,
proclamara con trompetas: jFui, soy, seré!”*

La fecha fue el 14 de enero. La campafia de linchamiento de la
socialdemocracia habia llegado al climax, y el Freikorps era su verdugo. Al
dia siguiente, 15 de enero, sacaron de su casa a Rosa Luxemburgo, la
golpearon, le dieron un tiro en la cabeza. Su cadaver fue lanzado al canal de
Landwehr. Llegaria mayo antes que se descubriera su cuerpo, tan mutilado
gue fue imposible reconocerla.

Después del asesinato, Rote Fahne sigui6 adelante, bajo la direccion de
Jogiches, y él entabl6 una implacable campafia para descubrir a los asesinos
de Rosa Luxemburgo y de Karl Liebknecht y para exponer el hecho de que
el SPD estaba protegiendo —en realidad, habia inspirado— aquellos
asesinos. Aquellos dias criticos trascurrieron reuniendo los escritos de
Rosa Luxemburgo para que no fuesen destruidos. Al cabo de seis semanas,
también Jogiches fue asesinado, el 10 de marzo.

La revolucién Alemana, asi decapitada, alin conserva tanta energia
creadora en los miles y miles de trabajadores y trabajadoras que reaparecio
no solo una vez mas, en 1921, sino de nuevo en 1923, antes de ser
finalmente aplastada.

Para cuando la Revoluciéon Ruda y su Estado de los trabajadores se
trasform6, asimismo, en lo opuesto —capitalismo de Estado— y la
depresion puso fin al capitalismo privado “puro”, s6lo para terminar en la
monstruosidad del nazismo, habia resurgido, viva de nuevo, la teoria de
Rosa Luxemburgo sobre el desplome del capitalismo: socialismo o
barbarie. En realidad, Rosa vuelve a resurgir cada vez mas que nos

10 Rosa Luxemburgo, “el orden reina en Berlin”, Rote Fahne, 14 de enero de
1919, Asi aparece en Looker, Luxemburg, pp.305-306.
M bid., p. 306

~108 ~



encontramos ante una nueva y profunda crisis. Y esto en ninglin momento
fue mas cierto que al surgir un Tercer Mundo, una nueva generacion de
revolucionarios occidentales totalmente desilusionados del vanguardismo,
y cuando un Movimiento de Liberacién Femenina totalmente nuevo
excava activamente la historia verdadera de la humanidad. Acaso falte ain
filosofia, pero la historia tiene originales de iluminar el pensamiento de su
tiempo.

~109 ~



~110 ~



Segunda Parte

El Movimiento de
Liberacion Femenina como
Fuerzay Razon
Revolucionaria

~111 ~



...Ved que no dejéis de ser humanos...Ser
humanos significa arrojar alegremente toda
nuestra vida “en las escalas del destino”
cuando es necesario, pero al mismo tiempo,
regocijarse de cada dia soleado, de cada
bella nube. Ah, no conozco ninguna
férmula para poder haceros humanos. ..
Rosa Luxemburgo

Una obra nunca es bella a menos que, de
alguna manera, se escape su autor.
D. H. Lawrence

La vida misma se vuelve tan preciosa,
/Como vastos son nuestros suefios.
Luise Michel

Todo el movimiento de la historia es, por
tanto, como su acto real de creacion, el acto
de nacimiento de su existencia empirica y
es también para su conciencia pensante, el
movimiento comprendido y consiente de su
devenir

Karl Marx, 1884.

~112 ~



Capitulo 6

Panorama a manera de introduccion: La
dimensién negra.

Como es nuestra época la que ha impuesto a la conciencia del mundo la
verdad de que la Liberacion de la Mujer es una Idea cuyo momento ha
llegado, es necesario volver atrds y adelante en el tiempo, ademas de
contemplar globalmente este fenémeno. Ni la urgencia de nuestro tiempo ni
el espacio nos permitira remontarnos a 1647, cuando la primera Peticion de
las Criadas al Parlamento britanico pidio “Libertad cada segundo martes”,
y ni siquiera a la “Reivindicacion de los Derechos de la Mujer” de
Wollstonecraft en 1792. Pero hemos de comenzar con 1831 por dos
razones: por su pertinencia para hoy, y por los acontecimientos que
ocurrieron en aquel afio: en particular la mayor revuelta de esclavos de la
historia de los Estados Unidos, encabezada por Nat Turner,'*2 quien
sostuvo que la idea de libertad estd presente en cada esclavo, tan
tempestuosamente que “la misma idea movio a otros, como a mi mismo, a
esta empresa” En aquel mismo afio, una negra Maria Stewart, fue la
primera mujer nacida norteamericana, blanca o negra, que habld en
publico.
He aqui lo que dijo Maria Stewart:

Oh, vosotras hijas de Africa, jDespertad! jDespertad! jLevantaos! No sigéis
dormitando, sino distinguios. Mostrad al mundo que estéis dotadas de
notables y exaltadas facultades... ;Cuanto tiempo se veran obligadas las
bellas hijas de Africa a enterrar sus espiritus y talentos bajo una carga de
ollas y cafeteras de hierro?... ;Cudnto tiempo mas lograra un vil conjunto
de hombres halagaros con sus sonrisas y enriquecerse con lo que
dificilmente hemos ganado, mientras los dedos de sus mujeres relucen con
anillos y ellos mismos rien de nuestra insensatez?***

Cuando se llega a la cuestion de la mujer, no fue sélo la voz de la
trabajadora, ni de la dimension negra la que nadie escuch6. Lo mismo pudo

12 «La confesion de Nat Turner” aparece como apéndice a John H. Clarke, ed.,

William Styron's Nat Turner: Ten Black Writers Respond (Boston: Beacon Press,
1968).

113 Bert James Loewenberg y Ruth Bogin, eds., Black Women in 19" Century
American Life (University Park, Pa.: Penn State University Press, 1967).

~113 ~



decirse de Margaret Fuller, mujer de clase media, cuyo intelecto se habia
reconocido como serio, pero gue seguia siendo considerada sélo como una
especie de “criada” de los trascendentalistas.

Ahora que conocemos toda su historia,"** es claro que como feminista
fue una original y como activista se apartdé de la esfera enrarecida de la
Granja de Brook que llegd a participar en la Revolucion Italiana de 1848,
donde uno de los patriotas fue su amante. Tenga razén o no Vivian Gornick
en su conclusion de que “de haber vivido mas, Margaret Fuller habria
llegado a ser una de las primeras marxistas norteamericanas
importantes™ el hecho es que la propia Margaret Fuller juzgaba que

, : co1: 116
“habia llegado a ser una entusiasta socialista”.

Un momento histérico

Objetivamente, aunque los Estados Unidos no habian experimentado una
revolucion social en 1848, si ocurrié en aquel afio una revolucion en la
liberacion de las mujeres. La Woman'’s Rights Convention, celebrada en
Seneca Falls, Nueva York, revel6 una nueva fuerza para la revolucion. Las
mujeres de todo el mundo la escucharon. Desde la prisién de St. Lazare, en
Paris, a la que habia sido sentenciada por sus actividades en la revolucién
de 1848 y después, Jeanne Deroin y Pauline Roland enviaron sus saludos
en 1851 a la segunda National Woman’s Rights Convention, celebrada en
Worcester, Massachusetts. En nombre de esta convencién. Ernestine Rose

14 Bell Gale Chevigny, The Woman and the Myth (Old Westbury, N. Y.:
Feminist Press 1976). En el profundo estudio de la literatura clasica
norteamericana, de Larze Ziff, Literary Democracy: The Declaration of Cultural
Independence in América (Nueva York: Viking Press, 1981), Ziff incluye un
articulo sobre Margaret Fuller (pp.146-164) que merece estudio serio. Empieza por
citar la declaracion de Fuller, en su obra de 1845 Woman in the Nineteenth
Century: “Que no se diga que doquier hay energia o genio creador, tiene espiritu
masculino”. Desarrolla entonces Ziff su vision de la “Vigorosa independencia de
espiritu” de Margaret Fuller, como algo inseparable de que ella se habia vuelto
revolucionaria en Italia y estaba retornando a los Estados Unidos “a trabajar para la
siguiente revolucion” El capitulo termina diciendo: Tal exaltacion (al unir pasion e
inteligencia, voluntad y accion, ego e historia) La acompaiiaba en el barco cuando
lleg6 frente a la Fire Island. Encendido en Europa, se apag6 a la vista de las playas
americanas”.

15 Vivian Gornick, Essays in feminism (Nueva York: Harper & Row, 1978), p.
212.

18 Chevigny, The Woman and the Myth, p. 490.

~114 ~



declard: “Después de haber oido la carta leida de nuestras pobres hermanas
encarceladas en Francia, bien podemos exclamar: jAy pobre Francia!,
¢Donde esta su gloria? ;Dénde esta la gloria de la revolucion de 18482

El decenio de 1840 habia sido prédigo en ideas revolucionarias asi
como en verdades revoluciones. Asi, en 1843 Flora Tristan fue la primera
en convocar a una Internacional Obrera, de hombres y mujeres; en su libro
Union Ouvriére subray? la necesidad “de reconocer la urgente necesidad de
dar a las mujeres del pueblo una educacion moral, intelectual y técnica...
[y] reconocer, en principio, la igualdad de derechos entre hombres y
mujeres como Unico medio de establecer la unidad humana”.'® Al afio
siguiente, la fiebre tifoidea nos privd de esta exaltante revolucionaria
utopica. Sin embargo, en el mismo afio, 1844, Marx descubrié todo un
nuevo continente de pensamiento y de revolucion, con sus hoy celebres
Ensayos Humanistas.

Se necesitd una revolucion —La Revolucion Rusa de noviembre de
1917— para desenterrar estos Manuscritos de 1844 de los polvorientos
archivos cerrados de La Segunda Internacional. Una vez publicados, la
sacudida del reconocimiento no sélo fue de que eran grandes escritos, sino
gue revelaban tan profunda Idea de la Libertad que trascendia a la vez
tiempo y lugar, es decir, la Alemania de aquel decenio. El genio Marx pudo
articular semejante filosofia de la revolucion, no porque fuera un profeta,
sino porque ahondaba tan profundamente en las relaciones humanas que
surgié con su concepto de hombre/mujer:

En el comportamiento hacia la mujer, botin y esclava de la voluptuosidad
comun, se manifiesta la infinita degradacion en que el hombre existe para si
mismo, pues el secreto de esta relacion cobra su expresion revelada,
inequivoca, resuelta y manifiesta en la relacion de varén y hembra. En esta
relacion natural entre los dos sexos [hombre/mujer] vemos que la relacién
entre el hombre y la naturaleza es directamente su relacion con el ser
humano, como la relacion con el ser humanos es directamente su relacion
con la naturaleza, su propio destino natural. En esta relacion se manifiesta,
pues, de un modo sensible, reducido a un hecho tangible, hasta qué punto la
esencia humana se ha convertido en naturaleza para el hombre.**

Y7 Miriam Schneir, ed., Feminism (Nueva York: Random House, 1972), p. 91

18 G. D. H. Cole, 4 History of Socialist Thought, 5 vols. (Londres: Macmillan
& Co., 1956), 1: 186. [hay edicion en espafiol del FCE.]

19 Hay ahora varias traducciones [al inglés] de los Manuscritos de 1844, La
mas conocida son las de Martin Milligan, Erich Fromm, T. Bottomore, y Loyd
Easton y Kurt Guddat. [la traduccidon que aparece en esta version en espafiol es de

~115~



Por ello Marx concretd cada relacion humana como “ser” en lugar de
“tener’”: “Cada uno de sus comportamientos humanos ante el mundo, la
vista, el oido, el olfato, el gusto, el tacto, el pensar, el intuir, el percibir, el
querer, el actuar, el amor...Todos los sentidos fisicos y espirituales han
sido suplantados, asi, por la simple enajenacién de todos estos sentidos...
La superacién de la propiedad privada representa, por tanto, la plena
emancipacion de todos los sentidos y cualidades del hombre”, Pero es
necesario un total desarraigo para que “la riqueza de las necesidades
humanas ocupe el lugar de la riqueza y pobreza de la economia politica”.

El filésofo Marxista Herbert Marcuse, al ser publicado estos Ensayos
en Alemania en 1932 percibié el punto central de la filosofia, su
integracién con la verdadera revolucion. Intituld su critica “El fundamento
del materialismo historico”,*° y not6 cuan profundamente integrada en la
critica filosofica de Marx se encontraba su teoria de la revolucion. Como
dijo Marcuse: “Estamos tratando de una critica filoséfica de la economia
politica y su fundamente filoséfico como teoria de la revolucion™ (p.3).
Ademas, continué Marcuse: “Esto no significa que el ‘método’ de Hegel
haya sido transformado y tomado, colocado en un nuevo contexto y traido a
la vida. Antes bien, Marx se remonta a los problemas que hay en la raiz de
la filosofia de Hegel (y que originalmente determinaron su método), se
apropia independientemente su contenido real y lo lleva, mediante el
pensamiento, a una etapa superior” (p.4). Marcuse dedic6 45 paginas a
detallar cada uno de los ensayos de Marx, y no sélo como filosofia, sino
como andlisis préctico y revolucionario, relacionado con toda la existencia
humana.

Y sin embargo...sin embargo... en el extremo analisis de Marcuse no
hubo ninguna referencia a la relacion entre hombre/mujer, a la que Marx
dio un lugar tan central en el Ensayo “La propiedad privada y el
comunismo”. Este ensayo cubre mucho mas que los dos temas del titulo.
Lo que habia en la oposicion de Marx a la propiedad privada estaba muy
lejos de ser una cuestion de “propiedad”. Antes bien, como lo puso en claro
unay otra vez, su oposicion a la propiedad privada se debi6 al hecho de que
“niega por completo la personalidad del hombre”...Y, para asegurarse

Wenceslao Roces, en el libro de Karl Marx Escritos de juventud (FCE, 1° ed.
1982).] Estos ensayos se analizan mas adelante, en el capitulo IX. Cursiva en el
original

120 Este ensayode 1932, de Hebert Marcuse, aparecié por primera vez en
traduccion inglesa en 1972 en Studies in Critical Philosophy (Londres: New Left
Books). Las paginas citadas en el texto siguiente se refieren a esta edicion.

~116 ~



absolutamente de que sus lectores no encontraran otras maneras de
fragmentar o de “colectivizar” al individuo, Marx termin6 el ensayo con
una advertencia de que “el comunismo como tal, no es el objetivo del
desarrollo humanos, la forma de la sociedad humana”.

Asi como todo un Herbert Marcuse no oyd el crucial concepto
hombre/mujer, asi también demasiadas liberacionista femeninas de hoy no
perciben la dimension negra como Raz6n en nuestra época, Quienes niegan
hoy que la idea de revolucién y esa emocionante dimensién negra fueron a
la vez cruciales al establecer la primera Convencién por los Derechos de la
Mujer no s6lo han olvidado que el actual Movimiento de Liberacion
Femenina surgi6 también de la dimensién negra, sino que han dejado por
completo de captar la que es raiz de la teoria, su verdadero principio.
Tdémenos algo tan sencillo como un nombre—el de Sojourner Truth— y
comparémoslo con lo que hoy consideramos como una relaciéon cuando
utilizamos, no los apellidos de nuestros maridos, sino nuestros nombres de
solteras. Cuando lIsabella qued6 libre y quiso prescindir se su hombre de
esclava, incluyd toda su filosofia en su nuevo nombre. Cierto es que le
atribuy6 a Dios la razén de su nombre, diciendo que no queria tener nada
gue ver con el pasado de esclava, y pedia a Dios consejos para darse un
nombre “El” le dijo que recorriera el mundo entero y revelara la verdad a la
gente; pero el hecho de que su nombre nos revelaba mas que el simple
hecho de que habia roto con la dominacion masculina.

O, para el caso, consideremos como acallé a los clérigos en la reunién
que estaba abucheandola. Les pregunto: “;Creéis en Cristo?” y afadio,
(sabian los clérigos donde procedia Cristo? Procedi6 a decirlo: “jDe Dios y
de una mujer! jEl hombre no tuvo nada que ver con EI!”

(Ingenuidad? Considérense entonces las “tacticas” de una Harriet
Tubman, fuese como “maquinistas” del ferrocarril subterraneo,* o en sus
actividades tras las lineas de los confederados durante la Guerra Civil.

Estos hechos histéricos de una Harriet Tubman o una Sojourner
Truth' no son las Gnicas manifestaciones de actividad e influencia negra
sobre la temprana lucha por los derechos de la mujer y la Guerra Civil,
miles de otras participaron. Se llegd al punto de cambio para las mujeres
negras norteamericanas en 1867, después de la Guerra Civil, cuando hasta

*Llamabase asi a una elaborada red secreta organizada para sacar del Sur a
esclavos préfugos y establecerlos con seguridad en el Norte. [T.]

121 yéase especialmente Earl Conrad, Harriet Tubman (Nueva York: Paul S.
Erikson, 1943), y Narrative of Sojourner Truth, Ebony Classic (Chicago: Johnson
Pub. Co., 1970)

~ 117~



los més revolucionarios abolicionistas, como Frederick Douglass y
Wendell Phillips, se negaron a colaborar con las mujeres en su lucha por el
sufragio, alegando que esta era la “hora del negro”. Sojourner Truth atacé a
su propio dirigente, Frederick Douglass, llamandolo “de poco criterio”. En
ello estuvo de acuerdo Harriet Tubman. No solo se separaron de sus
dirigentes negros varones y se alinearon con las mujeres blancas, sino que
quedd en claro que “de escaso criterio” era mas que un epiteto. Antes bien,
era un nuevo idioma —el idioma del pensamiento— contra quienes querian
limitar la libertad.

En cuatro afios mas, el mundo seria testigo de la mayor revolucién de
hombres y mujeres en favor de una sociedad sin clases totalmente nueva:
La Comuna de Paris. ¢{Por qué, podemos preguntar, se necesitdé casi un
siglo para aprender todos los hechos acerca del alcance de las acciones de
las mujeres, y por qué, aun hoy, en nuestra época, se necesitd que una
mujer de la resistencia, Edith Thomas, descubriera, es decir presentara,
seria 'y comprensivamente, a las mujeres de la Comuna como
revolucionarias y como pensadoras —muchas de las cuales fueron amigas
de Marx— en las incendiarias?'?

Tampoco debemos olvidar —aunque por razones de espacio tengamos
qgue omitir muchas de las luchas laborales— que las luchas laborales
norteamericanas, con una muy activa participacion de las mujeres, han sido
muy continuas desde que se establecid el primer sindicato nacional en los
Estados Unidos, afiliado a la Primera Internacional. En realidad, cuando
Clara Zetkin propuso en la Conferencia de Mujeres de la Segunda
Internacional, en 1910, que se adoptara un Dia Internacional de la Muijer,
ello fue un acto de solidaridad con las luchas de organizacion de las
trabajadoras de la ropa norteamericanas, que habian estallado en el
“Levantamiento de las Veinte Mil” en afio anterior. Seis dias después de
gue se celebrd el primer Dia Internacional de la Mujer, en marzo de 1911,
el tristemente célebre Triangulo de Fuego del taller cobr6 las vidas de 146
trabajadores, en su mayor parte mujeres jovenes, y Rose Schneiderman
organizd nada menos que a 120 mil trabajadores en su funeral, no sélo para
lamentar la pérdida sino para declarar su solidaridad con todas las
trabajadoras no organizadas.'*

122 Edith Thomas, The Women Incendiaries; fue publicada en Francia en 1963
y en la traduccion inglesa en los Estados Unidos en 1966 (Nueva York: George
Braziller), pero se agotd hace tiempo. Hasta ahora, no ha habido edicion en rustica.
128 Muchas historias se han inspirado en el Movimiento de liberacion Femenina,
pero Century of Struggle (1959) de Eleonor Flexner, sigue siendo la mas vasta.

~118 ~



El individualismo y las masas en movimiento

En vez de inventar algiin mitico climax para que lo alcance la “cuestion
femenina”, comprendamos donde estamos, y al mismo tiempo,
confrontemos dos hechos aparentemente opuestos: que la individualidad de
cada liberacionista femenina es un microcosmos del total, y sin embargo
gue el movimiento no es una suma de otras tantas personalidades, sino
masas en movimiento. Esto no significa que no hayan surgidos caracteres
originales. Rosa Luxemburgo ciertamente fue una original,"®* no por causa
de su multidimensionalidad y ni siquiera por sus grandes realizaciones
revolucionarias, aunque en ambos terrenos ella hizo grandes
contribuciones, que siguen siendo un fundamento para nuestra época. No,
es porque un carécter tan original como el de Rosa Luxemburgo, en lugar
se ser simplemente “una en un millén, se combina ayer, hoy y mafiana de
tal manera que la nueva época subitamente experimenta una “sacudida de
reconocimiento”, ya se relacione con un nuevo estilo de vida o con la gran
necesidad de la revolucién aqui y ahora.

Tomemos una cuestion como por qué Rosa Luxemburgo, de pronto y
en el aislamiento, encontrandose en las mazmorras, subitamente invoco la
imagen de la reina de las Amazonas, en una carta a Matilde Wurm. No hay
duda de que su referencia a Pentesilea no era a la leyenda griega en que
Pentesilea es muerta por Adquiles, sino antes bien, al hecho de que el
dramaturgo aleman Heinrich von Kleist invirti6 la leyenda, de tal modo que
fue Pentesilea la que mat6é a Aquiles. Todo esto lo relaciono Rosa
Luxemburgo con la necesidad de que los revolucionarios no sélo atacaran a

Para un relato detallado del Triangle Shirtwaist Fire, véase Leon Stein, The
Triangle Fire (Nueva York: Lippincott, 1962) y Corine J. Naden, The Triangle
Shirtwaist Fire (Nueva York: Franklin Watts, 1971). Union WAGE (Berkeley,
California) publicé dos folletos , en 1974, obra de Joyce Maupin, Working Women
and Their Organizations y labor Heroines, Ten Women Who led the Struggle.
Véase también Working Women for Freedom por Angela Terrano, Marie Dignan y
Mary Holmes (Detroit: Women’s Liberation-News & Letters, 1976).

124 Cuando Herman Melville escribi6 acerca del “caracter original” en la
literatura, subrayo que constituyen “alli un prodigio casi como en la historia real lo
es un legislador, un filésofo revolucionario o el fundador de una nueva religion”.
Véase Herman Melville, The Confidence Man (nueva York: Holt, Rinehart y
Winston, 1964), pp. 260-261, del que también he tomado la cita que sigue y sirve
de epigrafe al siguiente capitulo.

~119 ~



quienes capitulaban ante la guerra, sino a los centristas que inventaban
teorias para los capitulacionistas:

Os estoy diciendo que, en cuanto pueda volver a sacar la nariz volveré a
acosar y perseguir vuestra sociedad de ranas con toques de trompeta,
latigazos y lebreles...Iba a decir como Pentesilea, pero, jpor Dios!, vosotros
no sois Aquiles. ¢Habéis recibido suficientes saludos el Afio Nuevo?
Entonces ved que no dejéis de ser humanos... Ser humanos significa arrojar
alegremente toda nuestra vida “en las escalas del destino” cuando es
necesario, pero al mismo tiempo, regocijarse de cada dia soleado, de cada
bella nube. Ah, no conozco ninguna férmula para poder haceros
humanos...*”®

Es esta necesidad de arrojar toda nuestra vida en las escalas del destino,
es esta pasién por la revolucion, es la urgencia de salir del confinamiento
de la prision y abrir panoramas enteramente nuevos; en una palabra es la
necesidad de lo que Rosa Luxemburgo llamaba “seguir siendo humano” la
gue caracterizo toda su vision de una sociedad nueva. Dejo una marca en
todo lo que ella hizo y esperé hacer real. Y creo una direccion tan
totalmente distinta de la liberacion de la mujer que ha hecho posible a
nuestra época comprenderla planamente; en gran medida, mas plenamente
de lo que ella misma pudo captar.

Lo que ilumina las contribuciones a la vez de un caracter original y de
las masas en movimiento es la forma en que estas masas en movimiento
desarraigan lo viejo y crean lo nuevo. Por tanto, volvamonos a verlo en dos
muy diferentes ubicaciones y periodos historicos.

Tomemos Africa, cuya historia casi no se ha tocado, especialmente en
lo que concierne a las mujeres. Apenas estamos empezando —sin conocer
toda la historia, ni aun ahora— a oir acerca de uno de los mas grandes
acontecimientos que ocurrieron en 1929, y que entrd en la historia imperial
de la Gran Bretafia como los “motines de Aba”, pero que los africanos
llamaron “la Guerra de las Mujeres”'?® Este acontecimiento oculto a la
historia, abarcé a decenas de miles de mujeres igbo, que organizaron
manifestaciones en las provincias de Calabar y de Owerri en el sudeste de

125 Esta carta escrita el 28 de diciembre de 1916, se incluye en Briefe an
Freunde, Benedikt Kautsky, ed. (Hamburgo Européische Verlagsanstalt, 1950), pp.
44-46.

126 y¢ase Judith Van Allen, “Aba Riots or Igbo Women’s War?”, Ufahamu 6:
nam. 1 (1975). Una versién mas elaborada aparecié en Women in Africa, Nancy
Hafkin y Edna Bay, eds. (Stanford, Cal.: Stanford University Press, 1976).

~120 ~



Nigeria contra el imperialismo britanico y contra sus propios jefes africanos
a los que acusaron de aplicar el nuevo edicto britanico de fijar impuestos a
las mujeres. Estas mujeres, sin ayuda de sus propios hombres, combinaron
fuerzas a través de los lineamientos tribales e iniciaron sus protestas
llamadas “hacer la guerra” o “sentarse sobre un hombre”.**’

Esto estuvo lejos de ser un acto individual; fue mas bien una tradicional
manera igho de expresar una revuelta; abarcé masas de mujeres, que se
reunién en una hora y un lugar sefialados (en este caso, la choza de los
jefes), danzando y cantando canciones lascivas en que detallaban las quejas
de las mujeres e insultaban a los jefes (poniendo en duda su virilidad) y
golpeando las chozas de los hombres con los morteros que utilizaban para
amasar patatas. Tradicionalmente, esto podia durar toda la noche y el dia
hasta que les llegara una disculpa y los hombres se enmendaran. La Guerra
de las mujeres**® contintio durante noviembre y diciembre de 1929.

Aguello era bastante grave, y el imperialismo britanico se atemorizé
tanto que olvidé que antes no disparaba contra mujeres. Esta vez, hizo
acudir las tropas, que asesinaron a 50 mujeres e hirieron a otras 50. Sin
embargo, las mujeres habian ganado, y no se les fijaron impuestos. Fue
claro que aungue en este acontecimiento hubo dirigentes femeninas —
Ikonia, Nwaunedie, Narigo— esta jefatura popular habia surgido de la
accion colectiva de las mujeres igbo.'?

Los mas grandes de todos los acontecimientos fueron las revoluciones
rusas de marzo y noviembre de 1917. En el capitulo anterior hemos visto

127 Una emocionante “precursora” historica de la practica se “sentarse en un
hombre” se encuentra en los Cuadernos etnolégicos (p.116) de Marx, donde el
filésofo aleman resumen los descubrimientos de Morgan: “Las mujeres constituian
el gran poder entre los clanes, como por doquier. Cuando la ocasion lo requeria, no
vacilaban en ‘arrancar los cuernos’, como técnicamente se llamaba, de la cabeza de
un jefe, y enviarlo devuelta a las filas de los guerreros. El nombramiento original
de un jefe siempre dependia de ellas”.

128 La “Guerra de las Mujeres” no es un fenoémeno tan insélito como quisieran
pensar las historias patriarcales, ya estemos tratando de la obra de ficcion griega
Lisistrata, o, como quisiera la leyenda en la tierra de Rosa Luxemburgo, de la
revolucion polaca de 1863 contra el zarismo, a la que también se referia
secretamente como a la “Guerra de las Mujeres”. En el prologo a su obra Comrade
and Lover: Rosa Luxemburgls Letters to Leo Jogiches (Cambridge Mass.: MIT
Press, 1979) Elzbieta Ettinger se refiere a esta revuelta de 1863.

129 yéase james S. Coleman, Nigeria: Background to Nationalism (Berkeley:
University of California Press, 1958) para una temprana y compresiva historia de
Nigeria.

~121 ~



cuén consciente estaba Rosa Luxemburgo de aquellas revoluciones y cuan
totalmente practico los principios de la revolucién proletaria en su llamado
a la revolucion en Alemania; sin embargo, en el ultimo capitulo no hemos
descrito con detalle la Revolucion de Marzo que fue iniciada por mujeres.
Y fue iniciada, el Dia Internacional de la Mujer, contra el parecer de todas
las tendencias: de Mencheviques, bolcheviques anarquistas, social-
revolucionarios. Aquellos cinco dias que derrocaron al poderoso imperio
demuestran gque nunca se trata s6lo de dirigentes, por muy grandes que
sean; antes bien, se trata de masas en movimiento.

En la continuada guerra imperialista, que habia ocasionado tal caos y
causado tantas tragedias a las masas rusas, las diversas organizaciones de
izquierda consideraron apropiado celebrar el Dia Internacional de la Mujer
con un mitin en toda forma. Tal como ocurrieron las cosas, las prensas
bolcheviques se descompusieron y no pudieron emitir siquiera un folleto,
pero el grupo mezhrayontsy*® si dirigié un volante a las mujeres que se
oponian a la guerra gue se oponian a la guerra. Sin embargo, las mujeres de
la fabrica textil de Vyvorg se negaron categéricamente a limitarse a una
reunion cerrada.

Contra el consejo de todas las tendencias politicas, se declararon en
huelga 50 mil mujeres. Al dia siguiente, apelaron a los trabajadores del
metal, encabezados por bolchevigues, que entonces se unieron a la huelga:
Fueron entonces 90 mil personas. Algunos gritaron, “jAl Nevsky!” y a la
manifestacién de unidé una masa de mujeres, no todas ellas trabajadoras
pero que exigian “jPan!” Mas este lema fue sofocado por el de “jAbajo la
guerra!” para entonces, tercer dia de la huelga, habia ya 250 mil
huelguistas; los bolcheviques hicieron un Ilamado a la huelga general. La
policia abrié fuego, y algunos cayeron muertos, pero los cosacos aun no
habian destacado su furia contra las huelguistas. Las mujeres se dirigieron a
los cosacos, a preguntarles por qué no se unian a ellas. Los cosacos no
respondieron, pero, escribid6 Trotsky, “no impidieron a los obreros
‘zambullirse’ bajo sus caballos. La revolucién no escoge sus caminos: dio
sus primeros pasos hacia la victoria bajo el vientre del caballo de un
cosaco. jNotable incidente!”***

130 Mezhrayontsy es la palabra ruso para “barrio interior” y era el nombre
utilizado por un grupo pequeiio pero importante encabezado por Trotsky, que
incluia dirigentes como Lunacharsky, Pokrovsky, Ryazanov y Yoffé. Se unieron a
la organizacidn bolchevique poco antes de la revolucién de noviembre.

131 Leon Trotsky, History of the Russian Revolution (Nueva York: Simon and
Schuster, 1932-1937), p. 105.

~122 ~



En el decisivo quinto dia se abrieron las prisiones, y quedaron libres
todos los presos politicos. Al mismo tiempo, las tropas amotinadas
descendieron sobre el Palacio de Tauride. “Asi amanecid sobre la tierra el
dia de la destruccion de la monarquia Romanov.”** En noviembre también
cayo el gobierno de Kerensky, y los bolcheviques subieron al poder el 9 de
noviembre.

Habiendo revisado la relacién de hombre/mujer como concepto de Marx,
integral a una filosofia de la revolucion, tal como aparece en el
Movimiento de Liberacion de la Mujer, como fuerza y razon
revolucionario y en diferentes periodos histéricos, podemos ver que no
s6lo es cuestion de entonces y ahora; es decir, de contrastar periodos
histéricos. Antes bien, es hora de considerar esto como Marx lo defini6:
“El tiempo es espacio para el desarrollo humano.” Con base en tal
concepto, deseamos echar una segunda mirada a Rosa Luxemburgo como
personaje original, como tedrica revolucionaria y como feminista: aunque a
veces pueda parecer una feminista renuente, siempre fue revolucionaria.

32 1bid., p. 123.
~123 ~



~ 124 ~



Capitulo 7

Rosa Luxemburgo como feminista; Ruptura con
Jogiches

“Todo un original”:... por los personajes
originales de una ficcion, querra el lector
agradecido, al encontrarse con uno,
celebrar cada aniversario de aquel
encuentro...Su rareza puede parecer aun
mayor porque, mientras los personajes, los
personajes singulares, no implican sino
formas singulares, por asi decirlo, los
originales que verdaderamente lo son,
implican instintos originales. En pocas
palabras, una concepcion correcta de lo que
debe constituir esta clase de personaje en la
literatura, lo convertia alli en un prodigio,
casi como en la historia real lo es un
filésofo revolucionario o el fundador de
una nueva religion...

Herman Melville, The Confidence Man

Rosa Luxemburgo correctamente se negd a dejarse estereotipar por la
socialdemocracia alemana en la entonces llamada cuestion femenina, como
si aquel fuera el unico lugar que “le correspondia”, aunque ella fuera
tedrica y directora de un periddico polaco, ademas de activista, cuando
llegd a Alemania. Por desgracia, demasiados miembros del actual
Movimiento de Liberacién Femenina revelan que su actitud es la otra cara
de la moneda, desdefiando a esta gran revolucionaria porque,
supuestamente, “casi no tenia nada que decir” sobre las mujeres.

Otra manera de menospreciar la “cuestion femenina” es actuar cono si
la amistad de Rosa Luxemburgo con Clara Zetkin —que es conocida por
todos como fundadora de la liberacion femenina como movimiento obrero
de masas, ademas de tedrica y directora del periddico femenino de mayor
circulacion entre las masas hasta el dia de hoy— hubiera sido una “carga”

~ 125~



para Rosa Luxemburgo.'® Sea como fuere, no fue la cuestion femenina
sino la lucha contra el reformismo lo que unié a Rosa Luxemburgo y a
Clara Zetkin; sin embargo, esto no significa que Rosa Luxemburgo dejase a
Zetkin la liberacion de la mujer, ni que Zetkin simplemente “siguiera” a
Rosa Luxemburgo. La verdad es que su camaraderia revolucionaria se
mantuvo en todas la posiciones durante dos largas décadas: desde la lucha
contra el revisionismo hasta la lucha contra el militarismo, desde la lucha
contra la burocratizacion de los sindicatos hasta la lucha antibélica y, desde
luego, hasta la revolucién misma.

No cabe duda de que Clara Zetkin nunca fue una pensadora tan
profunda como Rosa Luxemburgo, pero tampoco hay duda de que fue una
auténtica revolucionaria. Decidi6 concentrarse en la liberacion femenina y
en organizar a las mujeres de la clase obrera, convirtiéndose asi en un
modelo no sélo para el movimiento alemén, sino para la lucha de las
mujeres rusas, a partir de Kollontai; en realidad, para la lucha en el mundo
entero, incluso en los Estados Unidos. Goz6 justamente de una reputacion
internacional, basada a la vez en su actividad y en su teoria sobre la
“cuestion femenina”.

Por todo ello, es necesario empezar por enderezar las cosas: no s6lo
para enderezar los hechos, sino también para captar de qué nueva etapa del
feminismo se trato, al pasar de la concentracion total en los derechos de la
mujer trabajadora, a la oposicién al sistema capitalista en su totalidad.

Pese a que Rosa Luxemburgo ya era la directora del periddico
socialdemacrata, no bien lleg6é a Alemania en 1898 cuando inmediatamente
se enfrentd al hecho de que los miembros varones no estaban dispuestos a
otorgarles las mismas facultades que a su predecesor varén. Sus quejas a
Bebel, por entonces su amigo, no mejoraron la situacion, y pocos meses
después Rosa renunci6. EI hecho de que no hiciese de esto una parte de la
“cuestion femenina” no significa que no lo registrara como tal en su
espiritu. Todo lo contrario. Su amistad con Clara Zetkin estuvo
profundamente arraiga en su lucha comun contra el revisionismo, pero
Rosa Luxemburgo también colaboré en el movimiento de mujeres
autonomas encabezado por Clara Zetkin, y frecuentemente escribié para
Gleichheit (igualdad), dirigido por Zetkin.

Rosa Luxemburgo estaba dedicandose apaciblemente a la “cuestion
femenina” en su primera gira de organizacion de 1902, como ya lo hemos

133 yéase Henriette Roland-Holst. Rosa Luxemburgo: ihr Leben und Wirken
(Zurich: Jean Christophe Verlag, 1937).Originalmente se publicd en holandés en
1935.

~126 ~



visto.”®™ En un articulo escrito ese mismo afio para el Leipziger
Volkszeitung, escribid: ““...Con la emancipacion politica de las mujeres, un
fresco y poderoso viento habré de entrar en la vida politica y espiritual (de
la socialdemocracia) disipando la atmdsfera sofocante de la actual vida
familiar filistea que tan inconfundiblemente pesa también sobre los
miembros de nuestro partido, tanto en los obreros como en los
dirigentes”.**

Notese aquel afio, 1902: pasaron diez afios completos antes de que los
gue escribieron sobre Rosa Luxemburgo reconocieran que ésta escribid
algo sobre la mujer, y se necesitd llegar a nuestra época para que su
discurso de 1912 sobre el sufragio femenino fuese traducido al inglés.™®

La revolucion de 1905 fue un gran punto de cambio en la vida de Rosa
Luxemburgo, como en la historia misma. Su torbellino de actividades y
enérgica participacion en la revolucién son bien conocidos. La exaltacion
de estar con su amante en aquel periodo tal vez no sea también conocida,
pero no se mantuvo oculta. Mas en cuanto confrontamos el hecho de que el
punto culminante de su relacion lo condujo a su fin, oimos una larga
historia de cuan “estrictamente” personal era este asunto. El hecho de que
Rosa Luxemburgo lo mantuviera en privado no ayuda a nadie que se
enfrente a ello. Sin embargo, la mayor verdad de apartarse de todo analisis
serio no se debe a su naturaleza “estrictamente personal”. Sin duda hubo
chismes entorno de aquella ruptura, y las razones dadas de ella van desde
una simplista atribucioén de “triangulo” hasta calumniosos insinuaciones de
gue la aguda diferencia entre el manifiesto de las actividades de Rosa
Luxemburgo y el comportamiento mas disciplinado de un organizador tan
concienzudo como Jogiches llevo a la Ojrana a describir el paradero de
ambos y a detenerlos. Para esta escritora, la verdadera razén (que otros no
quieren analizar) no es tanto la naturaleza personal de su relacion, cuanto el
no comprender las actitudes de ambos hacia la revolucion en marcha, en lo
concerniente a sus tareas individuales en la organizacion.

La revolucién social y el rompimiento personal de Rosa Luxemburgo
con Jogiches

Hasta aqui Rosa Luxemburgo, que habia tenido muy poco interés en la
organizacion y Jogiches, que era “todo organizacion”, no habian

134 yéase el capitulo L.

135 Gesammelte Werke, 1 (2): 185.
138 Howard Selected Political Writings, p. 216.

~ 127 ~



encontrado que esta diferencia perturbara su relacion amorosa. Hay una
carta enviada de Paris en que Rosa Luxemburgo pidi6 mas datos
especificos sobre las disputas o facciones internas, pero esto no siguio
adelante.” Es claro que en cuanto lleg6 a Alemania, Rosa empez6 a actuar
independientemente sobre la cuestion de la organizacién, asi como
tedricamente. Ademads, pidi6 a Jogiches que dejara de “mostrar los
dientes”, ya que sus ideas sobre organizacion en Polonia-Rusia,
concernientes a un pequefo grupo de “siete y medio” simplemente no eran
aplicables a una organizacién de masas como la alemana. En ningun caso
perturbd sus relaciones intimas.

Las cosas cambiaron por completo cuando ambos se encontraron
participando en una revolucion en marcha. Al llegar Rosa Luxemburgo por
primera vez a Polonia a finales de 1905, nada parecia haber cambiado. Ella
parecia mas feliz por ser parte de una revolucion en marcha y por hallarse
con su amante; sin embargo, algo iba cambiando sutilmente, cambiando en
forma radical. Por una parte, la apreciacién de Rosa de la espontaneidad de
las masas no solo era teoria; la consecuencia organizativa fue fantastica:
iLa espontaneidad habia trasformado su pequefia organizaciéon en un
partido de masas! Hasta entonces Rosa Luxemburgo habia analizado la
espontaneidad como forma revolucionaria de oponerse a la burocracia
sindical, sin menoscabar en ninguna forma su fe en la necesidad de un
partido de vanguardia. Si la palabra “masas” habia significado antes para
ella el partido de masas, como la socialdemocracia alemana, ahora, al ver
las masas en movimiento que hacian nada menos que conmover el imperio
zarista, ello exalt6 mucho mas alld que nada que hubiese sentido jamas en
la socialdemocracia alemana.

Ahora disponia de pruebas de que no era ella sino las masas en
movimiento las que constituian “una tierra de posibilidades ilimitadas”. En
una palabra, no solo inteligentemente y como escritora estaba alcanzado
nuevas alturas, sino también en el aspecto organizativo. No cabe duda de
que ya no considerd sacrosanta la experiencia organizacional de Jogiches,
pero no nos ha quedado ninguna constancia de su disputa sobre el tema de

7 En esta carta (incluida en la coleccion de Bronner y Fechada

“probablemente 3/25/1894”), Escribe = Rosa Luxemburgo: “Tu caballerosa
explicacion de que no debo preocuparme por cosas practicas, ya que sin duda se
habran arreglado sin molestarme, s6lo puede darla alguien que no me conoce en
absoluto. Semejante explicacion puede bastar para Julek [Marchlewski], de modo
que no se preocupe porque tiene nervios débiles, pero para mi semejante proceder
—aun sin la adicion de ‘mi pobre pajarito’— resulta insultante, por decir lo
menos”.

~128 ~



la necesaria labor clandestina bajo el zarismo y la necesaria apertura en la
revolucion. Lo que si sabemos es que las tensiones condujeron a una
ruptura de su intimidad, sin afectar en lo mas minimo su actividad politica
revolucionaria.

Acerca de la revolucion, como acerca de la relacion hombre/mujer, es
demasiado facil para los marxistas citar abstracciones antes de ahondar
profundamente en la dialéctica de lo concreto. Y las mujeres del
movimiento marxista encuentran mucho mas facil citar cuan claramente
hablé clara Zetkin acerca de la relaciéon hombre/mujer en la inauguracién
de la Segunda Internacional, en 1889, a la que se dirigié de esta manera:
“Asi como el trabajador varén esta subyugado al capitalista, asi lo esta la
mujer por el hombre, y siempre permanecerd subyugada hasta que sea
econdmicamente independiente.” Pero cuando se trata del efecto de la
relacion hombre/mujer no sélo en términos econdmicos, sino personales, y
en términos de la revolucion simplemente callan.

Y sin embargo fue alli, alli mismo donde algo nuevo surgié. Una época
de parto de la historia no sélo se manifiesta en grandes cambios sociales
sino en caracteres originales, y Rosa Luxemburgo era una original. Su
ulterior autodesarrollo estaba alcanzando nuevas alturas sin apoyarse en
Jogiches para cuestiones de teoria ni de organizacion. Se habia alcanzado
un nuevo periodo histérico, y las diferencias de aptitud hacia la revolucién
aparecieron, no porque uno deseara desempefar un “papel” distinto del
otro, sino porque la revolucion es una fuerza abrumadora que no tolera
intrusiones de nadie. Rosa Luxemburgo necesitaba ser libre, ser
independiente, ser plena.

La revolucién era para Rosa Luxemburgo una fuerza abrumadora; la
prisién no habia sofocado su ardor y, aunque su cuestionamiento de la
autoridad organizacional de Jogiches no menoscab6 su amor por él, fue
precisamente entonces —después de la carcel y la separacion de Jogiches—
cuando mostré mayor fuerza creadora. Rosa Luxemburgo encontrd en si
misma una rara fusion de lo politico, lo personal, y, si, también lo
organizacional.

Por un aparte, el primer producto de aquel historico acontecimiento y
experiencia, la Revolucion de 1905—su resumen en La huelga de masas—,
lleg6 a ser su mayor folleto, el analisis que seguiria siendo base para la
Revolucién Alemana de 1919. Fue escrita mientras Jogiches aln se
encontraba en prision y Rosa Luxemburgo estaba en Kuokkala, donde
Lenin y otros bolcheviques estaban discutiendo interminablemente sobre la
revolucion por lo que acababan de pasar y que, segun creian, aun podian
resucitar.

~129 ~



Hasta entonces, Jogiches habia ocupado un lugar importante
corrigiendo los manuscritos de Rosa Luxemburgo, pero su mano no aparee
por ninguna parte en esta obra. Ya sea que tengamos esta o aquella
interpretacion distinta de la relacion de la revolucion con su relacion mutua,
el periodo en que aquello ocurrié no puede volverse a escribir. El hecho de
gue tanto Rosa Luxemburgo como Jogiches fueron politicos objetivos que
actuaron como un solo en el siguiente Congreso (1907) —donde se
reunieron bolcheviques, mencheviques y miembros de todas las demas
tendencias para sacar conclusiones y trazar las perspectivas para el futuro—
no restaura ni puede restaurar la anterior relacion hombre/mujer, ni
cambiar las reglas basicas, ya sea del hombre/mujer llamado Luxemburgo y
Jogiches, o de revolucién. Tras la ruptura con Jogiches, la propia
Luxemburgo lo expres6 de la manera mas sucinta, al escribir: “Soy sélo yo,
una vez mas, pues he quedado libre de Leo™®

Seguir escrupulosamente la vida de Rosa Luxemburgo en la revolucién
o fuera de ella no deja la menor duda de que, por muy intenso que fuese su
amor a Jogiches, incluyendo el hecho de que ambos eran revolucionarios
con el mismo objetivo tedrico y politico, ningiin cambio cataclismico en su
relacién con Jogiches podria seguir dirigiendo su vida.

¢Como puede concluir alguien, como lo hace Nettl, que, “Al principio
de 1907 ocurrié una enorme perturbacion en sus asuntos, tal vez la mas
importante de toda su visa. Su relacién con Jogiches sufri6 un cambio
completo y con ella, toda su vision de la vida y la gente”? ;Como puede
alguien designar el periodo del grande e independiente autodesarrollo de
Rosa Luxemburgo como “los afios perdidos: 1906-1909”? Y este es el
titulo que Nettl da al capitulo IX de su biografia de Rosa Luxemburgo.
Aquellos fueron los afios en que Rosa resumi6 los acontecimientos de la
revolucion, tan fundamentalmente que esperaba que el partido los aplicara
al escenario aleméan. El partido no lo hizo. Mas para Rosa Luxemburgo,
siguieron siendo la forma universal de revolucion. Este fue también el
periodo en que mas brillantemente fue ella misma en dos conferencias de
importancia considerable: la RSDRP en Londres y el Congreso de la
Segunda Internacional en Stuttgart. En Londres Rosa elabord su posicion
sobre la Revolucién de 1905, como iniciadora de nuevas revoluciones del
siglo XX, sin limitarse a repetir lo que Marx habia logrado en 1848. Y en
Stuttgart, tan importante fue Rosa para la izquierda mundial que toda la
delegacion rusa —Lenin, Trotsky, Martov (sobre ello, todas las tendencias
fueron como una sola) — la autoriz6 a hablar en su nombre acerca de la

138 Nettl, Rosa Luxemburgo, 1: 383
~130 ~



crucial enmienda antibélica. Ademés, 1907 incluyé no solo los
acontecimientos histéricos, sino también la Conferencia de Mujeres
Socialistas, en que ella informé sobre la labor del Burd Socialista
Internacional, en una forma en que dificilmente pudo complacer a sus
miembros. También habia presentado a Lenin a Clara Zetkin, quien influyo
sobre él lo bastante para que Lenin basara sus informes en la presa rusa
sobre el informe de Zetkin publicado en Gleichheit.

Por dltimo, fue el periodo en que Rosa paso a ser la Unica destacada
teoria en la prestigiosa Escuela del Partido. Atribuyé su obra sobre La
acumulacion del capital a su experiencia adquirida en tal escuela.

Desde luego, no hay duda de que su amor a Jogiches habia sido
intenso, y que su relacion fue mas que una asociacion intelectual “con
tonos eréticos”. Tampoco hay duda de que el rompimiento de la relacion
amorosa no cambié su conjunta labor politica revolucionaria, hasta sus
propias muertes, ni puso fin al autodesarrollo de Rosa Luxemburgo. Todo
lo contrario. Sus mas grandes realizaciones intelectuales ocurrieron después
de la ruptura.

Decir que su vida entera cambio por causa de esta ruptura es una tipica
actitud masculina, es decir, pensar que la vida de una mujer cesa cuando
ocurre un rompimiento en una relacion amorosa. No nos ayuda a
comprender a Rosa Luxemburgo ni como teérica revolucionaria ni como
caracter originalisimo en su vida personal, una vida personal que se
aventurd por muchas tierras virgenes.

El camino a la revolucion; El camino al feminismo

La conferencia de mujeres que se celebré en 1907, afio de los Congresos
de Londres y de Stuttgart, contd con la asistencia de 59 mujeres en
representacion de 15 paises. Cada una, desde Balabanoff, que representaba
a ltalia, hasta Kollontai, que representaba a Rusia, aceptaron la jefatura de
Rosa Luxemburgo y Clara Zetkin y consideraron Gleichheit como centro
coordinador de todas ellas. Kollontai**® no exageré al decir que la
Conferencia “hizo un enorme contribucion al desarrollo de un movimiento

39 Ha habido varios estudios recientes sobre Alejandra Kollontai, el mas
completo es el de Richard Stites, The Women's Liberation Movement in Russia:
Feminism, Nihilism and Bolshevism, 1860-1930 (Princeton, N. J.: Princeton
University Press, 1978). Véase también Cathy Porter, Alexandra Kollontai (Nueva
York: Dial Press, 1980).

~131 ~



de trabajadoras a lo largo de lineamientos marxistas”. Grupos
independientes y autbnomos de mujeres a funcionar en otros paises.

La conferencia logré mantener su autonomia, pese al hecho de que por
entonces se suponia que estaba subordinada al Congreso Internacional. La
forma en que esto se logré fue tipica de Rosa Luxemburgo. Informando
sobre el trabajo en el ISB, cred “diversiones”, primero refiriéndose al hecho
de que, puesto que ella era la “Unica del bello sexo” en el Burd, podia
asegurarles que “los unicos camaradas que tienen... una alta opinioén del
Burd Internacional son los que saben de su funcionamiento desde muy
lejos”. Provoco nuevas risas al decir: “Les voy a hacer participes de otro
secretito”. Esto resultd ser una descripcion de “cuatro afios de penosas
decepciones en la actividad del Burdé Internacional”. Todas estas
observaciones menospreciativas tenian un solo objetivo: hacer que las
mujeres supieran que “solo vosotras credis este centro Internacional, a
partir de vosotras mismas; y yo solamente puedo admitir a la camarada
Zetkin que se ha echado acuestas esta carga de trabajo”. En una palabra,
estaba pidiéndoles que no trasladaran el Burd de la Internacional Socialista
femenina a Bruselas, donde tenia su centro el ISB y que, en cambio, se
guedaran en Stuttgart al lado de la direccion de Gleichheit.**°

Este principio se volvio central en 1910-1911, cuando ocurrié el
rompimiento con Kautsky y Bebel por las cuestiones de la huelga general y
del “incidente de Marruecos”, y Gleichheit fue un canal para las opiniones
revolucionarias de Rosa Luxemburgo; en realidad después seria el 6rgano
antibélico al estallar la primera Guerra Mundial y ser traicionada la
Internacional, por lo cual la jefatura despidi6 a Clara Zetkin de la direccion
y después cambio su carécter, asi como su nombre.

La lucha revolucionaria general durante este periodo y el
establecimiento del primer Dia Internacional de la Mujer hizo que el afio de
1911 fuera central para la liberacién femenina y para Rosa Luxemburgo;
sin embargo, como Rosa se negd hacer toda referencia a lo que hoy
Ilamariamos chauvinismo masculino, durante los encendidos debates con
Kautsky y Bebel, los dos escenarios de sus actividades permanecieron en
compartimientos separados. No hay duda de que Rosa no conocia los
hechos especificos de lo que pasaba en las cartas entre Bebel y Kautsky,
citadas en el capitulo Il, cuando ellos trataron de reducir las agudas
diferencias politicas a una “cuestion femenina”; estaba segura de que su
oposicién a ella tenia muy poco que ver con el hecho de que se hubiesen
apartado bruscamente del marxismo. No obstante, escribio a Luise Kautsky

190 ygase Gesammelte Werke, 2:233-234
~132 ~



en 1907 y le pidi6 “mantenerse activa” en el movimiento femenino; asi en
1911 le escribid: “; Vas a venir a la conferencia de mujeres? Imaginate, jme
he vuelto feminista! Recibi una credencial para esta Conferencia y, por
tanto, tengo que ir a Jena”.'*!

El mes de marzo de 1911 present6 la primera celebracion del Dia
Internacional de la Mujer, que Clara Zetkin habia propuesto a la Segunda
Internacional. En Alemania fue la culminacién de la lucha de la mujer
socialista por el sufragio. Para coincidir con la primera Conferencia por el
Sufragio Femenino en aquel afio, se distribuyeron dos millones y medio de
volantes que pedian el voto para las mujeres, y decenas de miles de mujeres
participaron en manifestaciones por toda Alemania.

Y la actividad no se detuvo en 1911; alcanz6 su climax en 1912 vy,
como queda en claro en el importante discurso de Rosa Luxemburgo sobre
el sufragio de las mujeres en aquel afio, no solo se tratd de una lucha por el
sufragio. Asi como su actividad en la Revolucién de 1905 estuvo lejos de
agotarse en el llamado de su manifiesto a la “plena emancipacion para las
mujeres”, asi también su “lucha tactica” por el sufragio femenino se
desarroll6 a la vez con la huelga general y con la propia revolucion. Su
discurso concluy6 asi: “El actual enérgico movimiento de millones de
mujeres proletarias que consideran su falta de derechos politicos como un
flagrante injustica es sefal infalible, sefial de que las bases sociales del
sistema imperante estin podridas y que sus dias estin contados...
Luchando por el sufragio femenino, también apresuraremos la hora en que
la actual sociedad caiga en ruinas bajo los martillazos del proletariado
revolucionario”.**?

Una vez mas, todo se mezcld en la revolucién proletaria, pero en
adelante la mujer como fuerza revolucionaria reveld su presencia. Mas aun,
antes de que tal presencia se volviese tan masiva como lo fue en las
actividades antibélicas al estallar el primera Guerra Mundial y hasta la
revolucion de 1919, Rosa Luxemburgo siguié siendo una activista del
feminismo socialista. Asi, pocos meses antes de estallar la primera Guerra
Mundial ain estaba escribiendo sobre la necesidad del sufragio femenino,
subrayando la importancia de las mujeres proletarias:

Para la mujer burguesa propietaria, su hogar es el mundo. Para la mujer
proletaria, todo el mundo es su hogar... los defensores de los derechos de

11 Carta a Luise Kautsky en Luise Kautsky, ed., Letters to Karl and Luise
Kautsky.
Y2 Howard Selected Political Writings, p. 222.

~133 ~



las mujeres burguesas desean adquirir derechos politicos para participar en
la vida politica. Las mujeres proletarias s6lo pueden seguir el camino de las
luchas de los trabajadores, lo opuesto de poner pie en el poder real por
medio de estatutos basicamente juridicos. En el principio fue el hecho para
todo ascenso social... la sociedad imperante les niega [a las mujeres] el
acceso al templo de su legislacion...Pero a ellas el partido socialdemocrata
les abre sus puertas de par en par.**®

Estas puertas pronto se cerraron al estallar la guerra y continuar
Gleichheit su propaganda antibélica, siendo claro que no sélo se trataba de
retorica antibélica antes la una guerra, sino gque sus vidas estuvieron en
armonia con sus ideales una vez declarada la guerra. Para entonces habia
210314 trabajadoras en los Sindicatos Libres, y no menos de 175.000
mujeres pertenecian al SPD. La circulacion del Gleichheit habia saltado a
125 000 ejemplares y la labor antibélica de las mujeres no soélo era ya
nacional, sino internacional. En realidad, la primera conferencia
internacional antibélica fue organizada por mujeres. Debia celebrarse en
Holanda a comienzos de marzo, y Rosa Luxemburgo debia acompafar a
Clara Zetkin para hacer los arreglos finales, pero el 18 de febrero de 1915,
la noche anterior a su partida, Rosa Luxemburgo fue arrojada a la carcel.***

La enorme actividad antibélica que habia de efectuarse ilegalmente
tampoco cesO después de que Clara Zetkin fue detenida en agosto, A
comienzos de 1915, a la chauvinista jefatura del SPD se le hizo comprender
gue debia contar con la oposicion en masa de las mujeres revolucionarias.
Un incidente nos dara el sabor de la situacién objetiva, asi como de la
subjetiva:

Era el dia en que el Comité Ejecutivo del SPD estaba reuniéndose para
tratar de la crisis alimentaria. Se negaron a admitir en la reunién a cientos
de mujeres, que protestaban para exponer sus quejas, por lo que ellas

3 Rosa Luxemburgo, “Die Proletarierin” [“la mujer proletaria™] en

Gesammelte Werke, 3:411-412.

144 Una tarjeta postal enviada a ella el 28 de febrero de 1915 expresaba la
resolucion aprobada en la Reunion del Dia de la Mujer del Partido Socialista, en
Coshocton, Ohio. Decia: “Queda resuelto que expresaremos a la camarada Rosa
Luxemburgo nuestra sincera simpatia por su actitud hacia la actual guerra europea
y que expresaremos nuestra admiracion por su devocion ilimitada al principio
revolucionario cuando el movimiento socialista de casi toda Europa ha sido
corrompido por influencias capitalistas y nacionalistas”. Esta depositada en el
Hoower Institute of War, Peace and Revolution, Stanford University, Cal.

~ 134 ~



invadieron la reunién, maldiciendo a los varones socialdemdcratas. Uno de
los dirigentes, Philip Scheidermann, describié como sigue la reunion:

EBERT (tocando la campanilla): ;Qué quieren aqui?

PRIMERA MUJER: Vinimos aqui a hablar.

EBERT: ¢ Todas ustedes son miembros?

MUCHAS MUJERES (gritando): Si, en realidad, y capaces, no como usted.
EBERT: si son miembros, deben saber que tenemos un orden
parlamentario en nuestras discusiones.

CORO DE MUIJERES: Ah, jahora hablaremos! jUsted no tiene nada que
decir!

EBERT: les prohibo hablar.**®

Ebert tuvo que aplazar la reunion, pero encontrd que las escaleras y los
corredores estaban ocupados por muchas mujeres mas que para entonces
habian llegado.

Rosa Luxemburgo no estaba alli, desde luego; se encontraba en prision.
Pero nunca dejé de producir no sélo volantes sino el primer gran folleto
tedrico antibélico que saldria de Alemania, que ella tituld la crisis de la
socialdemocracia alemana, firmado, Junius.

Claramente, las manifestaciones que surgieron en Alemania s6lo eran
demandas de pan, sino de libertad, como puede verse en el hecho de que la
mayoria de las mujeres del movimiento antibélico continuaron su actividad
hasta la Revolucion de noviembre de 1918 enero de 1919. Con los primeros
dias de la revolucién, se abrieron las puertas de la prisién para Rosa
Luxemburgo.

El enorme movimiento de mujeres activas en labor clandestina
antibélica no se limitd a Alemania; fue internacional durante toda la guerra.
Estando en la carcel, Rosa Luxemburgo escribié aquella quemante carta a
Matilde Wurm en que invocd el nombre de Pentesilea. Pero no en relacion
con la “cuestion femenina” sino, como siempre, por la revolucion. No bien
sali6 Rosa Luxemburgo de la cércel cuando al momento se lanzé a la
revolucion en marcha, creando una teoria de la revolucién que incorporaba
la experiencia rusa, haciéndola distintamente luxemburguiana.

Al quedar decapitada la Revolucion Alemana, también fue sofocado el
movimiento femenino. El hecho de que las mujeres hubieran participado

% Tomado de Philip Scheidermann, Memoiren Eines Socialdemokraten
(Dresde: Carl Reissner, 1990), 1:333, como fue citado por William Peltz en un
discurso pronunciado en la Conferencia sobre la Historia de las Mujeres, College
of St. Catherine, St. Paul, Minn, 24-25 de octubre de 1975.

~ 135~



masivamente en la labor bélica revolucionaria no les valié una categoria
enteramente distinta una vez decapitada la revolucion.

En Rusia la revolucion habia triunfado y las mujeres se habian lanzado
de un nuevo camino hacia la igualdad feminista, solo se requirieron unos
cuantos afios para que este primer Estado de los trabajadores se trasformara
en lo opuesto: la tristemente célebre sociedad stalinista de Estado
capitalista. Y donde més activamente pudo verse esta retrogradacion fue en
la abolicién del Zhenotdel.**® La retrogradacion fue toral bajo el nazismo y
apenas mejor bajo el stalinismo. Hubo que reanudar la larga marcha hacia
la liberacién de las mujeres y encontrar nuevos principios. Y aunque
muchos comienzos se hicieron durante los treintas y otros mas durante los
cuarenta, y en ningin momento con mayor fuerza que en el mundo de la
segunda posguerra, la Liberacion Femenina como movimiento no surgié
hasta mediados de los sesentas.

%6 Se ha hecho varios estudios del Departamento de Mujeres Obreras y
Campesinas (conocido como Zhenotdel) del partido comunista Ruso. El mas
completo, que no se limita a aquel periodo, y que es serio en todo aspecto,
incluyendo la vida y las actividades de A. Kollontai, es el de Stites, The Women's
Liberation Movement in Russia.

~ 136 ~



Capitulo 8

La tarea por hacer: Las contribuciones
incomparables e inconclusas del actual
movimiento de liberacion femenina

El movimiento de liberacion femenina que aparecié en el escenario
historico a mediados del decenio de 1960 no se parecié a nada anterior en
todas sus muchas apariciones a través de la historia. Su rasgo mas
exclusivo fue que, sorprendentemente, no solo procedié de la izquierda,
sino que fue dirigido contra ella, y no desde la derecha, sino desde dentro
de la izquierda misma.

La opresion de clase y discriminacion contra las mujeres habia
producido antes, naturalmente, la lucha contra el capitalismo y su régimen
opresor alienador; pero mientras que hasta ahora la opresion de las mujeres
se atribuia a la naturaleza patriarcal del capitalismo, esta vez las mujeres
dirigieron el epiteto chauvinista masculino a la izquierda masculina.

Mientras que, hasta ahora, racismo y sexismo se habian achacado
totalmente al explotador régimen de clases, esta vez las acusaciones de
sexismo fueron lanzadas contra los varones negros; en realidad, contra su
ala de extrema izquierda, el Comité Coordinador Estudiantil no Violento
(SNCC) al estar organizado a los negros del sur [de los Estados Unidos].

Mientras que hasta entonces se habia juzgado que las tensiones internas
entre los sexos eran “personales”, ahora el grito fue “lo personal es
politico”. No hubo terreno que no tocara, desde la politica (designada ahora
como politica sexual)*’ hasta las relaciones amorosas; desde el derecho al
aborto hasta la demanda de derechos para pederastas y lesbianas;**® desde
manifestaciones contra el oropel del concurso “Miss América” hasta el
teatro de guerrilla contra el sistema mismo. Y el nuevo movimiento no dejé
sin criticar a las mujeres de la antigua izquierda que habia guardado
silencio acerca de sus propias “cuestiones personales” y acerca del
chauvinismo masculino de la izquierda.

17 Kate Millett, Sexual Politics (Nueva York: Doubleday & Co., 1970) fue una
de las primeras en exponer el chauvinismo masculino en la literatura, desde D. H.
Lawrence hasta Norman Mailer.

148 Para una reciente coleccion de ensayos que tratan de “perspectivas radicales
sobre la liberacion gay”, véase Pam Mitchell, ed., Pink Triangles (Boston; Alyson
Pub., 1980).

~ 137 ~



Nada podia objetarse a las credenciales de las liberacionistas como
adversarias de un sistema explotador, racista y alienador, ya tomemos,
como punto de partida, el afio de 1965, cuando por primera vez surgieron a
la superficie en el SNCC las primeras acusaciones de sexismo,'* ya el afio
1967, cuando las “Redstockings” [medias rojas] y las Mujeres Radicales
de Nueva York, que surgieron de la izquierda blanca, habian expresado su
total odio a todo lo “dominado por los hombres”, no solo como “odiadoras
de hombres” sino como tedricas del “despertar de las conciencias™; ya el
afio 1969, cuando la presencia mas poderosa surgi6 de los Estudiantes por
una Sociedad Democrética (SDS). Fuera de toda duda, el punto central fue
la demanda de libertad ante la dominacion de los varones, de autonomia
para la mujer, de una existencia descentralizada, libre de toda presencia
masculina.

Las nuevas voces
Individual y colectivamente, el grito fue estentoreo, claro y polifacético:

No nos hablen de discriminaciéon por doquier, y no nos digan que sélo
procede de la opresion de clase; mirense ustedes mismas.

No nos digan que una libertad “plena” solo podra llegar el “dia siguiente”
de la revolucion; hemos de hacer frente a nuestros problemas el dia
anterior. Ademads, las palabras no bastan. Veamos cdmo ustedes la
practican.

Ninguna de sus “teorias” servira. Tienen que aprender a oirnos, tienen que
comprender lo que escuchan. Es como aprender un nuevo idioma. Tendran
que aprender que ustedes no son la fuente de sabiduria... Ni de la
revolucién. Tendran que comprender que nuestros cuerpos nos pertenecen a
nosotras y a nadie mas, y que eso incluye amantes, maridos y, si, también,
padres.

Nuestros cuerpos tienen cabezas y también ellas nos pertenecen a nosotras
y sblo a nosotras. Y aunque estemos reclamando nuestros cuerpos y
nuestras cabezas, también reclamaremos la noche. Nadie mas que nosotras,
como mujeres, nos dard la libertad. Y para ello necesitamos plena
autonomia.

No les abriremos a ustedes una via de escape sefialando la naturaleza de
clase media de La mistica femenina, de Betty Friedan. Aparte del hecho de
que la trivializacién de las labores domésticas también resulta envilecedora
para la esposa “bien pagada” no las hemos visto a ustedes participar en la
lucha de las trabajadoras domésticas. Nuestro movimiento no empezé con

149 y¢ase el informe por Case Hayden y Margaret J: King en Liberation, 1965
~ 138 ~



La mistica femenina en 1963. En 1961, estdbamos con ustedes en los
autobuses de los Viajes por la Libertad, fuimos apaleadas y arrojadas a la
carcel, y descubrimos que las mujeres negras de Misisipi habian organizado
el “poder femenino ilimitado”. ™

Dejen de hablarnos, ni aun las voces de mujeres (de la antigua izquierda) de
lo grande que fue el Movimiento de Mujeres Socialistas Alemana. Ya
sabemos cuantos grupos de trabajadoras organizé Clara Zetkin, y que aquél
fue un verdadero movimiento de masas. Ya sabemos lo grande que fue la
circulacién de Gleichheit, y que no tenemos nada comparable a él. Sin
embargo exigimos que se nos escuche, no sélo porque las implicaciones
parecen ser que mas nos vale callarnos la boca, sino porque su superioridad
al organizar mujeres a lo largo de lineamientos de clase dejaba ocultos
muchos aspectos de la “cuestion femenina”; ante todo, lo profundo que
debe ser el desarraigo de lo antiguo. Y también sabemos que ninguna de
ellas, incluyendo a Clara Zetkin y a Rosa Luxemburgo, habia expuesto el
chauvinismo masculino en el partido. Habian seguido a los hombres al
considerar que nada debia hacerse que quebrantara la “unidad” del partido
desviandose hacia cuestiones “estrictamente personales, estrictamente
feministas”, antes que dejarse catalogar con las mujeres burguesas.

Ahora, les preguntamos: “Es accidental que los dirigentes varones del SPD
se lanzaran tan féacilmente a aquellas malolientes observaciones
chauvinistas masculinas cuando Rosa Luxemburgo rompié con Kautsky y
Bebel? ;Y pudo ser accidental que los varones marxistas de esta época, con
y sin apoyo femenino, primero se resistieran a establecer un movimiento
femenino auténomo y ahora traten con todas sus fuerzas de reducirlo,
poniendo siempre ante toda la prioridad del partido, el partido, el partido?
La eterna cantinela.

Demasiadas revoluciones se han frustrado por lo que debemos comenzar de
nuevo sobre terreno muy distinto, empezando aqui y ahora. En ninguna
circunstancia les dejaremos ocultar su comportamiento chauvinista
masculino tras la cantinela de “la revolucion social es primero”.

Esto por siempre ha sido utilizado como excusa para su “jefatura”, con
objeto de que sigan tomando todas las decisiones, escribiendo todos los
volantes, folletos y cuadernos, mientras todo lo que hacemos nosotras es
dar vueltas al mimedgrafo. Por ultimo, lo mas importante que todos
tenemos que aprender a oir, son las voces del Tercer Mundo. Las verdadera
luchas afroasiaticas, latinoamericanas —especialmente de las mujeres— no
se oyen en la retdrica de los Congresos Tricontinentales, sino en las

130 Esto fue registrado por las mujeres marxistas-humanistas, blancas y negras
que participaron en aquellos Viajes por la Libertad, en Mary Hamilton et al,
Freedom Riders Speak for Themselves (Detroit: News & Letters, 1961), pp. 22-24.
Este escrito aparece citado en el album de la Smithsonian Institution, Voices of the
Civil Rights Movement (Washington, D. C., 1980).

~139 ~



sencillas palabras de gente como aquella mujer negra que explicé lo que la
palabra libertad significaba para ella: “No estoy completamente convencida
de que la liberacion negra, la forma en que se escribe, real vy
verdaderamente signifique mi liberacidon. No estoy segura de que cuando
llegue la hora de ‘dejar el fusil’ no me pondran una escoba en mis manos,
como se lo han puesto a muchas de mis hermanas cubanas”**!

El movimiento de Liberacién Femenina de esta época estd, realmente,
en una época distinta, en una etapa muy distinta. Ha planteado preguntas
enteramente nuevas Yy hechas nuevas contribuciones, y lo ha hecho
globalmente. Dentro de los Estados Unidos, la profundidad y la extension
del movimiento pueden verse en las luchas de las feministas chicanas, las
indias norteamericanas y las mujeres puertorriquefias, que se encontraron
entre las primeras en organizar sus propios grupos. Y globalmente, puede
verse si empezamos con una revolucion en toda forma, como en Portugal
en 1974-1975, o con la manifestacion por el derecho al aborto en Italia en
1976, cuando 100 mil mujeres manifestaron e hicieron caer al gobierno.
Podemos tomar las manifestaciones en masa de Inglaterra en 1977, o la
protesta, aguel mismo afio, en la celebracién del 40° aniversario de los
Trabajadores Unidos del Automdvil, en Flint. Michigan, donde la bandera
desplegada —“1937-1977, La lucha continua”— rindi6 homenaje a la
Brigada de Emergencia Femenina que habia sido decisiva en la creacion de
la CI0."™ Podemos contemplar las continuas actividades criticas de las
mujeres de Sudéfrica en 1978, contra el apartheid; *** o podemos ir a 1979
y nuevamente enfrentarnos a una revolucion en toda forma, esta vez en
Irdn. Miremos hacia donde miremos, no hay duda de que tan poderosa es
hoy la idea de la liberacion de la mujer que las mujeres estan hablando por
doquier, incluyendo a la feminista marroqui Fatima Mernissa, que ha
expuesto el papel desempefiado por la religibn musulmana en la
deshumanizacion de la mujer, mostrando cémo el concepto de la mujer en

1 Doris Wright, “A Black Woman Writes”, News & Letters, agosto-septiembre
de 1971.

152 LLa manifestacion se convirti6 en la parte central del filme With Babies and
Banners, producida por el Women’s Labor History Film Project, y nombrada para
un premio de la academia en 1978.

13 Para mayor informacion sobre las mujeres negras en Sudafrica, Véase
Phyllis Ntantala, An African Tragedy (Detroit: Agascha Productions, 1976), y de
Hilda Bernstein, For Their Triumphs and for Their Tears (Londres: International
Defense & Aid Fund for Southern Africa, 1975).

~ 140 ~



el Coran se ha empleado para “dar confirmacion divina a la explotacion de
la mujer”."*

El LXXV aniversario de la primera Revolucion Rusa hizo de nuevo
hincapié en aquella revolucion, porque lo que se acallé en 1905 —su
repercusion sobre el Oriente, y en especial sobre Persia— se convirtid en el
punto focal en 1980, con el desarrollo de la revolucion en Iran. En realidad,
hemos estado viéndolo en los titulares cotidianos, porque los enemigos
iranies del Sha no dejaron de referirse a la Constitucion de 1906 que habia
de serviles de modelo, mientras las mujeres iranies que participaron en la
revolucion hacian manifestaciones para obtener su completa libertad, y
algunas estaban recordando un aspecto muy distinto de la revolucion irani
de 1906-1911: la que habia creado, por primera vez en cualquier lugar del
mundo, un soviet (anjumen) de mujeres.™ EI hecho de que por el momento

1% Fatima Mernissa, “Veiled Sisters”, New World Outlook, abril de 1971, pp.
36-39. Véase también Doris Wright, “Black Women Oppose Oppression in Many
Lands”, News & Letters, febrero de 1972, que cubrid los flancos del argumento
feminista, indicando: “El propio Mahoma concedi6 a las mujeres musulmanas lo
que el Codigo Napolednico no cedid a las mujeres francesas hasta finales del
decenio de 1950: el derecho de poseer propiedad y de administrarla sin
intervencion de su marido”. Continué diciendo: “Para subrayar la intensidad de la
situacion de las mujeres musulmanas, la escritora argelina Fadela M’Rabet informa
que la tasa de suicidios entre las muchachas que rezaban los matrimonios
preestablecidos y el encierro ha aumentado enormemente desde el fin de la
revolucion”. Véase también Neda Iranian Woman Speaks: Women and Religion in
Iran”, News & Letters, octubre de 1979; y el llamado de auxilio de Tatyana
Mamonova del Movimiento femenino Ruso y su critica “cristianizacion”, News &
Letters, enero-febrero de 1981.

1% En W. Morgan Shuster, The Strangling of Persia (A Personal Narrative)
(1912; reimp. Nueva York: Greenwood Press, 1968), queda revelado el papel
historico de las mujeres por la simple descripcion de lo que ocurrio:

Las mujeres persas desde 1907 se habia vuelto, casi de un salto, las mas
progresistas, por no decir radicales, del mundo. El hecho de que esta
declaracion modifique las ideas sostenidas durante siglos no establece
ninguna diferencia. Es el hecho... Durante los 5 afios que siguieron a la
triunfante pero incruenta revolucion de 1906, contra la opresion y la
crueldad del Sha, una luz febril y a veces feroz brillaba en los ojos velados
de las mujeres persas, y en sus luchas por la libertad y sus expresiones
modernas rompieron con algunas de las costumbres mas sagradas que
durante siglos habian maniatado a su sexo en la tierra de Iran [pp.191-192].

~141 ~



las mujeres iranies hayan sido nuevamente derrotadas hace imperativo
echar una mirada mas profunda al Movimiento de Liberacion Femenina.

Naturalmente ciertas cuestiones, por haber sido tan largamente
descuidadas y por su actual urgencia, empiezan por dominar todas las
demas, y la que actué como fuerza unificadora fue el derecho al aborto, por
solicitud propia. ¢Por qué se tiene que rebajar esto como “secundario”?
Echemos una mirada al movimiento de masas de tal demanda produjo,
como las 100 mil mujeres que marcharon Italia en 1976, y que
precisamente por esto causaron la caida del gobierno demdcrata-cristiano y
al mismo tiempo asestaron un golpe al Partido Comunista. Aunque no ha
ocurrido un desenvolvimiento similar en los Estados Unidos, si se han
manifestado direcciones nuevas importantes; y aunque en los Estados
Unidos el movimiento asumié un cariz predominante burgués, con la
Organizacion Nacional para Mujeres (NOW) y la revista Ms. Al frente, se
han forjado nuevos nexos con los negros trabajadores.**

Desde luego el Movimiento de Liberacion Femenina ha cometido
errores cuando sus participantes se han apartado de las organizaciones de
vanguardia, no porque “quemaran sus sostenes” sino porque, como el resto
de la generacion de la segunda posguerra cayeron en la trampa del Otro
existencial, y consideraron que el enemigo era el hombre. Esta actitud, de
simplemente poner la otra cara de la moneda, llegd a su etapa mas
fantastica con lo que podria llamarse la historia del absurdo. Puede verse en
Gerda Lerner quien denigré su magnifico documental, Black Women in
White América [Las mujeres negras en la América blanca] llaméndolo una
“desviacion” y procedio a dirigir al camino supuestamente principal del
analisis “centrado en la mujer”: “;Como habria sido el pasado si

Esto fue analizado en mi casa politica-filosofica, “Iran: Unfoldment of, and
Contradictions in, Revolution” (Detroit: News & Letters, 1979), que después fue
traducida al farsi por jovenes revolucionarias iranies. Véase también Lois Beck y
Nikki Keddie, eds, Women in the Muslim World (Cambridge, Mass.: Harvard
University Press, 1978).

156 Aunque pronto se burocratizd, desde su fundacion misma en 1974, la
formacion de la Coalition of Labor Union Women (CLUW) si reveld que hasta
sindicatos tan dominados por los hombres como la AFL-CIO y la UAW habia sido
obligados a dar una sefial de reconocimiento al creciente Movimiento por la
Liberacion de la Mujer. Grupos como Union WAGE (Union Women’s Alliance to
Gain Equality) han trabajado directamente con obreras, en intentos por organizar lo
no organizado. Recientemente, los trabajadores de oficina han empezado a
organizarse nacionalmente en torno de un nuevo sindicato llamado District 925 (un
juego sobre “9 a 57), las horas de trabajo de casi todos los trabajadores de oficina.

~ 142 ~



consideraramos al hombre como el Otro de la mujer?” Lejos de “colocar a
las mujeres en la historia”, The Majority Finds Its Past [La mayoria
encuentra su pasado] saco de la historia a las mujeres.*’

Lejos de que lo negro sea una desviacion, sabemos que ha sido la
piedra de toque de toda la historia norteamericana. El primer Movimiento
por los Derechos de la Mujer se levant6 sobre los hombros de los negro; es
decir, al luchar con los negros contra la esclavitud, las norteamericanas de
clase media aprendieron el valor de la organizacién y establecieron el
primer Movimiento por los derechos de la Mujer. Y asi como las Sojourner
Truths y Harriet Tubmans aprendieron a separarse de los que llamaron
dirigentes “de poco criterio”, que no estaban dispuestos a luchar por el
sufragio femenino en la “hora negra” de luchar por el sufragio varonil
negro, asi el nuevo Movimiento de Liberacion de la Mujer surgié de la
participacion en las luchas por la liberacion negra durante los setentas, y las
mujeres negras, a su vez, hicieron su propia declaracion.

“A menudo se nos plantea esta fea pregunta: ‘;A quién deben ustedes
lealtad? ¢ Al movimiento negro o al movimiento feminista?’ ” Es la forma
en que se expresd una portavoz de la Organizacion Nacional Femenina
Negra, al ser organizada en 1973. “Bueno, seria gracioso si se nos
oprimiera como mujeres de lunes a jueves, y luego se nos oprimiera como
negras el resto de la semana. Podriamos combatir una u otra opresion segun
los dias; pero hemos de luchar contra ambos cada dia de la semana,” La
declaracion de Principios de la Organizacion Nacional Feminista Negra
dice: Trataremos de que la comunidad negra deje de caer en la trampa de la
izquierda masculina blanca, que utiliza a las mujeres solo por sus
necesidades domesticas o serviles. Recordamos al Movimiento de la

157 . . .y . . .y
" El movimiento por la Liberacion de la mujer inspiré6 una verdadera

explosion de historias de mujeres, incluyéndolo todo, desde estudios como Eleanor
Flexner, Century of Struggle (Nueva York: Atheneum, 1973), hasta obras sobre
Rusia, como Richard Stites, The Women's Liberation Movement in Russia
(Stanford, Cal.: Stanford University Press, 1977); y de Atkinson, Dallin y Lapidus,
Women in Russia (Stanford, Cal.: Stanford University Press, 1977); y desde Kate
Millett, Sexual Politics (Nueva York: Doubleday, 1970) hasta Sheila Rowbotham,
Women, Resistance and Revolution (Nueva York: Random House, 1972). Para una
obra que se concentra en las mujeres, como personas apartadas no s6lo de la
historia sino de la filosofia, véase Terrano Dignan y Holmes, Working Women for
Freedom (Detroit: Women’s Liberation New & Letters, 1976).

~ 143 ~



Liberacion Negra que no puede haber liberacién para la mitad de una
raza”.!*®

Al movimiento de la habia recordado esto mucho tiempo antes, en
accion, cuando la Primera Conferencia Nacional para el Frente Unido
contra el Fascismo, convocada por el Partido de las Panteras Negras en
1969, habia tratado de adelantarse al programa establecido para un panel
sobre la liberacion de las mujeres, para permitir que el teérico comunista
Herbert Aptheker siguiera hablando mucho tiempo después de terminado el
tiempo asignado a él. Los gritos y protestas de las mujeres pusieron en
claro que no tenian la intencion de dejarse acallar; su panel result6 la mejor
parte de toda la conferencia.'*®

No solo fue que se hubiera tratado como “accidental” el que la mujeres
se encontraran entre los primeros dirigentes del movimiento negro: desde
Rosa Parks, que inicié toda la Revolucion Negra en el Sur en 1955 al
negarse a ceder su asiento a un hombre blanco, hasta Fannie Lou Hamer,
cuya labor habia sido béasica por el critico Verano de la Libertad en
Mississippi. Fue que una mujer como Gloria Richardson, reconocida
dirigente del movimiento en Cambridge, Maryland, habia recibido
instrucciones de la jefatura de la SNCC, integrada por varones, de que
retrocedieran cuando ellos llegaran a la escena, porque “nadie acertaria a
una mujer como lider”. Estas mujeres negras no s6lo no “retrocedieron”,
sino que veintena de otras muchas negras acudieron a encabezar nuevas
luchas y a demostrar que la liberacion de las mujeres no solo incluia a
aquellos grupos que se arrogaban esta mision, sino también a las madres
gue luchaban por los derechos de beneficencia y las ayudantes de
enfermeras que hicieron manifestaciones en Charleston, Carolina del Sur,
en busca de mejores condiciones, y las encargadas de la limpieza en Nueva
York, ya de mas de 60 y 70 afios, que se quejaban de que se pagaba mas a
los hombres y que, al preguntarseles lo que pensaban acerca de la
Liberacion Femenina, replicaron: “Nosotras somos las Liberacionistas
Femeninas”.

El color es esta emocionante dimension que sefialé un Nuevo Tercer
Mundo no sélo en los Estados Unidos, sino en el mundo entero. En East
Timor, Rosa Muki Bonaparte organiz6 la Organizacion Popular de Mujeres
Timoresas (OPMT), como grupo dentro de Fretelin en 1975, cuando la

158 Margaret Sloan, como se informé en Detroit Free Press, 28 de enero de
1974.

19 y¢ase el informe “Women Face United Front”, News & Letters, agosto-
septiembre de 1969.

~ 144 ~



gente de este de Timor estaba tratando de poner fin a 446 afios de régimen
portugués. Declar6 Rosa Muki Bonaparte: “La ideologia de un sistema en
que las mujeres son consideradas como ‘seres inferiores’ ha cometido a las
timoresas a una doble explotacion: una forma general que se aplica sin
distincion a hombres y mujeres y que se manifiesta por trabajos forzados,
salarios de hambre, racismo, etc...Otra forma, de un caracter especifico,
dirigido contra las mujeres en particular”.

Los objetivos de las OPMT eran “la destruccion total de todas las
formas de explotacion” y “devolver a las mujeres la posicion y los derechos
que se les deben en la nueva sociedad que estamos construyendo por medio
de la revolucion” '

En el Congo, las mujeres formaron una Unidn por Emancipacion de la
Mujer Africana, cuyas metas eran: 1) “luchar contra todas las costumbres
atrasadas que encadenan a las mujeres”; 2) “Promover la participacion de
las mujeres en todos los esfuerzos nacionales” y 3) “Elevar el nivel de
conciencia de las mujeres para hacerlas participar en la vida econémica del
pais”. La rebelion de las mujeres zulues contra la poligamia también fue

llamada “hermana de la libertad de las mujeres”.*®*

La filosofia como accion: Nuevos senderos revolucionarios a la
liberacién contra la trampa que acecha

Para la autora de este libro, pese a la nueva profundidad., envergadura y
dimension global  del nuevo Movimiento de Liberacion Femenina,
actualmente lo mas graves errores no sélo de las feministas burguesas sino
de las socialistas son que, al mismo tiempo, han olvidado a Rosa
Luxemburgo como revolucionaria feminista y, ante todo, han ayudado a
aquellos hombres que han tratado de reducir a Marx a una sola disciplina,
ya sea como economista, filésofo, antropologo o “estratega politico”. Sin
embargo, la verdad es que Marx en todo tiempo —en la teoria como en la
practica, y en la practica como en la teoria— fue un revolucionario. EI no
captar este hecho esencial hace casi imposible no caer en la trampa de un
marxista pos-Marx como Hal Draper, cuya ambicién por influir sobre el
Movimiento de Liberacién Femenina fue tal que hizo publicar por separado

10 Molly Jackson, “E. Timor women revolutionaries speak to our struggles
today”, News & Letters, octubre de 1976.

101 yéase el articulo de Doris Wright, “Black Women Oppose Oppression in
Many Lands”, News & Letters, febrero de 1972, en que cita a Rebeca Reyner, que
pas6 muchos afios viviendo entre las mujeres zulues.

~ 145 ~



“Marx y Engels sobre la Liberacion de la Mujer”,"® capitulo que habia

arrancado del contexto de su proyectado estudio en varios volimenes, La
teoria de la revolucion de Karl Marx.*®®

Es este ensayo de Draper acerca del cual habia escrito Sheila
Rowbotham, autora de la muy seria y completa obra histérica que cubre
méas de 300 afios, Women, Resistance and Revolution [Las mujeres, la
resistencia y la revolucion]: “Este es un sumario muy util de lo que Marx y
Engels escribieron acerca de las mujeres”. Aunque Sheila Rowbotham es
tan independiente de Marx que llama a éste y a Engels “una pareja de
burgueses del siglo XIX”, tiene una critica que hacer al “resumen” de
Draper: “Realmente no sefiala los problemas e inadecuaciones de que
escribieron ellos [Marx y Engels]”. Como Sheila Rowbotham estaban
reduciendo la Liberacion Femenina a una “idea de organizacion” (de la
que trataremos mas adelante). Cay6 en la trampa que Draper habia puesto
al movimiento de Liberacion Femenina. La ultima obra de Sheila
Rowbotham, Beyond the Fragments [Més alla de los fragmentos], que ha
obtenido gran popularidad, no la ha liberado de los conceptos del partido de
vanguardia.'®

Sea por pura ignorancia o por olvido voluntario de la transcripcion
historica’® hecha por Lawrence Krader de los Cuadernos etnoldgicos de

162 Hal Draper, “Marx and Engels on Women’s Liberation”, International
Socialism, Julio-agosto de 1970. Fue reproducido en Female Liberation-History
and Current Politics, Roberta Salper, ed. (Nueva York: Alfred Knopf, 1972).

183 Draper explica que su objetivo fue “un completo y definitivo tratamiento de
la teoria politica, la politica y la practica de Marx”, pero como esto era
“inalcanzable”, ya que “politica” ha llegado a tener un significado estrecho, y
como hay necesidad de ir “mas alla de la indispensable ‘gran teoria... es para
inclinar las cosas en la otra direccion por lo que esta obra se titula Karl Marx's
Theory of Revolution, antes que Political Theory, que habria podido ser
interpretado demasiado estrechamente”. Véase Hal Draper, Karl Marx’s Theory of
Revolution (Nueva York y Londres: Monthly Review Press, 1977), pp. 11-12.

164 yéase Sheila Rowbotham, Women’s Liberation and Revolution (Bristol,
Inglaterra: Falling Wall Press, 1972, aumentado en 1973), p. 6. Esta es la
“biografia extensa y descriptiva” a la que se remite Rowbotham, en Women,
Resistance and Revolution. Véase también Beyond the Fragments por Sheila
Rowbotham, Lynn Segal e Hilary Wainwright (Londres: Merlin Press, 1979).

185 K rader, Ethnological Notebooks. Es importante subrayar que se trata de una
trascripcion porque Krader reprodujo las palabras exactas de Marx sin tocar para
nada el contenido, presentando sus propias opiniones en una introduccion
completa. Lo mismo puede decirse de lo que publicé como apéndice de El modo de

~ 146 ~



Marx —que revelan, en todo, desde longitud hasta contenido y
envergadura, que estin muy lejos del llamado “Resumen” que Engels
incluy6 en El origen de la familia—, Draper sostiene que este trabajo de
Engels “debe considerarse como obra conjunta de ambos”.

Esta cuestion, que ha desorientado al movimiento marxista desde la
muerte de Marx, sera desarrollada mas adelante en este libro (en la Tercera
Parte). Aqui, como muchas mujeres del Movimiento de Liberacion
Femenina han caido asimismo en esta confusién —Ilo que les ha impedido
ver cuan totalmente nuevo y casi visionario es el concepto marxista de
hombre/mujer, y descubrir como puede volverse la base para que esas
contribuciones sean desarrolladas por nuestra propia época—, hemos de
analizar los dos peores “engelsianismos” que Draper repite
interminablemente, al basarse por entero El origen de la familia.

1) “La gran derrota historica del sexo femenino en todo el mundo
gue Engels atribuye a una transicion del matriarcado (o al menos, de la
ascendencia matrilineal) al patriarcado, no es expresion de Marx. Marx
rechazo el biologismo, fuese de Morgan, de Darwin o de aquellos marxistas
de quienes Marx consider6 necesario separarse tan marcadamente que
empled esta expresion: “si eso es marxismo, yo no soy marxista”.*’

2) “La gran derrota histdrica en todo el mundo” se relaciona, a su vez,
con la llamada “division primordial del trabajo entre los sexos”, que puede
aplazar convenientemente la libertad hasta el milenio. Una vez mas, esta
no es concepto de Marx; aun cuando Marx dijo que la primera division del
trabajo fue sexual (en 1845, en la ideologia alemana, que escribieron en
conjunto Engels y él), esto no fue percibido como personal sino como
social. Marx desarrollé entonces el concepto de que la divisién mas grave
en la historia de la humanidad fue entre el campo y la cuidad. Termino
mostrando que la division mas fundamental de todas, las que caracterizd
todas las sociedades clasistas, ninguna mas que el capitalismo, es la

59166

produccion asidtico (Assen, Paises Bajos: Van Gorcum, 1975), la obra de Marx
sobre Kovalevsky.

1% Friedrich Engels, The Origins of the Family, Private Property and the State,
1972, p. 120. Véase la peculiar interpretacion que hace Eleanor Leacock de esta
expresion en su introduccion a esta edicion, p.42.

187 Esta frase frecuentemente repetida, fue empelada por Marx contra muchos
que se llamaban “maristas”, incluso sus propios yernos, a uno de los cuales
consideraba “el ultimo discipulo de Bakunin”, y al otro “el ultimo de los
proudhonistas”. Engels informa que estos “autodeclarados marxistas” a menudo
provocan a Marx a decir: “Una cosa es cierta, que yo no soy marxista”. Véase
Rubel, Marx Without Myth, p. 329.

~ 147 ~



division entre el trabajo mental y trabajo manual. Este es el hilo rojo que
corre por toda la obra de Marx, desde 1841 hasta 1883. Esto es lo que Marx
dijo que habia que desarraigar por completo; pero de la Gran Division, tan
importante para nuestra época, no hay ni un apice en Draper.*®®

Las cuestiones de las relaciones sexuales, las formas de matrimonio y
la familia ciertamente son centrales, y aun asi deseamos saltarnos los
Manuscritos econdmicos filosoficos, de 1844, especialmente ante la
cuestion de la relacion fundamental del hombre/mujer, sobran otras pruebas
del asco de Marx ante la monogamia burguesa y su doble norma, todo lo
cual necesitaba el total desarraigo en cualquier sociedad nueva.

Marx se opuso enérgicamente al patriarcado, pidiendo la “abolicion” de
la familia patriarcal. Sostuvo: “la familia moderna contiene en embrion no
solo la esclavitud (servitus) sino también la servidumbre, ya que desde su
principio mismo est4 conectada con el servicio agricola. Contiene en si
misma, en miniatura, todos los antagonismos que después se desarrollan en
gran escala dentro de la sociedad y su Estado”. Y “todos los antagonismos”
se extendian desde el “rango” que empezaba en la vida comunal y conducia
a la division entre el jefe y las masas, las divisiones de clase en embrion
“en miniatura”.

Engels parece haber tenido una actitud unilateral, y no multilateral, ante
la cuestion del desarrollo de hombre/mujer. Cierto es que, en 1884, tuvo
gran mérito subrayar la forma en la mujer siempre habia sido oprimida
desde su “gran derrota historica en todo el mundo”, cuan diferente habia
sido en la sociedad “matriarcal”’, y coémo el socialismo seria el
restablecimiento del comunismo primitivo en una escala superior. O, como
dijo Engels subrayando el juicio de Morgan gque aparece en la ultima frase
de todo su libro, “Serd un renacimiento de la libertad, la igualdad y la
fraternidad de las antiguas gens, pero bajo una forma superior”. Pero el
escrito de Engels no es alli muy dialectico ni completo cuando se centra en
la familia.

Marx, por el contrario, mostr6 que los elementos de la opresion en
general, y la opresion de la mujer en particular, surgieron de dentro del

1% Draper sigue subrayando, al referirse a la “derrota historica mundial del sexo
femenino”, que “no se puede cambiar simplemente por exhortacion ideologica
(incluyendo la psiquiatrica)”, reduciendo asi la actual lucha por la liberacion total a
la simplemente “ideologica” y después reduciendo la ideologia a una “exhortacion
psiquiatrica”. Su cinismo se revela mas aun cuando afiade —entre paréntesis desde
luego— a esta afirmaciéon que la totalidad del cambio necesario en la relacion
hombre/mujer sigue siendo valida en “todas” las circunstancias: “(ello seria asi aun
sin la pildora)”

~ 148 ~



comunismo primitivo y no sélo relacionados con el cambio del
“matriarcado”, sino comenzando con el establecimientos de rangos —
relacion del jefe con la masa— y los intereses econémicos que lo
acompafiaron.

Sin embargo, tan lejos esta Draper de captar los conceptos
revolucionarios de Marx, que desdefia su monumental descubrimiento de
todo un nuevo continente del pensamiento y la revolucidn, declarado que
los ensayos histéricos que hoy conocemos como Manuscritos econdmicos-
filosoficos de 1844 no son mas que las “lucubraciones de este recién nacido
socialista”. Y tiende a reducir a tal punto la vision de la relacion entre
hombre/mujer, en Marx, nada mas que a un “eco” del fourierismo,'® que
llega a escribir acerca de Marx rindiendo “Homenaje a Fourier”, no sélo
cuando habla acerca de las “tempranas opiniones de Marx (1842-1846)”.
Sino aun en 1868, en la carta de Marx al doctor Ludwig Kugelmann (12 de
diciembre de 1868): “Un gran progreso fue evidente en el ltimo congreso
del ‘sindicato’ americano en donde, entre otras cosas, se tratd a las
trabajadoras con completa igualdad... Todo el que sepa algo de historia
sabe que son importante los grandes cambios sociales sin el fermento
femenino”.

Este no es el joven Marx, ni siquiera el maduro autor de los
Grundrisse. Es el Marx que, el afio anterior, finalmente habia publicado su
mas grande obra teorica El capital. Dos decenios habian trascurrido desde
gue Marx conmoviera al mundo con la publicacion del Manifiesto
comunista y se lanzara directamente a las revoluciones de 1848. Este es el
Marx que fue jefe de la Asociacion de Trabajadores de la Primera
Internacional, escribiendo acerca de una nueva etapa de desarrollo de la
clase obrera en los Estados Unidos después de la Guerra Civil y la lucha
por acortar la jornada laboral.

Fue el establecimiento del Sindicato Nacional con su llamado a la
igualdad de las mujeres (en realidad, estaba eligiéndolas a posiciones

189 Contréstese esto con EI segundo sexo, de Simone de Beauvoir, donde la
autora muestra que Fourier “confundié la emancipacion de las mujeres con la
rehabilitacion de la carne, exigiendo para cada quien el derecho de ceder al
llamado de la pasion y deseando remplazar el matrimonio por el amor; considerd
la mujer no como una persona, sino s6lo en su funciéon amorosa” (p.103).
Totalmente opuesto al fourierismo es el penultimo parrafo de la obra de Beauvoir,
precisamente el mismo parrafo tomado de Marx sobre la relacién hombre/mujer.

~ 149 ~



importantes)'™ el que inspir6 la carta de Marx al doctor Kugelmann. Marx

habia dedicado no menos de 80 péaginas de El capital a las luchas por
abreviar la jornada laboral, y el grueso de tal capitulo trata de la opresion de
las mujeres y los nifios. Ahora, Marx veia que algo estaba ocurriendo del
otro lado del océano, y Ilamd la atencién del doctor Kugelmann acerca de
que las mujeres fuesen invitadas a participar en la Primera Internacional.
En esta carta también menciond el hecho histérico de que la Primera
Internacional habia elegido a Madame Harriet Law para el organismo
supremo, el Consejo General.

Marx, en la teoria como en los hechos, en su histérica explicacion asi
como en las condiciones econdémicas de opresion de las mujeres, habia
estado activisimo, asi como tedricamente dedicado a desarrollar su primer
concepto de la relacion entre hombre/mujer. Lejos de ser sélo un concepto
—como se muestra por el hecho de que las mujeres de la Primera
Internacional no sélo eran miembros, sino también parte de la jefatura—,
Marx estuvo en favor de la existencia autbnoma de mujeres tanto en la
organizacion como fuera de ella. Asi habia enviado a Elizabeth Dmitrieva a
organizar una seccion Femenina de la Primera Internacional a Paris. Fue
ella quien se volvid la organizadora de la Union des femmes y quien dijo al
comité ejecutivo de la Comuna: “En esta hora, cuando el peligro es
inminente... toda la poblacion debe unirse para defender la Comuna”,
quien pidi6 la “aniquilacién de todo privilegio y toda desigualdad”. La
justicia seria para todos, sin la distincién de sexo que se habia mantenido
por las “necesidades del antagonismo en que se ha fundamentado el

o . . 171
privilegio de las clases gobernantes”.

Como hemos visto la Liberacion Femenina no se limita —en absoluto— a
un periédico ni a un pais; y desde luego, mucho ocurrié en el periodo
anterior a Rosa Luxemburgo y Clara Zetkin, especialmente en el periodo en
que Eleanor Marx*? estuvo participando en toda la fase, desde organizar a

% Dos de las mas conocidas fueron Kate Mullaney, presidenta de las Troy
Collar Laundry Workers, que fue nombrada subsecretaria y organizadora nacional
para las mujeres, y Augusta Lewis, dirigente de la union tipografica.

Y1 Edith Thomas, The Women Incendiaries, p. 67. Este magnifico libro dedica
un capitulo a la Unién des Fermmes.

2 Hay dos excelentes biografias de Eleanor Marx: Chushichi Tzukuki, The
Life of Eleanor Marx (Oxford: Clarendon Press 1967), e Ivonne Kapp, Eleanor
Marx, 2 vols. (Nueva York: Pantheon Books, 1972). El de Ivonne Kapp es el méas
completo y porque trata del estado de los documentos de Karl Marx. Para un

~ 150 ~



los desorganizados trabajadores del gas hasta traducir Casa de mufiecas, de
Ibsen, y representar en ella el papel de Nora. Pero debemos concentrarnos
en el dia de hoy.

Enfoquemos, ante todo, Portugal. Una parte interesantisima de la
Revolucién Portuguesa fue el nuevo concepto de apartidarismo (no
partidismo), planteado por lIsabel Do Carmo, presidenta del Partido
Revolucionario de las Brigadas Proletarias Revolucionarias (PRP-BR). Una
contradiccion que aparecido al mismo tiempo fue, en opinidon de esta
escritora, un auténtico desarrollo. Es el diferente concepto entre dos
revolucionarias, una de ellas feminista —Maria Barreno— y marxista la
otra —Isabel Do Carmo— cuya preocupacion no podria decirse que fuese
el movimiento femenino. Con otras dos Marias, Maria Barreno escribié un
libro magnifico, Nuevas cartas portuguesas, publicado en inglés como The
Three Marias.". Al mismo tiempo cre6 una nueva forma de literatura en
que una “Carta” exponia la sociedad patriarcal, extendiéndose a través de
las edades, y acepto “el concepto marxista de la filosofia socialista”.*™* Sin
embargo, atribuy6 el ser liberada de prision, no a la revolucion que siguio,
sino al Movimiento de Liberacion de la Mujer, que emprendié toda una
campafia para lograr que fuera puesta en libertad.

Por cuanto a Isabel Do Carmo, ha plantado la pregunta mas importante
de todas, que de ninguna manera se limitd a la “cuestion femenina”:
apartidarismo. No reconoci6é que la liberacion de las mujeres fuese una
cuestion que no pudiera esperar hasta “después de la Revolucion”; sin
embargo, tanto Do Carmo como Barreno se han enfrentado a la pregunta
crucial: qué forma de organizacion es la que necesita para lograr la libertad
en nuestra época de Estado capitalista, que ha presenciado el surgimiento
de una contrarrevolucion a partir de la mas grande de todas las revoluciones
proletarias, la Revolucion Rusa de 1917.

Otro nivel mas analizar la misma cuestién, la forma de organizacién,
imbuy6 todo el Movimiento de Liberacion Femenina, como cuestion de
“descentralizacion”. La demanda de pequefios grupos informales no debe
desdefiarse cual si solo se tratara de no comprender la diferencia entre

articulo escrito por Eleanor Marx en 1886 sobre “la cuestion femenina”, véase
Green Mountain Quarterly, febrero de 1976.

3 La primera fase del libro dice: ...Concedido, pues, que toda literatura es
una larga carta a un otro invisible...”Véase Maria Isabel Barreno, Maria Teresa
Horta y Maria Velho da Costa, The Three Marias: New Portuguese Letters (Nueva
York: Doubleday & Co.1974).

174 yéase su discurso pronunciado en Berkeley, California, como aparece en
News & Letters, abril de 1975.

~151 ~



pequefio y grande, y que grande es mejor. Tampoco es posible responder a
esta demanda en nuestra época burocrética atribuyendo a las liberacionistas
femeninas una fe fundamental en la propiedad privada, la pequefia industria
hogarefia y, “desde luego”, la Madre Tierra. Nada de eso. La demanda
descentralizacion abarca dos cuestiones fundamentales de nuestra época;
gue puedo afiadir, son cuestiones de mafiana, porque no lograremos una
revolucidn triunfante si no respondemos a ellas. Son, ante todo, la totalidad
y la profundidad del necesario desarraigo de esta sociedad explotadora,
sexista y racista. En segundo lugar, el doble ritmo de la revolucién: no solo
el derrocamiento de lo viejo, sino la creacion de lo nuevo; no solo la
reorganizacion de fundamentos objetivos y materiales para liberar la
libertad subjetiva, la creatividad y los talentos personales. En pocas
palabras, debe haber esta apreciacion del movimiento desde abajo, desde la
practica, para que nunca permitamos que vuelvan a separase la teoria y la
practica. Esta es la piedra de toque.

Podemos presenciar esta misma visién en China, especificamente en
Yenan, después de la Gran Marcha, donde tantos nuevos caminos fueron
abiertos por Mao Tse-tung (sobre la cuestion de la mujer, se suponia que €l
era el mas avanzado). Este fue el periodo en que la feminista socialista
norteamericana, Agnes Smedley, estaba escribiendo desde China en apoyo
de la causa revolucionaria. Sus magnificos Retratos de mujeres chinas en la
revolucion'™ tocaron muchas de las cuestiones que fueron planteadas por la
mas celebre feminista China, Ding Ling, cuyos “Pensamientos acerca del 8
de marzo”*'® trataban directamente de las relaciones hombre/mujer en el
propio Yenan, especialmente de los dirigentes y sus mujeres. La expresion
intuitiva, sucinta y profunda de Ding Ling, de que las mujeres casadas con
dirigentes eran como “Noras que volvieron a casa”—siendo la moraleja
que, como la heroina de Ibsen que rechaz6 su Casa de mufiecas, una vez
gue alguien se va de su casa dando un portazo, debe dejarla asi —

15 Agnes Smedley, Portraits of Chinese Women in Revolution (Old Westbury,
N. Y.: Feminist Press, 1976); es una coleccion de cuentos y bocetos tomados de los
libros de Smedley, informes periodisticos y articulos de revistas, desde 1933 hasta
1937. La Feminist Press también ha reimpreso su novela autobiografica, Daughter
of Earth.

76 «pensamientos sobre el 8 de marzo”, de Ding Ling, también puede
conseguirse en la Femintern Press, Tokio, Japon. Aparecié por primera vez en
Jiefang Ribao (Noticias de Liberacion) (Yendn, China), 9 de marzo de 1942. Se
utiliz6 en la campana contra Ding Ling, que fue “purgada” del Partido Comunista
Chino en 1957 por criticar las opiniones del partido sobre el matrimonio y el amor
en la época de la campafia de las Cien Flores.

~152 ~



ciertamente ha de volver a nuestra memoria con renovado poder cuando
vemos a Liang Qing, la vida de Mao, en el tribunal en 1981.""’El ensayo de
Ding Ling, “Pensamientos sobre el 8 de marzo” y otros escritos de
revolucionarias fueron traducidos al farsi por una mujer irani y publicados
en un folleto intitulado La mujer como razén y fuerza de la revolucion,
después que las mujeres habian hecho manifestaciones en Irdn el Dia
Internacional de las Mujeres, en 1979, contra las leyes retrégradas
introducidas por Jomeini.'™

No ver cuén central es la relacién hombre/mujer como concepto, tratar
de reducir la Liberacion Femenina a una “idea organizadora”, como lo hace
Sheila Rowbotham es, en opinién de esta autora, s6lo una cara de la
moneda de lo que Lenin hizo en 1902, cuando parecio reducir el marxismo
a una idea de organizacion, afiadiendo, ademas, que el Unico tipo de
organizacion  verdaderamente vanguardista. Hacer eso en 1981 no
responde precisamente a las cuestiones candentes de nuestros dias.
Ademas, Lenin tuvo la gracia salvadora de hacer que la revolucién fuese
integral a todos sus conceptos. La revolucion social viene primero, siempre
que no sea —en realidad, la revolucién no puede ser— sin la Liberacion
Femenina o a espaldas de las mujeres, o utilizandolas exclusivamente como
ayudantes.

No servira reescribir la historia, y ciertamente no ayudara, al
profundizar en la Revolucion Rusa de 1917, o en la Revolucion Alemana
de 1919, si se repite la misma respuesta de 1902 (como lo hacen stalinista y
trotskystas), el partido, el partido, el partido, y luego afirmar que, como
Rosa Luxemburgo no tuvo “un partido de vanguardia” y Lenin si lo tuvo,
esto por si solo explica el triunfo de la Revolucion Rusa vy el fracaso de la
Alemana. Si solo se trata de ello, ;como explicar la trasformacion de aquel
primer Estado de los trabajadores en su opuesto, la monstruosidad de
capitalismo de Estado que vemos hoy? No, esta respuesta fetichista y
voluble no servira, especialmente porque aunque adin quedo suficiente vida
en la Revolucion Alemana, después decapitada, para que fuera seguida por

Y""En otra parte he analizado a Jiang Qing y al juicio de la llamada Pandilla de
los Cuatro. Véase mi folleto, Sexism, Politics and Revolution in Maos China
(Detroit: Women'’s Liberation News & Letters, 1977), y mi articulo “China’s Gang
of Four Trial Charade and the So-Called Cultural Revolution”, en News & Letters,
marzo de 1981.

18 E] folleto en Farsi, Woman as Reason and as Force of Revolution, incluye,
como apéndice a mis escritos sobre la liberacion femenina, tanto “El sufragio de la
mujer y la lucha de clases”, por Rosa Luxemburgo, como “Pensamientos sobre el 8
de marzo”, por Ding Ling.

~153 ~



otras dos, que también fracasaron. Nadie debiera saber esto mejor que las
liberacionistas femeninas de nuestra época que, desde todas estas diferentes
posiciones, han planteado la pregunta de la descentralizacion , el
apartidarismo, formas nuevas de organizacion que no son elitistas y que no
separan la préactica de la teoria.

Precisamente por esta razén hemos de volver a Marx, a todo Marx. Sin
su filosofia de la revolucion, ni las Liberaciones femeninas ni toda la
humanidad habrian descubierto las bases que aseguraran el triunfo de la
revolucion.

~ 154 ~



Tercera Parte

Karl Marx: De critico de
Hegel a autor de El Capital
y teorico de 1a “Revolucion

Permanente”

~ 155~



~ 156 ~



Capitulo 9

Marx descubre un nuevo continente de
Pensamiento y Revolucion

La necesidad es un mal, pero no es
necesario vivir bajo el dominio de la
necesidad. Por doquier estan abiertos los
caminos a la libertad...

Marx, Tesis doctoral, 1841

El derecho fundamental de todo el
materialismo anterior —incluido el de
Feuerbach— es que s6lo concibe las cosas,
la realidad, la sensoriedad, bajo la forma de
objeto o de contemplacién, pero no como
actividad sensorial humana, no como
practica, no de un modo subjetivo. De aqui
que el lado activo fuese desarrollado por el
idealismo, por oposicion al materialismo
pero sélo de un modo abstracto, ya que el
idealismo, naturalmente, no conoce la
actividad real, sensorial, como tal.
Feuerbach quiere objetos sensoriales,
realmente  distintos de los objetos
conceptuales; pero tampoco él concibe la
propia actividad humana como una
actividad objetiva, Por eso, en La esencia
del cristianismo s6lo considera la actividad
tedrica como la auténticamente humana,
mientras que concibe y fija la practica s6lo
en su forma socialmente judaica de
manifestarse. Por tanto, no comprende la
importancia de la actuacion
“revolucionaria”, “practico-critica”.

Marx, Tesis sobre Feuerbach, 1845

~ 157 ~



1. Nota preliminar sobre la dialéctica; En el Marx de principios del
decenio de 1840; en Rosa Luxemburgo, en 1902; en Lenin, en 1914

Los hoy celebres Manuscritos economicos-filosoficos, de 1844, cuyo
nucleo fue la critica marxista a la dialéctica hegeliana, fueron desconocidos
para Rosa Luxemburgo. Se necesitd casi un siglo -y la Revolucién Rusa—
antes de que fuese posible sacar estos ensayos humanisticos de la boveda
de la Segunda Internacional. Lenin sin saber de ellos, fue el Gnico marxista
gue sintio la obligacion de conocer sirianamente la base marxista de la
dialéctica hegeliana, cuando la Primera Guerra Mundial ocasion6 el
desplome de la Segunda Internacional.

La Ciencia de la légica, de Hegel, abri6 tantos nuevos panoramas a
Lenin que esté concluyé: “Es completamente imposible entender El capital
de Marx, y en especial su primer capitulo, sin haber estudiado y entendido
a fondo toda la Logica de Hegel. jPor consiguiente hace medio siglo
ninguno de los marxistas entendi6 a Marx!”*"

Y después de concluir su resumen de la Ciencia la logica de Hegel,
Lenin resumid su nuevo concepto de la dialéctica atacando a Plejanov, el
“padre del marxismo ruso”: “Plejanov probablemente escribio cerca de mil
paginas (Beltov+contra Bogdanov+contra los kantianos+cuestiones
bésicas, etc., sobre filosofia [dialéctica]). No hay en ellas nada cerca de la
Légica mayor, sus pensamientos (es decir, la dialéctica propiamente dicha,
como ciencia filosofica), jnada!”®

El hincapié hecho por Lenin en la “dialéctica propiamente dicha, como
ciencia filosofica” lo separ6 de todos los demas marxistas post-Marx, no
s6lo hasta la Revolucién Rusa, sino también después de la conquista del
poder. Cuando escribi6 a los directores de la proyectada nueva revista, Bajo
la bandera del marxismo pidiéndoles considerarse los ‘“amigos
materialistas de la dialéctica hegeliana”, subray6 que debian dejar a Hegel
hablar por si mismo, y citar extensamente sus escritos. Lo mas manifiesto
de lo que gand con sus estudios de Hegel en 1914-1915 fue su
convencimiento de que la dialéctica hegeliana debe ser estudiada “en si
misma y por si misma”. Expreso esto con la mayor audacia en su ensayo de
1915, “sobre la dialéctica”: “...El oscurantismo clerical (= idealismo

179 Esta seccion del resumen hecho por Lenin de la Ciencia de la Ligica, de
Hegel, puede encontrarse en Lenin, Collected Works, 38:180. [Sin embargo, la
autora empled su propia trascripcion que fue incluida como apéndice B a su obra
Marxismo y libertad en 19 58, y que fue la primera traduccion inglesa publicada. ]

0 1bid., p. 277.

~ 158 ~



filosofico), por supuesto, tiene raices epistemoldgicas, no carece de
fundamento; es, sin duda, una flor estéril, pero una flor estéril que crece en
el arbol vivo del conocimiento humano vivo, fértil, autentico, poderoso,
omnipotente, objetivo, absoluto”.®

Lo gue se manifiesta en el resumen hecho por Lenin de la Ciencia de la
Légica de Hegel es el largo tiempo que dedicé a la Doctrina del Concepto,
especialmente cuando su Ultimo capitulo llegé al punto de cambio de la
negatividad absoluta en el Método Absoluto. Un vez més, se detuvo para
citar a Hegel: “En el método absoluto, el Concepto Se conserva en su ser
otro, y lo universal en su particularizacion, en el Juicio y en la realidad...”
Luego, concluyo Lenin: “Este extracto resume bastante bien, a su manera,
lo que es la dialéctica”.'®

La razon de que la dialéctica hegeliana estuviese tan viva para Lenin no
se debié enteramente a la profundidad de su estudio. Antes bien, fue la
objetiva situaciébn mundial —Ila crisis capitalista que produjo Ila
simultaneidad de la primera Guerra Mundial y el desplome del marxismo
establecido— la que condujo al revolucionario materialista Lenin a escoger
el Método absoluto del filésofo idealista, Hegel. Con la negatividad
absoluta, Lenin elaboré una trasformacién politica en su opuesto:
“Convertid la guerra imperialista en guerra civil”.

Sin embargo, el hecho de que Lenin no compartiera el encuentro
directo con la dialéctica hegeliana —su resumen de la Ciencia de la
Légica, de Hegel— muestra la profundidad del pantano de los economistas
en que se habia hundido la Segunda Internacional, no so6lo la
socialdemocracia alemana; jtambién los revolucionarios estaban sobre el
mismo terreno!

En cuanto a los Manuscritos de 1844 de Marx, no fueron publicados en
la época de Lenin. Surgieron a la luz ocho afios después del asesinato de
Rosa Luxemburgo.'® Sin embargo, algunas de las primeras obras de Marx
se dieron a conocer cuando Mehring las publicé en 1902. La critica de Rosa
Luxemburgo, asi como la introduccion y presentacion de Mehring, s6lo
prueban cuédn omnipresente era el materialismo mecéanico de todos los

8 Ibid., p. 363.

82 Ibid., p. 231

183 Estos ensayos no habian sido publicados en ninguna parte hasta que fueron
obtenidos por el célebre sabio Riazdnov para el Instituto Marx-Engels de Moscu y
publicados bajo su direccion, volumen III del Archiv Marksa-Engelsa (Moscu:
1927). Fueron reproducidos en las Obras completas de Marx y Engels, 1932, en el
original aleman y en traduccién al ruso.

~159 ~



marxistas post-Marx, y cuan caracteristico era no sélo de los reformistas,
sino también de revolucionarios tan grandes como Roda Luxemburgo y
Mehring. Para todos los marxistas, incluso Lenin en el periodo anterior a
1914, la dialéctica sigui6 siendo una abstraccion. Y esto, pese a que Rosa
Luxemburgo habia rechazado categdéricamente la demanda de Bernstein de
suprimir del marxismo el andamiaje dialectico, y pese a su emotiva
evocacion en ¢Reforma social o revolucién?, de la dialéctica como “el arma
intelectual con cuya ayuda el proletariado, aunque materialmente bajo el
yugo de la burguesia. Sin embargo esta capacitado a triunfar sobre la
burguesia. Pues es nuestro sistema dialéctico el que...ya estd realizando
una revolucion en el pensamiento”. En ninguna parte puede verse con mas
claridad la falta de concrecion en la actitud de Rosa Luxemburgo hacia la
dialéctica que en el ensayo “Del legado de nuestros maestros”.*®*

Cierto es que al final del ensayo, Rosa Luxemburgo acude a la defensa
de la “formulacion a priori” de Marx, subrayando el hecho de que en
realidad se “derivaba” de un “esquema deductivo en la lucha de la clase
proletaria y su victoria”, insistiendo, ademas en que “s6lo cuando estuvo
en su mano el hilo de Ariadna del materialismo histérico, se orient6 [Marx]
por el laberinto de los hechos cotidianos de la sociedad moderna hacia las
leyes cientificas de su desarrollo y caida”. Es claro que Rosa no ha
olvidado a sus enemigos, los reformistas, y conserva la pasion por la
dialéctica al estar atacAndolos.

Por desgracia, s6lo la conserva cuando los estd atacando; es decir,
cuando muestra la pertinencia de la dialéctica marxista para la situacion
existente (1902) en Alemania. Y sélo lo hace cuando Marx ya ha nombrado
la lucha de clases y el proletariado como enterrador del capitalismo. Hasta
ese punto (el punto especifico citado fue de la Introduccion de 1844'® a la
Critica de la “Filosofia del derecho” de Hegel, por Marx), Rosa
Luxemburgo —Ilejos de sentir algo revolucionario en Marx, sea en su tesis
doctoral de 1841, sea en su periodismo abiertamente revolucionario, que la
siguid sobre la cuestion de la censura y la libertad de prensa— hablé de la
“penosa inadecuacion de su concepcion [de Marx] idealista mundial”,

184 1 as criticas de Rosa Luxemburgo e los tres volimenes de obras de Marx que
habian sido presentadas por Franz Mehring llevan el titulo “Del legado de nuestros
maestros”, y pueden encontrarse en Gesammelte Werke, 1(2):130-141 y 291-303.

'8 Ha habido confusion por la palabra “Introduccion”, pues obviamente fue
escrita después de que Marx se habia propuesto modificar la redacciéon, y la
Introduccidn seria para el ensayo modificado; sin embargo, para entonces Marx ya
no estaba interesado en el tema, y procedid en cambio a la Critica de la dialéctica
hegeliana, centrandola en la Fenomenologia del espiritu.

~ 160 ~



como si el nacimiento de todo el nuevo continente de pensamientos de
Marx sélo fuese cuestién de materialismo contra idealismo. Hasta el punto
en que Rosa conoci6 la mayor parte de aquellos tempranos ensayos, fue a
Mehring al que dio crédito por dar forma a “aquellos escritos juveniles
totalmente diversos e inconexos de Marx”, dandoles un orden logico, y
afirmando que fue Mehring quien “nos ensefia a comprender a amar a
Marx” pese a los fragmentos abigarrados e inconexos de la actividad
intelectual de Marx” expresados en una “lengua barbara, entendida a
medias”.

Aun cuando Rosa vio que era “el arma cortante de la dialéctica
hegeliana la que le permiti6 [a Marx] hacer tan espléndida carniceria
critica” de las opiniones del gobierno prusiano sobre la censura y el robo de
lefia, escribid Rosa Luxemburgo: “Solo fue la dialéctica, el método de
pensamiento, el que sirvio aqui”. Es claro que lejos de ver en la dialéctica
una dialéctica de la liberacion, simplemente la consider6 como un
instrumento. Este es el nivel al que el marxismo establecido habia reducido
la metodologia dialéctica.

En un ensayo sobre “Estancamientos y progreso en el marxismo”,*®
Rosa Luxemburgo atac6 a los criticos que llamaban anticuados a los
escritos de Marx, sosteniendo en cambio que “nuestras necesidades ain no
son adecuadas para la utilizacion de las ideas de Marx”. Rosa Luxemburgo
tuvo razén cuando relacion6 lo que se recuerda y lo que se olvida de los
escritos de Marx para una etapa especifica de la lucha de clases, y lo que
los marxistas consideraban como “practico” o util para esa etapa.

Sin embrago, estuvo en un error al escribir:

Aunque esta teoria es un instrumento incomparable de cultura intelectual,
permanece sin uso porque, aunque es inaplicable a la cultura de clases
burguesa, trasciende grandemente las necesidades de la clase obrera en la
cuestién de las armas para la lucha diaria. Mientras la clase obrera no haya
sido liberada de sus actuales condiciones de existencia, el método marxista
de investigacién no sera socializado en conjunto con otros medios de
produccion, de modo que pueda ser plenamente utilizado para beneficio de
la humanidad en general, de tal modo que se pueda desarrollar en toda la
medida de su capacidad funcional.

El  juicio de Rosa Luxemburgo sobre el nuevo continente de

13

pensamiento de Marx como s6lo “un arma en la lucha de clases”, “un

18 Este ensayo fue originalmente publicado en Vorwdrts, el 14 de marzo de
1903. Véase Gesammelte Werke, 1(2): 363-368.

~ 161 ~



método de investigacion”, y “un instrumento de cultura intelectual”,
necesario para el “partido de los luchadores practicos” —como si todo lo que
necesitara fuera practica, practica y mas practica— fue el error casi fatal de
todos los marxistas después de la muerte de Marx. Para captarlo desde sus
raices y no como si fueses, simplemente, caracteristico de Rosa
Luxemburgo o de Alemania comienzos de siglo XX, es necesario empezar
por el principio directamente con el més cercano colaborador de Marx, sin
el cual no habriamos tenido los volimenes Il o 11l de El capital: Friedrich
Engels.

He aqui un marxista que no delimité la contribucién de Marx aun
“método de investigacion”; al menos, no cuando habl6 de marxismo en
general y no en detalle especifico. He aqui al mas cercano colaborador de
Marx, que en algunos aspectos fundamentales puede ser considerado como
cofundador del materialismo historico. Ciertamente, fue el mas devoto de
los colaboradores de Marx, y conscientemente sélo traté de seguir los
“legados” de Marx.

Ademas, Engels fue lo bastante modesto para no permitir que el
movimiento actuara como si él, Engels, fuera Marx. No s6lo subray6é que
Marx fue un “genio”, mientras los demas eran, en el mejor de los casos,
“talentos”; correctamente sostuvo que aunque Marx y €l avanzaban en la
misma direccion, independientemente uno del otro, consider6 que la
“proposicion fundamental” que formaba la base del Manifiesto comunista
habia sido elaborada por solo Marx “algunos anos antes de 1845”. En pocas
palabras, Engels subrayé que el materialismo historico habia sido
descubierto por Marx desde 1843, cuando rompid por primera vez con la
sociedad burguesa; que todo el desarrollo de los decenios transcurridos
desde entonces no era sino una extension del “nucleo” de todo lo que
identificamos con el marxismo: desde el materialismo histdrico y las leyes
econdmicas del capitalismo hasta la dialéctica marxista de la lucha de clase
y la revolucién, con su dimension global, a la vez de la caida del
capitalismo y de la creacion de una nueva sociedad sin clases.

Y sin embargo, y sin embargo, y sin embargo...Primero llegoé una obra
del propio Engels, El origen de la familia, la propiedad privada y el
Estado, que €l consider6 como la realizacion de un “legado de Marx”.
Luego, después de la publicacion del volumen Il de El capital en 1885,
llegd una nueva introduccion a la edicién inglesa de 1888 de Manifiesto
comunista, en que Engels se tomo la libertad de poner notas de pie de
pagina a la histérica y majestuosa primera frase —“La historia de todas las
sociedades hasta nuestros dias es la historia de las luchas de clases”—,
afladiendo las palabras: “Es decir, la historia escrita”. Engels paso entonces

~ 162 ~



a explicar, en una larga digresion, los “descubrimientos” de la prehistoria
que “por primera vez” se habia dado a conocer, y a recomendar a todos los
lectores El origen de la familia. La verdad, sin embargo, es que Marx habia
estado enterado de todos estos descubrimientos cuando escribié el Prélogo
de 1882 a la edicidn rusa del Manifiesto Comunista y, lejos de cambiar el
planteamiento historico, en cambio habia proyectado la posibilidad de una
revolucion en Rusia antes que en la Europa Occidental, tecnolégicamente
avanzada.

Asi, Engels acall6 el flujo dialéctico del desafio a todo lo que Marx
sostuvo como “prehistoria” de la humanidad, cuyo verdadero desarrollo
s6lo comenzaria después de la caida del capitalismo.

El asco de Rosa Luxemburgo ante la ortodoxa jefatura del SPD no se
extendio hasta una percepcion de cuan total era la falta de compresion de la
filosofia marxista de la revolucion que se extenderia mas alla de toda
cuestion aislada, fuese nacionalismo o incidente de Marruecos. Su
deteccién del oportunismo dentro de la socialdemocracia alemana, que la
llevé a romper en 1910-1911 con Kautsky, no se convirtié en el tipo
universal que otros pudiesen reconocer y aceptar.

En realidad, la propia Rosa no se percatd de que el SPD se habia
desviado de Marx, y no s6lo por motivos practicos; que habia que dar
marcha atras para reconectarse con la filosofia de Marx —esto es, la
actualidad de la revolucién— y hacer de la filosofia el fundamento sélido
de lo nuevo, de lo totalmente nuevo. Pero sentir la presencia de algo
totalmente nuevo que era el opuesto absoluto del imperialismo requeria no
s6lo analisis econémicos y politicos, sino sujetos vivos que estan luchando
creadoramente, y no sélo sufriendo, y que por tanto pueden volverse lo que
Lenin llamo los “bacilos de la revolucion socialista proletaria”.

No hay mas que un marco conceptual dialéctico, un todo indivisible
gue no separa del Sujeto la economia y la politica: masas en movimiento,
un todo vivo, que siente, piensa y actla. Por tanto, en el nuevo continente
de pensamiento de Marx, la historia no sélo era “periodos econoémicos”
sino masas que hacian la historia. Dado que un solo curso dialectico
determina las fuerzas objetivas y subjetivas, la dialéctica de la filosofia
marxista de la revolucion permitié a la teoria marxista de la historia
trasformar la narrativa historica en Razén historica”.'®’ Esto fue lo que

187 E] gran econdémico Joseph A. Schumpeter, que por mucho preferia la

economia a la filosofia, y era especialmente hostil a la dialéctica hegeliano-
marxista, y era especialmente hostil a la dialéctica hegeliano-marxista, sin embargo
captd en Marx no sélo ese todo indivisible al que llamo “el esquema conceptual”

~ 163 ~



eludi6 Rosa Luxemburgo cuando estuvo a punto de desdefiar el
“estancamiento del marxismo” por motivo de que los herederos de Marx
eran “luchadores practicos”.

Lejos de que la dialéctica sea una cuestion abstracta, es esto lo que
empapa la filosofia marxista de la revolucién ¢(Fue Marx quien no fue
“marxista” mientras siguié siendo “filosofo? ;Se logrd el “socialismo
cientifico” solo después que Marx, como dice Rosa Luxemburgo, “se
desarrolld en un luchador practico, politico” (cursivas suyas)?; ;Solo
después de que Marx descubri6 la lucha de clases, escribié el Manifiesto
comunista que anunciaba una revolucion proletaria, y finalmente se lanzé a
los estudios econdmicos y descubrio “las bases econdmicas cientificas” del
desarrollo y desplome del capitalismo? La respuesta esto no es tan sencilla,
no basta decir que aun cuando El capital ya estaba en prensa, Marx
orgullosamente reconocié ser el autor de su obra anterior, La Sagrada
Familia, escribiendo a Engels que cuando el doctor Kugelmann se la dio,
para que ¢l la releyera, “le complacio decir que no habia nada de que
pudiera avergonzarse”.'® No, no es tan sencillo; antes bien, de lo que se
trata ahi es de toda la cuestion de una dialéctica de pensamiento, de la
liberacion, de la naturaleza revolucionaria del materialismo historico.

Para ver esa dialéctica, es importante no considerar a Marx y a Engels
como uno solo. Aun después del punto culminante de su colaboracidn, en
las revoluciones de 1848 y su conjunto Mensaje a la liga de los comunistas
sobre la “revolucion permanente” en 1850, Marx escribi6 a Engels (1° de
agosto de 1856) acerca de un comentador de su época: “lo que es muy
extrafio es ver como nos trata a los dos en singular: ‘Marx y Engels dice’
etcétera”.

Marx no pudo haber sabido que precisamente tan artificial “mezcla” de
los dos llegaria a caracterizar el pensamiento de los marxistas post-Marx,
tanto que lo nuevo y original de lo que es el marxismo de Marx quedaria
borrado. Después de la muerte de Marx, Engels, temiendo que esto pasara,

de Marx, sino que escribi6é un profundo analisis del Manifiesto comunista en su
centésimo aniversario: “El Manifiesto comunista en sociologia y economia”, en
Journal of Political Economy, junio de 1949, pp 199-212. Fue ¢l quien en su
ultima obra, Historia del andlisis economico de 900 paginas, y sin embargo
inconclusa, se valio de la expresion “Trasformacion de la narracion historica en
razon historica”.

188 Sin embargo, en esta carta Engels, del 24 de abril de 1867, Marx rechaz¢ el
elogio de Feuerbach, afiadiendo “...aunque, hoy, el culto de Feuerbach produce un
efecto humoristico sobre nosotros”.

~ 164 ~



se sintid obligado a registrar nada menos que en el Prefacio de 1883 a la
edicion alemana del Manifiesto comunista: “La idea fundamental de que
esta penetrado todo el Manifiesto, [es decir, el materialismo historico], esta
idea fundamental pertenece unica y exclusivamente a Marx”. Engels repitio
el pensamiento en el Prefacio de 1888 a la edicion inglesa y lo extendid
para mostrar que aunque ¢l habia “progresado independientemente” hacia
semejante posicion, como se demostraba en su Situacion de la clase obrera
en Inglaterra, la verdad era que cuando “volvi6 a encontrarse con Marx en
Bruselas en la primavera de 1845, él [Marx] ya la habia elaborado y puesto
ante mi en términos casi tan claros como aquellos en que yo la he
expresado aqui”.

Claramente, la referencia es a los afios 1843-1844, cuando Marx habia
roto con la burguesia y habia producido los escritos que hoy conocemos
como los Manuscritos econémicos-filoséficos. Fueron los afios en que,
como economista, Engels era considerablemente mas avanzado que Marx,
que casi no tenia conocimiento o practica, como dijo Marx, “en cuestiones
materiales”. Sin embargo, nada de esto limito la vision de Marx de la
revolucion total, social, la apertura de un continente de pensamiento
totalmente nuevo. Esto habria debido dirigir (pero no dirigio) a la nueva
generacion a ver que no hay nada abstracto en la filosofia, no en la filosofia
marxista de la revolucion.

Lo que nos interesa aqui es esto: ¢pudo la casi sordera tonal de Rosa
Luxemburgo hacia la filosofia, haber causado un efecto sobre la actitud
hacia la teoria de la revolucion en general, y hacia la Revolucion Alemana
de 1919 en particular? No preguntamos esto para presentar un
conocimiento a posteriori como si a priori, sino porque la problematica de
nuestra época nos plantea la pregunta. Como es un hecho que Rosa
Luxemburgo nunca vacil6, aunque la Segunda Internacional traicionara la
revolucion; como Rosa Luxemburgo entusiasticamente la abrazé, particip6
en ellay encabezo la revolucion de 1919, sigue en pie esta pregunta: ¢basta
el acto revolucionario para restablecer para nuestra época el marxismo de
Marx?

Se vuelve imperativo ahondar en la dialéctica marxista desde el
principio de su vida adulta hasta su concepto de revolucién permanente, no
s6lo como lo formulé a la conclusion de las Revoluciones de 1848-1849,
sino como lo expres6 en los dltimos afios de su vida, cuando estaba
trabajando en lo Cuadernos etnoldgicos, hizo tres versiones de una
respuesta Vera Zasulich, y escribié el Prefacio para la edicion rusa de 1882
del Manifiesto comunista. (Este periodo se desarrolla mas adelante en el
capitulo XII, seccion 2.) Nuestra época, que tiene la gran ventaja de estar,

~ 165 ~



por fin, en posesion de casi todas las obras de Marx, tiene la posibilidad de
penetrar en la totalidad de la filosofia marxista de la revoluciéon a través de
todas sus etapas de desarrollo.'*®

Enfocaremos aqui dos periodos sumamente controvertidos: La primera
y la Gltima década de la vida de Marx. No es que intentemos saltarnos el
periodo mas productivo de su vida; dando que sus mas grande obra tedrica,
El capital; pude verse con la mayor plenitud en la edicion francesa de 1875,
la consideracién de El capital asi como de los Grundrisse (que fueron
desconocidos hasta llegar a nuestra propia época) resulta integral para los
altimos siete afos. Es en este periodo cunado nos encontraremos El capital
y la dialéctica de la liberacion, y no sélo como “leyes econdmicas”.

El primer decenio tras su rompimiento con la sociedad burguesa,
permanecio no solo la concretizacion de la vision prometeica de Marx en la
Critica de la dialéctica de Hegel y el Manifiesto comunista, sino la
proyeccion de la “revolucion permanente”. En realidad volveremos a 1841,
cuando Marx completd su tesis doctoral, para contemplar el terreno en que
se encontraba Marx al salir de la universidad y enfrentarse al mundo real.

Los ultimos siete afios de la vida de Marx no sélo presenciaron la mas
profunda articulacién de la cuestion organizativa en la Critica de Programa
de Gotha y la edicion francesa de El capital, que habia previsto nuestra
época del Estado capitalista y profundizado en la significacion de
fetichismo de la mercancia, sino también los Cuadernos etnolégicos.
Apenas recién transcritos, estos Cuadernos revelan, al mismo tiempo, el
terreno real que condujo a la primera proyeccion de la posibilidad de que la
revolucion ocurriera antes en paises subdesarrollados, como Rusia; una
reconexién y profundizacion de lo que se proyect6 en los Grundrisse sobre
el modo de produccién asiatica, y un retorno a la fundamentalisima relacion
de hombre/mujer, proyectada por primera vez en los Ensayos de 1844,

Aungue Engels no conociera estos Ensayos, si conocié al menos una
parte de los Cuadernos etnolégicos: el que se trata de la sociedad primitiva,
de Morgan, en el que pens6  que estaba fundamentado, como legado de
Marx, su obra El origen de la familia. Ahora que tenemos los Cuadernos,

89 En Inglaterra, Terrell Carver ha hecho algunos estudios muy originales,
incluyendo articulos como “Marx-and Hegel’s Logic”, Political Studies, vol. 24,
num. 1 (1976); “Marx’s Commodity Fetishism”, Inquiry, vol. 18 (1975); y
especialmente, “Marx, Engels and Dialectics”, Political Studies, vol. 28, nim. 3
(1980), donde Carver desarrolla el hecho de que Engels no es Marx. Véase
también su obra Karl Marx, Tests on Method (Oxford: Basil Blackwell, 1975), que
contiene nuevas traducciones y un comentario a la introduccion a los Grundrisse,
de Marx, y sus Notas sobre Adolph Wagner.

~ 166 ~



podemos ver el abismo que habia entre Marx y Engels ante la
fundamentalisima relacion hombre/mujer.

2. Prometeo Encadenado, 1841-1843

El camino que llevo a Marx a descubrir el nuevo continente de pensamiento
revolucionario en 1844 comenzo en la universidad, mientras trabajaba su
tesis doctoral, “la diferencia entre filosofia democriteana y epicUrea de la
naturaleza™® La mismisima primera frase del prélogo a esta tesis de 1841
era una critica a la forma en que aparecia: “Habria podido redactar el
presente estudio bajo una forma més rigurosa y, al mismo tiempo, en
algunos de sus aspectos, menos pedante, si no me hubiese animado la
intencion inicial de hacer de él una tesis doctoral” (p.29). La Academia
obviamente, no era el terreno que Marx deseaba para la presentacion, fuese
los antiguos fil6sofos griegos gque eran su tema, o bien méas importante, lo
gue realmente le movio a escoger su tema: el deseo de iluminar el periodo
posthegeliano examinando una época paralela en la historia de la filosofia
griega, el periodo pos-aristotélico.

Lo que aqui nos interesa no es ni la filosofia epicirea ni la
democriteana ni el erudito analisis seminal de Marx, *** sino, antes bien, la
originalidad y radical desviacion de pensamiento que Marx estaba haciendo
para su propia época. En el mismo péarrafo en que Marx afirmé que sélo
estaba llenando “detalles” con respecto a Epicuro y Democrito (de quienes
dice que Hegel ya habia tratado con “una grandeza y una osadia tan
admirable que... no podia entrar en detalles;... Estos sistemas son la clave
para comprender la verdadera historia de la filosofia griega [pp. 29-30]; no
obstante afirma también que “la idea de que Hegel tenia de los que llamaba
lo especulativo por excelencia no permitia a este gigantesco pensador
reconocer en estos sistemas la gran importancia que revisten para la historia
de la filosofia griega...” (p.30).

190 véase Marx-Engels, Collected Works, vol. 1 (Nueva York: International
Pub., 1975), que incluye toda la tesis y el apéndice (pp. 25-106), asi como los
“Cuadernos [de Marx] sobre la filosofia de Epicuro”, a los que llaman “De los
materiales preparatorios” (pp. 403-514). Las citas de paginas en el texto se refieren
a esta edicion. Véase también la anterior, primera traduccion inglesa por Norman
Livergood, Activity in Marx's Philosophy (La Haya: Martinus Nijhoff, 1967), pp.
60-109.

91 Para un analisis de esto, véase la critica de Cyril Bailey, “Karl Marx on
Greek Atomism”, Classical Quaterly, Julio-octubre de 1928, pp. 205-206.

~ 167 ~



La palabra clave es historia, y aunque la historia de su época que estaba
atrayendo al estudiante Marx era presentado como si sélo fuese la historia
del pensamiento, la forma no acallada en que se expresé en sus llamadas
Notas'® pone en claro que era verdadera historia: la crisis de la Alemania
contemporanea, tanto en la realidad como en el pensamiento. Y por ser esto
asi, eran a la vez Hegel y los Hegelianos de Izquierda adn vivos (de los
cuales era uno) a los que Marx estaba desafiando. Su argumento es que
simplemente no basta mostrar que el maestro se ha adaptado a la realidad.
Hemos de analizar la adaptacion, no solo para exponerla, sino para
descubrir con ello lo inadecuado del principio que impuso este acomodo.
S6lo de tal manera podra el critico producir un avance del conocimiento
gue cree la posibilidad de un nuevo principio.

Cierto es que Mar no elaboraria ese nuevo principio hasta haber roto
con la sociedad burguesa, como ya habia roto con la religion y la censura
prusiana, y hasta haber discernido a la clase obrera como Sujeto. Pero,
filoséficamente, no hay duda de adonde se dirigia al contrastar la practica
con la teoria y desarrollar su interpretacion més original de la praxis. Ello
seguiria siendo su categoria Unica para romper a la vez con en “idealismo”
y con el “materialismo”.

Marx sostuvo que como la filosofia de Hegel no era la unidad de razén
y realidad que estaba afirmando ser —al menos, en aquel periodo de
crisis— habia una total contradiccién de las dos realidades separadas.
Realidad y Razén se enfrentaban con hostilidad: “Esta duplicacion de la
autoconciencia filosofica se manifiesta como una doble tendencia extrema
y contrapuesta.” (p.86).

Sintiendo la necesidad no sélo de atacar la una y la otra, sino también
de descubrir “el principio vital” para un nuevo comienzo, escribié Marx:
“Es una ley psicologica el que el espiritu tedrico, cuando se hace libre, se
convierte en energia practica...pero la praxis de la filosofia es de por si
tedrica. Es la critica la que tiene que medir lo que hay de existencia
singular en la esencia, la realidad especifica de la idea” (p.85).

Marx percibi6 una critica similar de la sociedad existente y sus dioses
en Grecia en la oposicion de Epicuro a la “tirania de la religion” y su
pasion por la libertad de pensamiento. Esto fue lo que atrajo a Marx hacia
Epicuro; y sobre este principio de libertad de pensamiento empez6 Marx a

192 ’ oqe
% Este es un nombre erroneo, a menudo utilizado por aquellos (como Loyd

Easton y Kurt Guddat) que so6lo han reproducido breves seccione. En realidad,
existen siete cuadernos de notas, que cubren 111 paginas, y ni aun ellas son notas
completas, sino tan sélo las que se han encontrado.

~ 168 ~



elaborar una historia universal. Tengamos presente que Marx logré toda
esta “autoclarificacion” antes de hacer su entrada en el mundo real y su
lucha contra la censura prusiana, y por la libertad de prensa. Fue la falta de
lo que Marx llamo el “principio vital” en Democrito lo que alejoé a Marx,
no solo del antiguo filésofo griego, sino de sus propios colegas entre los
jovenes Hegelianos que se negaban a volverse hacia el mundo de la
practica. En cambio baséndose en la historia real. Marx plante6 el consejo
de Temistocles, quien, “cuando amenazada Atenas por la destruccion,
movié a los atenieses a abandonar la cuidad, para crear una nueva Atenas
en el mar, en otro elemento™®.

El propio Marx aun no habia descubierto “otro elemento”, un nuevo
comienzo, un Sujeto; pero eso no es lo que estaba buscando...y la libertad
seria su base. Para discernir la direccién en que se encaminaba, todo lo que
tenemos que hacer es empezar por el principio y ver que, ya en su tesis
doctoral, Marx habia escogido a Prometeo como el méas grande de todos los
martires del calendario filosofico. Termind su prélogo con una cita, en el
griego original, del Prometeo encadenado, de Esquilo, en que Prometeo
contesta a Hermes, el enviado de los dioses:

Puede estar seguro de que jamas cambiaria
mi suerte miserable por la servidumbre,
pues prefiero verme clavado a esta roca
que ser el fiel mensajero de Zeus Padre.

Los Cuadernos de Marx pusieron en claro que no era exactamente el
mito griego ni la antigua filosofia griega lo que le interesaba. Era la
filosofia alemana contemporanea, y una nueva base para el hegelianismo
pos-hegeliano: “En la filosofia, del mismo modo que hay puntos modulares
que se elevan en si mismos a la concrecion... hay también momentos en los
que la filosofia vuelve los ojos al mundo exterior...al igual que Prometeo,
que habiendo robado el fuego del cielo , se dispuso a construir casas y
comenzd a instalarse en la tierra, la filosofia que se ensancha hasta
convertirse en el mundo se vuelve contra el mundo tal como se manifiesta.
Asi, ahora, la filosofia hegeliana” (Pagina 491).

Esta vision prometeica no deja espacio para hacer etapas, cuando Marx
dejo la universidad y se convirtio, primero en corresponsal y después en
director de la Rheinische Zeitung. No era cuestion de volverse periodista
antes que filosofo. Marx siguié siendo un filésofo que era un periodista

198 Marx-Engels, Collected Works 1: 492.
~ 169 ~



revolucionario practicante. Asi sus articulos contra la censura prusiana
proyectaron la cuestion de la libertad de prensa, de manera tan profunda
que siguen siendo un modelo para hoy: “La libertad es a tal punto la
esencia del hombre, que hasta sus adversarios la realizan... Nadie combate
la libertad; combate, a lo sumo, la libertad de los otros. Por tanto todas las
libertades han existido siempre, primero como privilegio particular de unos
y luego como derecho general de todos”.***

Al volverse a las que llamo6 “cuestiones materiales” —fuese su defensa
correspondiente sobre la situacion de los campesinos de Mosela, sus
propios articulos en defensa del campesinado y en oposicion a las
innumerables leyes prusianas contra el robo de lefia, o su anélisis de los
acontecimientos diarios—, Marx entré en conflicto con el Estado prusiano.
Fuese cual fuese el tema, su espiritu revolucionario era tan predominante
que ninguna explicacion burguesa pudo convencer a los censores prusianos
de no amenazar con cerrar el periddico. Marx se sinti6 obligado a
abandonar la Rheinische Zeitung.

3. Prometeo Liberado. 1844-1848

¢Qué hacer? Antes que nada, Marx rompi6 con la sociedad burguesa; sin
embargo, no para unirse al que consideraba comunismo vulgar, y aun
menos para seguir siendo parte de los Hegelianos de lzquierda. En 1842 se
habia abierto un abismo entre Marx y quienes mantenian unos debates
puramente abstractos, ya fuese su tema la religion, las cuestiones politicas o
las relaciones con las masas. Marx habia mantenido su relacion con
Feuerbach, cuyas realizaciones teoricas admiraba, aunque siempre con
espiritu critico.'® Marx volvi6 a su propio estudio para elaborar sus propios

104 Marx-Engels, Collected Works, 1:155, este fragmento es de los “Debates

sobre la libertad de prensa” en la Rheinische Zeitung, 12 de mayo de 1842.

1% Se vuelve necesario exponer los mitos convenientes que se han creado para
confinar la originalidad de Marx al “materialismo” y dar crédito a Feuerbach por lo
que, en cambio, es mas exclusivamente marxista. Loyd Easton y Kurt Guddathan
ido tan lejos que han puesto los historicos Manuscritos de 1844 en una seccion
llamada “La critica feuerbachiana de Hegel” en los Writings of the Young Marx on
Philosophy and Society (Nueva York: Doubleday & Co., 1967). P. VIII. Ya desde
1842, cuando todos los Izquierdistas Hegelianos, incluso Marx y Engels, eran
supuestamente Feuerbachianos, Marx escribid6 que, aunque convenia con
Feuerbach, en sus ideas sobre la naturaleza de la religion, expuestas en la Esencia
del cristianismo, no estaba de acuerdo en la “forma” (“Fassunh”). (Véase Marx-
Engels, Collected, Works, 1:272.) Una vez mas acerca de la Tesis preliminar sobre

~170 ~



pensamiento, esta vez en forma de una Critica de la “filosofia del derecho”
de Hegel. Praxis era la palabra clave que habia de gobernar toda la vida
adulta de Marx; para él, la critica siempre era una critica, no sélo del
pensamiento sino del mundo objetivo, y siempre tendia a la trasformacion
del estatus quo. No bien terminé Marx la Critica cuando decidié revisarla,
y para la propuesta revision, escribié una Introduccion. Fue ésta la que
provoco el entusiasmo de Rosa Luxemburgo, y que hasta el dia de hoy
sigue siendo un faro de luz aun para aquellos marxistas que rechazan todo
fragmento de la dialéctica hegeliana que la imbuye, ya que, por primera
vez, plantea especificamente al proletariado como clase revolucionaria:
“Asi como la filosofia encuentra en el proletariado sus armas materiales, el
proletariado encuentra en la filosofia sus armas espirituales y cuando el
rayo del pensamiento prenda en lo profundo de este candoroso suelo
popular, la emancipacion de los alemanes como hombres serd una
realidad™*®®

la reforma de la filosofia (de Feuerbach), escribié Marx que Feuerbach “se refiere
demasiado frecuentemente a la naturaleza, y se olvida de la politica...” La critica
mas aguda de Marx apareci6 en la Critica de la dialéctica hegeliana, precisamente
donde eclogié a Feuerbach diciendo que habia apartado la critica mas seria de
Hegel. Sin embargo, sostuvo que Feuerbach no comprendia la “negacion de la
negacion”, afirmando que esta era la mas grande realizacion de Hegel, ya que
representaba el verdadero movimiento de la historia. Fue en este punto donde Marx
se apart6 tanto de Feuerbach que cre6 su propia filosofia total, llamandola “un
nuevo humanismo”. Estos manuscritos de 1844 fueron seguidos, al afio siguiente,
por la magnifica y breve tesis sobre Feuerbach en que Marx critico todo el
materialismo, y rompio claramente con Feuerbach.

En 1893, Engels vacio antes de mostrar los primeros manuscritos,
desconocidos, a Alexei Voden, joven erudito ruso que era protegido de Plejanov.
Voden dice que Engels preguntd si “el fragmento sobre Feuerbach (es decir, la
Tesis de 1845) no bastaba”, diciendo que Engels la consideraba como la mas
sustanciosa de aquellas “viejas obras”. Después de nueva insistencia de Voden,
Engels subrayé que Marx “no habia mostrado ninguna preferencia unilateral por
los sistemas materialistas, pero que se habia explayado particularmente sobre la
dialéctica...” Véase A Voden, “Talks with Engels”, en Reminiscences of Marx and
Engels (Moscu, s. f.), pp 325-334.

1% Incluido en Karl Marx’s Critique of Hegels Philosophy of Right, trad. al
inglés por Annette Jolin y Joseph O’Malley (Cambridge University Press, 1970), p.
142. Esta obra es la primera traduccion inglesa que se ha publicado de la Critica de
Marx; tiene laboriosisimas notas de pie de pagina, y una extensa introduccion de
O’Malley.

~171 ~



El rompimiento con el Estado burgués y con la filosofia politica
burguesa no fue mas que el primer paso cuando Marx se dirigi6 a Paris, no
solo para estudiar, a la vez, la Revolucion Francesa y la economia politica,
sino, también para relacionarse con los trabajadores, asistir a reuniones de
obreros y adquirir practica en el sentido marxista de “practica-critica-
revolucionaria”.

Dos acontecimientos opuestos ocurrieron en Paris. Por una parte, vino
el rompimiento final de Marx con todos los Jovenes Hegelianos, incluso
Feuerbach. Por otra parte, comenz6 una colaboracion totalmente nueva, que
esta vez duraria toda la vida, con Engels. Pero ninguno de estos
acontecimientos ocurrié hasta el otofio de 1844. Este afio fue el mas
agitado, no por causa de desarrollos objetivos sino fue el méas agitado, no
por causa de desarrollos objetivos sino por el tipo de autodesarrollo
subjetivo que inici6 un auténtico renacer de la historia y ensefid lo que
Marx llamé un nuevo humanismo, y que después seria llamado marxismo.

El afio de 1844 empez6 con el primer y Unico nimero de los Deutsche-
franzosische jahrbicher que contenia los dos ensayos que Marx habia
terminado el afio anterior: La Introduccion a su Critica de la filosofia del
derecho” de Hegel, y el ensayo “Sobre la cuestion judia”, los cuales
reflejaban un gran salto adelante, desde el rompimiento con la sociedad
burguesa y con la filosofia politica de Hegel. También contenia las tesis de
Feuerbach sobre la reforma de la filosofia, la cual impresioné tanto a Marx
gue le hizo pensar que podria convencer a su autor de ir a Paris y compartir
Su entusiasmo por las nuevas relaciones con los trabajadores “Tendria usted
gue asistir a una de las reuniones de los obreros franceses para poder
apreciar la virginal lozania, la nobleza de que dan pruebas estos hombres
agotados por el trabajo” (carta a Feuerbach, 11 de agosto de 1844).

Es posible que el propio Marx no tuviese plena conciencia de todo lo
gue estaba agitandose dentro de él ahora que habia encontrado un Sujeto.
Este Sujeto —el trabajo— llegaria a ser el punto de cambio para todo el
resto de su vida. Surgié mientras, al mismo tiempo, estudiaba los enragés,
de la Revolucién Francesa (estaba planeando escribir un estudio de la
Convencion) y se reunia con los obreros de su época. Su rompimiento con
la sociedad burguesa tampoco se habia limitado a la ruptura con la religion
o la ruptura con la filosofia hegeliana del Estado y la Ley y la burocracia."”’

197 «Los objetivos del Estado se trasforman en los objetivos de las oficinas, o
los objetivos de las oficinas en los del Estado”, escribi6 Marx en la Critica de la
“Filosofia del derecho” de Hegel, durante el verano de 1843. “la burocracia es un
circulo del que nadie puede escapar. Su jerarquia es una jerarquia del saber... el

~172 ~



Fue en concepto marxista del Trabajo Alienado el que surgi6 a través de
todas las criticas. Este descubrimiento cambié todo lo demas. Esta
“autoclarificacion”, que se prolongd desde abril hasta agosto, revelo la
conexion interna entre la filosofia y la economia, la filosofia y la politica,
lo subjetivo y lo objetivo; cred un principio nuevo, una nueva totalidad de
teoria y practica.

Lo que podemos llamar la ‘“autodeterminacion de la Idea”, el
materialismo histérico, que naci6é de su concepto del trabajo alienado, fue
la culminacion de la critica iniciada por Marx en 1841 cuando estaba
diciendo a sus colegas, los Jovenes Hegelianos, que no bastaba con criticar
a Hegel por “acomodarse” al Estado prusiano, que lo necesario era
descubrir el principio de la filosofia hegeliana que habia conducido tal
acomodo. Solo asi se podria trascender lo inadecuado en una manera tan
genuinamente histérica que se pudiese crear una nueva base para una
filosofia de la libertad. La libertad era los huesos y el tuétano, el cuerpo y el
alma, la direccién de unos comienzos totalmente nuevos.

Uno de los poquisimos marxistas post-Marx que habian captado el
hecho de que Marx hubiese recreado la dialéctica hegeliana antes de
romper abiertamente con la sociedad burguesa fue Mijail Lifshitz. En su
libro La filosofia del arte segiin Karl Marx,'*® sigue la herencia hegeliana
de la tesis doctoral de Marx de 1841, sobre Epicuro, hasta El capital,
concluyendo que las “reflexiones [de Marx] sobre el mundo antiguo
muestra que las analogias histéricas que imbuyeron las obras de 1841-1842
siguieron acompaiiando a Marx maduro... Nunca renuncio a esta herencia”
(p-89). Como Lifshitz se negd a separar una “teoria de la estética” de la

examen, no es otra cosa que el bautismo burocratico del saber, el reconocimiento
oficial de la transustanciacion del saber profano en el saber sagrado (en todo
examen se da por supuesto como algo evidente por si mismo que el examinador lo
sabe todo)”. Marx-Engels. Collected Works. 3:51.

1% La pertinencia de este libro es doble para el dia de hoy. Primero, el
reconocimiento del significado de la dialéctica hegeliana que Marx desarrollo
durante toda su vida. En segundo lugar, el contraste entre Lifshitz y Lukacs en su
relacion con Stalin. Este libro fue escrito en 1933 cuando Stalin detentaba el poder
total: pero no hay una sola referencia a Stalin, como “filosofo” o en ninguna otra
condicion. Por otra parte, The Young Hegel (Cambridge, Mass: MIT Press, 1976),
de Lukacs, fue publicado después de la muerte de Stalin, y sin embargo manifiesta
tal veneracioén por Stalin. Que Lukacs une a Stalin y Lenin como “fildésofos de la
época del imperialismo, creando asi una confusion total, no solo en la relacion de
Lenin con Stalin sino en el histérico rompimiento de Lenin con su propio pasado
filos6fico, como lo expreso en sus Cuadernos filosoficos.

~ 173~



totalidad de la filosofia marxista de la historia, aferrandose a la integralidad
de la cosmovision marxista, introdujo el dominante concepto [de Marx] de
la Revolution in Permanenz” (p.49) en su analisis de la tesis doctoral de
Marx, 1841-1842, y sus articulos anteriores sobre la libertad de presa.

Cada uno de los temas principales de los Manuscritos de 1844'%--el
trabajo alienando, propiedad privada y comunismo, la critica de la
dialéctica y de la filosofia hegeliana en general— estaba en proceso de
crecer, en conjunto, hasta formar un solo cuerpo de pensamiento, una
filosofia de la revolucion.

La filosofia domina el todo; no sélo es “filosofica” la critica de la
filosofia, sino también el analisis de la economia politica. La lucha contra
la enajenacion del producto del trabajo sino contra la enajenacién de la
actividad misma del trabajo como especie de autodesarrollo.

Escribe Marx: “La economia politica parte del trabajo como la
verdadera alma de la produccion y, sin embargo, no da al trabajo nada y a
la propiedad privada se lo da todo... En efecto, cuando se habla de
propiedad privada se cree hablar de algo que se halla fuera del hombre.
Pero cuando se habla del trabajo se habla de algo directamente relacionado
con el hombre mismo. Este nuevo planteamiento del problema entrafa ya,
inclusive, su solucion”. Pero fue necesario un Marx para descubrir tal
resolucion y planearla como revolucidn social.

El andlisis del trabajo hecho por Marx —y esto es lo que se le distingue
de todo lo demaés, no solo de las tendencias de su propia época, con las que
tuvo que romper, sino también de los socialistas y comunistas de nuestros
dias— va mucho més alla de la estructura econémica de la sociedad. Su
andlisis no sélo va a las relaciones de clase, sino a las actuales relaciones
humanas. Lo que estd mal en los otros criticos es que hablan del trabajo
como una abstraccion, sin ver que el trabajo, bajo el capitalismo “se
materializa en forma inhumana...”

Lo que Marx objeta a Hegel es esto: “El filésofo —que es también,
ahora, una forma abstracta del hombre enajenado— se establece como la
pauta del mundo enajenado”. Marx nos dice que no olvidemos que Hegel
se coloca “sobre la base de la economia politica”. Marx llama a la l6gica de
Hegel “la moneda del espiritu... el pensamiento...abstraido de la
naturaleza y del hombre real”. Pero, contra la economia politica clasica,
que se detenia en la propiedad privada y contra Feuerbach, que no vio nada

199 Las citas siguientes fueron tomadas, para esta traduccién, de Marx,

Escritos de juventud, trad. Wenceslao Roces, FCE, 1982] Para otras fuentes, véase
cap. VL. n. 8.

~ 174~



positivo en el concepto hegeliano de la “negacion de la negacion”, como si
esta expresion casi no fuese mas que un juego de palabras, escribié Marx:
“En cuanto retiene la enajenacion del hombre —aun cuando este se
manifieste solamente bajo la forma del Espiritu— se hallan implicitos y
ocultos en ella todos los elementos de la critica y con frecuencias
preparados y elaborados ya de un modo que descuella ampliamente sobre
el punto de vista hegeliano...Lo mas grande de la Fenomenologia de
Hegel... [es] la dialéctica de la negatividad, como el principio menor y
engendrador...”

Marx arguy6 que Hegel habia corrido un velo mistico sobre el
auténtico movimiento de la historia, convirtiendo al hombre en una forma
de conciencia. Concluyé que so6lo cuando tengamos “el hombre real,
corpdreo, que pisa sobre la tierra firme y redonda y que aspira y respira
todas las fuerzas de la naturaleza”, tendremos realmente la profunda
dialéctica interna y al fin lograremos trascender histéricamente la dialéctica
hegeliana (que sin embargo sigue siendo fuente de toda dialéctica) y la
economia politica clasica y el comunismo vulgar. Marx llamé a ese tipo de
comunismo “la expresion logica de la propiedad privada es... s6lo una
retrogresion... una falsa universalidad”.

“Solo con la superacion de esta meditacion (que es, sin embargo, una
premisa necesaria) —concluy6— se llega al humanismo que comienza
positivamente consigo mismo, el humanismo positivo.”

Esta es una razon de que Marx nunca olvidara el individualismo:
“Debemos evitar especialmente establecer la sociedad como una
abstraccion opuesta al individuo. El individuo es la entidad social”.

El trabajo no sélo fue el punto de partida de Marx, sino su punto de
retorno: “...Todo lo que es Ilamado historia universal no es mas que la
creacion del hombre por el trabajo humano”. Para que el trabajo humano
sea tal tipo de actividad, hay que abolir el trabajo enajenante. Sera el Marx
plenamente maduro, en el volumen Il de El capital, el que articulara esto
como “la potencia humana es su propio fin”*

Volvamos por un momento a quienes describen los Ensayos como
simplemente “idealista” (y el idealismo antropologico, para el caso, como
“probado” por palabras como “ser de la especie”) y Feuerbachianos”, para
no decir “bajo la influencia de” una serie ilimitada de “fuentes”, como si
Marx no hubiese reconocido las obras de otros autores. Resulta irénico que
quienes sostienen estas opiniones sean los mismos que sefialan a Paris

20 Marx, Capital, 3:954
~175~



como el lugar en que Marx “finalmente” se volvié a las “cuestiones
materiales” y se asoci6 con obreros y con socialistas franceses.

No cabe duda, como hemos visto en la cara a Feuerbach, de la
exultacion de Marx al reunirse con obreros, ni cabe duda de su profundo
estudio de la Revolucién Francesa. Por todo Paris se hablaba de revolucion,
con todos los refugiados alemanes en los afios de la revuelta de los
tejedores de Silesia. Pero lejos de seguir siendo un “Feuerbachiano” Marx
habia de encabezar el rompimiento con Feuerbach y con Ruge y con los
anarquistas. La linea divisoria fue —precisamente— el analisis de estas
revueltas.

He aqui como explico Marx por qué sostenia que “La insurreccion
silesiana comienza precisamente por donde habia terminado las revueltas
obreras de Francia e Inglaterra, por la conciencia acerca de la esencia
misma del proletariado”: “Ya hemos visto : Una revolucion social se sitla
en el punto de vista del todo porque —aunque sélo se produzca en un
distrito fabril— entrafia en una protesta del hombre contra la vida
deshumanizada, porque arranca del punto de vista del individuo real,
porque la comunidad contra la cuya separacion del individuo reacciona éste
es la verdadera comunidad del hombre, la esencia humana” 2%

Lo que separa una época de otra —el momento de nacer la historia, o el
nacimiento de una nueva filosofia total— no puede captarse aislado
“influencias”, sino viendo que el punto de fractura, el punto de partida de lo
anterior, se convierte en la traslucida direccion hacia adelante; por ello
Marx, el afio anterior, cuando estaba rompiendo con la sociedad burguesa y
el pensamiento burgués, dijo que el principio de su proyectado 6érgano
nuevo debia ser: Critica implacable de todo lo existente; implacable tanto
en el sentido de que la critica no debe asustarse de sus revueltas como en el
de que no debe rehuir el combate con las potencias dominantes” (carta a
Ruge, septiembre de 1843).

Ya fuese que el drama creador de la liberacion humana como llegé a
ser expresado por los enragés de la Revolucion Francesa, o las primeras
revueltas obreras de la época de Marx, fuera romantizado por el joven
filésofo revolucionario, Marx, el hecho es que vivid, escribio, organizo en
este planeta, y este planeta significaba un total desarraigo de lo antiguo. El
mundo de Marx era el planeta libertad, el planeta de los nuevos comienzos.
Y estos nuevos comienzos son los que sefialan, a la vez, la totalidad del
desarraigo necesario y la permanencia de la revolucion.

21 Marx-Engels, Collected Work, 3:205.
~176 ~



No estoy saltindome nada para llegar al mensaje de 1850, donde Marx
por primera vez desarrollo la idea; y mucho menos estoy pasando a los
ultimos afios de su vida. No. Fue en el mismo ensayo “Sobre la cuestion
judia”, que procedi6 a los Manuscritos econémico-filoséficos, donde Marx,
tratando de elaborar la totalidad de su concepto de revolucion, subrayd el
hecho de que la emancipacion politica, necesaria para liberarse de la
discriminacion de los judios, no bastaba, pues sélo los pondria al mismo
nivel de los cristianos y de la sociedad civil en conjunto. Lo necesario para
unos y otros era “una revolucion humana”. Y esto se lograria “sélo
declarando que la revolucion seria permanente” 2%

Habiendo llegado a esta trascendental opinion, Marx se reunid con
Engels a finales de agosto; ambos hablaron durante diez dias y encontraron
suficiente afinidad de ideas para decidirse a colaborar en una critica de los
Jovenes Hegelianos cuando, como dijo Marx, también Engels “se asent6 en
Bruselas en la primavera de 1845”. Sin embargo, antes de ello Marx no
s6lo habia completado los Manuscritos de 1844, sino que también se habia
separado claramente del materialismo Feuerbachiano en sus magnificas
once Tesis sobre Feuerbach. En la primera tesis dijo Marx:

El defecto fundamental de todo el materialismo anterior —incluido el de
Feuerbach— es que sélo concibe las cosas, la realidad, la sensoriedad, bajo
la formad de objeto o de contemplacion, pero no como actividad sensorial
humana, no como préctica, no de un modo subjetivo. De aqui que el lado
activo fuese desarrollado por el idealismo, por oposicién al materialismo,
pero s6lo de un modo abstracto, ya que el idealismo, naturalmente, no
conoce la actividad real, sensorial, como tal. Feuerbach quiere objetos
sensoriales, realmente distintos de los objetos conceptuales; pero tampoco
él concibe la propia actividad humana como una actividad objetiva. Por eso,
en La esencia del cristianismo sélo considera la actitud tedrica como la
auténticamente humana, mientras que concibe y fija la practica sélo en su
forma suciamente judaica de manifestarse. Por tanto, no comprende la

LLINT3

. . I . . R res 2
importancia de la actuacién “revolucionaria”, “practico-critica” 2%

292 Ibid., p.156

2% Marx-Engels, Selected Works, 1:13-15. Las Tesis se publican aqui como
Marx las escribid. Lo que Engels publico en 1888 como apéndice a su propia obra,
Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofia clasica alemana, fue una version
modificada.

~ 177~



En la décima tesis escribio: “El punto de vista del antiguo materialismo
es la sociedad civil”; el del nuevo materialismo, la sociedad humana o la
humanidad socializada”.

Engels no descubriria estas Tesis hasta 1888, y aunque al momento las
design6 como “el primer documento en que plantea el brillante germen de
una nueva cosmovision” —asi como en el Prélogo de 1885 al Manifiesto
comunista acertadamente sostuvo que Marx era el Unico autor de la teoria
del materialismo histérico—, el hecho mismo de que pusiese como
apéndice las Tesis sobre Feuerbach, de Marx, a su propio trabajo
“comprensivo” de 1888 sobre Feuerbach, muestra que la brecha entre los
dos era realmente grande.

Sea como fuere, las dos primeras grandes obras en que ambos
colaboraron —La Sagrada familia y La ideologia alemana, reconocidas por
los “ortodoxos” marxistas post-Marx como primera declaracion del
materialismo historico— de pronto se dejaron a la “roedora critica de los
ratones”. La preocupacion de Marx y de Engels en aquel momento era el
“proyecto practico”, cuando se pusieron a organizar Comités de
Correspondencia —en Bruselas, Paris y Londres— y Marx proyect6
establecer Comités de Correspondencia de la Internacional Comunista.

Cuando Marx invit6é a Proudhon a unirseles, Proudhon respondié que
los aspectos educativos le interesaban bastante, pero que tenia objeciones al
concepto de revolucidn. El siguiente encuentro entre ambos marcé el fin de
sus relaciones. Proudhon publicé su filosofia de la miseria, y Marx al punto
respondié con su Miseria de la filosofia. Esta obra fue publicada
inmediatamente no soélo por su interés polémico, y fue finalmente
reconocida (y asi sigue siéndolo hasta nuestra época) como la primera
declaracion general de todo lo que trataba el nuevo materialismo: histérico,
dialéctico humanistico.

Siguid adelante la labor préctica de organizar comités En julio de 1845,
Marx y Engels fueron a Inglaterra y se reunieron con George Julian
Harney, director del mas influyente periédico de la clase obrera, The
Morning Star. Ademas Marx tuvo oportunidad de dirigirse a los cartistas
(fraternal-demdcratas) en septiembre de 1845. A su retorno a Bruselas,
Marx pronunci6 una serie de conferencias sobre El trabajo asalariado y el
capital, ante los Comités de Correspondencia. Estas conferencias después
se publicarian directamente en la Neue Rhenische Zeitung en 1849.

Los Comités de correspondencia, los cartistas y algunas sociedades
educativas obreras, asi como el mas antiguo de los grupos emigrados, por
entonces llamado la Liga de los Justos, habian decidido en 1847 fundirse,

~178 ~



dandose el nombre de Liga de los Comunistas y encargaron a Marx escribir
su manifiesto.

La desafiante primera frase dice: “Un fantasma recorre Europa: el
fantasma del comunismo”. Viene después la historia de toda Ia
civilizacion: “La historia de todas las sociedades hasta nuestros dias es la
historia de la lucha de clases”. Y el guante que Marx arrojo a la burguesia
no solo era teodrico: “Pero la burguesia no ha forjado solamente las armas
gue deben darle muerte; ha producido también los hombres que empufiaran
esas armas: los obreros modernos, los proletarios”.

Marx puso en claro cuén total debia ser el desarraigo del capitalismo:
abolicién de la propiedad privada, abolicion del Estado, la familia
burguesa, toda la cultura de clases”: “En sustitucion de la antigua sociedad
burguesa, con sus clases y su antagonismo de clase, surgira una asociacion
en que el libre desenvolvimiento de cada uno sera la condicion del libre
desenvolvimiento de todos”.

Marx puso fin al Manifiesto diciendo: “Las clases dominantes pueden
temblar ante una Revolucién comunista. Los proletarios no tienen nada que
perder en ella mas que sus cadenas. Tiene, en cambio, un mundo que ganar.
iProletarios de todos los paises, unios!”

Ni la liga que habia autorizado la redaccién del Manifiesto, ni el autor
tenia la menor idea de que el Manifiesto apenas acabaria de salir de las
prensas antes de que estallidos espontaneos de las masas recorrieran toda
Europa. Marx y Engels volvieron inmediatamente a Alemania,
establecieron la Neue Rheinische Zeitung y participaron activamente en las
revoluciones alemana y francesa. Es la gran experiencia de aquellos dos
afios revolucionarios, como la presentd Marx en Las luchas de clase en
Francia, 1841-1859, que desde entonces, se ha vuelto el fundamento para
los revolucionarios marxistas pos-Marx. Como hemos visto, en las
revoluciones rusa y polaca de 1905-1907, fueron las revoluciones de 1848
—como Marx las analiz6— las que formaron el fundamento del gran punto
de cambio en la actividad y la teoria revolucionaria de Rosa Luxemburgo.
Y sin embargo, ella no lleg6 a considerar el mensaje de Marx, de 1850, con
su llamado a una “revolucién permanente” como presagio de las
revoluciones del siglo XX.

~179 ~



~ 180 ~



Capitulo 10

Una década de transformacion historica: De los
"Grundrisse' a "El Capital**

1. La "Economia'', 1857-1858: (Sélo lucha de clases o ""épocas de
revolucion social"'?

Lo concreto es concreto porque es la
sintesis de multiples determinaciones, por
lo tanto, unidad de lo diverso. Aparece en
el pensamiento como proceso de sintesis,
como resultado, no como punto de partida,

aunque sea verdadero punto de partida...
Karl Marx, Introduccién a los
Grundrisse®®

La crisis de 1857, que fue el impulso directo para "terminar" la Economia
(péstumamente titulada los Grundrisse por el Instituto Marx-Engels), fue el
foco de los estudios de Marx durante todo el decenio. Esto de ninguna
manera le impidio seguir los desarrollos historicos y tedricos de la década.
Asi, directamente después del mensaje de 1850 firmado por él y Engels,
estuvo ocupado alentando a Engels a terminar su estudio de las Guerras
Campesinas, que publicé en el Gltimo ndmero de la NRZ-Revue (29 de
noviembre de 1850). Asi, estuvo informando sobre la Revolucion de
Taiping, de 1850, en China, para el Tribune; y esto se convirti6 en el nuevo
punto de partida tedrico para la consideraciéon del "Modo de Produccion
Asiatico". De esta manera, en 1855 ofreci6 a Lasalle las notas que habia
acumulado para el estudio de las rechazadas Leyes de Granos, diciendo: "El
periodo de crisis en Inglaterra es, simultineamente, el de las inves-
tigaciones tedricas" (carta de Marx fechada el 23 de enero de 1855).

24 Marx, A Contribution to the Critique of Political Economy (Chicago:
Charles H. Kerr & Co., 1904) p. 293. Al encontrarse esto en sus documentos
postumos, se crey6 que era la introduccion de Marx a su Contribucion a la critica
de la economia politica, y fue publicada en esta edicion como apéndice.
Compaérese este pasaje con la misma seccién, como fue traducida por Nicolaus en
Karl Marx, Grundrisse (Middlesex: Penguin Books, 1973), p. 101. Una traduccion
mas reciente con un comentario sumamente importante por Terrell Carver se ha
incluido en Karl Marx: Texts on Method (Oxford: Basil Blackwell, 1975).

~181 ~



Ademaés de su obra historica mas profunda —EI 18 Brumario de Luis
Bonaparte—, que ha seguido siendo un modelo hasta la fecha, hubo
relaciones continuas con revolucionarios, asi como con organizaciones
como los cartistas, a los que se dirigio, en inglés, en el aniversario del
People's Paper, el 14 de abril de 1856. Una vez mas, es imposible perder
de vista su enfoque dialéctico: "Hoy dia, todo parece llevar en su seno su
propia contradiccion. Vemos que las maquinas, dotadas de la propiedad
maravillosa de acortar y hacer mas fructifero el trabajo humano, provocan
el hambre y el agotamiento del trabajador. Las fuentes de riqueza recién
descubiertas se convierten, por arte de un extrafio maleficio, en fuentes de
privaciones... Todos nuestros inventos y progresos parecen dotar de vida
intelectual a las fuerzas materiales, mientras que reducen la vida humana al
nivel de una fuerza material bruta".”

En una palabra, lejos de que el enfoque en la Economia hubiera
transformado de alguna manera a Marx en un "economista", primero
elabor6 y desarroll6 la integralidad de la filosofia y la economia, en una
forma que seria conocida por el mundo como marxismo. No era la simple
cuestion de pasar del “idealismo" al "materialismo”. Desde el principio
mismo de su ruptura con la sociedad burguesa a comienzos del periodo de
1840, Marx llamé "nuevo humanismo" a su filosofia, unidad de idealismo y
materialismo. Ya en el decenio de 1850 se encontraba lo bastante adentrado
en el nuevo continente de pensamiento, y tan lejos de los Hegelianos de
Izquierda, que habia desarrollado las leyes econémicas del capitalismo de
la manera mas original. Sin embargo, en este punto culminante —cuando lo
gue hoy conocemos como los Grundrisse se volvieron el punto de cambio
determinante—, Marx juzg6 la dialéctica hegeliana, el desarrollo promedio
de la contradiccion como "fuente de toda dialéctica". Fue esto,
precisamente esto, lo que aceler6 el ritmo de sintetizacion de sus estudios
de los pasados quince afios. En agosto-septiembre de 1857, escribid la
Introduccién, que arrojé una gran luz sobre todos sus estudios y aceler6 el
paso de su trabajo, hasta tal punto que termind toda esta obra en siete
meses; los Grundrisse contenian 900 péginas.

Pero cuando Marx empez6 a preparar la obra para su publicacion,
decidio6 descartar la Introduccion. He aqui como explicd la razon de esto, en
su Prdlogo a la Contribucion a la critica de la economia politica:
"Reflexionando mas a fondo, me ha parecido que podia mover a confusion

205 Marx-Engels, Selected Works, 1:500.
~182 ~



toda anticipacion de resultados sujetos a prueba en el futuro, y el lector que
me siga tendra que decidirse a remontarse de lo singular a lo general".*®

A mayor abundamiento, las 900 paginas no habian producido un
capitulo que ahora decidi6 Marx que debia ser el capitulo 1 —"La
mercancia”. Este habia de escribirlo, de nuevo, para la Contribucion a la
critica de la economia politica. El capitulo n, "El dinero", es todo lo que
publicé de los propios Grundrisse. Se necesité otra década para que los
Grundrisse, en su primera redaccion, se transformaran en lo que
conocemos como El capital. Y como él mismo lo habia expresado en la
Introduccion (que no publicd), "EI método que se eleva de lo abstracto a lo
concreto es para el pensamiento el [Unico] modo [que tiene] de asimilarse
lo concreto, de reproducirlo como un concreto espiritual™ (pp. 293-294).

Marx ya habia terminado la Introduccion y se encontraba adelantado en
los Grundrisse cuando, el 8 de diciembre de 1857, escribid a Engels:
"Estoy trabajando como un loco durante la noche en una sintesis de mis
estudios econdémicos, de modo que por lo menos tendré los principales
lineamientos en claro antes del diluvio". Mientras estaba elaborando la
forma para los Grundrisse resumid la primera seccién de la Introduccion,
"La produccién en general: Existen determinaciones comunes a todas las
fases de produccion, que el pensamiento establece como determinaciones
generales. Pero las Ilamadas condiciones generales de toda produccion no
son otra cosa que estos momentos abstractos, a partir de los cuales no es
posible comprender ninguna fase de produccion histéricamente real" (pa-
gina 274).

Marx continu6 su critica de los "momentos abstractos™" advirtiendo a
sus lectores que no se perdieran en la esfera de la distribucion, "la
distribucion de los productos sélo es, manifiestamente, resultado de la
distribucion que se lleva a cabo dentro del proceso de produccién mismo, y
de la estructuracion de la produccion” (p. 284). Lo que debe recordarse de
todo esto es que lo que domina todo es el capital: "El capital es el poder
econémico omnidominante de la sociedad burguesa. Forma necesariamente
el punto de partida y el punto de llegada..." (p. 303).

Saber esto, dice Marx, suprimi6 el peligro de olvidar que el auténtico
punto de partida es la realidad, ya que en nuestro pensamiento lo concreto,
como "unidad de elementos diversos... aparece, por tanto, como un proceso
de sintesis, como resultado, y no como punto de partida, a pesar de que es
el punto de partida real y también, por tanto, el punto de arranque de la in-

28 Marx, Critique of Political Economy, p. 9. Las citas aqui y en el texto que
sigue se refieren a la edicion de Kerr, de 1904. Véase n. 1.

~ 183 ~



tuicion y la representacion™ (p. 293). El titanico desarrollo de las 800
paginas que siguieron, la rapidez con que la acumulacién de 15 afios de
investigacion encontr6 su formulacion, ciertamente no se debieron tan sélo
al diario que Marx llevd, dia tras dia, de la crisis de 1857, hasta las obras
histdricas que escribio (asi sean tan brillantes como El 18 Brumario de Luis
Bonaparte, que profundamente enfocé la diferencia entre las revoluciones
burguesa y proletaria) ni a su contacto con los trabajadores. Dominandolo
todo se halla la metodologia dialéctica que Marx estaba articulando para si
mismo.

Contra lo que se ha llamado "el milagro de comprension” en que Marx
resumio6 el desarrollo del capitalismo en el Manifiesto comunista, vemos
aqui en la Introduccion lo explicito de la forma de presentacion; es decir,
las innovaciones metodoldgicas, ya se relacionen con la interrelacion de
categorias econdémicas como trabajo/capital, valor/dinero, mercancia/valor
de cambio, o con el predominio del capital sobre todo lo demaés.
Metodol6gicamente la innovacién en la presentacion, "elevarse de lo
abstracto a lo concreto", crea un espacio para la historica vision general que
hace Marx del desarrollo de la humanidad a traves de las edades, desde la
comuna primitiva hasta el capitalismo.

Cualquier lector que, en esta etapa de la realizacion de Marx, tenga que
depender de la carta de Marx a Engels (14 de enero de 1858) —en el
sentido de que "el puro accidente" de volver a ojear la Logica de Hegel "me
ha sido de gran utilidad... en el método del tratamiento"— para mostrar que
Marx fue un dialéctico, ciertamente no sera capaz de captar la magni-
ficencia de la gigantesca obra sobre Economia. Aqui, no sélo ha logrado la
mas brillante y profunda desviacién, con el escrito de las "Formaciones pre-
capitalistas”, sino que, al mismo tiempo, ha extendido su magnifica vision
unificadora al arte griego y contemplado el desarrollo de la humanidad a
través de las edades como “absoluto movimiento de devenir”. Los Grun-
drisse son, al mismo tiempo, méas y menos que el volumen | de El capital.
Contienen secciones que después se volverian parte de los volimenes I1, 111
y IV (Teorias de la plusvalia), pero son menos que El capital porque no
tienen la precision, incision ni concentracion de esta magna obra.

No es este el lugar de intentar hacer un resumen de una obra que, como
los Grundrisse, abarca tantas cosas. Para nuestros propdésitos, es la seccion
"Las formaciones pre-capitalistas” la de mayor pertinencia, la mas urgente
porque ilumina la probleméatica que surgid, a la vez, de la época de la
automatizacion y del surgimiento del Tercer Mundo. Es algo que habria
arrojado, asimismo, gran luz sobre la preocupacion de Rosa Luxemburgo

~ 184 ~



por el imperialismo, si ella la hubiese conocido. Es nuestra época la que ha
hecho vivir esta obra un siglo después de su concepcion.

Por una parte, vemos que lo que atrajo a Marx no sélo fue la crisis
econdmica de 1857 sino el colonialismo, con el que la Revolucion de
Taiping en China fue agudamente contrastada, y saludada como principio
de una nueva época de revolucion. Ya desde junio de 1853, Marx habia
escrito a la New York Daily Tribune acerca de "las rebeliones cronicas que
han subsistido en China durante cerca de diez afios, y que ahora se han
reunido en una formidable revoluciéon™: "¢Han olvidado estas potencias,
ansiosas de orden [Inglaterra, Francia y Estados Unidos], dispuestas a
apoyar a la vacilante dinastia Manchu, que el odio contra los extranjeros...
[se ha] vuelto un sistema politico s6lo desde la conquista del pais por la
raza de los tartaros manchtes?" 2’

Entre 1853, cuando Marx escribi6 aquellos articulos, y 1857, cuando
escribié los "Cuadernos econdémicos" después llamados los Grundrisse,
Marx habia elaborado su original andlisis de la ley del movimiento del ca-
pitalismo; es decir, habia dado carne a las ideas simplemente esqueléticas
del materialismo histérico con las leyes econdémicas del desarrollo. En
lugar de describir las tres épocas del desenvolvimiento social —esclavitud,
feudalismo, capitalismo— como si abarcaran toda la humanidad, ahora
habl6 de una cuarta, la "forma arcaica" que a su vez se subdividia en la
oriental, la greco-romana, la alemana. Ademas, mientras que en 1847 el
Manifiesto comunista aln estaba tan euro- centrado que decia que China
estaba "vegetando en las garras de la barbarie”, a mediados del decenio de
1850 Marx salud6 la Revolucién de Taiping como un avance, y en 1867, en
El capital, la considerd como "un aliento" dado a las masas europeas que se
habian aquietado tras de haber sido derrotadas las revoluciones de 1848-
1849,

Y, mientras que en 1844, Marx se habia concentrado en la inhumanidad
del Trabajo Enajenado bajo el capitalismo, en 1857-1858 extendid el
concepto de inhumanidad para incluir la intrusion del capitalismo
occidental en Asia. Al mismo tiempo, vio rasgos positivos en la resistencia
asiatica. Y esto pese al hecho de que estaba lejos de glorificar a la sociedad
oriental. He aqui como escribid en la New York Daily Tribune, el 25 de
junio de 1853: "Ha habido en Asia, generalmente... solo tres departamentos
de gobierno: el de Finanzas, o saqueo del interior; el de Guerra, 0 saqueo

27 Ngase The American Journalism of Marx and Engels (Nueva York: New

American Library, 1966), p. 90. Las citas de pagina en el texto que sigue se
refieren a esta edicion.

~ 185~



del exterior; y finalmente, el departamento de Obras Publicas..." (p. 95).
Marx estaba desarrollando algunas ideas que primero habia sugerido
Engels, afadiendo:

Las vastas extensiones de desierto que se extienden desde el Séhara, y a
través de Arabia, Persia, la India, Tartaria, hasta las mas elevadas mesetas
asiaticas, constituidas artificialmente en zonas de riego por canales y obras
hidraulicas fueron la base de la agricultura oriental... Esta primera
necesidad de un uso econémico y comun del agua... Impuesta en el Oriente,
donde la civilizacion era demasiado baja y la extensién territorial
demasiado vasta... la interferencia del poder centralizador del gobierno. Por
ello, se desarrollé una funcion econdmica sobre todos los gobiernos
asiaticos, la funcion de aportar obras publicas [paginas 95-96].

Al seguir la divisién social del trabajo correspondiente a las distintas
formas de propiedad —empezando con la forma comunal porque la
humanidad aparecia, primero, como parte de una colectividad primitiva—,
Marx una vez mas estuvo lejos de glorificar al Estado: "El primer requisito
de esta primera forma de propiedad terrateniente aparece como comunidad
humana... [el hombre es] un ser genérico, un ser tribal, un animal de
rebafio... En la forma asidtica no hay propiedad, sino sélo posesidn
individual. La comunidad es, propiamente hablando, el verdadero
propietario... Originalmente, propiedad significa tan sélo la actitud del
hombre a sus condiciones naturales de produccion como si le pertenecieran,
como los requisitos de su propia existencia..."*®

Lejos de glorificar la comuna primitiva, Marx estaba mostrando que la
dispersion de la poblacion “en pequefios centros por la unién doméstica de
busquedas agricolas y manufactureras”" resulté en el tipo de aldeas
autogobernadas que, "por inofensivas que puedan parecer, siempre han sido
la s6lida base del despotismo oriental”. Asi, lo que Marx llama "unidad
indiferenciada" definitivamente no es ningln elogio a la llamada aldea
autogobernada: "La historia asiatica es una especie de unidad
indiferenciada de ciudad y campo" (pp. 177-178).

Al trazar las rutas recién descubiertas a partir del primitivo sistema
comunal, Marx estaba concluyendo que no existia un feudalismo oriental.
Fue esto lo que produjo todas las disputas, tanto en el decenio de 1920

2% Eric J. Hobsbawm, ed. Pre-Capitalist Economic Formations (Nueva York:
International Pub., 1965), pp. 68, 69, 79, 89. Las citas de pagina del texto que sigue
se refieren a esta edicién.

~ 186 ~



cuanto, mas atn, en el de 1950,%%° cuando se conocieron finalmente todos

los Grundrisse, y ciertamente pusieron fin a la vulgarizacién de que sélo
habia una forma de desarrollo humano. Marx nunca sostuvo una opinion de
desarrollo unilateral. Veremos ello en forma especialmente revolucionaria
en el dltimo periodo de su vida, cuando traté de la comuna "semi-asiatica"
gue aun existia en Rusia. Para cuando se publicaron, en nuestra época, los
Grundrisse, habia un ndmero creciente de debates en Rusia y en las
academias occidentales, que se concentraban totalmente en la cuestién del
feudalismo.

No es posible resumir todos estos desarrollos en una sola frase como
"despotismo oriental”. Lo que Marx —y Engels, en este caso— estaban
mostrando, desde 1845-1846 en La ideologia alemana, era que, subyacente
en el desarrollo de la humanidad en clases, se hallaba la division entre
trabajo mental y manual, y con ella, la division entre ciudad y campo. Para
cuando Marx y Engels llegaron al decenio de 1850, consideraron que la
"unidad indiferenciada de ciudad y campo" era responsable del
“despotismo oriental”. Para captar todo el significado de ello en Marx, con-
tra lo que Wittfogel hizo de ello, deformandolo, hemos de penetrar
dialécticamente en toda la cuestion de las relaciones de la produccién de la
vida material con la historia. En la época de Marx, China abarcaba un tercio
de la humanidad. Marx no tenia ninguna intencion de hacer que una frase
como "despotismo oriental" cubriera toda esa masa de la humanidad, y
menos aun, hacer un fetiche de ella. Por lo contrario, lo que Marx estaba
subrayando era que la presencia del comunismo primitivo en la ciudad

29 | as disputas de 1950 sobre el modo de produccién asiatico fueron
trascendentes. Para las discusiones rusas, véase Voprosi Istorii, nim. 6 (1953);
ndm. 2 (1954); ndms. 2, 4 y 5 (1955). Para las discusiones en el Occidente, véase
P. M. Sweezy el al., The Transition from Feudalism to Capitalism (Londres, s. f.).
Véase también George Lichtheim, "Marx and the 'Asiatic Mode of Production™, en
St. Antony's Papers, nim. 14 (Carbondale, IlI.: Southern Illinois University Press);
y Marx on China, ed. Dona Torr (Londres: Lawrence & Wishart, 1968).

En 1968 aparecid la Entstehungsgeschichte des Marxschen 'Kapital', de Roman
Rosdolski, publicada como The Making of Marx's 'Capital’ (Londres: Pluto Press,
1977). Afirmaba casi una identidad entre los Grundrisse y El capital. Esta
afirmacion fue demolida por John Mepham en su articulo, "From the Grundrisse to
Capital: the Making of Marx's Method", Issues in Marxist Philosophy, eds. John
Mepham y D-H. Ruben (Atlantic Highlands: Humanities Press, 1979; Sussex:
Harvester Press, 1979). Yo desarrollo esto en la siguiente seccién de este capitulo.

~ 187 ~



oriental muestra cudn compleja era dicha sociedad y cuantos rasgos
"avanzados" eran inherentes a ella.

La conclusion de que habia cuatro épocas distintas del desarrollo
humano no significo que todo lo asiatico fuese atrasado ni que la sociedad
esclava de los greco-romanos fuese avanzada. Sociedades tribales
desaparecieron en ambas. La esclavitud estaba latente dentro de la familia,
dentro de la sociedad tribal, alcanzando su &pice en la sociedad romana,
donde, subray6 Marx, "la esclavitud sigue siendo la base de toda la
produccién”. Donde Marx habla de "la esclavitud general del Oriente"
como distinta de la esclavitud personal de la sociedad greco-romana,
también insiste, histérico-dialécticamente, en que la humanidad anhela "no
seguir siendo algo formado por el pasado, sino que esta en el movimiento
absoluto del devenir". Por tanto, lo que se vuelve fundamental, decisivo, es
gue en todas estas etapas de desarrollo, las contradicciones entre las fuerzas
productivas y las relaciones de produccién alcanzan un punto explosivo y
se convierten en "épocas de revolucion social".

Asi, Marx escribi6é que la creacion del trabajo "libre" significaba, "...
ante todo, que el trabajador debe ser separado de la tierra, que funciona
como su laboratorio natural. Esto significa la disolucién tanto de la pequefia
propiedad terrateniente libre, como de la propiedad comunal terrateniente,
basada en la comuna oriental” (p. 67).

En una carta a Lassalle, del 22 de febrero de 1858, Marx esboz6 de esta
manera los Grundrisse: "El conjunto se divide en seis libros: 1) Del capital
(contiene algunos capitulos introductorios). 2) De la propiedad territorial.
3) Del trabajo asalariado. 4) Del Estado. 5) Comercio internacional. 6)
Mercado mundial*.

Se necesitd otra década completa para que Marx terminara el volumen |
de El capital. Si a ello aun afiadimos los volumenes Il, 111 y IV, publicados
postumamente, sigue siendo un hecho que hay ciertos principios
sustantivos que Marx sefial6 en los Grundrisse que no se encuentran en la
obra completa, no porque hayan quedado invalidados sino porque plan-
teaban aln mas cuestiones de las que €l podia tratar en aquella obra
incisiva. Esto es lo que hace a los Grundrisse tan importantes en nuestros
dias. La razon de que nos hayamos limitado sélo al capitulo sobre las
"Formaciones pre-capitalistas” (que se encuentra entre aquellas partes clave
no incluidas en El capital) es plantear una problematica que sigue
desafiando a nuestra época.

Por otra parte, al plantear la pregunta de qué precedi6 al capitalismo, y
al ver en aquellas sociedades cierta "grandeza y energia histdricas", estaba
preguntando Marx: ¢puede cumplir la humanidad con su destino sin la

~ 188 ~



revolucion fundamental en el estado social de Asia? Precisamente porque
Marx estaba relacionando todo desarrollo con épocas de revolucion pudo
ver como el hombre primitivo conservaba ciertos elementos de comunismo
primitivo "en medio del despotismo oriental™. Lejos de hacer un fetiche de
ello, como quisieran los modernos Wittfogels, Marx estaba siguiendo el
auténtico desarrollo historico, el avance a partir del origen de la humanidad
como "animal de rebafio" hasta su individualizacion en el proceso de la
historia.

Sin embargo, lejos de ver que el capitalismo moldeaba al mundo sélo
en sus origenes, como pensd Rosa Luxemburgo que se limitaba a hacerlo
Marx en la "Acumulacion primitiva de capital”, en el volumen | de El
capital —exactamente cuando Marx estaba estudiando la sociedad
primitiva—, vio que los tentaculos imperiales del capitalismo seguian
adelante, hasta tal grado que su propia hostilidad al capitalismo se agudiz6
mas aln. En realidad, vemos en los Grundrisse lo que habia de desarrollar
en los ultimos afos de su vida, no sélo sobre la base de la entonces nueva
obra de Morgan, La sociedad primitiva, sino también el actual movimiento
revolucionario que se desarrollaba en Rusia, la vision de una posible
revolucion que ocurriera primero en un pais atrasado como Rusia. Para el
decenio de 1860, una nueva época comenzd para Marx con el ataque de
John Brown a Harper's Ferry. Los acontecimientos siguientes movieron a
Marx a restructurar su mas grande obra tedrica.**°

219 Marx escribi6 a Engels desde Londres el 11 de enero de 1860: "En mi
opinién, los hechos més importantes que estan ocurriendo en el mundo son, por
una parte, el movimiento de los esclavos en Norteamérica, iniciado por la muerte
de John Brown, y por otra el movimiento de los siervos en Rusia..." En mi obra
Marxismo y libertad he tratado extensamente la repercusion de la Guerra Civil en
los Estados Unidos sobre la estructura de E/ capital.

~ 189 ~



2. "El Capital'': Importancia de la edicion francesa, de 1875, del
Volumen I*

Los mejores puntos de mi libro son: 1) El
doble caracter del trabajo, segun que sea
expresado en valor de uso o en valor de
cambio (toda la comprension de los hechos
depende de esto, se subraya de inmediato
en el primer capitulo); 2) El tratamiento de
la plusvalia independientemente de sus
formas particulares, beneficio, interés,
renta del suelo, etcétera.

Karl Marx, 24 de agosto de 1867

El sefior Wagner olvida también que para
mi no son sujetos ni el "valor" ni el "valor
de cambio", sino que lo es solamente la
mercancia... En segundo lugar, solamente
un vir obscurus que no haya entendido ni

* Hasta hoy no tenemos una traduccién inglesa completa de la edicion francesa
de El capital, como fue editada por Marx. La reciente traduccién hecha por Ben
Fowkes (Middlesex: Penguin Books, 1976) restablecio parte del lenguaje filoséfico
de Marx. Pero el traductor no sigui6 a Marx en la secuencia de las Partes. Lo
explico de esta manera: "Por razones de conveniencia para los lectores ingleses,
hemos acatado la disposicion de Engels. También hemos seguido a Engels al
presentar los capitulos sobre la 'llamada acumulacién primitiva' como Parte VIII
separada, lo que ciertamente es justificable en vista de su materia especial” (p. 110,
n.). Marx, sin embargo, lejos de considerar una "justificable" Parte VIII separada,
sostuvo que la verdadera I6gica de la "llamada acumulacion primitiva" consistia en
que no s6lo constituia el origen histérico, sino la continuacion logica del proceso
de acumulacién del capital, y por ello no dej6 duda en la mente de nadie, de que la
Parte VIII era integral a la Parte VII. [Nota de la presente edicion: Las
investigaciones han demostrado que Marx prepar6 la parte VIII independiente de
la parte VII]

Kevin Anderson ha escrito una profunda critica de la traduccién de Ben
Fowkes. Atribuye la distincion entre la original edicidn francesa y la traduccion de
Ben Fowkes, que "sigue servilmente a Engels", como si Engels hubiese seguido
escrupulosamente las instrucciones de Marx (véase "The French Edition of Capital,
100 Years After", articulo presentado por Kevin Anderson a la Conferencia de la
Eastern Sociological Society, Filadelfia, 19 de marzo de 1982).

~190 ~



jota de El capital... no se ha dado cuenta de
que, ya al hacer el andlisis de la mercancia,
yo no me detengo en la doble modalidad
con que ésta se presenta, Sino que paso
inmediatamente a demostrar que en esta
doble modalidad de la mercancia se
manifiesta el doble caracter del trabajo de

que aquélla es producto...
Karl Marx, "Notas sobre Adolph Wagner",
1881

Asi como la forma simple de valor, el acto
individual de intercambio de una mercancia
por otra, incluye ya, en forma no
desarrollada, todas las contradicciones
principales del capitalismo, asi como la
generalizacion mas simple, la primera y
mas sencilla formacién de conceptos
(juicios, silogismos, etc.), denota ya el
conocimiento cada vez mas profundo en
cuanto a la conexion objetiva del mundo.
Aqui es preciso buscar el verdadero
sentido, la significacion y el papel de la
Ldgica de Hegel. Esto N. B.
Lenin, Resumen de la Ciencia de la l6gica,
de Hegel, 14 de diciembre de 1914

El capital, no los Grundrisse, es la differentia specifica del marxismo de
Marx, su clspide. La méas grande obra teérica de Marx, al fundir economia,
historia y dialéctica, revela aspectos siempre nuevos de cada una junto con
las recién conquistadas fuerzas de la rebelion. Asi, la historia no es tanto
una historia de las teorias como de la lucha de clases, guerras civiles y
batallas en el punto de produccion. La economia no so6lo es cuestion de las
leyes econdmicas del derrumbe del capitalismo, sino de la lucha entre el
trabajador y la méaquina contra el dominio del trabajo muerto sobre el
trabajo vivo, empezando por escuchar la voz del trabajador, que habia sido
acallada "en la tormenta y la presion del proceso de produccion”. Esta voz
nunca callard. En la ultima parte de la obra, "La acumulacion del capital”,
al enfocar el desarrollo mas "econdmico” y "cientifico” —"la composicion
organica del capital'—, Marx nos recuerda una vez mas que esta

~191 ~



composicién organica no puede considerarse aislada de sus efectos "sobre
la suerte de la clase obrera". La dialéctica es, desde luego, el método de
desarrollo de cada uno' y de todos, de lo objetivo y de lo subjetivo, ya sea
que esa recién conquistada fuerza proceda de la verdadera lucha por
abreviar la jornada de trabajo, o al discernir la ley de movimiento en el
capitalismo, a la vez con una mirada retrospectiva a las formaciones
precapitalistas —desde la forma comunal hasta la esclavitud y el
feudalismo— o una mirada hacia adelante, a lo que seguira al capitalismo:
"un trabajo libremente asociado” que tome el destino en sus propias
manos.”™

No hay duda de que, por no conocer los Grundrisse, surgié una laguna
en el conocimiento de los marxistas. Esta laguna fue enorme en la cuestion
del proceso del pensamiento de Marx, visto en la multidimensionalidad de
los Grundrisse; en el hecho de que algunas de las secciones, como las
"Formaciones precapitalistas" se volverian importantes para la generacién
posterior a la segunda Guerra Mundial, para no mencionar el "lenguaje"
hegeliano. Sin embargo, no son los Grundrisse sino EIl capital,
especialmente el volumen | —que el propio Marx prepar6 para la
imprenta— el que constituye el legado de Marx. Y fue EIl capital, no los
Grundrisse (de los que Lenin, como todos los demas marxistas del periodo,
no conocieron nada), el que Lenin tuvo en mano al enfrentarse a la Ciencia
de la l6gica, de Hegel.

Cualquiera que sea la iluminacién que el continuo uso dado por Marx
al "lenguaje" hegeliano arroje sobre el hecho de que Marx no abandon6 sus
raices hegelianas al elaborar por completo todas sus originales categorias
econdmicas, nadie puede dejar de ver la predominante ley del desarrollo del
capitalismo hasta su caida. Y ciertamente, Rosa Luxemburgo no perdié un
apice de ella, tanto en lo concerniente a la lucha de clases cuanto en su
profundo conocimiento de las leyes econdmicas del desarrollo del
capitalismo: Rosa Luxemburgo edificd su teoria de la caida del capitalismo
sobre ella. Hasta le produjo la ilusion de que, aunque se habia desviado del
volumen Il de El capital (que, en todo caso, no Marx sino Engels prepard

2 Marx, Capital, 1:173. Como Ernest Mandel, en su introduccion a la nueva
traduccion del vol. 1 publicada en 1976 (Middlesex: Penguin Books), omite la
palabra "libremente" y representa erroneamente el concepto marxista del "hombre
libremente asociado", como si esto significara la asociacion forzosa en la Rusia del
capitalismo de Estado, yo he dedicado todo un ensayo a esta cuestion. Véase
"Today's Epigones Who Try to Truncate Marx's Capital", en mi obra Marx's
Capital and Today's Global Crisis (Detroit: News & Letters, 1978).

~192 ~



para la prensa), ella era la revolucionaria marxista que en forma mas total y
creadora comprendia a Marx; sin embargo, al mismo tiempo, "de pronto"
en el proceso de escribir la Anti-critica, también se quejo del "rococé™ del
volumen | de El capital de Marx.

En pocas palabras, no solo eran los reformistas los que pedian la
supresion de la "armazén dialéctica” de Marx, con o sin conocimiento de
los Grundrisse. Hasta que la primera Guerra Mundial hubo derribado la
Segunda Internacional, los revolucionarios no sintieron ninguna obligacion
de estudiar seriamente la relacion interna de la dialéctica marxista con la
hegeliana, y aun entonces, fue solo Lenin quien retornd a los origenes de
Marx en la dialéctica hegeliana.

Aunque Marx encontrd la Légica hegeliana, de "gran utilidad... en el
método del tratamiento” del material,”* al final mismo de las casi 900
paginas de los Grundrisse, Marx decidié que habia debido comenzar no
con el Dinero ni con el Valor, sino con la Mercancia. Por tanto, al
prepararse a publicar la Contribucién a la critica de la economia politica,
Marx escribié un capitulo totalmente nuevo, "Las mercancias" y emple6 el
capitulo sobre "Dinero" en forma muy abreviada. No siguié el
procedimiento hegeliano de la Ciencia de la l6gica, donde Hegel en cuanto
menciona el Ser, la Nada y el Devenir, escribe 22 paginas de "Observacio-
nes". Marx anexd a cada uno de sus dos capitulos unas "Notas sobre la
historia de la teoria del valor". Estas "Notas", que a mediados del decenio
de 1860 se habian convertido en tres volumenes completos, no sélo las
relegd al volumen final de El capital, sino que explicd por qué debia ser
asi, pues la dialéctica que surgia del tema lo convertia en un tema
totalmente distinto, que en realidad conocemos como El capital.

En otra parte’® he detallado el rompimiento de Marx con el concepto
mismo de teoria. Aqui, lo que nos interesa es que, lejos de que el
procedimiento de presentar el ascenso de lo abstracto a lo concreto —o aun
el hecho de que, como lo nota él mismo en su Prélogo a la Contribucién a
la critica de la economia politica, la razon de omitir la introduccion general
fue que, como hemos visto, "podia mover a confusion toda anticipacion de
resultados sujetos a prueba"— Marx declaré inequivocamente que “el
lector que me siga tendra que decidirse a remontarse de lo singular a lo
general”.

212 . r
Hemos de tener presente un punto: la referencia especifica de Marx: "He

desechado toda la doctrina del beneficio como ha existido hasta hoy".
213 Véase la Tercera Parte, “El marxismo: la unidad de la teoria y la practica”,
en Marxismo y libertad, que trata de la estructura de El capital.

~193 ~



El decenio que necesitdé Marx para transformar la Contribucion a la
critica de la economia politica en El capital, conservando la primera como
subtitulo, debiera hacernos recordar —pero pocas veces lo hace— lo que
critica siempre habia significado para Marx: la préctica de la filosofia o,
como él lo expreso antes, "la practica (praxis) de la filosofia; sin embargo,
es, ella misma, tedrica. Es la critica la que mide la existencia individual
contra la esencia, la realidad particular contra la idea”. Todo esto es
especialmente decisivo para la comprension del capitulo 1, que se vuelve, al
mismo tiempo, la Gran Separacion entre la dialéctica marxista y la
hegeliana, y reaparece en el mundo moderno, con el estallido simultaneo de
la primera Guerra Mundial y el desplome del marxismo establecido. Lenin
no lo tomd a la ligera cuando escribi6 en su resumen de la Ciencia de la
l6gica de Hegel: "Es completamente imposible entender El capital de
Marx, y en especial su primer capitulo, sin haber estudiado y entendido a
fondo toda la Légica de Hegel. jPor consiguiente, hace medio siglo
ninguno de los marxistas entendi6 a Marx!"*

En Filosofia y revolucion®® he detallado lo que de pronto se habia
abierto ante mi concerniente a la dialéctica del pensamiento y la dialéctica
de la revolucion. Aqui, s6lo es necesario sefialar el hecho de que —ya sea
que el lector vea aquellas categorias, lo universal, lo particular y lo
individual en la Doctrina Hegeliana del Concepto, como lo que record6 a
Lenin que Marx, en su capitulo | de El capital, estaba "imitando™ a Hegel,
ya sea que el lector piense que hay algin paralelismo en la economia y en
la dialéctica, especialmente sobre el silogismo acerca del camino objetivo y
subjetivo hacia la libertad—, para Lenin, en medio del holocausto mundial,
esto arrojé tanta luz que decidié que ninguno de los marxistas habia
comprendido El capital y él lo aclaré por si mismo, en todos los escritos
sobre El imperialismo y El Estado y la revolucion.

El capitulo | de El capital parece no dejar de reaparecer en el escenario
historico. Vemos exactamente lo opuesto de la iluminacién que arrojé para
Lenin en la primera Guerra Mundial (o tal vez mas precisamente porque
arrojo tal iluminacion) cuando vemos que Stalin, en mitad de la segunda
Guerra Mundial, orden6 que no se ensefiara el capitulo 1. Asi, al mismo
tiempo, Stalin rompid la estructura dialéctica de la mas grande obra tedrica
de Marx y pervirtio el concepto marxista de la historia como algo que la
humanidad forja. En cambio, inventd un supuesto "principio historico” que

21 L enin, Collected Works, 38:180. Véase el cap. IX, n. 1.
215 yéase el cap. 111, “El choque de reconocimiento y la ambivalencia filosofica
de Lenin”, en mi obra Filosofia y revolucion. (Nueva York: Dell Pub. Co., 1973).

~194 ~



reducia la historia de la lucha de clases en el mundo especificamente
capitalista de la produccién de mercancias a una Ley del Valor que supues-
tamente existia antes del capitalismo y que seguiria existiendo bajo el
socialismo.*®

Aln mas cerca de nuestra época, en el periodo de los turbulentos
sesentas, el filésofo comunista francés Louis Althusser, habiendo escrito
Para leer El capital (que debi6 llamarse Cémo no leer El capital), lo expli-
cd en cuatro breves paginas dirigidas a "los trabajadores” a los que
recomendaba no empezar a leer El capital en el capitulo I: "Es una
recomendacion que yo considero imperativa". Este ensayo, que aparecio en
L'Humanité, del 21 de abril de 1969, en realidad fue escrito como prélogo a
una nueva edicion de El capital 2’

Y por ultimo Sartre, en la mismisima época en que se consideraba
como un marxista que estaba tratando de fundir el existencialismo con el
marxismo Yy elogiando la teoria marxista del fetichismo —y desde luego,
volvemos al capitulo |— consideré que Marx s6lo habia planteado la

pregunta que "nunca se habia desarrollado™.?*®

El hecho de que el capitulo | haya aparecido tan a menudo en el
escenario historico —y sentimos que sin duda seguira reapareciendo— de
ninguna manera es historia pasada, y mucho menos un ejercicio académico.
Vive hoy, no por causa de todas las criticas, sino por causa de lo que el
propio Marx escribi6. Habia captado tanto la verdad de la etapa capitalista

28 Mi traduccion al inglés de "Teaching Economics in the Soviet Union"
tomado de Pod Znamenem Marxismo (Under the Banner of Marxism), cuya
edicion no llegod a las bibliotecas de los Estados Unidos, se publicé en la American
Economic Review (septiembre de 1944) y desencadeno un debate internacional que
durd todo un afio. Mi refutacion fue publicada en la American Economic Review
(septiembre de 1945).

217 E] riguroso Althusser no informo al lector que, después de un retraso de 26
afios, estaba repitiendo la orden de Stalin, de 1943, de que esto era exactamente lo
que habia que hacer. Véase el prologo de Althusser al vol. I de EI capital en su obra
Lenin and Philosophy and Other Essays (Londres: New Left Books, 1971). El
profesor Althusser nunca dejo de tratar de eliminar a Hegel de Marx, insistiendo:
"Un fantasma es mas especialmente crucial que ningin otro, el dia de hoy, la
sombra de Hegel. Para hacer volver a este fantasma a la noche..."

218 Jean-Paul Sartre, Search For a Method (Nueva York: Alfred A. Knopf,
1965). Véase también mi critica de Sartre en el cap. IV, “Jean-Paul Sartre: El
extraiio que se acerca a mirar” de mi obra Filosofia y revolucion,, especialmente la
seccion sobre "La dialéctica y el fetiche".

~195 ~



como su opuesto absoluto —Ilos "hombres libremente asociados” que
descorrerian el velo del fetichismo de las mercancias y establecerian una
sociedad sin clases, totalmente nueva.

El capital es un libro muy, muy distinto de los Grundrisse o de la
Contribucién a la critica de la economia politica, y es un libro muy
diferente desde el primer capitulo hasta el ultimo. Es la Gran Separacion de
Hegel y no solo porque el tema es economia, antes que filosofia. Los otros
dos también son de economia, y la "primera redaccion™ (si asi deseamos
llamar a los Grundrisse) tiene un lenguaje mucho mas obviamente
filosofico que El capital. No, es esa Gran Separacion porque, sélo porque,
el Sujeto —no el tema, la materia, sino el Sujeto— no fue ni economia ni
filosofia, sino el ser humano, las masas. Como el trabajo muerto (capital)
domina al trabajo vivo, y como el trabajador es el "enterrador del
capitalismo”, ello envuelve toda la existencia humana. Por tanto, esta
dialéctica es totalmente nueva, totalmente interna, mas profunda de lo que
jamas fue la dialéctica hegeliana que habia deshumanizado el
autodesarrollo de la humanidad en la dialéctica de la Conciencia, la
Autoconciencia y la Razon. Marx pudo trascender la dialéctica hegeliana
no negando que fuera "la fuente de toda dialéctica”; antes bien,
precisamente porque empez6 con tal fuente pudo dar el salto al Sujeto vivo
que es aquel que transforma la realidad. El capital es la obra en que —
cuando Marx elabora las leyes econdmicas del capitalismo, no aparte de la
verdadera historia de la lucha de clases— la narracion historica se convierte
en razon historica. Sigamos a Marx, empezando por el capitulo I.

Revelara toda la estructura de El capital, aunque en el capitulo | s6lo
estamos enfrentandonos a una mercancia; es decir, nos encontramos sélo en
las esferas fenomeénicas, en el mercado, en el intercambio. Pero la dialéctica
marxista es tan distinta de la hegeliana que, aun cuando no hayamos
llegado al Sujeto, el trabajador —después de que se nos acaba de decir que
la mercancia es la unidad de valor capitalista que se caracteriza por dos
factores: valor de uso y valor de cambio—, se nos informa que esto es sdlo
apariencia, que en realidad esa es una manifestacion del carécter doble del
trabajo mismo y esto es tan crucial que, aunque no encontraremos el trabajo
hasta llegar al proceso de produccién, deberemos conocerlo desde antes. En
una palabra, hemos pasado de la Apariencia a la Esencia.

En ambas, se nos ha dado conciencia de su naturaleza contradictoria,
precisamente cuando nos volvemos opresivamente conscientes, a lo largo
de toda la seccion de la forma valor, de los opuestos polares de la
naturaleza de todas las relaciones, que, de hecho: "La forma general del
valor, que presenta los productos del trabajo como simples cristalizaciones

~ 196 ~



de trabajo humano indistinto, demuestra por su propia ‘estructura que es la
expresion social del mundo de las mercancias".?*

Asi, al entrar en el fetichismo de las mercancias, es claro que no es la
sola apariencia de lo que estamos tratando y ni siquiera de la sola esencia,
aun cuando ésta siga siendo quintaeséncial para comprender la apariencia,
para saber lo que "esta detras". Mas para llegar a la totalidad no podemos
dejarla como objetividad. Lo objetivo puede superar a lo subjetivo, pero a
menos que veamos la unidad de ambos y captemos la verdad de ambos,
nunca estaremos libres. Y por la libertad es por la que se hace todo
esfuerzo.

En una palabra, hemos entrado en la Doctrina del Concepto, en las vias
objetiva y subjetiva hacia el ambito de la libertad. Cudn simplista seria
decir —y ello, por desgracia, es exactamente como el marxismo establecido
habia ensefiado la "aplicacion" de la dialéctica a la economia politica— que
Marx simplemente estaba poniendo a Hegel de pie, y haciendo un paralelo
de la Doctrina del Ser con las mercancias, el dinero y el mercado, y de la
Doctrina de la Esencia con la esfera de la produccién, cuando aquello a lo
que nos enfrenta Marx en el mismisimo primer capitulo no es sélo la
apariencia y la esencia, sino el concepto.

Cuando Marx llega al fetichismo, empieza por aquello que la
mercancia parece ser: "parece como si las mercancias fuesen objetos
evidentes y triviales" (p. 81). Contrasta entonces eso con la forma en que el
analisis muestra que son: "objetos muy intrincados, llenos de sutilezas
metafisicas y de resabios teoldgicos". Por ejemplo, una mesa como algo
gue usar es muy facil de comprender, pero en el momento en que la vemos
como mercancia: "No sélo se incorpora sobre sus patas, encima del suelo,
sino que se pone de cabeza frente a todas las demas mercancias, y de su
cabeza de madera empiezan a salir antojos mucho mas peregrinos y ex-
trafios que si de pronto la mesa rompiese a bailar por su propio impulso".
En este punto, Marx hace una referencia, al pie de la pagina, a China, es
decir, a la Revolucion de Taiping, contrastandola con los tranquilos
europeos después de la derrota de la Revolucion de 1848, como si los
chinos hubiesen hecho su revolucion "pour encourager les autres”.??°

Al preguntar como es posible que una cosa tan sencilla como una
mercancia se vuelva un fetiche, responde Marx: "Evidentemente, de esta

2 Capital, 1:77. Todas las paginas del siguiente texto se refieren a la edicion
de Kerr, de 1906.

220 Esta nota de pie de pagina fue omitida en la edicién de Kerr. Aparece en la
edicion Pelican (Middlesex: 1976), p. 164, n. 27.

~197 ~



misma forma... el carcter misterioso de la forma mercancia estriba, por
tanto, pura y simplemente en que proyecta ante los hombres el caracter
social del trabajo de éstos como si fuese un trabajo material de los propios
productos de su trabajo... una relacion social establecida entre los mismos
objetos, al margen de sus productores... este caracter fetichista del mundo
de las mercancias responde... al caracter social genuino y peculiar del
trabajo productor de mercancias" (p. 83).

Marx subraya que el fetiche persiste pese al hecho de que la economia
politica clasica habia descubierto que el trabajo es la fuente de todo valor.
Es el hecho que semejante descubrimiento cientifico "no disipa ni mucho
menos la sombra material por la que el caracter social del trabajo nos
parece ser un caracter objetivo de los productos mismos" (p. 85), porque
"las relaciones sociales que se establecen entre sus trabajos privados
aparecen como lo que son, es decir, no como relaciones directamente
sociales de las personas de trabajo, sino como relaciones materiales entre
personas Y relaciones sociales entre cosas" es aquello que "realmente son"
las relaciones de produccion (p. 84; las cursivas son de la autora) en nuestra
pervertida sociedad capitalista.

En su ulterior andlisis del fetichismo de las mercancias, Marx subraya
que "Estas formas son precisamente las que constituyen las categorias de la
economia burguesa. Son formas mentales aceptadas por la sociedad, y por
tanto objetivas, en que se expresan las condiciones de produccién de este
régimen social de produccién histéricamente dado que es la produccion de
mercancias. Por eso, todo el misticismo del mundo de las mercancias, todo
el encanto y el misterio que nimban los productos del trabajo basados en la
produccién de mercancias se esfuman tan pronto como nos desplazamos a
otras formas de produccion™ (p. 87).

Marx procede entonces a considerarlo todo, desde el "modo de
produccién asiatico y otros" hasta el mito de Robinson Crusoe y la cuestion
de la esclavitud y el feudalismo, y concluye que podemos encontrar un pa-
ralelo en el mundo religioso, donde los Padres de la Iglesia trataron a su
propia religion como natural, y a todas las religiones pre-cristianas como
"artificiales". Ya sea la religion, o Proudhon, para todos estos "... ha habido
historia, pero ya no la hay".?*

Para que nadie caiga en el engafio de que, sin duda, Marx ya no podia
utilizar los llamados escritos premarxistas, como su tesis doctoral sobre
Epicuro, echemos una segunda ojeada a esta seccion. En el momento
mismo en que habla de cristianismo, “con su culto del hombre abstracto”,

221 Marx, The Poverty of Philosophy, p. 131.
~ 198 ~



escribe "s6lo enquistados en los intersticios del mundo antiguo, como los
dioses de Epicuro o los judios en los poros de la sociedad polaca, nos
encontramos con verdaderos pueblos comerciales” (p. 91).

Es el crucial punto de transicion, desde que el hombre aun estaba atado
al "cordon umbilical de su enlace natural con otros seres de la misma
especie, bien en un régimen directo de sefiorio y esclavitud"”, hasta cuando
el hombre entra en el ambito de la libertad después de haber derrocado al
capitalismo, cuando "hombres libremente asociados" toman el destino en
sus propias manos, y no sélo es el fetichismo de las mercancias el que se
desvanece, sino todo el sistema pervertido. Habiendo saltado a ese opuesto
absoluto de la sociedad capitalista —es decir, habiendo proyectado una
sociedad de nuevas relaciones humanas— es claro que aunque estemos en
el mercado, en realidad estamos tratando con ideas conceptuales. Este
camino a la libertad a la vez separa la dialéctica marxista de la hegeliana y
transforma la revolucién de Hegel en filosofia, en una filosofia de la
revolucion, de modo que aun en economia, es decir, en la esfera de la
produccion, con la guia de Marx seguimos formas reales de la revuelta
proletaria. Ya sea que tal forma consista en preguntar, ";Cuando empieza
mi dia y cuando termina?"”, o en lanzarse a la huelga, Marx llama a esto una
vieja "guerra civil" de cien afios.

Sin embargo, una cosa habremos de sacar de la esfera del cambio: la
obvia y necesaria compra y venta de la energia laboral, que termina
diciendo: "El antiguo poseedor de dinero abre la marcha convertido en
capitalista, y tras él viene el poseedor de la fuerza de trabajo, transformado
en obrero suyo; aquél, pisando recio y sonriendo desdefioso, todo ajetreado;
éste, timido y receloso, de mala gana, como quien va a vender su propia
pellejay saber la suerte que le aguarda: que se la curtan™ (p. 196).

Las partes 3, 4 y 5 sobre la produccion de la "Plusvalia absoluta” y la
"Plusvalia relativa" consideradas por separado y en conjunto, constituyen la
mayor parte de El capital: cerca de 300 paginas. Revelaran como el proceso
del trabajo capitalista transforma el trabajo vivo en trabajo materializado y
se convierte en "valor que se valoriza a si mismo, en una especie de
monstruo animado que rompe a ‘trabajar’ como si encerrase un alma en su
cuerpo” (p. 217).

Al mismo tiempo, Marx consagra no menos de 75 péginas a la lucha
por abreviar la jornada laboral. Lejos de ser una "historia sentimental”, es
prueba de que Marx ha pasado de un concepto de la teoria como Unico
debate entre teoricos y la idea de que es esta historia la que importa; a un
concepto de la teoria como historia de las relaciones de produccion y la
idea de que la lucha entre la maquina y el trabajador es, en realidad, la

~199 ~



lucha entre el capital y el trabajo: “Y asi, donde antes se alzaba el pomposo
catalogo de los 'derechos inalienables del hombre' aparece ahora la modesta
Magna Carta de la jornada legal de trabajo que establece por fin
claramente dénde termina el tiempo vendido por el obrero y donde empieza
aquél de que él puede disponer” (p. 330). Pues con esta lucha, el trabajo ha
puesto un limite al hambre insaciable [del capitalismo] de "trabajo
excedente™: "El capital es trabajo muerto, que no sabe alimentarse, como
los vampiros, mas que chupando trabajo vivo, y que vive mas cuanto mas
trabajo chupa" (p. 257). Como dice Marx un poco mas adelante, al
especificar las luchas concretas y las Leyes de la Fébrica, mientras el
"capital celebraba sus orgias", el trabajo triunf6 en sus luchas.

Entre marxistas, nadie discute que esta lucha por abreviar la jornada
laboral, que incluye la lucha por distintas condiciones de trabajo, es el
meollo central de El capital, de Marx —y no s6lo de las partes tercera y
cuarta, sino también de las partes sexta y séptima— y de las actividades
marxistas. Y, como Marx declar6 que tal lucha era nada menos gque una
"larga y dificil guerra civil, mas o menos encubierta, entre la clase
capitalista y la clase trabajadora" (p. 327), (como puede ocurrir que la
publicacién del volumen I, que es una "extensién™ de esta séptima parte,
haya creado todo un siglo de disputas? ¢(Como es posible que Rosa
Luxemburgo, quien crey6 totalmente que la lucha de clases era en realidad
una guerra civil entre el capital y el trabajo, de la que nadie debia apartarse,
se encontrara en el frente, si no fue la originadora de esta disidencia entre
los marxistas? Y, ante todo, puesto que esta parte final*** es estrictamente
sobre "economia”, ;cémo es posible que también sea donde la filosofia es
mas imperativa? Es decir, ya fuera Lenin durante la primera Guerra
Mundial, o Stalin por razones opuestas durante la segunda Guerra Mundial,
o el filésofo comunista francés Althusser en el turbulento decenio de 1960
y comienzos de 1970, el capitulo | cobr6 vida para cada uno, y se convirtio
en la Gran Separacion contemporanea.

Toda la cuestion de la relacion, no sélo entre economia y dialéctica,
sino entre dialéctica y liberacion, "de pronto" habia chocado tan
intensamente con la idea de filosofia —y, centralmente, con la filosofia de
la revolucion— que resulta necesario volver a estudiar El capital bajo una
nueva luz, especialmente el capitulo I que hemos examinado, y la parte
séptima, a la que ahora nos volveremos.

Marx nos habia informado en el prélogo a la edicion francesa de El
capital (el 28 de abril de 1875) que "posee un valor cientifico propio aparte

222 Estamos siguiendo la division de Marx, en que no hay parte VIII.
~ 200 ~



del original y debe ser tenida en cuenta incluso por los lectores que
conozcan la lengua alemana”. Los cambios mayores y mas fundamentales
se introdujeron en "La acumulacion del capital”. Debemos tener presente
que el pensamiento mismo de tal parte, con que terminaba la version
original de EIl capital, significaba 1) que era un sustituto de la redaccion
gue terminaba diciendo, "Resultado del proceso inmediato de
produccion™;*® y 2) el nuevo titulo para el final, "La acumulacion de
capital”, es el punto central del volumen Il aunque se titule "EI proceso de
circulacion del capital”. (No hay que olvidar que lo que conocemos como
volumen Il fue considerado por Marx como el segundo libro del volumen

1)

La parte mencionada empieza con la "Reproduccién simple" y, desde
luego, aqui el punto central sigue siendo lo que se escribi6 como el
fundamento de todo el proceso de produccion capitalista: "El divorcio entre
el producto del trabajo y el trabajo mismo, entre las condiciones objetivas
de trabajo y la fuerza subjetiva del trabajo es, como sabemos, la premisa
real dada, el punto de partida del proceso capitalista de produccion™ (pp.
624-625).

Una parte tan grande de la seccion sobre la "Falsa concepcion de la
reproduccion en escala ampliada por parte de la economia politica",
responde a Rosa Luxemburgo que resulta casi imposible comprender como
pudo ella dejar de ver que los problemas del volumen Il ya estan resueltos
en el I, incluso la referencia al hecho de que "el cambio general de lugares
en la circulacion de la riqueza de la sociedad... deslumbra la vista y
propone problemas muy complicados para su solucién”. En tanto que Marx
nos remite al volumen Il para la respuesta mas completa, casi no hay punto
fundamental en esta critica de la economia politica clasica acerca de la
reproduccion aumentada que no esté ya anticipado aqui, incluso la
expresion de Marx "aberracion increible”, al referirse a la versién de Adam
Smith, que "escamotea” el capital constante.

Aun la cuestidn, el pons asini, de todos los debates acerca de que Marx
excluyd el comercio exterior ya se encuentra proyectada aqui, en el
volumen I: "Aqui, hacemos caso omiso del comercio de exportacion, por
medio del cual un pais puede cambiar articulos de lujo por medios de

22 La edicion Pelican de El capital incluye como apéndice este final completo.
Yo traduje parte de este "Capitulo VI" durante el decenio de 1940 como parte de mi
preparaciéon para un libro sobre el capitalismo de Estado y el marxismo; la
traduccion se incluye en los documentos depositados en la Wayne State University,
Labor History Archives. Véase el cap. III, n. 33.

~201 ~



produccion y de vida, o viceversa. Para enfocar el objeto de nuestra
investigacion en toda su pureza, libre de todas las circunstancias concomi-
tantes que puedan empafiarlo, tenemos que enfocar aqui todo el mundo
comercial como si fuese una sola nacion y admitir que la produccién
capitalista se ha instaurado ya en todas partes y se ha aduefiado de todas las
ramas industriales sin excepcién™ (p. 636).

Las adiciones especiales a la "Acumulacion del capital” se centran,
primero, en tomo del hecho de que lo central es que "el divorcio entre la
propiedad y el trabajo se convierte en consecuencia obligada de una ley que
parecia basarse en la identidad de estos dos factores" (p. 640), en tanto que
la adicidn a esta seccion subraya que: "Mientras en cada acto de cambio —
considerado de por si— se guarden las leyes del cambio de mercancias, el
régimen de apropiacion puede experimentar una transformacion radical sin
tocar para nada los titulos de propiedad inherentes a la produccion de
mercancias" (p. 643).

En segundo lugar, y de mayor importancia, a este hincapié en el hecho
de que la esfera de distribucion puede cambiarse sin afectar la esfera de
produccion (y siendo asi, permanecen las relaciones de explotacion) se
afiade el hecho de que la ley de centralizacién y concentracion de capital
puede llegar a su limite: "Dentro de una sociedad dada, este limite sélo se
alcanzaria a partir del momento en que todo el capital social existente se
reuniese en una sola mano, bien en la de un capitalista individual, bien en la
de una Unica sociedad capitalista" (p. 688).

Y sin embargo, subsistiria el capitalismo explotador. Siguiendo a esta
prevision de lo que hoy llamamos una sociedad de Estado capitalista,
afiadié Marx, ademas, una seccidon que Engels omitié de la traduccion
inglesa. Habia dicho que las adiciones a la edicién francesa eran de "valor
cientifico".”** Se trataba de opiniones importantes sobre cémo una mayor

224 . , . ., ey,
No debemos olvidar que Marx habia dicho en la conclusion de la edicion

francesa que "posee un valor cientifico propio, aparte del original, y debe ser tenida
en cuenta incluso por los lectores que conozcan la lengua alemana". Al principio de
esta seccion, hemos llamado la atencion hacia el hecho de que el traductor, Ben
Fowkes, habia seguido la division de Engels, en partes, para la edicion inglesa, y
asi, la llamada acumulacion originaria aparecié como parte VIII, mientras que
Marx la habia incluido, desde la edicion francesa, como capitulo separado bajo la
parte VII, "la acumulacion general de capital". Pero no hay razon para echar toda la
culpa al traductor. Esto no habria ocurrido sin la aprobaciéon del editor, Ernest
Mandel, quien cometié muchas tergiversaciones en su pretensiosa introduccion de
75 paginas a la edicion Pelican. Véase mi critica, "Today's Epigones Who Try to

~202 ~



mecanizacion, lejos de permitir que "la llamada acumulacion originaria” se
guedara en una etapa del pasado, daria nueva vida al capitalismo. Asi, antes
de entrar en la acumulacion primitiva, Marx habia elucidado toda la
cuestion de cémo los efectos pueden volverse causas, e introducido en la
edicion francesa la cuestion de las ramificaciones de la extension del
capitalismo en el mercado mundial, una vez que la mecanizacion llega a
cierto punto y el capitalismo "sucesivamente se anex0 extensas zonas del
Nuevo Mundo, Asia y Australia".
He aqui lo que se omiti6 en la edicion inglesa de Engels:

Pero sélo en la época en que la industria mecénica, habiendo echado raices
lo bastante profundas, ejercié una influencia preponderante sobre toda la
produccion nacional; donde, gracias a ello, el comercio exterior empezé a
tomar precedencia sobre el comercio interior; donde en el mercado mundial
se anexd vastas tierras del Nuevo Mundo, Asia y Australia, donde, por
Gltimo, las naciones industriales que entraron en la liza se volvieron
bastante numerosas; s6lo de esta época datan los ciclos renacientes cuyas
fases sucesivas abarcan afios y que convergen en una crisis general, el fin
de un ciclo y el punto de partida de otro. Hasta hoy, la duraciéon promedio
de estos ciclos es de diez u once afios, pero no hay razon para considerar
constante esta cifra. Por lo contrario, de estas leyes de la produccion
capitalista tal como las acabamos de desarrollar, debemos inferir que es
variable y que la duracién de los ciclos se ira acortando gradualmente.?®

Lo que se habia vuelto cuestion divisiva en el mundo de Rosa
Luxemburgo con la aparicion del capitalismo, y cuestién candente para
nuestros dias, fue introducido todo ello, como hemos visto, en la parte
séptima de "La ley general de la acumulacion capitalista”. Todo esto debid
ser claro a partir de la seccion original sobre la acumulacion primitiva, que
empez6 con el "secreto™: "El proceso de donde salieron el obrero asalariado
y el capitalista, tuvo como punto de partida la esclavizacién del obrero”
(787). Continu6 con la "Expropiacion de la poblacion agricola de la tierra"
y terminé con "La moderna teoria de la colonizacion". La mas célebre de

Truncate Marx's Capital", en Marx's Capital and Today's Global Crisis (Detroit:
News & Letters, 1978).

22 Esta seccion de la edicion francesa original de 1875 aparece en la p. 1150 de
Oeuvres de Karl Marx, Economie I (Paris: Editions Gallimard, 1963), que fue
editada por Maximilien Rubel. Debiera venir inmediatamente después de las
palabras "de periodicidad" en mitad del rengléon 12 de la pagina 695 de la edicién
Kerr. La ediciéon Pelican incluye su traduccién como nota al pie de la pagina 786.

~ 203 ~



todas las secciones es la pendltima: "La tendencia historica de la
acumulacién capitalista”.

Pero asi como la Segunda Internacional consider6 que el anélisis hecho
por Marx acerca de la "conversion del continente africano en un cazadero
de esclavos negros” (p. 823) sélo se aplicaba a la etapa "primitiva" y no
tomaba en cuenta la "negacion de la negacion” (p. 837), asi el parrafo
omitido sobre el hecho de que el capitalismo industrial avanzado se hubiese
anexado el "nuevo Mundo, Asia y Australia” dificilmente abriria nuevos
0jos que habrian debido enfrentarse al imperialismo.

En el volumen Il como en el volumen I, Marx casi no se aparta de la
cuestion central del doble caracter del trabajo, atribuyendo la aberracion de
Smith al hecho de que "nace de otro error en la concepcion fundamental de
Adam Smith. Este no distingue el doble caracter del trabajo mismo..."**
Por lo cual Marx concluye que lo insélito no es el caracter vendible del
trabajo; es la forma, el hecho de que la capacidad de trabajar tome la forma
de una mercancia. Ante todo, el fetichismo de las mercancias, la dialéctica
de cosificar (dinglich) al Sujeto vivo, al trabajador, transformandolo en el
apéndice de una maquina, indigné tanto a Marx que nuevamente, en el
volumen 11, declard lo que debia a la dialéctica hegeliana. En una nota de
pie de pagina (que Engels habia omitido, en su reorganizacion de los
manuscritos del volumen 1) escribio Marx:

En una critica del volumen de El capital, el sefior Dilhring nota que, en mi
celosa devocién al esquema de la ldgica hegeliana, hasta descubri las
formas hegelianas del silogismo en el proceso de circulacién. Mi relacién
con Hegel es muy sencilla. Yo soy discipulo de Hegel, y la presuntuosa
charla de los epigonos que piensan haber enterrado a este gran pensador me
parece francamente ridicula. No obstante, me he tomado la libertad de
adoptar hacia mi maestro una actitud critica, liberando su dialéctica de su
misticismo y haciéndola sufrir asi un profundo cambio, etcétera.”*’

No olvidemos que Marx escribi6 esto cuando el volumen | ya se habia
publicado. Contréastese esto con la hueca metodologia de Roman Rosdolsky
quien concluyd, después de su forzada identificacion de los Grundrisse con
El capital, que "ya no hay que morder esta manzana amarga y 'estudiar
profundamente toda la Loégica de Hegel' para comprender El capital de

226 .
Capital, 2:435.
22T Véase Oeuvres de Karl Marx, Economic II, editado por Maximilien Rubel,
p. 528.

~ 204 ~



Marx: se puede llegar al mismo fin, directamente, estudiando la version
anterior'?®

Naturalmente, el hecho de que Marx se refiriera a Hegel como
"maestro” no esta en el sentido de un chico de escuela. Aun cuando el joven
Marx se habia considerado Hegeliano de Izquierda y pertenecido al Club de
Jévenes Hegelianos, no fue imitativo ni arbitrario en su actitud hacia Hegel.
Antes bien, como lo hemos visto, en la época en que estaba trabajando en
su tesis doctoral, se acercaba al umbral de su propio nuevo continente de
pensamiento y revolucion, recreando la esencia revolucionaria alojada en la
dialéctica hegeliana. Por ello el joven Marx siguid repitiendo que la
dialéctica de Hegel era la fuente "de toda dialéctica".*

En vez de emplear la dialéctica como herramienta que habia que
"aplicar", Marx la re-cred sobre la base objetiva-subjetiva del desarrollo
historico que surgi6 de las relaciones de produccion de capital y trabajo,
con el trabajo como "enterrador". Claramente, el todo unificador de la
cosmovision de Marx era el nuevo Sujeto: el proletariado. La idea de la
historia, en Marx, no so6lo era la del pasado, sino la que trabajadores y
trabajadoras vivos forjan transformando la realidad, aqui y ahora:
transformandose a si mismos, también, mediante el proceso de revolucién,
convirtiéndose en individuos nuevos, completos, de una sociedad sin cla-
ses. No dejaria que los Duhrings trataran a Hegel como un “perro muerto™;
deseaba ponerlos ante el hecho de que el largo y penoso camino de 2 500
afios de desarrollo humano que Hegel habia seguido dialécticamente era, en
realidad, la base de acontecimientos nuevos para su época.

La cuestién del fetichismo reaparece en el volumen I, después que
Marx ha analizado lo concreto que concierne a los capitalistas: ganancias,
rentas, interés y precios. En su carta a Engels del 30 de abril de 1868, Marx
desdefia estos tres fenémenos en el volumen Il1: "...tenemos, en conclusion,
la lucha de clases, en que se resuelve el movimiento de todo el asunto y
que es el desenmascaramiento de toda esa porqueria”. La necesidad de
hacer esto es subrayada nuevamente por Marx al volver a describir cémo,
bajo el capitalismo, las relaciones humanas se cosifican, se convierten en
Ccosas:

228 Rosdolsky, The Making of Marx's 'Capital’, p. 570.

229 \/éase "Filosoffa de espiritu”, en mi Filosofia y revolucion, para un analisis
de lo que nuestra época pudo ver en el punto en que la "Critica de la dialéctica
hegeliana”, de Marx, termind con una frase tomada de la Filosofia del espiritu
(para. 384): "Lo absoluto es el espiritu: esta es la definicion suprema de lo
Absoluto™.

~ 205 ~



En la férmula tripartita de capital-ganancia —o, mejor adn, capital-
interés—, tierra-renta del suelo y trabajo-salario, en esta tricotomia
econdmica considerada como la concatenacién de las diversas partes
integrantes del valor y de la riqueza en general, con sus fuentes respectivas,
se consuma la mistificacion del régimen de produccion capitalista, la
materializacion de las relaciones sociales, el entrelazamiento directo de las
relaciones materiales de produccién con sus condiciones histéricas: el
mundo encantado, invertido y puesto de cabeza en que Monsieur Le
Capital, y Madame la Terre aparecen como personajes sociales, a la par
que llevan a cabo sus brujerias directamente, como simples cosas materia-
les. E1 gran mérito de la economia clasica consiste precisamente en haber
disipado esta falsa apariencia y este engafio, esta sustantivacion y
cristalizacion de los distintos elementos sociales de la riqueza entre si, esta
personificacién de las cosas y esta materializacion de las relaciones de
produccion, esta religion de la vida diaria.*

La verdad predominante, ya sea en el volumen I, El proceso de
produccion, el volumen Il, EI proceso de circulacion, o el volumen lll, El
proceso de produccién capitalista en su conjunto, es que lo (nico que
podria desarraigar el capitalismo, la revuelta de los trabajadores, destruye la
gue es "la absoluta ley general de la acumulacion capitalista”, el
interminable crecimiento del capital constante a expensas del capital
variable, y con él, el ejército de desempleados. Concluye Marx: "Desde ese
momento surgen nuevas fuerzas y nuevas pasiones en el seno de la
sociedad; pero la antigua organizacion social las encadena y mantiene
sofocadas. Hay que aniquilarla; es aniquilada... la produccién capitalista
engendra, con la inexorabilidad de una ley de la naturaleza, su propia
negacion. Es la negacion de la negacion™ (pp. 835-837).

En una palabra, cuando Marx llega al fin, habiendo trazado "la
tendencia histérica de la acumulacién capitalista”, la conclusién acerca de
la negacion de la negacién, lejos de ser retérica, es el verdadero resumen de
toda la historia del capitalismo. Marx, siendo el revolucionario que era,
decidio, en la continua discusién sobre el volumen I, después de su
publicacién, que su tendencia histérica resumia el desarrollo occidental, no
universal, y que, de hecho, la revolucion podria surgir primero en un pais
subdesarrollado como Rusia, siempre que no se separara de la revolucion
en los paises capitalistas avanzados.

20 Capital, 3:966-967
~ 206 ~



Capitulo 11

El filésofo de la Revolucion Permanente crea
nuevo terreno para la organizacion

1. Critica del programa de Gotha®"

La accion internacional de las clases
obreras no depende, en modo alguno, de la
existencia de la "Asociacion Internacional
de los Trabajadores”. Esta ha sido
solamente un primer intento de dotar a
aquella accién de un 6rgano central; un
intento que, por el impulso que ha dado, ha
tenido una eficacia perdurable, pero que en
su primera forma histérica no podia pro-
longarse después de la caida de la Comuna
de Paris.
Karl Marx, Critica del Programa de
Gotha, 1875

La propia Rosa Luxemburgo acaso no viera la gran contradiccion en la
forma en que proyectd y aun consagré la espontaneidad y al mismo tiempo
se aferrd al partido aun cuando siempre estuviese ella pidiendo (y estaba

2! Todas las citas de paginas en el texto de este capitulo se remiten a Karl
Marx, Critique of the Gotha Program (Londres: Lawrence & Wishart), traduccion
revisada, sin fecha, de una edicion anterior publicada por Martin Lawrence, Lon-
dres, en 1933. Fue publicada por vez primera por la Sociedad Editora Cooperativa
de Trabajadores Extranjeros en la urss, y reimpresa por Lawrence y Wishart para
que correspondiera a la edicion rusa del Instituto Marx-Engels-Lenin, de Moscd,
en 1932. Hay muchas ediciones de la Critica del Programa de Gotha, pero yo
estoy utilizando ésta porque tal edicion fue la primera en tener como apéndice 4, el
original "Proyecto de Programa para el Partido de los Trabajadores Alemanes", que
Marx estaba criticando; y porque también incluye, como apéndice 2, "Lenin acerca
de la Critica”, tomado de su cuaderno de Notas, "El marxismo sobre el Estado". En
el apéndice 3 se reproducen "Fragmentos de El Estado y la revolucién, de Lenin, y
el apéndice 1 incluye la "Correspondencia de Marx y Engels concerniente al
Programa de Gotha", de 1875, asi como el prélogo de Engels de 1891, y una carta
a Karl Kautsky a proposito de tal prélogo.

~ 207 ~



convencida de que la jefatura necesitaba un buen empujén) acciones
espontaneas de las masas para avanzar.

No atribuy6 la ruptura de su apasionada y compleja relacion coa
Jogiches a las tensiones de la organizacion en un periodo de revolucion
abierta. Sin embargo, una seria ojeada retrospectiva a ese punto culminante
de su actividad en la Revolucion Rusa de 1905-1906 nos revelara el agudo
dualismo existente en los dos aspectos de organizacion y espontaneidad,
para no mencionar el otro rasgo silencioso: la relacion hombre/mujer para
alguien tan independiente como Rosa Luxemburgo. Sin embargo, fue
motivo para la desgarradora separacion, aunque nunca se separaron ni en
un solo caso como revolucionarios, como activistas marxistas. Tenian la
misma perspectiva de la revolucion mundial, y Jogiches encontré la muerte
poco después de ella en la lucha por descubrir a sus asesinos y continuar
con la obra revolucionaria.

También en la revolucién de 1905-1906, la exultacion producida por su
actividad conjunta nunca se redujo. EI hecho de que también ella estuviera
con su amante, que era por excelencia un organizador, en aquellas febriles
actividades de 24 horas al dia parecio llegar al mas alto punto posible. Y
sin embargo, del mismo modo es indiscutible otro hecho. Ser testigo de la
transformacion instantanea de una pequefia organizacion en un partido de
masas, entre masas en movimiento, modificé la apreciacion de Rosa
Luxemburgo de lo que Jogiches nunca habia dejado fuera de su vision en
esta actividad: la necesidad del secreto, la opresiva conciencia de la fuerza
potencial que estaria trabajando dia y noche por efectuar una contrarrevo-
lucion.

En nuestra busca de luz sobre el candente asunto de la relacion de
espontaneidad con organizacion, se necesitan tres fechas muy distintas, y
un tema totalmente distinto —una filosofia de la revolucion—: 1) el
analisis de Lassalle hecho por Rosa Luxemburgo y escrito en 1904 como
celebracion de la Revolucion de Marzo de 1848; 2) la Critica del Programa
de Gotha, de Marx, en 1875, que fue una critica de las doctrinas de
Lassalle; y 3) la transformacion de tal Critica, asi como de Las guerras
civiles en Francia, por Lenin, en El Estado y la Revolucién, como base
para 1917.

Mucho después de su muerte, Lassalle siguid siendo una fuerza viva y
no solo para los reformistas sino para los revolucionarios, especificamente
en el punto de la organizacion. Habia de llegar un periodo enteramente
distinto, la vispera de la Revolucion de 1917, para que un solo marxista,
Lenin, tomara tan en serio la Critica de Marx, que sobre ella edificé toda su
obra El Estado y la revolucion. En visperas de la primera Revolucion Rusa,

~ 208 ~



ello no ocurria, y todo el mundo, desde Rosa Luxemburgo hasta Trotsky,
elogié a Lassalle, poniéndolo no sélo muy cerca del nivel del propio Marx,
sino, de hecho, "cuando se trata de organizacién", reconocidamente o no,
sostuvieron que se encontraba en un nivel ain més alto, es decir, aln mas
concreto.

Asi, en el afio de 1904, Rosa Luxemburgo escribié de "Lassalle y la
revolucion”.?** Su punto central fue que, aunque Lassalle habia cometido
muchos errores, y aunque eran validas las criticas de Marx, sin embargo
habia entrado en la historia porque "fue Lassalle quien transformé en hecho
la més importante consecuencia histdrica de la Revolucion de Marzo para
liberar finalmente a la clase obrera alemana, quince afios después, desde el
Heerbann® politico de la burguesia y organizarlo en un independiente
partido de clases".

Como si este elogio no fuese suficientemente claro, se habla de su
"obra inmortal" y esta observacion se hace, aunque va seguida por una
referencia a la critica de Marx a Lassalle, de 1868.** En pocas palabras, se
subordina la critica al gran hecho de Lassalle, que "no disminuye sino que
crece mas y mas, con la perspectiva histérica desde la cual la
contemplamos".

¢Por qué crece "mas y mas con la perspectiva histérica” de 40 afios?
¢No se debe al hecho de que la Critica del Programa de Gotha, de MarX,
nunca se incorpor6 plenamente? ;Pudo una dualidad entre el concepto de
organizacion y una filosofia de la revolucion haber surgido sin una
conciencia si no se habia separado el concepto de revolucion de Marx de su
concepto de organizacién? ¢;No es un hecho que la necesidad de
organizacion y la formacion de ella preocuparon tanto a todos los
marxistas, salvo a Marx, que hicieron un fetiche de ella? Es un hecho que
este fetiche se encontraba con quienes estaban en el spd. Desde su
nacimiento mismo, tal fetiche constituyé un factor tan abrumador que
aunque el spd estaba preparandose para remplazar el Programa de Gotha de
su predecesor por uno nuevo, el Programa de Erfurt, sus dirigentes
vacilaban en publicar la Critica de Marx, aln quince afios después del

22 Gesammelte Werke, 1 (2):417-421, marzo de 1904.

* No hay una traduccion inglesa [ni espafiola] precisa de este término aleman.
Se remonta a las 6rdenes feudales que se daban a los vasallos para presentarse al
servicio militar.

233 Véase la critica de Lassalle hecha por Marx en su carta a Schweitzer, 13 de
octubre de 1868.

~ 209 ~



acontecimiento.” Y no s6lo ello. Parecen haber pasado por alto el hecho

de que fue Marx, no Lassalle, quien fundd la Asociacion de Trabajadores
de la Primera Internacional. Lo que es evidente en este descuido es que
consideraban que la organizacion nacional, el partido aleméan, era mas
importante que la Internacional.

Los innumerables articulos escritos sobre el hecho de que Marx no
tenia una teoria de la organizacion oscurecieron, si es que no borraron por
completo, el hecho de que Marx estaba bien consciente de la situacién,
ayudo a fundar organizaciones, desde los Comités de Correspondencia de
la Internacional Comunista hasta la Primera Internacional. Como tal
mediacion —Ila organizacion proletaria, una organizacion proletaria in-
dependiente, que fuera a la vez internacional y tuviese el objetivo de la
revolucion y una nueva sociedad— ocupaba un lugar tan central entre sus
ideas, Marx no dejé de referirse a "el Partido”, cuando los Unicos que
participaban eran él y Engels.

Lo que Marx Ilamé "partido en el eminente sentido histérico” (carta a
Freiligrath, 29 de febrero de 1860) estuvo vivo para Marx durante toda la
década en que no existio ninguna organizacion en el decenio de 1850 con la
gue pudiera él asociarse. Una vez que surgié un movimiento de masas,
Marx salié del Museo Britanico para ayudar a establecer la Asociacion de
Trabajadores de la Internacional. Y cuando estuvo en su cuspide —Ila
Comuna de Paris— la Internacional estaba desintegrandose, Marx no
consideré que aquel fuera su fin. Por lo contrario, la mandé a otra parte
para asegurarse, sin embargo, de que no fuese a adoptar "stbitamente" una
filosofia totalmente nueva —en este caso el anarquismo— que estuviera
esperando entre bambalinas. Pero también estuvo dispuesto a saludar con
jubilo la méas tenue posibilidad de otra organizacién que, estaba seguro,
resultaria de un nuevo movimiento de masas. Esto ocurrié en los Estados
Unidos, cuando las grandes luchas de clases de mediados del decenio de
1870 en los ferrocarriles y en las minas, hasta culminar en la primera
Huelga General de los Estados Unidos, en St. Louis, resultarian segan espe-
raba Karl Marx, "en un independiente partido de la clase obrera™.

Para subrayar su importancia, Marx dijo que la Primera Internacional
no era mas que una forma de organizacion apropiada para la época, y que la
creatividad de las masas descubriria otra forma. Marx en ninglin momento
hizo de la organizacion un fetiche, y por ello, en la carta anexa a la Critica,
escribio: "Cada paso de movimiento real vale mas que una docena de

234 \/éase la carta de Engels a Kautsky, 23 de febrero de 1891, reproducida en el
apéndice 1 de la Critica, pp. 58-63.

~210 ~



programas. Por lo tanto, si no era posible —y las condiciones del momento
no lo consentian— ir mas allad del programa de Eisenach, habria que
haberse limitado, simplemente, a concertar un acuerdo para la accion contra
el enemigo comin™.?* Cuén inseparables eran la teoria y la organizacion es
algo que no solo puede verse a través de las modestamente tituladas
"Glosas marginales”, sino aun en su nota anexa, en que anuncia que
"proximamente enviaré a usted las ultimas entregas de la edicion francesa
de El capital". Y también hace referencias a una nueva edicion de las
Revelaciones acerca del proceso de los comunistas de Colonia®*® en 1852.
En una palabra, el afio de 1875 fue sumamente activo en lo politico, lo
filosofico y lo organizativo, ninguno de los cuales aspectos era separable de
una filosofia de la revolucion y de las perspectivas para el futuro.

La propia Critica, no es, desde luego, tan sélo la critica de un
programa, sino un andlisis comprensivo de las doctrinas de Lassalle.
Contiene una teoria del Estado, y lo que es mas importante, del Estado
potencial (como Illamé a la Comuna de Paris) que seria modelo para la
futura descomposicion del Estado capitalista y el establecimiento de una
forma comunal de no-Estado. Ademas, el capitalismo no so6lo era una etapa
transitoria, sino que también lo era "la revolucionaria dictadura del
proletariado” (p. 28) que habia de remplazarlo. Estos dos principios
fundamentales llegarian a ser la base para la Revolucion de 1917 y para El
Estado y la revolucion, de Lenin.

Por desgracia, la gran transformacion de Lenin, tanto en su filosofia
cuanto en la revolucionaria dictadura del proletariado, no se extendid hasta
su concepto del partido que, pese a todas las modificaciones en revo-
luciones reales, sigui6 siendo esencialmente la que habia sido en 1903. Y
como para entonces su ¢Qué hacer?, considerado por Lenin como obra
tactica, habia sido convertido en un fetiche —un fetiche universal en el
momento mismo en que el primer Estado de los trabajadores era
transformado en lo contrario, una sociedad de Estado capitalista—, la
pertinencia de la Critica del Programa de Gotha, de Marx, adquiere es-
pecial premura en nuestra época.

Parrafo tras parrafo,” empezando con el primero del programa, Marx
analiza cuan totalmente errado (y cuando no estd errado, totalmente

2% Carta a W. Bracke, 5 de mayo de 1875, en Critica, apéndice 1, p. 48.

% Incluido en The Cologne Communist Trial, trad, al inglés por Rodney
Livingstone (Londres: Lawrence & Wishart, 1971).

* Cuando se llegé a las demandas politicas, Marx combiné los cinco puntos y
los desdefid como "simple eco del burgués Partido del Pueblo..."

~211 ~



impreciso) es el analisis del trabajo y su subordinacion a lo que Marx habia
llamado "el monopolio de los medios de trabajo"”. Donde, para la Primera
Internacional, la clase de monopolistas incluia a la vez a capitalistas y
terratenientes, Lassalle habia hablado como si sélo fuera "el monopolio de
la clase capitalista" (p. 7), dejando asi a los terratenientes prusianos, y no
por accidente, libres de todo gravamen.

Junto con ello Ileg6 el punto mas objetable para Marx; este fue que "la
clase obrera lucha por su emancipacion ante todo dentro del marco del
Estado nacional de hoy..." (p. 18), a lo que Marx responde: "Lassalle
concebia el movimiento obrero desde el punto de vista nacional mas
estrecho. jY después de la actividad de la Internacional, ain se siguen sus
huellas en este camino!" (p. 21). Marx, naturalmente, consider6 como la
mayor regresion pasar del punto de vista internacional a un punto de vista
nacional.

Lo que debe dominar todas las luchas contra la explotacion, en lo
nacional y lo internacional, es la perspectiva de una sociedad
absolutamente sin clases; la vision de su base debe ser "de cada cual segln
su capacidad; a cada cual segun sus necesidades" (p. 14).

Hasta el dia de hoy, ésta sigue siendo la perspectiva para el futuro, y sin
embargo los marxistas que no dejan de estudiarla, nunca se aburren de
estudiar cuan concretamente surgié esto de la Critica del programa
supuestamente socialista y lo que se requeriria para darle realidad. La
revolucion que derrocaria al capitalismo tendria que ser mucho mas total en
su desarraigo de lo antiguo, que limitarse a luchar contra lo que es. Asi,
dice Marx, para llegar a la etapa comunista, tendria que haber un fin de la
"esclavitud ante la subordinacion del individuo a la divisién del trabajo v,
con ello, también la antitesis del trabajo mental y el fisico..." (p. 14).

Este que habla no es el joven Marx. Es el maduro autor de El capital, el
revolucionario que ha experimentado, a la vez, los emocionantes sesentas y
el climax de la histérica Comuna de Paris y la derrota de la Comuna y esta
proyectando un concepto tan totalmente nuevo del trabajo como la creadora
autoactividad de la humanidad que ahora esta diciendo que sélo llegaremos
al comunismo cuando “el trabajo no sea solamente un medio de vida, sino
la primera necesidad vital..." (p. 14).%

237 74 .y .1 ., ,
% Véase también mi discusion con Marcuse a la que me referi en "In

Memoriam", News & Letters, agosto-septiembre de 1979, reproducida en
Newsletter of International Society for the Sociology of Knowledge, ed. Kurt Wolff,
diciembre de 1979.

~212 ~



Ahora bien, ;qué habia ocurrido entre el traslado de la Primera
Internacional a los Estados Unidos y los intentos de unidad entre dos
tendencias distintas del movimiento de los obreros alemanes, y por qué
Lassalle, que fund6 la Asociacion General de Trabajadores Alemanes a
comienzos del decenio de 1860, como primera organizacién politica y de
masas independiente, habia de elevarse por encima de Marx después de que
él fundd la Asociacion Internacional de Trabajadores? (Hubo una tendencia
nacional desde el principio? ;Como pudo Rosa Luxemburgo, la mas grande
internacionalista, no haber visto nada de eso? No pudo ser lo nacional
contra lo internacional. S6lo pudo ser activismo contra filosofia. El hecho
de que la Critica del Programa de Gotha no pudiese conquistar adherentes
entre la nueva socialdemocracia alemana puede ser comprensible si el
Gnico asunto en cuestion era quién tenia el "partido de masas", Marx o
Lassalle. Lo que no es comprensible —en realidad, es casi fantastico— es
gue ningun revolucionario estudiase estas notas no s6lo como critica de una
tendencia particular, sino como perspectiva real para todo el movimiento.
Recordemos que no solo fue Bernstein, un reformista, quien tratd de revisar
los principios de Marx; fue también Kautsky, por entonces el marxista
"ortodoxo". Y eso no es todo. Ningun revolucionario lo tom6 como punto
de partida para elaborar una teoria de la organizacion que fuese inseparable
de la teoria de la revolucion. Cualquier leninista "ortodoxo" que trate de
decir que la afirmacion de Lenin de que no podia haber revolucion sin
teoria revolucionaria significaba que su concepto de la organizacion estaba
relacionado en alguna forma con la teoria de Marx expuesta en la Critica
del Programa de Gotha, antes que en lo concreto inmediato de tener que
funcionar bajo el zarismo, tendria que enfrentarse a la declaracion hecha
por el propio Lenin en mitad de la Revolucion de 1905, cuando se apart6
mucho de su propia estrecha posicion,?® y contra la posicién que Lenin
adopto en visperas de la Revolucién de 1917 cuando completé El Estado y
la revolucién. Por desgracia, la reorganizacion filosofica de Lenin tratd del
concepto del aplastamiento revolucionario del Estado burgués, no del otro
factor crucial de la Critica del Programa de Gotha, de Marx: la relacion
inseparable de la filosofia con la organizacion misma.

Esto significa que la reorganizacion filosofica de Lenin permanecié en
un compartimiento separado del concepto del partido y la practica del
vanguardismo. Claramente, no hay sustituto para la totalidad que era Marx
como organizador, como tedrico politico, como visionario de un orden
social futuro; esta idea es la trama y la urdimbre de su teoria de la

28 yéase Lenin, Collected Works, vol. 13. En el prologo a sus 12 Years.

~213 ~



revolucion permanente. La carta anexa que Marx escribi6 con la Critica del
Programa de Gotha, la cual mostré que acababa de completar la edicién
francesa de 1875 de El capital, también se referia a la reimpresion de las
Revelaciones acerca del proceso de los comunistas de Colonia, de 1852.
Lo significativo de esto es que esta era la edicion que reproducia el
Mensaje a la Liga de los Comunistas, de 1850. Al volverse a tal proyeccién
de la revolucion permanente, también debemos tener en cuenta el hecho de
que las revoluciones de 1848-1849 habian conducido a un nuevo estudio
del campesinado y sus grandes revueltas. Marx no deja de recordamos que
la Guerra de los Campesinos en Alemania fue el Unico momento
revolucionario de la historia alemana, y sostuvo que su traicion por Lutero
y el feudalismo explicaba el atraso de Alemania. En realidad, La Guerra
Campesina en Alemania, de Engels, no s6lo fue importante en relacion con
las revoluciones de 1848 y la teoria de la revolucién permanente para tal
periodo, sino también para las perspectivas futuras.

Una vez que Marx termind la Critica del Programa de Gotha y volvié
a su trabajo en los volimenes Il y 111 de El capital®®® se interesé al mismo
tiempo en la agricultura rusa y el estudio de la comuna primitiva —
elementos de la cual aun existian en Rusia— y en la posibilidad de un
nuevo e independiente partido de los obreros en los Estados Unidos como
resultado de las nuevas e intensificadas luchas de clases en los ferrocarriles.
Todo esto se conectara con la teoria de la revolucion permanente en una
forma nueva, nunca antes imaginada, tanto en las cartas a Vera Zasulich
como en el Prologo ruso a la edicion de 1882 del Manifiesto comunista.

2. La teoria marxista de la revolucién permanente, 1843-1883

La revolucion nunca es practica hasta que
suena la hora de la revolucion. Solo
entonces es practica y todos los esfuerzos
de los conservadores y de los mediadores

2% En una carta a Schott, 3 de noviembre de 1877, escribid Marx: "En efecto,
comencé El capital para mi [privatim], siguiendo en sus capitulos un orden inverso
(comenzando por la tercera parte, la parte historica) a aquel en que es presentado
en publico, con la sola restriccion de que el primer volumen —con el que me habia
metido en ultimo término— quedd inmediatamente preparado para la imprenta,
mientras que los otros dos se han quedado en su forma no desbastada, que es, al
principio [originaliter], la de toda investigacion...

~214 ~



se vuelven los méas inutiles y visionarios
del idioma humano.
James Connolly, Workshop Talks

La actitud del partido obrero revolucionario
ante la democracia pequefio- burguesa es la
siguiente: marcha con ella en la lucha por
el derrocamiento de aquella fraccién a cuya
derrota aspira el partido obrero; marcha
contra ella en todos los casos en que la de-
mocracia pequefioburguesa quiere con-
solidar su posicién en provecho propio. . .
Su grito de guerra debe ser: la revolucién

permanente.
Karl Marx, Mensaje a la Liga de los
Comunistas, 1850

El internacionalismo de Rosa Luxemburgo no fue inferior al de nadie en su
pensamiento, en sus acciones; de hecho, en su vida entera. Es claro que su
mente luminosa, cuando llegd la revolucion, tampoco fue inferior a la de
nadie. La Revolucion de 1905 que la hizo exclamar que la revolucion lo era
"todo", y lo demas "una bagatela” fue el hilo rojo que imbuyé todos sus
escritos politicos. Y sin embargo, cuando se tratd de filosofia, aun cuando
fuese filosofia de la revolucién, ésta no fue el factor predominante. Todo lo
contrario.”*

Hasta el punto en que el Mensaje de Marx de 1850 sobre la revolucion
permanente fue un punto de referencia, las mas de las veces fue una
referencia al "error" de pensar, después de la derrota de 1848-1849, que una
revolucion seguia preparandose en 1850, como si la fecha fuese el punto
importante, en lugar de ser la filosofia de la revolucion y todo lo que de ella
fluia, empezando por el hecho de adoptar el punto culminante de cualquier
revolucion como punto de partida para la revolucion siguiente. Aun
cuando, en la critica hecha por Rosa Luxemburgo en 1902 a la publicacion,
por Mehring, de algunas de las primeras obras de Marx, Rosa reconoci6 "la
concepcidn original... las esperanzas de la Ilamada 'revolucién permanente’
", el hincapié se hacia en la "llamada" cuando Rosa hablé de la
"anticipacion [por Marx] de que la revolucién burguesa sélo seria el primer

20 yéase el cap. IX.

~215~



acto, seguido inmediatamente por la revolucion pequefioburguesa y
finalmente por la revolucién proletaria”.***

Sin embargo, la verdad es que en el mismisimo primer afio en que
rompid con la sociedad burguesa, 1843, y aun cuando estaba escribiendo
sobre un "simple" tema particular como la "cuestion judia”, Marx se negd a
dejarla simplemente como "en favor" de los derechos civiles para los
judios. Antes bien, insistio en que la cuestién giraba en torno de lo
inadecuado de todos los derechos burgueses. Y como, desde el principio, su
vision estuvo en favor de unas relaciones humanas totalmente nuevas, alli,
por primera vez, proyectd el concepto de revolucion permanente:

En los momentos de especial amor propio la vida politica trata de ahogar la
sociedad burguesa, que es su premisa, Yy los elementos que la integran, para
constituirse en la vida genética real del hombre, exenta de toda
contradiccion. Pero s6lo lo logra por medio de violentas contradicciones
con sus propias condiciones de vida, declarando la permanencia de la
revoluciéon, y el drama politico termina, por tanto, no menos
necesariamente, con el restablecimiento de la religion, de la propiedad
privada y de todos los elementos de la sociedad burguesa, lo mismo que la
guerra termina con la paz.*?

Cierto es que habia elementos del concepto de re- revolucidn
permanente una vez que Rosa Luxemburgo se encontrd en la verdadera
Revolucion de 1905 y juzgo que tal revolucion no era una simple extension
de 1848 sino, antes bien, la iniciacion de las revoluciones europeas del
siglo xx. Pero no habia elaborado esto como teoria, como lo habia hecho
Trotsky, en lo que después llegd a conocerse como la teoria de la Re-
volucién Permanente.” Lo que Rosa Luxemburgo seleccion6 fue la huelga
general, que combinaba la politica con la economia, pero Rosa no sélo no
hizo surgir de ella una filosofia de la revolucién, y aun la forma de
organizacion totalmente nueva que habia surgido espontdneamente —los
soviets— s6lo fueron mencionados de pasada. Y asi seguiria siendo hasta la
vispera misma de la Revolucion de 1919, cuando Rosa Luxemburgo
rechazo las reaccionarias llamadas a una Asamblea Constituyente y pidié
en cambio la creacion de Consejos Obreros.

Dicho todavia mas claramente, aun cuando por ultimo la Liga
Espartaco decidid transformarse en un partido comunista separado e
independiente, persistié el fetiche de la "unidad de partido", como pudo

21 yéase Gesammelte Werke, 1 (2): 130-141.
* Véase el Apéndice de este capitulo.

~ 216 ~



verse una vez més por el hecho de que aun entonces dio instrucciones Rosa
Luxemburgo a la delegacion alemana, de oponerse al establecimiento
inmediato de una nueva Tercera Internacional.

En cambio Karl Marx, como lo hemos visto, se encontraba inmerso en
una filosofia de la revolucidn permanente desde 1843, y siguid
desarrollando el concepto y las actividades en luchas revolucionarias hasta
culminar en la revolucion de 1848-1849, después de la cual la elabord, no
s6lo de paso, sino plenamente, en su Mensaje a la Liga de los Comunistas,
de marzo de 1850.

Pasando revista a los "dos afios revolucionarios, 1848- 1849" y a las
actividades de la Liga "en el movimiento, en todas partes... en la prensa, en
las barricadas y en los campos de batalla", el informe de Marx a la Liga
subraya, en la mismisima frase siguiente, que estaba arraigado en "la
concepcion del movimiento tal como fue formulada en las circulares de los
congresos y del Comité Central en 1847, asi como en el Manifiesto
comunista..." En pocas palabras, ni un solo elemento de este Mensaje a la
Liga —ya se refiriera a la necesidad de "reorganizacion" de manera
centralizada porque "es inminente una nueva revolucién cuando, por lo
tanto, el partido obrero debe actuar de la manera mas organizada, mas
undnime y mas independiente"”, ya se centrara en la declaracion directa de
"la revolucion permanente"— estd separado, en alguna forma, de la
concepcidn total de filosofia y revolucién. La conclusion mas importante
para el movimiento, entonces y ahora, fue que nunca mas debia un
movimiento obrero atarse al movimiento democréatico burgués, aun cuando
combatieran juntos contra el feudalismo: "La actitud del partido obrero
revolucionario ante la democracia pequefioburguesa es la siguiente: marcha
con ella en la lucha por el derrocamiento de aquella fraccién a cuya derrota
aspira el partido obrero; marcha contra ella en todos los casos en que la
democracia pequefioburguesa quiere consolidar su posicién en provecho
propio" 2*

Marx siguié subrayando el hecho de que, "muy lejos de desear la
transformacion revolucionaria de toda la sociedad", los pequefioburgueses
demdcratas estaban esforzandose por actuar dentro del marco burgués y, de
hecho, resultaban un enemigo mucho méas mortal que los liberales. Por lo
tanto, la busca de aliados revolucionarios debia incluir al “proletariado
rural”. La insistencia en favorecer los intereses propios de la clase obrera
fue el punto central de todo, aun cuando la visién internacional significara

22 Marx-Engels, Selected Works, 1:177-178. Las citas de las paginas en el texto

remiten a esta edicion.

~ 217~



que los trabajadores alemanes no considerarian sélo a su propio pais ni “la
victoria directa de su propia clase en Francia". Al desarrollar la estrategia y
la tactica para una revolucién continua este Mensaje, que fue distribuido
ilegalmente en volantes, termina de la manera siguiente:

Pero la maxima aportacion a la victoria final la haran los propios obreros
alemanes cobrando conciencia de sus intereses de clase, ocupando cuanto
antes una posicion independiente de partido e impidiendo que las frases
hipocritas de los democratas pequefioburgueses les aparten un solo
momento de la tarea de organizar con toda independencia el partido del
proletariado. Su grito de guerra ha de ser: la revolucion permanente [p.
185].

Lejos de gue tal Mensaje fuese algo "blanquista”, que Marx descartara
posteriormente, fue seguido en junio por otro Mensaje, en que Marx paso
revista a las actividades concretas en cinco de los paises: Bélgica,
Alemania, Suiza, Francia e Inglaterra. Y las Minutas de la reunion del
Comité Central del 15 de septiembre de 1850 sefialaban la posibilidad de
derrotas. No era posible persuadir de nada que fuese necesario para el total
desarraigo de esta sociedad, aun si se necesitaban "15, 20, 50 afios de
guerra civil para cambiar a la sociedad". En pocas palabras, lo que quedaba
en los estatutos de la Liga de los Comunistas era: "El objetivo de la Liga de
los Comunistas es producir la destruccion del antiguo orden social y la
caida de la burguesia, la emancipacion intelectual, politica y econémica del
proletariado, y la revolucion comunista, empleando todos los recursos de
propaganda y lucha politica con este fin".** Para el caso, no fue la frase
"Revolucion Permanente™ la prueba del concepto, sino el hecho de que, en
la busca constante de aliados revolucionarios, en ninguna forma cambi6 la
vision de las revoluciones por venir. Asi, ya fuese cuestion de la
organizacion misma, es decir, la Liga de los Comunistas, que de hecho se
desbandd en 1852 (y Marx sigui6 refiriéndose al partido, "en el sentido
eminentemente histdrico™), ya fuese la busca de raices historicas y, con ella,
la proyeccién de un papel revolucionario para el campesinado (y Engels en
ese mismo periodo escribié la magnifica obra La guerra campesina en
Alemania, publicada en la NRZ Revue)—, concluyd Marx: "En Alemania
todo dependera de la posibilidad de respaldar la revolucion proletaria con
alguna segunda edicién de la guerra campesina. Entonces, todo saldra a
pedir de boca" (carta a Engels, 16 de abril de 1856).

3 The Cologne Communist Trial, pp. 251-257.
~218 ~



Huelga decir que esta filosofia de la revolucion, lejos de disminuir a
mediados del decenio de 1850, se intensific con el estudio original de la
"Economia” por Marx. Pero, ya que el hecho de que Marx estuviera
"encerrado” en el Museo Britanico ha sido interpretado como "un periodo
cientifico”, si hay que subrayar que es precisamente su labor en los
Grundrisse y su relacion con lo que él llamo "épocas de revolucion social™
lo que le dio una nueva apreciacion del modo de produccién asiatico y de la
resistencia de la sociedad oriental ante el imperialismo britanico. En pocas
palabras, la dialéctica del desarrollo econémico y la dialéctica de la
liberacién condujeron a un nuevo desarrollo del concepto de revolucion
permanente, revolucion mundial, cualquiera que fuese su nombre. Por una
parte, el establecimiento de la Primera Internacional, y por la otra la
estructuracion final de El capital, revelaron en el decenio de 1860 al mismo
tiempo no sélo la ruptura con el concepto de teoria como debate con tedri-
cos, sino el desarrollo del concepto de teoria como historia de la lucha de
clases, y también un concepto de una nueva fuerza revolucionaria: la
negra.”** La culminacion de todas estas teorias y actividades fue, desde
luego, la aparicion histérica de la Comuna de Paris de 1871, y también alli
vemos —junto con el gran descubrimiento de una forma histérica de ela-
borar la emancipacion econdémica del proletariado— una nueva fuerza de la
revolucion: las mujeres.

La mayor concretizacién de la filosofia de la revolucion, y su re-
conexion con las profundas raices del concepto de revolucion permanente
se desarrollaron por primera vez en el Mensaje de 1850, llegaron en los
Gltimos afios de la vida de Marx y el estudio de la prehistoria asi como la
historia de la humanidad.

Es este Mensaje de marzo el que todavia hoy estd causando debates.
Los primeros revisionistas no s6lo empezaron a atacarlo, sino que trataron
de atribuir el pensamiento a Blanqui, no a Marx.?* Ya fuesen calumnias de

244 Marx escribi6 en El capital, vol. I: "El trabajo de los blancos no puede
emanciparse alli donde esta esclavizado el trabajo de los negros”. Esta frase,
frecuentemente citada, lejos de ser pura retérica fue la realidad y la perspectiva
para superar tal realidad.

?%5 He de dar las gracias a Hal Draper por desenterrar e incluir en el volumen 2
de su Karl Marx's Theory of Revolution, todas las referencias de Marx a la
revolucion permanente. También expuso como total mito las afirmaciones de
Nicolayevski de que ni la expresion ni el concepto de revolucion permanente eran
de Marx, sino de Blanqui. Véanse especialmente las pp. 591-595. Por desgracia,
Draper sélo es bueno para "excavaciones" y continiia confinado dentro de su es-
trecho marco trotskysta cuando se trata de analisis.

~219 ~



los mencheviques, de que el concepto de revolucién permanente era
blanquista; o bien obra de revolucionarios como Trotsky, que habia
desarrollado la teoria de la revolucién permanente pero que dificilmente
podria tener raices en la de Marx; o del propio Lenin, que ciertamente
fundamentd toda la teoria de El Estado y la revolucion en la Critica del
Programa de Gotha, de Marx, ninguno parece haber hecho una categoria
especial del Prologo de Marx, de 1882, a la edicion rusa del Manifiesto
comunista. Alli, el concepto nuevamente fue elaborado como relacién entre
paises atrasados y subdesarrollados, donde éstos, antes que los primeros,
podian encender la revolucion. No hay duda de que parte de esto se debio
al hecho de que los Cuadernos etnoldgicos eran desconocidos, asi como la
carta a Vera Zasulich, todo lo cual habria mostrado cuan profundas eran las
raices de una afirmacion aparentemente disparatada para 1882. Pero
nosotros si tenemos eta ventaja.

~ 220 ~



Apéndice al Capitulo 11:

La teoria trotskysta de la Revolucion
Permanente

Las revoluciones de 1905 y 1917 han consagrado para siempre el gran
papel histdrico de Trotsky. Sin embargo, las dos mismas revoluciones nos
hacen un relato muy contradictorio acerca de la teoria con que el nombre de
Trotsky probablemente quedara relacionado para siempre, asi como es el
creador de la versidn, siglo xx, de la teoria de la Revolucién Permanente.
La expresion "relato contradictorio” no es una referencia a quienes han
criticado tal teoria. Antes bien, la frase se refiere, a la vez, a las
afirmaciones del propio Leon Trotsky y al desarrollo de la teoria como esta
relacionada, por una parte, con el analisis y la participacion de Lenin en
estas revoluciones y, por otra parte, con Rosa Luxemburgo. Son estos tres
dirigentes revolucionarios los que han dejado su huella inconfundible en la
historia, no s6lo como pasado sino como presente, y es seguro que esto se
extendera al futuro.

Como ya hemos visto, la Revolucion de 1905-1907, como punto de
cambio en la vida de Rosa Luxemburgo, se volvié crucial, no sélo en lo
tocante a sus opiniones sino también a las de Lenin y Trotsky en el
Congreso del Partido Laborista Socialdemécrata Ruso de Londres, 1907, ya
gue fue el Congreso Unido de Bolcheviques y Mencheviques al que
asistieron todas las tendencias; Ledn Trotsky se encontrd alli como in-
dependiente. En 1922, al reproducir su libro, 1905, para incluirlo en la
publicacién de sus Obras completas, en Moscu, Trotsky incluyé entre los
apéndices 1) un articulo intitulado "Nuestras diferencias"”, en que habia
atacado tanto a bolcheviques como a mencheviques, y que habia sido
publicado en la revista polaca de Rosa Luxemburgo en 1909; y 2) su
principal discurso, "La relacién de la socialdemocracia con los partidos
burgueses”, pronunciado en el Congreso de Londres del RSDLP en 1907.
Estos dos ensayos, especialmente el primero, se convirtieron en puntos de

% Leon Trotsky, 1905 (Nueva York y Londres: Vintage Books;
Penguin Press, 1972). Las citas de pégina en el texto se refieren a esta
edicidn. Trotsky habia reproducido uno de sus discursos pronunciados en el
Congreso de 1907, asi como la parte del Prologo de 1922 a 1905 que esta
en disputa, en The Permanent Revolution (Nueva York: Pioneer Pub.,
1931).

~ 221~



partida del ataque stalinista a Trotsky, que desde entonces no ha cesado. En
1930-1932, de manera similar, volvio Trotsky a ambos puntos, esta vez en
los Apéndices a algo tan importante como su monumental Historia de la
Revolucion Rusa.?*’

Lo que no se incluy6 en los apéndices de ninguna de las dos obras,
aungue sea continuacion del articulo de 1909 sobre "Nuestras diferencias",
fue su articulo de 1910 publicado en el Neue Zeit, intitulado "El desarrollo
de las tendencias de la socialdemocracia rusa".?*® No ha sido traducido al
inglés, que yo sepa, hasta el dia de hoy. Y sin embargo, esta es la corriente
subterranea de todas las disputas. El articulo de Lenin, "El significado
histérico de la lucha interna del partido en Rusia"** fue escrito como
respuesta y critica al articulo de Trotsky de 1910.

Plantea la pregunta en cuestion: ¢qué es teoria? ¢Cual es la relacion de
la teoria con la préctica? (Y como se relacionan ambas con la situacion
objetiva? Para llegar al meollo, es necesario empezar por el principio, con
la participacion de Trotsky en el Congreso de 1907, centrada en torno de la
Revolucion de 1905.

Téngase en cuenta que este Congreso ocurrié después que Trotsky
habia llegado al punto culminante de su actividad, la Huelga General
encabezada por el Soviet de San Petersburgo, encabezado por él. Este no
s6lo fue un punto culminante en la revolucion. Llegé a ser, asimismo, el
punto culminante del desarrollo teérico de Trotsky pues de él saco lo que
"después” (como dijo en su Prélogo, escrito en 1922 a 1905) "fue llamado
'la teoria' de la Revolucion Permanente". Absolutamente nadie, ni Lenin ni
Rosa Luxemburgo, aportd nada comparable al salto de conocimiento que
proclam6 que la atrasada Rusia, envuelta en una revolucién burguesa,
podria ser la que no sélo hiciera la revolucion antes que los paises
avanzados, sino que —en la Rusia absolutista— tendiera al socialismo "en
una cadena ininterrumpida”. Esta expresién, "cadena ininterrumpida”, que
se referia concretamente a la Revolucion Rusa de 1905 —y no al concepto
de revolucién permanente que Marx habia desarrollado en su Mensaje a la
Liga de los Comunistas en 1850— fue la cuestion en disputa.

247 Véase vol. 1, apéndice 2, de "Rearmando el partido"; vol. 3, apéndice 2, " El
socialismo en un pais separado?", y vol. 3, "Referencias historicas sobre la teoria
de la 'revolucion permanente' ", en Leon Trotsky, La historia de la Revolucion
Rusa.

28 Leon Trotsky, "Die Entwicklungstendenzen der  russischen
Sozialdemokratie", Neue Zeit, 9 de septiembre de 1910.

9 V. 1. Lenin, Selected Works (Nueva York: International Pub., 1943), 3:499-

518.
~ 222 ~



La proyeccion original de Trotsky, que después llegaria a ser conocida
como teoria de la Revolucion Permanente, no estaba, sin embargo, en el
programa de aquel Congreso de 1907, porque la propuesta de Lenin de
discutir "EI momento actual de la Revolucion" fue rechazada por los
mencheviques... con ayuda de Trotsky.?°

Cuando el Congreso se dignd discutir la Gnica cuestion "general”, es
decir, tedrica —Ia relacion de la socialdemocracia (como el marxismo era
entonces llamado) con los partidos burgueses—, y Rosa Luxemburgo hablé
con gran elocuencia sobre su concepto de la Revolucion Rusa y sus
relaciones con la préctica, dijo Trotsky: "Puedo atestiguar con gran placer
que el punto de vista que Rosa Luxemburgo desarroll6 en nombre de la
delegacion polaca es muy cercano al mio, que he defendido y continGo
defendiendo. Si entre nosotros hay una diferencia, es una diferencia de ma-
tiz, no de direccion politica. Nuestros pensamientos siguen el mismo y
anico anélisis materialista."?*"

Pero Rosa Luxemburgo no habl6é sobre la teoria de la Revolucién
Permanente, y tampoco Trotsky, que continud con su propio discurso sobre
la relacion de la socialdemocracia con los partidos burgueses. Desarrollé su
oposicién a la posicion menchevique, la cual habia sostenido que,
tratdndose de una revolucion burguesa, "habia de ser efectuada por la
burguesia democratica". Dijo Trotsky:

Como materialistas, ante todo debemos plantearnos la cuestion del
fundamento social de una democracia burguesa. ¢En qué clase, en qué
estratos de la poblacién puede encontrar apoyo?... Cierto es que contamos
con enormes masas de campesinado revolucionario. .. EI campesinado, por
muy revolucionario que pueda ser, no es capaz de desempefiar un papel
independiente, y ain menos, un papel politico dirigente... [p. 276].

Yo no tengo respuesta a mi pregunta central, aunque la he planteado
muchas veces. No tenéis prondstico para la revolucion. Vuestra politica
carece de perspectiva [p. 283].

Trotsky no present6 una resolucion distinta de la que los bolcheviques
presentaron, aunque traté de enmendar ésta. En verdad, reprodujo su
mensaje de la edicion de 1922 de 1905, precisamente para mostrar que se
oponia a los mencheviques y votaba con los bolcheviques; no obstante, en

20 ygase el cap. 1.
21 Este parrafo fue omitido cuando Trotsky reprodujo su discurso como
apéndice a su obra /905 en la edicion de 1922.

~ 223 ~



los afios que siguieron inmediatamente al Congreso, escribi6 toda una serie
de articulos, atacando por igual a bolcheviques y mencheviques. EI méas
importante (del que quedd tan orgulloso que lo reprodujo, tanto en la
edicion de 1922 de 1905, como en el escrito de 1930, La Revolucion
Permanente asi como en La historia de la Revolucion Rusa) fue el articulo
gue ya se habia publicado en la revista de Rosa Luxemburgo en 1909;
concluye asi: ““...aunque los aspectos antirrevolucionarios del menchevismo
ya son completamente obvios, los del bolchevismo probablemente se
volveran una grave amenaza s6lo en caso de victoria" (p. 316).

Como si esta declaracion no fuese fantastica al hacerla en 1909,
"prediciendo” la revolucion futura, en 1922 —es decir, cinco afios después
de que Lenin habia conducido la mas grande revolucion de la historia—
Ledn Trotsky colocd una desdefiosa nota de pie de pagina a su afirmacion
del afio 1909, de la manera siguiente:

Nota a esta edicion. Esta amenaza, como sabemos, nunca se materializd
porque, bajo la guia del camarada Lenin, los bolcheviques cambiaron su
linea politica ante esta cuestién importantisima (no sin luchas internas) en
la primavera de 1917, es decir, antes de la toma del poder [p. 317, n.].

Trotsky evidentemente no considerd trivial aquello, porque el objetivo
gue tenia en mente, como queda en claro por el Prélogo de 1922 a todo el
volumen, era reiterar que él era el Unico autor de la teoria de la Revolucion
Permanente, y presentarla como razén del triunfo de la Revolucion de
1917. He aqui lo que escribio:

Fue precisamente en el intervalo entre el 9 de enero y la huelga de octubre
de 1905 cuando aquellas ideas que llegaron a ser llamadas la teoria de la
"Revolucion Permanente” se formaron en la mente de este autor. Esta
expresién un tanto pomposa define la idea de que la Revolucién Rusa,
aunque directamente interesada en objetivos burgueses, no podia detenerse
sin llegar a tales objetivos... Pese a una interrupcion de 12 afios, este
analisis ha quedado enteramente confirmado [pp. VI-VII].

El punto es, ¢qué ocurrié en aquellos doce afios intermedios? Como ya
lo hemos visto, en 1907 Trotsky no quiso discutir sobre la naturaleza del
actual momento de la revolucion. En 1909 publicé la critica antes citada a
mencheviques y bolcheviques. En 1910, siguio6 con el articulo de Neue Zeit
(al que nos referimos al comienzo de este apéndice), en que el primer punto

~ 224 ~



que Leon Trotsky establecio fue: "La teoria no puede remplazar a la
experiencia.”?

Como si 1905 no significara la mayor experiencia jamas obtenida hasta
entonces —fuese por o para el proletariado ruso, asi como para la clase
obrera del mundo— sino tan s6lo disputas faccionales entre "economistas”,
mencheviques y bolcheviques, y como si el marxismo ruso sélo hubiese
surgido de combatir contra un "punto de vista ideolégico primitivo™ (es
decir, los narodniks), Trotsky lleg6 a la siguiente conclusion con respecto a
aquellas disputas faccionales entre mencheviques y bolcheviques: las
diferencias surgieron "del proceso de adaptacion de los intelectuales
marxistas a la lucha de clases, es decir, la inmadurez politica del
proletariado ruso". Lo que tal argumentacién revela, me atrevo a decir, es
que no soélo fue la "naturaleza" del campesinado acerca de la cual Ledn
Trotsky tenia una pobre opinion; también era el proletariado al que
consideraba atrasado, "politicamente inmaduro”. Sin embargo, la l6gica de
Trotsky le llevo a acusar a los bolcheviques, especialmente a Lenin, de
"fetichismo ideoldgico"”, de "sectarismo", y de "individualismo intelectual".

Lejos de retornar a su teoria de la Revolucion Permanente, y mucho
menos al punto de vista luxemburguiano sobre la naturaleza avanzada del
proletariado ruso, Trotsky se vuelve hacia la psicologia, habla de "falta de
moral™ y de "pirateria” (referencia a las expropiaciones), para ho mencionar
siquiera la "anarquia sexual".

Todo ello suena como si alguien estuviese escribiendo una caricatura
cruel acerca de Trotsky. Pero, por desgracia, no es una caricatura. No es
gue otro esté escribiendo acerca de Trotsky. Son escritos del propio
Trotsky, a pocos afios de que habia proyectado nada menos que una teoria
de la Revolucién Permanente, después de que se separd de mencheviques y
bolcheviques y declar6 que se proponia unir todas las facciones en un
Partido Socialdemdcrata. Y este fue, en realidad, el gran climax del articulo
de 1910: "Lo que se necesita es un partido unido y capaz de actuar”. Ade-
mas de separar la accién y la organizacion de la teoria, para no mencionar
la reduccion del concepto de organizacion al “aparato”, afiadié que, desde
luego, para lograr la unidad de tendencias heterdclitas "lo que se necesita es
la reorganizacion del aparato del partido".

Quienes dicen —ya que este fue el periodo que culmind en el
tristemente célebre "Bloque de Agosto”, del que Trotsky reconocié que
habia sido un "error fundamental”, habiendo reconocido que Lenin lo llamo
"conciliacionista"— que el ingreso de Trotsky en el Partido Bolchevique,

252 .
°2 Véase supra, n. 3.

~ 225~



asi como sus actividades revolucionarias en 1917, "eliminaron todas las
diferencias"”, muestran que no comprenden nada de teoria ni de or-
ganizacion. Todo el punto de la teoria marxista, y la organizacion
correspondiente, es que son inseparables del objetivo: la via revolucionaria
hacia una sociedad sin clases. Si alguien crea una teoria de la revolucién
pero piensa que un "Partido™ puede llegar al fin de aquel largo camino sin
tal teoria, en realidad esta subestimando lo que es teoria. Tal es la Unica
razén de que Trotsky pudiera haber escrito que "la teoria no puede
remplazar a la experiencia”. Es la Unica razon de que no pusiese su teoria
en el programa de 1907 y se negara a discutir toda "teoria de la naturaleza
del actual momento de la revolucion" y pudiera proceder entonces a tratar
de unir todas las tendencias, no forjando una base tedrica para un partido
revolucionario, sino proponiendo la "reorganizacion del aparato del
partido™.

No es verdad que Lenin s6lo criticara a Trotsky por conciliacionismo
organizativo. Todo lo contrario. Ataco especificamente el articulo de 1910,
porque Trotsky "carecia totalmente de entendimiento tedrico” y porque
Trotsky no estaba discutiendo acerca de la naturaleza objetiva de la
Revolucién Rusa, sino subjetivamente, reduciendo aun su propia "filosofia
de la historia” a "la lucha por la influencia sobre el proletariado
politicamente inmaduro™. %

No se trata aqui tanto de que Lenin o Trotsky tuviera razon en esta o
aquella disputa. Antes bien, el hecho asombroso es que Trotsky, creador de
la teoria de la Revolucion Permanente, estuviese practicando el
conciliacionismo no sélo organizativo, sino teérico, y el conciliacionismo
tedrico no sélo era hacia "otros", sino hacia si mismo. En pocas palabras,
ni uno solo de los puntos serios que Trotsky establecié en 1905 fue des-
arrollado o relacionado con nada de lo que hizo en aquellos largos doce
afios transcurridos entre 1905y 1917.

Entonces, ¢(como madur6 la cuestion de la teoria de Trotsky cuando,
finalmente, en 1917 triunfé una revolucidon proletaria, encabezada por
Lenin y por él mismo? La Revolucién de Noviembre de 1917 sigue siendo
el punto culminante de la revolucion proletaria, y ha sido magnificamente
narrada en La historia de la Revolucion Rusa, de Trotsky. Este libro
constituye un hito de la escritura historica por alguien que fue a la vez
dirigente de una revolucion e historiador de ella. Todos los Apéndices de la
historia de 1917 son expresiones de la vision de Trotsky de su teoria de la
Revolucién Permanente. Esto es bastante natural. Lo que no es natural es

23 enin, Selected Works, 3:515.
~ 226 ~



que alguien reescriba la historia en los Apéndices, especialmente en lo
relacionado con Lenin y con la vision tedrica entre los dos, sobre el lema de
Lenin "La dictadura revolucionario-democratica del proletariado y el
campesinado”, que casi siempre es abreviada por Trotsky simplemente
como "la dictadura burgués-democratica del proletariado y el
campesinado”. Para mostrar como ello impidié que los bolcheviques
comprendieran el curso de 1917, Trotsky muestra cudn arduamente tuvo
que trabajar Lenin "para rearmar al Partido".

Esto es verdad, en parte. Sin embargo, toda la verdad es que no fue la
teoria de la Revolucién Permanente la que "rearm¢ al Partido”, sino la
celebre Tesis de Abril, de Lenin. Tratar de afirmar que la Tesis de Abril
implicé de alguna manera la conversién de Lenin a la teoria de Trotsky es
saltarse por completo la reorganizacion filosofico-dialéctica de Lenin que,
lejos de aproximarlo a Trotsky, condujo a la fundamentalisima disputa
entre ellos acerca de los lemas de Lenin: "La derrota de vuestro propio
pais es el menor de los males", y "Transformad la guerra imperialista en
guerra civil.” No fue la teoria de Leon Trotsky de la Revolucién
Permanente, sino la dialéctica de la revolucion, la que condujo a Lenin
tanto a la Tesis de Abril cuanto a escribir El Estado y la Revolucidn, asi
como a poner la conquista del poder en el programa del Partido
Bolchevique. Y fue entonces cuando Trotsky se unié a Lenin, no Lenin a
Trotsky.

En La historia de la Revolucién Rusa hay, finalmente, un desarrollo
sumamente serio de la teoria de la Revolucién Permanente. Como en
contraste con 1905, en que no se dice una sola palabra acerca del Mensaje
de 1850 de Marx (el primero en proyectar el lema "revolucidon permanente”
para el proletariado aleman que habia luchado y perdido en la Revolucién
de 1848), en el Apéndice de 1932 a la Historia, Trotsky trata de arraigar su
teoria en la de Marx. Trotsky introduce una concretizacion de su teoria por
su analisis de la ley del desarrollo combinado y desigual, que se relaciona
con la afirmaciéon de Marx acerca de que el pais mas avanzado
industrialmente muestra al pais menos desarrollado la imagen de su propio
futuro. Metodoldgicamente, Trotsky muestra que Marx tenia aqui en mente,
no la economia mundial, sino un solo pais como tipo. Procede a demostrar
las diferencias entre el desarrollo industrial de Inglaterra que revela el
futuro de Francia "pero en lo méas minimo el de Rusia ni el de la India". Y
concluye que, dado que los mencheviques "aceptaron incondicionalmente
la afirmacion condicionada de Marx", se negaron a ver addénde iba
avanzando la Revolucion Rusa, y acabaron poniéndose de acuerdo con los
liberales.

~ 227 ~



Por otra parte, otra afirmacion de Marx: que ninguna formacion social
desaparece hasta que se han desarrollado todas las fuerzas de produccion,
tiene un distinto punto de partida. Esta vez, Marx no esta hablando de
paises en particular, sino de "la secuencia de las estructuras sociales
universales (esclavitud, medievalismo, capitalismo)". Sin embargo, los
mencheviques aplicaron esto a un solo pais, actuando asi como si las
fuerzas de produccion se desarrollaran en un vacio. Al desentenderse tanto
de la lucha de clases como del marco universal, ellos, en lugar de
enfrentarse a los capitalistas rusos, no produjeron nada mas que "abstractas
posibilidades econdmicas"***

Tal es el anélisis del menchevismo; pero, ¢que decir de lo que Trotsky
llamé la "restauracion ideoldgica?" (p. 381). Aqui nuevamente vemos la
contradiccion interna de Trotsky. Al hacer pasar el debate al contexto de las
calumnias stalinistas post-Lenin contra Trotsky, y al concepto revisionista
de Stalin de confinar la revolucion mundial al nacionalista "socialismo en
un solo pais", la "restauracion ideoldgica", por lo que concierne a la
posicion de Lenin en 1905 y 1917, se pierde por completo. Trotsky cita
(por primera vez, debo afiadir, ya que se habia desentendido de las obras al
ser escritas en 1905)?* algunos muy bellos pasajes de Lenin que se refieren
al "comienzo de una lucha decisiva por la revolucion socialista... sera el
principio de la verdadera lucha del proletariado”. Y también cita la
afirmacion de Lenin, hecha en septiembre de 1905: "De la revolucion
democréatica inmediatamente empezaremos a pasar, en la medida exacta de
nuestras fuerzas, las fuerzas de un proletariado consciente y organizado,
empezaremos a pasar a la revolucion socialista. Estamos por una
revolucion continua. No nos detendrémos a medio camino" (p. 382). Esto
fue escrito antes del 1905 de Trotsky (publicado en 1906) y antes de la
propia Revolucién de Noviembre de 1905.

Pero Trotsky cita a Lenin, no tanto para probar que las teorias de
ambos, aparte de los lemas, no estaban tan alejadas como los debates
faccionales pudieran hacer creer, sino para sostener que la diferencia que

24 Trotsky, History of the Russian Revolution, 3:378. Las citas de pie de pagina
en el texto se refieren a esta obra.

%% Una serie de citas mucho més consistente y profunda de todos los escritos de
Lenin en los afios 1905-1907 ha sido reproducida por el menchevique Solomon M.
Schwartz en su obra The Russian Revolution of 1905 (Chicago: University of
Chicago Press, 1967). Desde luego, tiene sus motivos ulteriores: intenta probar
cuan "dictatoriales" eran Lenin y Trotsky. La Unica manera de ver aquello que
defendia Lenin es leer sus propias Collected Works: y hay no menos de seis
volumenes (vols. 8-13) dedicados a los afios 1905-1907.

~ 228 ~



obligd a un "rearmamento™ habria sido innecesaria, jsi el propio Lenin
hubiese estado armado con la teoria de Trotsky! Asi, Trotsky minimiza la
afinidad de ideas citando otro pasaje de Lenin, sobre otra ocasién, cuando
Lenin escribi6 acerca del hecho de que los revolucionarios tienen el
derecho "a sofiar”, como si Lenin lo hubiese dicho s6lo "como un suefio".

Como el articulo de Lenin si se relacionaba con el hecho de que los
trabajadores en Europa también se levantarian "para mostrarnos '‘como se
hace™, Trotsky correctamente extiende este aspecto internacional a toda su
lucha contra la "teoria" staliniana del socialismo en un pais, en oposicion al
concepto marxista de revolucién mundial. Pero, aunque el Apéndice en su
totalidad estd dirigido contra Stalin, y presenta profundamente el
internacionalismo de Lenin, Trotsky hace mucho menos justicia a la
posicion de Lenin ante el campesinado, casi atribuyendo a Lenin su propia
opinion de que el campesinado es un "aliado traicionero e indigno de
confianza" (p. 385).%°

Ante todo, lo que resalta es el hecho de que Trotsky no capt6 el punto
de partida teorico, totalmente nuevo, sobre aquella cuestion, que Lenin
introdujo en sus "Tesis sobre las cuestiones nacional y colonial”, pre-
sentadas en el Segundo Congreso de la Internacional Comunista. La
referencia de Trotsky a esta tesis se limita al contexto de su lucha con
Stalin —internacionalismo contra nacionalismo— y no al punto funda-
mental de la fuerza viva revolucionaria del campesinado, de la cuestion
nacional y de la perspectiva que, no habiendo empezado la revolucién
mundial por la via de Berlin, "entonces quiza" pudiese llegar por la via de
Pekin. Este nuevo punto de partida en la teoria no fue captado —y mucho
menos desarrollado— por Trotsky.

El intento hecho por Trotsky en retrospectiva, por atribuir el triunfo de
la Revolucion de 1917 a su teoria de la Revolucion Permanente no se
encuentra, desde luego, en el meollo de la lucha entre Trotsky y Stalin
después de la muerte de Lenin. No. Habia causas mas objetivas en las
raices: la nueva etapa del capitalismo mundial, reflejada en la capitulacion
revisionista de Stalin ante el impulso capitalista, conforme procedid en
direccion opuesta a las demandas de los trabajadores. Pero desde luego,
Stalin aprovechd la disputa especifica por los Apéndices a la edicion del
afio 1922 del 1905 de Trotsky, cuando empez6 a usurpar el manto de
Lenin.

2 y¢ase también mi analisis de Trotsky sobre el campesinado en "Leon
Trotsky as Man and Theoretician", Studies in Comparative Communism,
primavera/verano, 1977.

~ 229 ~



Aunque eso esta fuera de toda duda, tampoco es posible dejar de
enfrentarse a lo que Lenin llamo la "falta de comprension tedrica" de parte
de Trotsky en el periodo de 1907-1912. Fue ello lo que movid a Lenin a
Ilamar "“conciliacionista” a Trotsky, tanto en teoria como en organizacion.
De hecho, como el conciliacionismo era teérico, llevd a Trotsky a una
alianza organizativa bastante abigarrada con los mencheviques, y al mismo
tiempo le hizo casi imposible desarrollar aun su propia teoria.

Los puntos nodulares de una teoria revolucionaria seria estan
arraigados en la auto actividad de las masas que hacen la revolucion, y en la
eleccion de aquellas fuerzas vivas de la revolucion —eleccion hecha por la
jefatura—, no s6lo como Fuerza sino como Razon. Y esto sigue siendo
cierto aun frente a una revolucion concreta o una contrarrevolucion. La
Revolucion de 1917 fue, ciertamente, un arranque espontaneo. Dificil seria
atribuir su triunfo a un solo factor. La contribucion de Lenin fue la més
grande, pero ello no significa que fuese impecable: sobre todo, en su
concepto del partido a la cabeza, y especialmente en la forma elitista en que
expreso esto en 1902." Que Trotsky se inclind ante ello en 1917 sélo pesa
mas aln sobre la propia, gran contribucién de Trotsky a la revolucion.

No se ha demostrado si la teoria de la Revolucion Permanente fue
confirmada o no en 1917, como lo hemos mostrado antes, por la simple
repeticion de la teoria de 1905-1906 en 1922. El verdadero punto en cues-
tion, para la época en que se escribio La historia de la Revolucion Rusa, a
comienzos del decenio de 1930, fue si se contaba con una teoria para
enfrentarse al desafio de la nueva etapa del capitalismo mundial: la gran
depresién que mostré al capitalismo de Estado como fendmeno mundial.
Aunque a mediados de los treintas Trotsky habia combatido la burocracia
de Stalin durante toda una época, y habia escrito La revolucidn traicionada,
negd la transformacion de Rusia en una sociedad de capitalismo de

* Contristese lo que Lenin escribié en 1902 con lo que escribié una vez que
hubo estallado la Revolucion de 1905: "La clase obrera es instintiva y
espontaneamente socialdemodcrata, y mas de diez afios de trabajo invertidos por la
socialdemocracia han logrado mucho para transformar esta espontaneidad en
conciencia" ("Reorganizacion del Partido", en Collected Works, 10:32). Véase
también el "Prélogo a la coleccion 12 afios", de Lenin, en que escribid que ;Qué
hacer? es un resumen de las tacticas de la Iskra, y la politica organizativa de la
Iskra en 1901 y 1902. Precisamente, un Ffesumen,'ni mas ni menos... Tampoco en el
Segundo Congreso tuve ninguna intencién de elevar mis propias formulaciones,
como aparecen en ;Qué hacer? al nivel "programético", constituyendo principio*
especiales..." (pp. en ibid., 13:102, 107).

~ 230 ~



Estado.”” Y acabd por unirse al stalinismo al hacer un llamado a la defensa
de Rusia como "Estado de los trabajadores, aunque degenerado” en el
momento mismo en que el tragicamente célebre pacto Hitler-Stalin habia
dado luz verde a la segunda Guerra Mundial.

Por ello resulta imperativo ver las dos revoluciones, no aplastadas por
disputas faccionales, mucho menos tergiversadas para llegar a conclusiones
tedricas, sino con los ojos de hoy vueltos hacia las revoluciones futuras. El
propio Trotsky menciond esta razén para reafirmar su posicion de 1905. La
implicacién fue que si Rusia hubiese seguido la teoria de Trotsky habria
salvado la Revolucion China de 1925-1927 contra el nacionalista y
staliniano "socialismo en un solo pais" que causé su derrota. En otra
parte’® he analizado detalladamente esta afirmacién. Aqui lo Gnico que
necesitamos sefialar es la brecha entre todo ello y la realidad de la época de
Mao, cuando la Revolucién China fue llevada a su triunfante final. Nada
puede estar mas lejos de la realidad que las Ultimas palabras que tenemos
de Trotsky al reafirmar la teoria de la Revolucién Permanente en su obra
sobre Stalin: "Repetidas veces me he vuelto hacia el desarrollo y la teoria
béasica de la revolucion permanente... el campesinado es totalmente incapaz

de desempefiar un papel politico independiente”.?*

%7 \/éase la parte 5, sec. 1 (“El capitalismo del Estado ruso contra la revuelta de
los trabajadores"; "Stalin™; "El principio del fin del totalitarismo ruso"), en mi obra
Marxismo y libertad.

28 yéase el cap. 4, "Ledn Trotsky como teérico", y el cap. 5, "El pensamiento
de Mao Tse-tung", de mi obra Filosofia y revolucion. Véase también mi ensayo
"Post-Mao China: What Now?.” en New Essays (Detroit: News & Letters, 1977).

9 1 e6n Trotsky, Stalin: An Appraisal of the Man and His Influence (Nueva
York: Harper & Row, 1941), p. 425.

~ 231~



~ 232 ~



Capitulo 12

Los ultimos escritos de Marx prefiguran el
decenio de 1980

Amo a todos los hombres capaces de
zambullirse. Cualquier pez puede nadar
cerca de la superficie, pero se necesita una
gran ballena para descender a cinco millas
0 mas; y si no alcanza el fondo, todo el
plomo que hay en Galena no puede formar
la plomada. No estoy hablando ahora
acerca de Mr. Emerson, sino de todo ese
cuerpo de "zambullidores" del pensamiento
que han estado bajando y subiendo con los
ojos inyectados en sangre, desde que

empez6 el mundo.
Herman Melville, carta del 3 de marzo de
1849

Todo depende del trasfondo histérico en
gue se encuentre... si la revolucion se
produce en su tiempo oportuno, si
concentra todas sus fuerzas para asegurar el
libre desarrollo de la comunidad rural, ésta
se erigird pronto en elemento regenerador
de la sociedad rusa y en elemento de
superioridad sobre los paises sojuzgados
por el régimen capitalista.
Karl Marx, marzo de 1881, proyecto de
respuesta a la carta de Vera Zasulich

1. Los marxistas post-Marx, empezando por Friedrich Engels

Ha sido necesario atar todos los cabos de la vida y el pensamiento de Marx,
asi como los cabos de esta obra. Una Gran Separacion en el marxismo
ocurrié cuando, al estallar la primera Guerra Mundial, trajo consigo el
desplome de la Segunda Internacional. Como la contrarrevolucién surgid
dentro del marxismo establecido, los revolucionarios no pudieron méas que

~ 233 ~



limitarse a gritar "jTraicion!" O eso pensé Lenin, y se sintio obligado a
retornar a los origenes de Marx, en Hegel. Descubri6é que el interminable
encuentro de Marx con la dialéctica hegeliana mostraba la clave: no solo
para mediados del siglo XIX, sino también para el siglo XX, y abarcaba a
la vez la dialéctica de la revolucion y la dialéctica del pensamiento.

Lenin sostuvo que Plejanov, que habia sido considerado "el padre del
marxismo ruso", no comprendia ni la filosofia marxista de la revolucion ni
la dialéctica hegeliana. Lenin estaba hablando consigo mismo al resumir y
comentar la Ciencia de la légica, de Hegel, cuando escribid: "Plejanov
critica el kantianismo... mas desde el punto de vista materialista y vulgar
que desde el punto de vista materialista dialéctico...”®

Aunque Lenin fue el Gnico marxista revolucionario que se dedico al
estudio de Hegel en 1914, el hecho de que, sin embargo, guardara para si
mismo su profundo Resumen de la Ciencia de la I6gica de Hegel confirma
la verdad de la posicion subordinada de la filosofia en el marxismo
establecido. También indica el hecho de que ni aun el propio Lenin estaba
dispuesto a revelar abiertamente su ruptura con la antigua posicion
mecanicista en Materialismo y empiriocriticismo, frustrando asi creadores
Y nuevos puntos de partida para varias generaciones futuras.

Rosa Luxemburgo no sinti6 semejante compulsion de una
reorganizacion filosofica de si misma. Tampoco cuestiond lo que otros
marxistas post-Marx habian hecho en la esfera de la continuidad filos6fica
con la dialéctica marxista, aparte de elogiar lo que Mehring habia hecho al
publicar los que, pensaba ella, eran los tempranos ensayos econémico-
filoséficos dejados por Marx. Tampoco cuestiond la falta de realizaciones
de los marxistas post-Marx en la esfera econdmica, salvo cuando estuvo en
desacuerdo con el propio Marx sobre la cuestion central de la acumulacién
en el volumen Il de El capital, punto en el cual cuestion6 lo que Engels
"habia hecho" de los manuscritos dejados por Marx para aquel volumen.

Se necesitd una serie de revoluciones, desde la Revolucion Rusa de
1917 hasta la Revolucién China de 1949, para echar las bases necesarias
para excavar, primero, la rica temprana herencia de Marx (los hoy célebres

2%0 Yo fui la primera en traducir al inglés el Resumen de la Ciencia de la lgica,
de Hegel, por Lenin, y es mi traduccion la que estoy empleando aqui. Véase el
apéndice B en mi obra Marxism and Freedom, from 1776 until Today, 1' ed.
(Nueva York: Bookman Associates, 1958). Véase también el capitulo 10 de tal
obra, "El desplome de la Segunda Internacional y la ruptura en el pensamiento de
Lenin", asi como el cap. 3, "El choque del reconocimiento y la ambivalencia
filos6fica de Lenin", en mi obra Filosofia y revolucion desde Hegel a Sartre y
desde Marx a Mao.

~ 234 ~



Manuscritos econdémico-filosoficos de 1844), que no sélo constituyeron un
acontecimiento crucial en la historia de los estudios marxistas sino también
una nueva vision de la filosofia total de Marx. Después, la publicacion de
los "Cuadernos econdmicos" de 1857 (primera redaccion de El capital,
postumamente titulada los Grundrisse) revel6 que la economia y la
filosofia estaban tan integrados que ya era imposible afirmar que sélo el
joven Marx habia sido "fildsofo". Los Grundrisse, al revelar el analisis
marxista de las formas econémicas precapitalistas, especialmente "El modo
de produccion asiatico"”, pusieron en claro al mismo tiempo cuén erréneo
era considerar que Marx solo se habia interesado en el Occidente y cuan
"incompleta” era la mayor obra de Marx, El capital, si se le comparaba con
los seis volimenes que habia proyectado. Por ultimo, s6lo después de nacer
un nuevo Tercer Mundo y de surgir un Movimiento de Liberacion
Femenina totalmente nuevo, se publicé la transcripcion de los Cuadernos
etnolégicos, Ultimos escritos de Marx. Todas estas obras fueron
desconocidas para Rosa Luxemburgo, Lenin, Trotsky y los dirigentes de las
revoluciones rusa y alemana: nuestra época es la primera que cuenta, en su
totalidad, con las obras de Marx.

Los dirigentes de la Revolucién Rusa fueron los primeros en empezar
seriamente a desenterrar la herencia entera de Marx: a desenterrarla, pero
no a publicarla por completo. Al ser decapitada la Revolucién Alemana, no
tuvieron limites el odio a la Segunda Internacional y la pasion por extender
a Alemania la Revolucion Rusa. Con su libro Historia y conciencia de
clase, que hizo época, Lukéacs sefial6 lo indispensable de la dialéctica
hegeliana para el pensamiento revolucionario marxista y, casi
simultdneamente, Karl Korsch plante6 el mismo problema en su obra
Marxismo vy filosofia. Sin embargo, estos sondeos filoséficos pronto cesa-
ron. Para cuando surgi6 la independiente Escuela de Frankfurt, a finales de
los treintas y comienzos de los cuarentas, la dialéctica se discutia mas como
disciplina académica que como aquello que Marcuse estaba tratando de
elaborar —su relacion con la revolucion real— en su obra Razén y
revolucion.”

La pregunta fundamental que alun permanece sin respuesta es por qué
se ha vertido tanta palabreria acerca del Gltimo decenio de la vida de Marx,

%1 Sin embargo, ya en 1960, en una edicion nueva de tal obra, Marcuse afiadi6
una "nota sobre la dialéctica", que sefialaba en una direccion muy diferente,
"unidimensional". En cuanto al reduccionismo de la dialéctica de Adorno en
Negative Dialectics, yo traté de ello en mi articulo de 1974 entregado a la Sociedad
Hegeliana de América. Véase n. 30.

~ 235~



no sélo entre stalinistas, sino entre revolucionarios. Para captar la razon, es
necesario aclarar lo que han dicho los marxistas post-Marx, para llegar a lo
que Marx dijo e hizo. Cierto es que de no ser por Engels no tendriamos los
volimenes Il y 111 de El capital. También es cierto, por desgracia, que asi
como supuso gue su obra El origen de la familia era un "legado" de Marx,
también supuso que Marx habria cedido sus documentos a la
socialdemocracia alemana como "heredera suya", que es lo que Engels hizo
con los documentos de Marx y los suyos propios. Sin embargo, los "here-
deros" no sélo dejaron de intentar siquiera publicar las obras completas de
Marx, sino que alteraron burdamente lo que si publicaron.®

Lo mas asombroso es la actitud de los eruditos, revolucionarios del
calibre de Mehring en Alemania y Riazadnov en Rusia que, en vez de
ahondar en los Gltimos cuadernos inéditos de Marx, se sintieron libres de
ofrecer sus criticas antes de haberlos estudiado.

A la cabeza del Instituto Marx-Engels se encontraba el conocido sabio
David Riazanov. Anunci6é el plan de publicar dos series paralelas de
documentos: una, las obras "terminadas” de Marx; la otra, los manuscritos
fragmentados. Pero Riazanov —que tanto hizo por publicar las primeras
obras de Marx, creando una vision enteramente nueva de Marx como
persona total, no sélo como economista— no supo apreciar igualmente las
obras del ultimo decenio de Marx. Sin duda, Riazanov fue influido en parte
por Mehring, quien en su biografia de Marx llam6 "una muerte lenta" a la
Gltima década. Pero, ¢con qué derecho se permitié Riazanov el siguiente
comentario, totalmente gratuito, al anunciar la rica herencia, especialmente
los Cuadernos etnoldgicos, a la Academia Socialista?”®®

%62 Marx llamé6 Historia de la teoria a su libro IV de El capital. Cuando Karl

Kautsky publico esto en 1905-1910 como Teorias acerca de la plusvalia, en tres
volimenes, se tomo libertades con la disposicion de Marx. No vimos esta seccion
en todo, como Marx la escribid, hasta que el volumen I fue publicado en 1963, el 1T
en 1968 y el Il en 1971 (Editorial Progreso, Mosctl). Engels debié prestar mayor
atencion a la descripcion de Kautsky por Marx, cuando lo encontré: "Es un
mediocre de estrecha vision, supersabio (tiene s6lo 26 afios), muy engreido,
industrioso en cierto sentido, se ocupa mucho de estadistica, pero de ésta no saca
nada que sea muy claro, pertenece por naturaleza a la tribu de los filisteos" (carta
de Marx a su hija, Jenny, 11 de abril de 1881).

263 Bebel dio a Mehring una primera prueba de dicha herencia, pero este tltimo
se limit6 a seleccionar algunas de las primeras obras. Cuando Mehring llegd a
escribir la biografia, ain considerada como una autoridad, no s6lo mostrd su propia
tendencia hacia Lassalle en su disputa con Marx, sino que present6 toda la ultima

~ 236 ~



Hasta el fin de su vida, Marx conservé este modo metddico y sistematico de
trabajar. Si en 1881-1882 perdié su capacidad de creacién intelectual
intensa e independiente, sin embargo nunca perdié la capacidad de
investigacion. A veces, al reconsiderar estos Cuadernos, surge esta
pregunta: ;por qué perdid tanto tiempo en este sumario sistematico y fun-
damental, o dedico tanto trabajo como el que todavia realizd en el afio
1881, a un libro basico sobre geologia, resumiéndolo capitulo tras capitulo?
A los 63 afios, esta es una inexcusable pedanteria. He aqui otro ejemplo: en
1878 recibid un ejemplar de la obra de Morgan. En 98 paginas de su
minUscula escritura (debéis saber que una sola pagina suya es equivalente,
por lo menos, a 2.2 paginas impresas) hace un resumen detallado de
Morgan. Asi trabaja el viejo Marx.?®*

La superficial actitud mostrada por Riazanov hacia los Cuadernos, que
hicieron época y que remataron la obra de la vida de Marx, cuatro meses
antes de su muerte, aparecen en el mas agudo contraste no sélo con el gran
ndamero de manuscritos inéditos, sino con el continente histérico de
pensamiento y revolucion que Marx habia descubierto y que el marxismo,
supuestamente, debia defender. El propio Riazanov dijo que los
manuscritos inéditos eran tan voluminosos que "ordenar toda esta herencia"
requeriria de 30 a 40 afios, y que era imposible que una sola persona lo
hiciera... Pero no imposible que esa misma persona, Riazanov, sacara
conclusiones... aunque no hubiese leido la obra. Si subrayé que habia
encontrado no menos de 50 cuadernos, que se remontaban hacia atras, hasta
los cuadernos para la tesis doctoral de Marx, de 1840-1841, los de 1843-
1845 y otros, escritos durante las décadas de 1850, 1860 y 1870.

Y esto esta lejos de agotar la herencia, ya que habia tres enormes
volimenes tan sélo acerca de la cuestion de una historia, dia por dia, de la
crisis de 1857, compilados mientras Marx estaba escribiendo los que hoy
conocemos como Grundrisse y que, por si solos, suman 900 paginas.
Riazanov llama nuestra atencion hacia una compilacién de cuatro

década de Marx como "una muerte lenta". Véase Franz Mehring, Karl Marx
(Nueva York: Covici, Friede Pub., 1935).

264 "Nuevos datos acerca del legado literario de Marx y Engels (Informe del
camarada Riazanov hecho a la Academia Socialista el 20 de noviembre de 1923)",
en Boletin de la Academia Socialista, libro 6, octubre-diciembre de 1923 (Mosct y
Petrogrado: Ediciones del Estado, 1923), pp. 368-369. Lawrence Krader, primero
en publicar en inglés una parte del informe de Riazanov a la Academia Socialista,
interrumpio6 su cita antes de la presuntuosa observacion de Riazdnov acerca de una
"inexcusable pedanteria".

~ 237 ~



volimenes hecha por Marx: un resumen cronoldgico del mundo hasta
mediados del siglo XVII. Riazanov también sigui6é subrayando que los 50
cuadernos, con un total de 30 000 paginas, fueron escritos con la minuscula
escritura de Marx, y por tanto, las paginas impresas duplicarian con creces
este nimero. Ademas, habia cuadernos sobre matematicas; Riazanov
confes6 que Fritz Adler se los habia dado hacia nueve afios —nada
menos—, y que so6lo "recientemente” habia recibido otro, de Bernstein.
Ante todo —Y esto es de lo que trata la piedra angular de todo el informe—
se encontraban los Cuadernos de 1881-1882 sobre antropologia, ademas de
una obra sustancial sobre geologia. Y fue en este punto donde Riazanov
introdujo su gratuito comentario sobre una "inexcusable pedanteria”.

Los intelectuales, que estdn lejos de poder compararse con el raro
descubridor de un nuevo continente del pensamiento que también es de la
revolucidn, parecen encontrar irresistible la tentacion de intentar reducir a
su propio tamafio a un fundador de proporciones gigantescas.

He aqui lo que ocurrid directamente después de la muerte de Marx:
también Engels fue abrumado por la enorme cantidad de escritos de Marx
de los que no sabia nada: desde su primera reunion en Paris en 1844, hasta
los dltimos meses de la vida de Marx. Lo que Engels si conocia era el
incompleto El capital que, como habia dicho Marx a su hija Eleanor,
Engels habia de "hacer algo con él".

Lo que surgio6 de la pluma de Engels fue El origen de la familia, no el
volumen Il de El capital, y mucho menos el volumen IlI.

Ninguno de estos libros tuvo prioridad sobre lo que Engels consideraba
como la "herencia de Marx™ cuando descubri6 los cuadernos de Marx sobre
Morgan y comprendié que Marx habia deseado que €l leyera La sociedad
primitiva varios afios antes. He aqui como expres6 Engels aquel "legado”
en su Prélogo a El origen de la familia: "Karl Marx se disponia a exponer
personalmente los resultados de las investigaciones de Morgan en relacion
con las conclusiones de su (hasta cierto punto, puedo Ilamarlo nuestro)
Anélisis Materialista de la historia, para esclarecer asi, y sélo asi, todo su
alcance".

Es muy dudoso que Marx solo se propusiera exponer "todo el alcance"
de la obra de Morgan. Pero a la sazén, y por desgracia desde entonces, se
supuso que Engels habia reproducido mas o menos completo el "resumen”
de Marx. El hecho de que Engels pensara que estaba siendo esto
precisamente pudo verse también en su carta del 30 de agosto de 1883 a

~ 238 ~



Bebel, quien se habia asombrado de que Engels no conociera” tan grande
proporcién de las obras de Marx: "Me preguntas cdmo ha sido posible que
se me haya ocultado, precisamente a mi, el estado de perfeccionamiento del
libro. Muy sencillo: si yo lo hubiera sabido, lo habria asediado dia y noche
hasta que la obra hubiera estado impresa. Y eso, [Marx] lo sabia mejor que
nadie; y sabia también que en la peor de las eventualidades, que se ha
producido ahora, el manuscrito podria ser editado por mi conforme a su
pensamiento, cosa que, por lo demas, ya le habia dicho a Tussy".

¢Hasta qué grado se refleja el "espiritu™ de Marx en la obra del propio
Engels, El origen de la familia, que también consideraba un "legado" de
Marx? Ahora que por fin tenemos una transcripcién de los Cuadernas
etnolégicos de Marx, podemos verlo por nosotros mismos. No es cuestion
cuantitativa, aunqgue ello ya tiene su importancia: tan sélo los fragmentos de
la obra de Morgan y los comentarios a ella son nada menos que 98 paginas,
mientras que las citas hechas por Engels del Resumen no pasan de unos
cuantos parrafos. Tampoco es cuestion de que Engels olvidara otras obras
antropoldgicas que se habian resumido: Maine, Phear y Lubbock; no, el
hecho grave, abrumador si no asombroso, surge en las agudas diferencias
entre El origen de la familia, de Engels, y los Cuadernos de Notas, de
Marx, ya se relacionen con el comunismo primitivo, la relacién
hombre/mujer, ya, para el caso, con la actitud hacia Darwin.?®

* Para el caso, no lo olvidemos, Engels vio por primera vez el volumen I de El
capital cuando ya se encontraba en galeras, y algunas de las preguntas que
entonces planted6 muestran cuan lejos estaba entonces de los profundos
descubrimientos de Marx

%5 a sobrestimacion de Darwin por Engels, asi como su sobrestimacion de
Morgan, condujo a algunas ramificaciones fantasticas. Véase Margaret A. Fary,
"Marx and Darwin, a Literary Detective Story", Monthly Review, marzo de 1980.
Fary siguio el rastro de la carta de 1880, de la que durante largo tiempo se supuso
que habia sido enviada por Darwin a Marx, y descubrié que, en cambio, fue
enviada a Aveling, quien habia deseado dedicarle su libro EI Darwin de los
estudiosos. La respuesta de Darwin, rechazando el "honor intentado" sélo iba
dirigida a un "Estimado sefior", y se encontraba revuelta entre los documentos de
Marx, cuando estuvieron en posesion de Eleanor y de Aveling después de la
muerte de Marx.

~ 239 ~



2. Los desconocidos ""Cuadernos Etnoldgicos™ versiones no leidas de la
carta a Zasulich, asi como el prélogo no resumido, de 1882, a la edicién
rusa del ""Manifiesto Comunista’*

La originalidad histérica de Marx al incorporar datos nuevos, ya en
antropologia, ya en ciencias "puras", fue una interminable confrontacion
con lo que Marx llamaba "la historia y su proceso".?*® Esto era concreto.

Esto era siempre cambiante. Y este concreto siempre cambiante estaba
inexorablemente atado a lo universal porque (precisamente porque) el
concreto determinante era el Sujeto en eterno desarrollo: hombres y
mujeres en autodesarrollo.

Nada menos que la cuestion vital de las transiciones esta en juego en
las diferencias de opinién de Marx y de Engels. Marx estaba mostrando que
es durante el periodo de transicion cuando vemos surgir la dualidad para
revelar los comienzos de los antagonismos, mientras que Engels siempre
parece tener los antagonismos al final, como si la sociedad con clases
surgiera casi completa después que la forma comunal fue destruida y la
propiedad privada se estableci6. Mas aun, para Marx el desarrollo
dialéctico de una etapa a la otra se relaciona con nuevos estallidos
revolucionarios, mientras que Engels lo considera como una progresién
unilateral.

5

Los Cuadernos etnolégicos de Marx incluyen sus estudios de: Ancient
Society, de Lewis Henry Morgan; The Aryan Village, de John Budd Phear;
Lectures on the Early History of Institutions, de Henry Sumner Maine, y The
Origin of Civilization, de John Lubbock. Los cuadernos fueron escritos por Marx
en inglés, pero incluyen muchas frases completas en francés, aleman, latin y
griego. Aln no contamos con una traduccion.

En la edicion de 1970 de las Selected Works, en tres volimenes, finalmente se
publicé la primera version de la puesta de Marx a Zasulich. Se incluyen
fragmentos de la segunda y la tercera version de la respuesta de Marx a Vera
Zazulich en Pre-Capitalist Economic Formations. Las cuatro versiones, incluso la
Ultima, que le envid a ella, aparecen en Arkhiv Marksa y Engelsa, vol. 1. También
se les incluye en las Sochineniya [Obras completas], vol. 19. En realidad, Marx
escribid todas estas versiones en francés.

2% Capital, 1:406n: "Los puntos débiles del materialismo abstracto de la ciencia
natural, materialismo que excluye la historia y su proceso, son al punto evidentes
por el resumen y por las concepciones ideoldgicas de sus portavoces, siempre que
se aventuran mas all4 de los limites de su propia especialidad". Véase también el
capitulo 2, "Un nuevo continente del pensamiento", de mi obra Philosophy and
Revolution.

~ 240 ~



Por ejemplo, en el decenio de 1850, lo que inspiré a Marx a volver al
estudio de las formaciones capitalistas y le dio una nueva apreciacion de la
sociedad antigua y sus artesanos fue la revolucion de Taiping.” Abri6 tantas
puertas nuevas hacia la historia y su proceso, que en lo materialista una
etapa de produccion no era simplemente una etapa de produccion —ya
fuese en el modo de produccion occidental, ya en el asiadtico— sino
cuestion de relaciones revolucionarias. Ya estuviese estudiando la forma
comunal o la forma despética de la propiedad, era crucial para Marx el
desarrollo de la relacion del individuo con la sociedad y con el Estado. Por
otra parte, no fue mero accidente que Engels, quien ciertamente estaba en
desacuerdo con el analisis hecho por Marx del modo de produccion
asiatico, sin embargo se saltara la cuestion de la comuna oriental en su
propio andlisis del comunismo primitivo en El origen de la familia.

Marx, por lo contrario, mostré que los elementos de opresién en
general, y de la mujer en particular, surgian de dentro del comunismo
primitivo, no sélo relacionados con el cambio a partir del "matriarcado”,
sino que empezaron con el establecimiento de rangos —relacion del jefe
con la masa— y con el interés econémico que a esto acompafia. En
realidad, en el volumen I1lIl de El capital, cuando Marx sonde6 las
"condiciones economicas de la base” de la "individualidad” de clase en su
capitulo "Génesis de la renta capitalista del suelo", puede verse el auténtico
fundamento dialéctico de su insistencia (en los Cuadernos etnoldgicos) en
la propiedad como base material para cambiar las relaciones sociales. No
estaba empleando la frase de Morgan, la "carrera de la propiedad" como si
fuese sinénimo del Materialismo Historico.

A pesar del elogio incondicionado de Engels a Morgan, éste "no
descubrié de nuevo en América la concepcién materialista de la historia
descubierta por Marx hacia 40 afios".?*’

Lejos de considerar a Morgan como un compafiero "materialista
histdrico"”, Marx subrayd en su proyecto de carta a Zasulich que Morgan,
"del que ciertamente no se puede sospechar que tenga tendencias
revolucionarias y cuyas obras son apoyadas por el gobierno de

* No esta claro si Engels conoci6 los Grundrisse de Marx, pero si conoci6 los
articulos publicados en The New York Tribune, acerca de la Revolucidn de Taiping.
%7 yéase el prefacio de Engels a la primera edicion de El origen de la familia.

~ 241 ~



Washington™, sin embargo hablaba del "sistema arcaico™ como "superior"
al capitalismo.*®

Marx reconocio la gran aportacion de Morgan a la teoria de las gens y
su temprana sociedad igualitaria, pero ciertamente no vincul6 esta teoria
con la precedencia del matriarcado sobre el patriarcado, como lo hizo
Engels en el prélogo a la cuarta edicion de El origen de la familia en 1891.
"El nuevo descubrimiento de la primitiva gens de derecho materno, como
etapa anterior a la gens de derecho paterno de los pueblos civilizados, tiene
para la prehistoria la misma importancia que la teoria de la evolucién de
Darwin para la biologia y que la teoria de la plusvalia, enunciada por Marx,
para la economia politica." Marx rechazé el biologismo, en Morgan, como
lo habia hecho en Darwin.

Marx no atac6 los descubrimientos de Morgan acerca de la sociedad
iroquesa, y especialmente sefial6 el papel de las mujeres en ella; pero no se
detuvo alli. Llamé la atencién hacia otras sociedades y otros andlisis, y
produjo nueva iluminacién sobre los escritos de Plutarco, con sus propios
comentarios, en sus Cuadernos etnoldgicos: "La expresion de Plutarco, de
que los pobres y humildes acataban docilmente las érdenes de Teseo, y la
afirmacion de Aristoteles, citada por él, de que Teseo 'se inclinaba hacia el
pueblo’ para indicar, a pesar de Morgan, que los jefes de las gentes, etc., ya
habian entrado en conflicto de intereses con la masa de las gentes, lo que
esta inevitablemente conectado con la familia monégama por medio de la
propiedad privada en casas, tierras, rebafios" (p. 21).

Marx demostré que, mucho antes de la disoluciéon de la comuna
primitiva, surgié la cuestion del rango dentro de la comuna igualitaria. Fue
el principio de una transformacion en lo opuesto: de la gens en casta. Es
decir, dentro de la forma comunal igualitaria surgieron los elementos de su
opuesto: la casta, la aristocracia y diferentes intereses materiales. Mas aun,
estas no fueron etapas sucesivas, sino co-extensivas con la forma comunal.
Como observé Marx, con una acerba critica del periodo, cuando empezaron
a cambiar los nombres de los hijos para asegurar los derechos paternos,
antes que los maternos (parrafo que Engels si reprodujo en El origen de la
familia): "jCasuistica innata en los hombres la de cambiar las cosas
cambiando sus nombres y hallar salidas para romper con la tradicion, sin
salirse de ella, en todas partes donde un interés directo da el impulso
suficiente para ello!"

268 1 a edicion de 1970, en tres volimenes, de Karl Marx and Frederick Engels:
Selected Works (Moscu: Editorial Progreso), publicé finalmente la primera version
de la respuesta de Marx, 3:152-163.

~ 242 ~



En pocas palabras, aunque Marx sin duda conecta la familia
mondgama con la propiedad privada, lo que le parece fundamental es la
relacion antagdnica entre el jefe y las masas.

Por ello Marx, aunque destacando la mucha mayor libertad de que
disfrutaban las mujeres iroquesas sobre las mujeres de sociedades
"civilizadas", también sefial6 las limitaciones de la libertad entre ellas; 'Las
mujeres se permitian expresar sus deseos y opiniones por medio de un
orador de su propia seleccion. La decision era dada por el Consejo. La
unanimidad era ley fundamental de su accion entre los irogueses. Las cues-
tiones militares habitualmente quedaban a la accion del principio
voluntario".®®

Mas aln, y este es el punto mas importante, los rusos se tomaron
libertades cuando, en 1941, tradujeron el texto de Marx sobre Morgan.
Naturalmente, no es posible achacar a Engels esta traduccion errénea. Y
tampoco pueden excusarse los rusos sobre la base de que la inspiracion
para emplear las palabras "privado" y "consagrado™ procedieron de Engels.
He aqui como Marx resumié una parte de Morgan:

Cuando el cultivo de los campos bewiesen hatte, dass d[ie] ganze
Obeflache der Erde podia convertirse en sujeto de la propiedad poseida por
individuos en comunidad u[nd] [das] Familienhaupt se convirtié en el
centro natural de acumulacion, se inauguré la nueva carrera de propiedad
de la humanidad, plenamente concluida antes de terminar el periodo pos-
terior de la barbarie, uUbte einen grossen Einfluss auf [la] mente humana,
rief nuevos elementos de caracter wach...?

He aqui el fragmento original de Morgan:

Cuando la agricultura de campo hubo demostrado que toda la superficie
de la tierra podia convertirse en sujeto de propiedad por individuos en
conjunto, y se vio que el jefe de familia se volvia el centro natural de
acumulacidn, se inaugur6 la nueva carrera de propiedad de la humanidad.
Se habia completado antes de terminar el Gltimo periodo de la barbarie. Un

9 En la edicion de Ancient Society que estoy usando (Chicago, Charles H.
Kerr Pub. Co., 1877), esto aparece en la p. 118; no s6lo no hay ninglin subrayado
en Morgan, sino que en Marx el papel de la mujer no esta limitado por "aun", ni la
palabra "decision" estd limitada por "pero" como en Morgan: "Aun a las mujeres
les permitian expresar sus deseos y opiniones por medio de una oradora de su
propia seleccion. Pero la decision la tomaba el consejo..."

" Marx, Ethnological Notebooks, p. 135.

~ 243 ~



poco de reflexion puede convencer a cualquiera de la poderosa influencia
que la propiedad empezaria a ejercer sobre la mente humana, y del gran
despertar de nuevos elementos de caracter que estaba destinada a producir...

He aqui la traduccion rusa:

Cuando la agricultura de campo hubo demostrado que toda la superficie de
la tierra podia convertirse en objeto de propiedad de individuos separados y
el cabeza de familia se volvié el centro natural de la acumulacién de
riqueza, la humanidad entr6 en el nuevo y consagrado camino de la
propiedad privada. Ya se habia completado antes de que llegara a su fin el
Gltimo periodo de barbarie. La propiedad privada ejercié una poderosa
influencia sobre la mente humana, despertando nuevos elementos de ca-
récter. . 2"

Ahora bien, los rusos tienen muy concretos intereses de clase (de clase
del Estado capitalista) que les inspiran a traducir la "carrera de propiedad"
como la "propiedad privada" y repetir la palabra. Pero ;por qué marxistas
independientes que no son comunistas estatistas estrechan, asimismo, el
sujeto de la propiedad colectiva contra la propiedad privada, cuando el pun-
to de Marx es de "la carrera de propiedad", es decir, la acumulacion de la
riqueza, es lo que contiene los antagonismos del desarrollo del patriarcado
y las posteriores divisiones de clase?

Si hemos de enfrentarnos a esto seriamente, ante todo debemos apreciar
la totalidad de la filosofia de la revolucidn de Marx, lo bastante para querer
desenterrar lo que Marx habia dicho bajo toda la palabreria que le fue
atribuida desde la época de su muerte, ocurrida en 1883. Cémo el propio
Marx, como revolucionario mundial, "aplicé" lo que estaba investigando a
aquello en que era participante y de lo que era tedrico (fuese en el volumen
I1 o en el volumen 11 de El capital, en el que estaba trabajando) es algo que
puede verse en las cartas que estaba escribiendo a revolucionarios rusos y
estudiosos independientes. Los tres primeros proyectos de cartas a Vera
Zasulich (que después veremos con mayor detalle) nunca se enviaron, pero
nadie puede dejar de ver lo que Marx estaba elaborando alli. Queda
confirmado por el Prélogo, claramente escrito y muy conocido —pero
nunca bien digerido— a la edicion rusa del Manifiesto comunista, en que
proyecté la posibilidad de que la revolucion en los paises atrasados pudiese
preceder a la revolucion en el Occidente. Lo que estaba subrayando en

2™ Arkhiv Marksa y Engelsa, 9:52. Las cursivas son mias para subrayar lo que

no estd en Morgan, ni en el fragmento de Marx.

~ 244 ~



aquellos proyectos de su respuesta a Zasulich era, ante todo, el
determinante historico; en segundo lugar, el concepto tedrico que resultaria
si ese determinante historico fuese relacionado con un mundo en crisis,
capitalista, pues esto es lo que crea condiciones favorables para transformar
el comunismo primitivo en una sociedad colectiva moderna: "Para salvar a
la comuna rusa debe haber una revolucion rusa". En pocas palabras, la
revolucion es la indispensable, ya tenga que pasar por el capitalismo o
pueda pasar "directamente” a la sociedad moderna desde la comuna.

Marx fallecié antes de poder escribir sus Notas sobre Antropologia,
fuese como obra separada o como parte del volumen 111 de El capital. No
podemos saber lo que se proponia hacer con este intensivo estudio, y
mucho menos la forma concreta en que habria relacionado dialécticamente
los factores externos con los internos en la disolucion de la comuna
primitiva. Sin embargo, lo que es claro es que el declinar de la comuna
primitiva no sélo se debio6 a factores externos, no sélo se debi6 a "la gran
derrota histérica del sexo femenino en todo el mundo”. Esta frase es de
Engels, no de Marx.

No menos importante es tener en cuenta que Marx nunca abandono su
concepto de revolucién, fuese al hablar de la historia de las sociedades pre-
capitalistas o de las necesidades actuales; por tanto, es importante recordar
aqui el concepto marxista de las relaciones hombre/mujer, asi estuviese
analizandolas en sus ensayos de 1844 o hablando acerca del mundo
concreto de la Primera Internacional, presidida por él y que, desde 1868,
eligié a una mujer, la sefiora Harriet Law, a su organismo supremo, el
Consejo General. Cierto es que se necesitd llegar a nuestra época para
descubrir cuan extensos y concretos fueron los papeles histéricos de las
mujeres en la Comuna de Paris, pero fue Marx quien no sélo las describi6
en Las guerras civiles en Francia como valerosas e inteligentes, sino que
en 1871, antes de que surgiera, habia alentado a Elizabeth Dmitrieva a ir a
Paris, donde participé en la Comuna de Paris y organiz6 la Union des
Femmes pour la Déjense de Paris et les Soins aux Blessés, la seccion
femenina independiente de la Primera Internacional. En suma, siempre fue
cuestion de no separar la teoria de la practica, ni viceversa. En ningdin mo-
mento consider6 Marx derrota alguna, y mucho menos tan remota como el
paso de la sociedad matrilineal a la patrilineal, como una "gran derrota en
todo el mundo”. Siempre habia otra revolucion que hacer, y la prueba
estaba en lo que pudiera aprenderse de la derrota, para convertir la siguiente
batalla en victoria.

Ahora bien, aunque las relaciones entre hombre/mujer fuesen mas
igualitarias en el comunismo primitivo en comparacion con la sociedad

~ 245 ~



patriarcal, Marx no se propuso glorificar al primero como "modelo™. Por
ello, llamo la atencion del lector hacia el hecho de las conquistas, aun
cuando la comuna estaba en su apogeo. Asi como habia conquista, mientras
la comuna estaba en su cuspide, y el principio de la esclavitud era la derrota
de una tribu a manos de otra, también era el principio del intercambio de
mercancias entre las comunas asi como el surgimiento de un conflicto
dentro de la comuna y dentro de la familia, y no sélo entre la familia y la
gens. Todos estos conflictos se fundieron durante la disolucién, y por ello
los Cuadernos de Marx siguen subrayando la dualidad del comunismo
primitivo.

En el parrafo que Engels si citd en El origen de la familia, Marx
subrayd que no sélo la esclavitud, sino también la servidumbre, estaban
presentes en la familia; de hecho, que todos los conflictos que se des-
arrollaban en la transicion a la sociedad con clases estaban presentes en la
familia, "en miniatura".

Por dltimo, lo que Marx llamd "la excrecencia del Estado" en la
sociedad dividida en clases —y emple6 esta expresion en su referencia a un
periodo durante la disolucion de la comuna— se introduce en la cuestion de
la transicion del comunismo primitivo a una sociedad politica. En todo
momento, consiste en subrayar una diferenciacion en la familia, tanto
cuando es parte de la gens como cuando evoluciona de la gens hasta
realizar otra forma social, punto en el que Marx vuelve a diferenciar entre
la familia en una sociedad que ya tiene un Estado y la familia antes del
surgimiento del mismo. En todo momento, el punto consiste en mantener
una actitud critica tanto hacia el biologismo como hacia el evolucionismo
acritico.

Estuvo lejos de ser un desarrollo sencillo y unitario, y en ninguna
circunstancia se le puede atribuir a una sola causa, como el hecho de que el
patriarcado venciera al matriarcado, estableciendo asi nada menos que
algun tipo de "gran derrota histérica del sexo femenino en todo el mundo".
Marx, al no tomar la contrarrevolucion, como punto de partida, sino nueve
etapas de revolucion, pudo ver aun en el modo de produccion asiatico la
gran resistencia a la intromision imperial de Occidente, contrastando China
con la India, donde el imperialismo britanico triunfo.

A lo largo de todos los Cuadernos de Marx, sus ataques al colonialismo
y al racismo asi como a la discriminacién contra las mujeres, son
inagotables al referirse a los historiadores, juristas, antropélogos y
abogados britanicos como "cabezas hueras" que, sin duda, no sabian
apreciar los descubrimientos que se estaban efectuando y, por tanto, a
menudo saltaban periodos histéricos de la humanidad. Oigamos la critica

~ 246 ~



incluida en los cuadernos de Marx sobre Maine: "Herr Maine als
blockheaded Englishman geth nicht von gens aus, sondern von Patriarch,
der Spater Chief wird, etc" 2"

[Herr Maine, como inglés con cabeza huera, no parte de la gens sino
del patriarca que después sera jefe, etc.] Y poco después, "Nach dem,
Ancient Irish Law women had some power of dealing with their own
property without the consent of their husbands, and this was one of the
institutions expressly declared by the English blockheaded Judges to be
ilegal at the beginning of the 17th century".?”® [Segln el antiguo derecho
irlandés, las mujeres tenian ciertas facultades de administrar su propiedad
sin el consentimiento de sus maridos, y esta fue una de las instituciones
expresamente declaradas ilegales por los jueces ingleses de cabezas hueras
a comienzos del siglo XVI1.]

En contraste con Engels, quien qued6 tan abrumado por todos los
nuevos datos sobre las formas de matrimonio y el desarrollo de una familia,
para entrar y salir de la gens, que casi subsumié la cuestion de la propiedad
(es decir, la economia), Marx, al recabar nuevos datos, nunca deja de
criticar a los principales escritores que estd citando. No hace esto solo
"politicamente”, llamando nuestra atencién hacia el hecho de que eran
escritores burgueses, sino Ilaméandola también hacia el hecho de que el
método de tales escritores es empirico y en ninguna parte es el empirismo
como método tan deficiente como al recabar hechos nuevos. Lo que Marx,
en cambio, estaba haciendo, era seguir dialécticamente los hechos
empiricos, no solo relacionandolos con otros hechos histdricos, sino
siguiendo el desarrollo de cada hecho, su petrificacion y transformacion en
lo opuesto, la casta. Por ello no dejé de contemplar las diferencias de rango
en la gens y el surgimiento del conflicto dentro de ella, tanto en los
intereses materiales cambiantes cuanto en las relaciones cambiantes entre
jefe y rango. Y sin embargo, entre lo primitivo y lo civilizado, Marx no
establecié una brecha tan imposible de colmar como la de Engels. Como
escribio a Vera Zasulich, el punto fundamental era que todo "depende del
medio historico en que ocurre”.

22 Marx, Ethnological Notebooks, p. 292: "Mr. Maine, como inglés de cabeza
huera, no procede a partir de la gens, sino del patriarca, que después se vuelve jefe,
etc. Disparate. Lo mismo vale para la forma mas antigua de la gens..." La mas
aguda critica hecha por Marx a Maine es sobre la cuestion de las mujeres,
defendiendo hasta la obra de Bachofen de 1861, Mutterrecht [Derecho de la
madre].

3 Ibid., p. 323.

~ 247 ~



Mientras que no habia diferencia entre Marx y Engels en semejante
conclusion —en realidad, la expresion "materialismo histérico™ fue de
Engels, no de Marx—, la relacion de lo concreto con lo universal
permanece, para Engels, en dos compartimientos totalmente separados.
Dicho de otra manera, "conocer" el materialismo histérico y recordarlo a
medias, ademas de reconocer a Marx como "genio" mientras que él y los
demaés eran, si acaso, talentosos, no dio a los escritos de Engels después de
la muerte de Marx la totalidad del nuevo continente de pensamiento de
Marx. El origen de la familia, de Engels, como su primera obra importante
después de la muerte de Marx, prueba de manera palpable este hecho el dia
de hoy, porque la liberacion femenina es una Idea cuya época ha llegado, y
para ella El origen de la familia ofrece muy poca guia.

Como Marx en los ultimos afios de su vida estaba dedicandose a la
antropologia, su referencia no fue ni la antropologia filoséfica que corre por
todos sus ensayos de 1844, ni simplemente los Gltimos datos empiricos del
decenio de 1880. Antes bien, ya fuese que Marx enfocara la igualdad de las
mujeres durante el comunismo primitivo, o la teoria de Morgan sobre la
gens, su punto de concentracion siempre siguié siendo aquella praxis
revolucionaria a través de la cual la humanidad se desarroll6 desde el
comunismo primitivo hasta el periodo en que Marx vivio. Esto fue lo que le
mantuvo absorto mientras escarbaba profundamente en los Gltimos datos de
antropologia, geologia, historia antigua, tecnologia, agricultura, artesanias y
relaciones humanas primitivas. Cierto, vemos aqui que jamas vivio mayor
"empirista" que el gran dialéctico, Karl Marx. Marx no se apresuraba a
hacer generalizaciones faciles como la caracterizacion del futuro por
Engels, tan s6lo como una "etapa superior" del comunismo primitivo. No.
Marx consideraba un hombre totalmente nuevo, una mujer totalmente
nueva, una forma de vida totalmente nueva (y, de ninguna manera, sélo
para el matrimonio); en una palabra, una sociedad totalmente nueva.

Por ello es tan pertinente para el actual Movimiento de Liberacion
Femenina y por ello tenemos tanto que aprender del concepto marxista de
hombre/mujer, no s6lo en la abstracta articulacion de 1844, sino en la
empirica formulacion de 1880, cuando fue integrado a la necesidad de un
total desarraigo del capitalismo y la creacién de una sociedad sin clases.

Los revolucionarios de hoy tienen tanto que aprender de los proyectos
de respuesta de Marx a Vera Zasulich, y de lo que revelan de su incansable
busca de nuevos caminos hacia la revolucién. En 1881, sUbitamente le
resultd dificil responder a una sencilla pregunta sobre el futuro de la
Comuna Rusa tal como se estaba debatiendo entre los narodniks y aquellos
que se consideraban marxistas. Querian saber si la comuna podria conducir

~ 248 ~



al comunismo sin tener que pasar por el capitalismo y, evidentemente, jsin
una revolucion! Marx escribié no menos de cuatro versiones distintas de su
respuesta, la primera de las cuales tenia diez tupidas péginas. De esa
primera version hasta la muy abreviada que finalmente envid, lo que queda
en claro es que su preocupacion no es la "comuna™ sino la "necesaria"
revolucion rusa.

El segundo proyecto también manifiesta lo que Marx habia
desarrollado con el modo de produccion asiatico: "La formacion arcaica o
primaria de nuestro globo contiene un buen nimero de estratos de
diferentes épocas, unos sobreimpuestos a otros... [el aislamiento] permite el
aislamiento de un despotismo central sobre las comunidades... Llego ahora
al meollo de la cuestion. No podemos pasar por alto el hecho de que el tipo
arcaico al que pertenece la comuna rusa oculta un dualismo interno".

El tercer eshozo, ya citado parcialmente, acerca de la naturaleza crucial
del medio histérico, fue una conclusién a la que llegé Marx al subrayar que
"el dualismo dentro de ella [la comuna] permite una alternativa: o bien el
elemento de propiedad que hay en ella superard al elemento colectivo, o
viceversa".

Esta es, siempre, la clave de la cuestion. Debemos recordar que
precisamente cuando Marx, en 1844, no s6lo estaba proyectando el
derrocamiento de lo antiguo sino subrayando que una sociedad nueva debia
cambiar por completo las relaciones humanas, tanto en realidad como
filosoficamente, asi también una vez vencidas las Revoluciones de 1848,
Marx desarroll6 un nuevo concepto: la Revolucion Permanente. En pocas
palabras, fue en el Mensaje a la Liga de los Comunistas, de 1850, donde
Marx por primera vez proyecto la profundizacion de la revolucion concreta
asi como de la revolucion mundial, y lo interrelacionado de ambas.

Como hemos visto, la Revolucion de Taiping del decenio de 1850
condujo a Marx, al mismo tiempo, a sondear las formas precapitalistas de
sociedad, y a ver que la Revolucion China alentaba a la revuelta al
proletariado de la Europa Occidental, que por entonces se mantenia sumiso.
Los Grundrisse, que contenian el brillantisimo capitulo sobre las
formaciones precapitalistas, también contenian la proyeccion de un
desarraigo tan completo de lo antiguo, que la relacion humana "no trata de
seguir siendo algo formado por el pasado, sino que se encuentra en el
movimiento absoluto de devenir".

Y aqui —después de la gran obra "econdémico-cientifica", El capital
(que sin embargo, proyectaba que "el desarrollo de la potencia humana es

~ 249 ~



su propio fin"),?* después de la derrota de la Comuna de Paris y después de
cuatro décadas cumplidas del principio del descubrimiento de todo un
nuevo continente de pensamiento por Marx, articulado por primera vez en
1844— vemos que Marx vuelve a sondear el origen de la sociedad, no con
fines de descubrir nuevos origenes, sino para percibir nuevas fuerzas
revolucionarias, su razén, o como la llam6 Marx, subrayando una frase de
Morgan, los "poderes del espiritu"”. ;Cuén total, continuo y global debe ser
hoy el concepto de revolucion? Un punto culminante de este estudio
intensivo del comunismo primitivo y de la respuesta a Vera Zasulich®”
puede verse en el Prefacio que Marx y Engels escribieron para la edicion
rusa del Manifiesto comunista que, sin cambiar una palabra del propio
Manifiesto,”® proyectaba la idea de que Rusia podria ser la primera en
tener una revolucion proletaria, antes que el Occidente.

El Prefacio fue fechado en enero de 1882. Marx continud trabajando en
sus estudios etnoldgicos durante el resto del afio. Antes de su muerte,
durante cuatro meses estudié al altimo escritor del que hizo una cita:
Lubbock. No ceso en su critica de los escritores ni de sus resultados. Asi, al
citar la frase de Lubbock, "Entre muchas de las razas inferiores, la relacion
a través de las mujeres es la costumbre prevaleciente..." y observando que
Lubbock continuaba hablando de "los herederos de un hombre™ noté Marx,
desdefiosamente, "pero entonces no son herederos del hombre; estos asnos

2% Capital, 3:954. Un erudito antrop6logo, que ciertamente no es marxista, sir
Raymond Firth, también enfoca el hecho de que EIl capital no es tanto una obra
econdmica cuanto una "historia dramatica" pensada para hacer participar a sus
lectores en los hechos descritos" (véase Raymond Firth, "The Sceptical
Anthropologist? Social Anthropology and Marxist Views on Society", en Marxist
Analyses and Social Anthropology (Londres: Malaby Press, 1975).

25 Sy carta a Marx se incluye en The Russian Menace to Europe (Glencoe,
Illinois: The Free Press, 1952), editado por Paul W. Blackstock y Bert F. Hoselitz,
pero las libertades que se toman tratando de crear en una pagina un resumen de las
cuatro versiones de la respuesta de Marx dejan mucho que desear.

2’8 En esa introduccion de 1882, firmada por Marx y Engels, Marx no vio razon
para hacer cambios, aunque por entonces estaba estudiando intensamente el
comunismo primitivo, de lo que ambos sabian poco en 1847 cuando por primera
vez fue escrito el Manifiesto. Por una parte Engels, en la edicion inglesa de 1888,
se sintid obligado a poner una cortapisa a la ;pica afirmacion: "toda la historia es
una historia de la lucha de clases". En una nota de pie de pagina afirmé que esto
significaba toda la historia escrita "pero que, desde la publicacién de La sociedad
primitiva de Morgan, habia aprendido mucho mas acerca del comunismo primitivo.
Por mi parte, pienso que Engels modifico asi la estructura dialéctica del historico
llamado de Marx a la revolucion.

~ 250 ~



civilizados no pueden liberarse de sus propios convencionalismos".?”’ Para
esos eruditos britanicos no tenia mas que desprecio, y los llamé "canallas",
"asnos" y "cabezas hueras" que estaban exponiendo "dislates™, mientras que
al aborigen australiano lo llam6é Marx "el negro inteligente" que no
aceptaria la charla del clérigo (citada por Lubbock) acerca de que habia un
alma sin cuerpo.

¢Como puede nadie considerar que las muy limitadas citas de Marx que
Engels presentd en El origen de la familia son una especie de resumen de
las ideas de Marx? ;Como puede alguien como Riazanov pensar que
aquellos Cuadernos etnoldgicos trataban "principalmente” de la propiedad
de la tierra y el feudalismo™? En realidad, contienen nada menos que una
prehistoria de la humanidad, incluyendo el surgimiento de las distinciones
de clase a partir de la sociedad comunal, y a la vez una historia de la
"civilizacion" que formaba un complemento a la célebre seccion de Marx
en El capital sobre la tendencia histérica de la acumulacion capitalista que
era, como escribio a Vera Zasulich, "sélo de la civilizacion occidental”.

Hubo un estudioso, M. A. Vitkin (cuya obra El Oriente en la
concepcion filoséfico-historica de K. Marx y F. Engels®® stbitamente fue
retirada de la circulacion), que si tratd de introducir la tesis de Marx-Engels
sobre el modo de produccion asiatico, si no de la liberacién femenina, en el
marco del decenio de 1970. Esta original contribucién habia concluido que
"es como si Marx retornara al radicalismo del decenio de 1840, sin
embargo, sobre nuevas bases". Y la nueva base, lejos de ser algln tipo de
retirada a "la vejez" y menor creatividad y menor radicalismo, revelaba
"escrupulosos nuevos momentos de sus concepciones [de Marx] histérico-
filosoficas.

3. Los nuevos momentos de los revolucionarios conceptos histérico-
filos6ficos descubiertos por Marx en el tltimo decenio de su vida

2" Ethnological Notebooks, p. 340.

28 Mikhail Vitkin, Vostok v Philosophico-Historicheskoi Kontsepetsii K.
Marksa y F. Engels a (Mosct, 1972), se encuentra s6lo en ruso. Véase también
"Marx and the Peasant Question", por Teodor Shanin y "Marx and Revolutionary
Russia" por Haraki Wada, en History Workshop Journal, Londres, otofio de 1981.
Mikhail Vitkin, Vostok v Philosophico-Historicheskoi Kontsepetsii K. Marksa y F.
Engels a (Moscu, 1972), se encuentra solo en ruso. Véase también "Marx and the
Peasant Question", por Teodor Shanin y "Marx and Revolutionary Russia" por
Haraki Wada, en History Workshop Journal, Londres, otofio de 1981.

~ 251 ~



Con ojos del decenio de 1980, echemos otra mirada mas a los nuevos
"momentos™ descubiertos por Marx en el Gltimo decenio de su vida. Lejos
de la calumnia —perpetrada, como hemos visto, no tanto por la burguesia
como por los "herederos” marxistas— de que el ultimo decenio de la vida
de Marx fue una "muerte lenta",?”® la verdad es gue Marx, pese a todas sus
enfermedades y tragedias familiares, produjo el tipo de profundos escritos
que, al mismo tiempo, resumieron la labor de su vida y crearon nuevas
aperturas. Se descubrié que estas aperturas contenian una pista para el
decenio de 1980, al descubrir el nexo de continuidad historica con el
marxismo de Marx. Asi como los intelectuales que desean reducir a Marx a
una "sola disciplina” no pueden evitar el hecho abrumador de que Marx fue
un revolucionario, asi los marxistas no pueden evitar lo que, para Marx, fue
inseparable de la revolucion misma: la filosofia dialéctica, la
transformacion de la revolucion en filosofia de Hegel, por Marx, en una
filosofia de la revolucion.

Consideremos tres nuevos momentos en los escritos del Gltimo decenio
de Marx: Uno, el impacto de la Comuna de Paris puede verse aqui, no s6lo
cuando Marx profunda y brillantemente lo present6 en La guerra civil en
Francia, sino cuando profundizd en sus teorias "econdmicas", es decir, en
su mas grande obra tedrica, El capital. Es la edicién francesa de 1872-1875
la que sigue siendo la mas madura y la Gltima palabra de Marx sobre esta
obra, la mas importante de su vida. Fue alli donde introdujo las adiciones a
la "Acumulacion de capital” sobre la concentracion y la centralizacion de
capital, que echaron las bases para nuestra edad monopdlica, para la teoria
del capitalismo de Estado; y para que el colonialismo se hiciera visible, no
s6lo durante "La llamada acumulacién primitiva de capital”, sino también
en el posterior desarrollo capitalista hacia lo que hoy Ilamamos
imperialismo.

Y fue en esta edicion de El capital (la que Marx estaba tan ansioso de
que todo mundo leyera, incluso los que ya habian estudiado el original
alemén) donde Marx también amplié la seccién "El fetichismo de las
mercancias". Decididamente, Marx no sélo estaba tratando del intercambio
de mercancias. Como sabemos, a comienzos del capitulo sobre las
mercancias, Marx no sélo analizé la doble naturaleza de las mercancias,
sino el caracter doble del trabajo, su categoria méas original. Ademas, ni la

"% 1a cortapisa puesta por Franz Mehring en el sentido de que la expresién
“una muerte lenta” exager6d grandemente la situacion, solamente ayudé a difundir
por doquier esta afirmacion anénima. Vease la obra de Franz Mehring, Kar! Marx,
p. 525.

~ 252 ~



"apariencia”, ni siquiera la "esencia" resumian todo lo que Marx tenia que
decir. Con el "fetichismo" recreé Marx el "concepto”, la esfera del absoluto
hegeliano que Marx dividio en dos, pues la unica manera de trascender el
absoluto de fetichismo era con su opuesto absoluto, "el trabajo libremente
asociado". Marx nunca dej6 de elaborar, unay otra vez, las fuerzas vivas de
la revolucion y la Razoén, ya fuese en el trabajo libremente asociado, aqui,
en el capitulo I, volumen I, ya fuese en la ultima parte del volumen III,
donde concluyo, "el desarrollo de la potencia humana es su propio fin".

En segundo lugar, la otra magnifica obra de 1875 es la Critica del
Programa de Gotha, que Marx modestamente llamé Glosas Marginales y
solo las envié a unos cuantos lideres. No se publicd durante su vida. En
ella, Marx integré la filosofia y los "programas" organizativos y las
relaciones de tal manera que aun no han sido plenamente digeridos. Sin
duda, nuestra época tiene mucho que aprender de ella. Si la obra se estudia
a la luz de la situacion objetiva de nuestra época, arroja nueva iluminacion,
asimismo, sobre el concepto que Rosa Luxemburgo tenia de la
organizacion y su relacion a la vez con la espontaneidad y con la
conciencia. Sin duda, Rosa Luxemburgo deseaba que tal concepto de la
espontaneidad con la organizacién ocupase el centro de un partido obrero,
no s6lo mientras luchaba por el poder, sino también después de con-
quistarlo, como lo hemos visto en su critica a Lenin y Trotsky, de 1918.

Por otra parte, aunque Lenin habia analizado la seccién de la Critica
gue trata del Estado y el no Estado, relacionandola con la Comuna de Paris
y la necesidad de hacer afiicos al Estado burgués, con tanta brillantez que
llegd a ser el fundamento tedrico de su obra El Estado y la revolucion, y la
base préactica para la auténtica Revolucion de 1917, sin embargo no llegé a
trascender el concepto del partido que ya habia tenido en 1902, pese a sus
modificaciones en puntos de cambio revolucionarios, tanto en 1905 como
en 1917.

En general, el centro del decenio de 1870 estuvo tan lleno de luchas de
clases en los Estados Unidos que —pese al hecho de que se habia disuelto
la Primera Internacional— Marx consider6 que las grandes huelgas de los
ferrocarriles de 1877, que culminaron en la primera huelga general en St.
Louis,?® podrian conducir a una nueva férmula de Internacional Obrera y a
un partido obrero independiente en los Estados Unidos. Como Marx nunca
separo la teoria de la préctica, ni la practica de la teoria, también tenemos

%80 para un analisis de esto véase Terry Moon y Ron Brokmeyer, On the 100th
Anniversary of the First General Strike in the U.S. (Detroit: News & Letters,
1977).

~ 253 ~



una "confesién™ de Marx, de aquel afio, acerca del orden en que habia
escrito los cuatro volimenes de El capital. (Marx llamé volumen 1l al
libro 4, "Historia de las teorias de la plusvalia".) He aqui lo que escribid
Sigmund Schott el 3 de noviembre de 1877:

"En efecto; comencé El capital para mi [privatim], siguiendo en sus
capitulos un orden inverso (comenzando por la tercera parte, la parte
historica) a aquel en que es presentado al pablico, con la sola restriccion de
que el primer volumen —con el que me habia metido en Gltimo término—
guedd inmediatamente preparado para la imprenta, mientras que los otros
dos han quedado en su forma no deshastada, que es, al principio
[originaliter], la de toda investigacion."

Hasta aqui los académicos que acumularon interminables tomos
"doctorales" desde la publicacion del volumen IlI, que "probaban" que
Marx lo habia escrito después de expuestos todos los "errores™ del volumen
I, jpara "corregir" su teoria del valor! En cambio, Marx siguié adelante con
sus actividades practicas, colaborando con Guesde, que estaba
estableciendo un partido obrero en Francia. Marx articuld asi una introduc-
cion tedrica al programa de tal partido: "Considerando que la clase obrera,
sin distincion de raza ni de sexo, s6lo podra ser libre cuando esté en
posesion colectiva de los medios de produccion, el esfuerzo de emanci-
pacion debe emprenderse mediante la accion de un partido politico
independiente, de masas obreras, empleando todos los medios a su
disposicion".

En tercer lugar, los ultimos escritos de Marx —los Cuadernos
etnolégicos—, constituyen un determinante critico en si mismos y en la luz
gue arrojan sobre las obras de Marx en su totalidad, mientras él estaba
completando el circulo iniciado en 1844. Con su estudio de las obras sobre
las sociedades primitivas, como La sociedad primitiva, de Morgan, Marx
estaba profundizando en el estudio del desarrollo humano, tanto en
distintos periodos historicos cuanto en la béasica relacion hombre/mujer. El
concepto al que se aferré fue el que ya habia elaborado en sus Manuscritos
economico-filoséficos de 1844. Esta no fue, como quisieran los
antropologos, simplemente la desviacion de un punto de vista filosofico a
otro empirico, cientifico y antropoldgico; antes bien, como revolucionario,
iba intensificando la hostilidad de Marx al colonialismo capitalista. La
pregunta era: ;cuén total debia ser el desarraigo de la sociedad existente y
cuan nueva la relacion de la teoria con la préctica? Los estudios capacitaron
a Marx (a Marx, no a Engels), de ver la posibilidad de unas relaciones

281 Maximilien Rubel y Margaret Manale, Marx Without Myth, p. 317.

~ 254 ~



humanas nuevas, no como podrian surgir simplemente "poniendo al dia" la
igualdad de los sexos del comunismo primitivo, como entre los iroqueses,
sino como Marx sentia que podrian surgir de un nuevo tipo de revolucion.

Cierto es que los Cuadernos etnoldgicos sélo son cuadernos, no un
libro preparado para su publicacion. Se necesita mucho trabajo arduo para
captar todo lo que Marx estaba diciendo. No podemos saber cdémo habria
desarrollado Marx todo esto, pero no hay duda de su magnifica y
revolucionaria vision unificadora. El hecho es que —fuese porque, después
de la muerte de Marx, el nombre de Engels qued6 consagrado, fuese porque
las opiniones de Engels reflejaban sus propias opiniones posteriores—, ni
uno solo de los marxistas post-Marx, empezando por Engels y continuando
con Rosa Luxemburgo, Clara Zetkin, Lenin y Trotsky, hasta llegar a
nuestra época con Mao, elaboraron el terreno que Marx habia preparado, ya
sobre las sociedades precapitalistas, ya sobre la cuestion de la Liberacion
Femenina. Tal es el terreno que nuestra época ha puesto al descubierto,
especialmente desde mediados de los setentas.

Ello no es porque nosotros seamos "mas listos" que ninguno de estos
grandes revolucionarios. Es porque nosotros, que hemos estado luchando
bajo el latigo de las muchas contrarrevoluciones, tenemos una ventaja: la
madurez de nuestra época. La nuestra es la época que ha presenciado un
movimiento a partir de la practica, el surgimiento de todo un nuevo Tercer
Mundo —afro-asiatico, latinoamericano, del Medio Oriente— asi como la
Liberacion Femenina, que ha pasado de ser una Idea a ser un Movimiento.
Nuestra época es la que finalmente puede ver la totalidad de Rosa
Luxemburgo, a la vez como tedrica revolucionaria y como liberacionista
femenina, esto Gltimo mas aln de lo que ella creyd conscientemente. Hay
una realidad nueva, a la vez, con respecto al Movimiento de Liberacion
Femenina y a la relacién entre espontaneidad y organizacion, que,
asimismo, afecta nuestra época. Por esto y porque al mismo tiempo
tenemos la ventaja de ver la totalidad de las obras de Marx y la hovedad del
Movimiento de Liberacion Femenina, podemos captar las lagunas que se
encuentran en las opiniones de Rosa Luxemburgo sobre la Liberacion
Femenina. La diferencia entre el Movimiento de Liberacion Femenina de
comienzos del siglo XX y el de las Ultimas dos décadas es que el
movimiento de hoy, arraigado en el desplazamiento de la préctica a la
teoria que es, asimismo, una forma de teoria, exige una nueva relacion de
la teoria con la practica, de la cual ciertamente no puede excluirse una
nueva relacion hombre/mujer. Por lo contrario, es integral a la revolucién y
al dia siguiente de conquistar el poder.

~ 255~



Nueva fuerza revolucionaria, la Revolucién Femenina se rebelé a la
vez contra el capitalismo existente, contra la sociedad explotadora y contra
el chauvinismo varonil dentro de la Nueva lzquierda. Lo que germind en
los "pacificos" setentas, en comparacion con los turbulentos sesentas, fue
una pasion por una filosofia de total liberaciébn humana que se volviese
real.

En 1882, afio anterior a su muerte, cuando Marx estaba muy enfermo y
fue enviado por su médico al calido clima de Argel, como si s6lo fuese alli
a reposar, Marx "aprovechd su estadia en Argel”, y como dijo Paul
Lafargue en su informe del 16 de junio de 1882 a Engels: "Marx ha vuelto
con la cabeza llena de Africa y de los arabes." Marx en realidad se habia
entusiasmado con los "hijos de Mahoma", a la vez por su dignidad y por su
hostilidad hacia Occidente. Estudi6 a la vez su opresion y su resistencia. Le
escribio a su hija Jenny: "Sus ropas —aun desgarradas— son elegantes y
graciosas... aun el moro pobre supera al mas grande actor europeo en el art
de se draper en su capa y en mantener un porte natural, gracioso y digno".
Y en otra carta, a su hija Laura, escribio: "Los musulmanes en realidad no
reconocen subordinacién; no son sujetos ni objetos administrativos, no
reconocen autoridad". Pero tampoco dejé de notar: "Sin embargo, se iran al
diablo sin un movimiento revolucionario".”®

La intensa investigacion que Marx habia estado haciendo sobre la
agricultura rusa para su volumen Il de El capital, por una parte, y por la
otra, su estudio del "Nuevo Mundo", a la vez de la forma en que destruyé a
las naciones indias de América y como llegé a la Ultima etapa de
monopolio en los Estados Unidos, pone en claro que Marx no se sentiria un
extrafio en los Estados Unidos de hoy, con su preocupacion por el
petroleo... En 1881 estaba atareado leyendo acerca de la Standard Oil
Company en "The Story of a Great Monopoly", de Lloyd, y acerca de los
Cattle Ranches in the Far West, por Grohmann. Nunca dej6 de sondear las
complejidades del desarrollo histérico, y siempre destacé su ldcida vision
de la condicion humana.

%82 Estas cartas se incluyen en Saul K. Padover, Karl Marx: An Intimate

Biography (Nueva York: McGraw Hill, 1978). Véase también Frederick Engels,
Paul y Laura Lafargue, Correspondence (3 vols.) (Moscu: Ediciones en Lenguas
Extranjeras, 1959-1960).

~ 256 ~



4. Vision del decenio de 1980

El marxismo de Marx, desde el principio mismo de su ruptura con la
sociedad burguesa, reveld que ningun concepto suyo estaba separado del de
revolucion permanente,?® ya fuese en su ensayo de 1843 sobre los derechos
civiles ("Sobre la cuestion judia™) que Marx ya estaba contrastando con la
"revolucion permanente™; fuese en sus ensayos de 1844 sobre el trabajo y la
critica de la dialéctica hegeliana: "la negacion de la negacion™; en sus cartas
de 1860 sobre organizacion, cuando ninguna existia en realidad, pero él
insistio en emplear la expresion, "el partido en el eminente sentido
historico", o en los ultimos afios de su vida, cuando proyecto la posibilidad
nada menos que de una revolucion en la tecnoldégicamente atrasada Rusia
antes que en la tecnolégicamente avanzada Europa Occidental. Claramente,
nunca dejo de trabajar en las vivas fuerzas de la revolucion y la razén. Tan
profundos fueron sus conceptos de una filosofia de la revolucién y sus
fuerzas vivas que llegd a estar en desacuerdo con aquellos que
interpretaban su "tendencia histérica de la acumulacion capitalista”, como
si fuese algo universal. En su critica de Mihailovsky, Marx insistio en que
su analisis s6lo era una generalizacién del desarrollo del capitalismo en la
Europa Occidental, y que Rusia "tenia la mejor oportunidad que la historia
hubiese ofrecido a un pueblo" de evitar las mismas desastrosas conse-
cuencias. Después de ello, Marx cité de la "Tendencia histérica de la
acumulacién capitalista” el principio, "la negacién de la negaciéon™: lo
inexorable del desplome del capitalismo y la creacion de un orden social to-
talmente nuevo sobre principios verdaderamente humanos.

En contraste con el primer descubrimiento de los Ensayos Humanistas
de Marx, de 1844, hecho por Riazanov en el decenio de 1920, su
redescubrimiento en nuestra época tuvo ramificaciones nunca sofiadas por
ninguno de los marxistas post-Marx. Ello fue porque el redescubrimiento
siguié al desplazamiento de 1950, a partir de la practica, que era en si
mismo una forma de teoria y que refutd el desplazamiento a partir de la
teoria, por una relacién totalmente nueva de la préctica con la teoria. Una
vez que el lema "Pan y libertad” surgi6 de aquella primera revuelta bajo la
tirania totalitaria del Estado capitalista que se Ilamaba a si mismo
comunista —en Alemania del Este, el 17 de junio de 1953—, lo que Marx

%83 Superficialmente puede parecer que Trotsky si desarrollé este concepto, pero
en realidad, su teoria de la revolucion permanente era original en el sentido de que
no estaba relacionada con el concepto de Marx (véase el Apéndice al capitulo XI).

~ 257 ~



habia llamado “comunismo vulgar" ya no pudo considerarse como simple-
mente retdrico.

Y tampoco el "nuevo humanismo" que Karl Marx habia proyectado
pudo entonces considerarse como simple teoria. Habia recibido una
concreta urgencia historica. Las revueltas que brotaron de la Europa
Oriental en el decenio de 1950 —y que contindan hasta hoy— no dejo la
menor duda de que, de hecho y en teoria, las masas estaban rebeldndose
contra el comunismo existente, considerandolo como esa tirania
imperialista de un Estado capitalista que en realidad es. Hombres y mujeres
rebeldes pusieron asi en claro que la designacion de Karl Marx a su
filosofia como "un nuevo humanismo" significaba, o bien unas relaciones
humanas sin clases, totalmente nuevas en la vida y en la filosofia, 0 no
significaba nada.

El determinante decisivo en el pensamiento de Marx fue la "revolucién
permanente”. Nuestra época ha visto este concepto en forma totalmente
nueva cuando en 1949 la Revolucion China condujo a la republicacion de
los Grundrisse,” que incluian, a la vez, la seccion fenoménica sobre las
"formaciones econémicas precapitalistas”, asi como un nuevo concepto
mundial del "modo de produccion asiatico”. Ante todo, la obra de Marx de
1857-1858 estuvo imbuida con su nuevo humanismo, presentado ahora
como "el movimiento absoluto del devenir".

En contraste con los debates en torno del "modo de produccion
asiatico" que siguieron a la derrotada Revolucion China de 1925-1927, y
que fueron rodeados por los debates faccionales entre Trotsky y Stalin, los
debates de los cincuentas y sesentas se apoyaron en las nuevas bases
creadas por Marx en los Grundrisse. Al mismo tiempo, la triunfante
revolucion nacional china de 1949 y las revoluciones afro-asiaticas, del
Medio Oriente y de América Latina,”® que revelaron el surgimiento de un
nuevo Tercer Mundo, mostraron una dimension totalmente nueva de la
filosofia. Frantz Fandn articul6 esto con la mayor profundidad en Wretched
of the Earth [Los condenados de la Tierra, FCE] cuando dijo que "el
desafio de los aborigenes al mundo colonial” no era un "tratado sobre lo

284 |_a traduccion inglesa no se publicé hasta 1973.

285 He analizado en otra parte las revoluciones latinoamericanas en desarrollo.
Véase mi ensayo "The Unfinished Latin American Revolution", incluido en el
folleto bilinglie Latin American Revolutions, in Reality, in Thought (Detroit: News
& Letters, 1981), pp. 23-30. También incluye "The Peasant Dimension in Latin
America: Its Test of the Relation of Theory to Organization", por Mike Connolly,
"Latin America: Revolution and Theory" por Eugene Walker, y "El Salvador in
Revolution" por Francisco Aquino.

~ 258 ~



universal, sino la confusa afirmacién de una idea original propuesta como
un absoluto™. Tampoco se le escapd la dimension internacional; escribio:
"Esta nueva humanidad no puede hacer otra cosa que definir un nuevo
humanismo para si mismo y para otros... La conciencia nacional, que no es
nacionalismo, es lo Unico que nos dard una dimension internacional”.

La busca de un nuevo humanismo revolucionario —en realidad,
Gramsci lo Ilam6 un "humanismo absoluto"— fue planteada por Gramsci
desde las mazmorras de Mussolini en el decenio de los treintas: "Se ha
olvidado que en caso de una expresibn muy comun (materialismo
historico), debemos acentuar el segundo término: ‘histérico’ y no el
primero, que es de origen metafisico. La filosofia de la praxis es
‘historicismo' absoluto, el humanismo absoluto de la historia. A lo largo de
esta linea debemos seguir el hilo de la nueva concepcion del mundo”.
Aungue por entonces nadie atendié a aquella nueva concepcién ni le prestd
atencion en el mundo posterior a la segunda Guerra Mundial, aun cuando
llegaran a conocerse bien los Cuadernos de la prisién de Gramsci, fue
imposible no prestar atencion a la articulacion dada por Marx a un "mo-
vimiento absoluto de devenir" en cuanto surgié un nuevo y completo
Tercer Mundo.”®®

El hecho de que pudiera hacerse nueva luz sobre las revoluciones
coloniales de hoy, por una obra que Marx escribi6 hace cien afios —y de
gue fuera el Marx maduro, que pudo verse adhiriéndose agresivamente al
lenguaje dialéctico hegeliano— hizo imposible a marxistas post-Marx y a
no marxistas, por igual, desentenderse del hecho de que Marx estaba
enraizado en la dialéctica hegeliana, como si fuese una simple cuestion de
estilo. A lo que tuvieron que enfrentarse revolucionarios y estudiosos
serios, fue a la necesidad de reexaminar a Hegel "en si mismo y por si
mismo". Esto fue obvio en 1970, cuando hubo una verdadera avalancha de
conferencias, por el centésimo aniversario del nacimiento de Lenin y por el
segundo centenario del de Hegel. Desde entonces ha habido tal profusién

%86 He aqui como expresé Gramsci su opinion de la praxis: "La filosofia de la
praxis es la conciencia llena de contradicciones en que el propio filosofo,
comprendido tanto individualmente como por grupo social completo, no sélo capta
las contradicciones, sino que el mismo se plantea como elemento de las
contradicciones y eleva este elemento a un principio de conocimiento y por tanto
de accion". Para este ensayo sobre "Problemas de marxismo" asi como su critica
del Mensaje de Nikolai Bujarin al Segundo Congreso Internacional de la Historia
de las Ciencias en Londres, en 1931, véase la Tercera Parte, "La filosofia de la
praxis", en Selections from the Prison Notebooks of Antonio Gramsci (Nueva York:
International Pub., 1971).

~ 259 ~



de estudios hegelianos, de nuevas ediciones criticas y traducciones de las
obras de Hegel, y de conferencias que el Hegeljahre, 1970, sin duda no fue
més que el principio de toda una década de tales estudios.?®’

A comienzos de los setentas se transcribieron otros manuscritos mas,
gue nunca habian visto la luz del dia: los Cuadernos etnolégicos de Marx.
El hecho de que para entonces se hubiese desarrollado la Liberacién
Femenina, a partir de una Idea cuyo tiempo habia llegado para ser un
movimiento nos ayudd a ver otras fuerzas de la revolucion como Razon. Lo
nuevo en estos Ultimos escritos de la pluma de Marx es que, por una parte,
él estuviese retornado a su primer descubrimiento de un nuevo continente
de pensamiento cuando sefiald la relacion hombre/mujer como la mas
reveladora de todas las relaciones; y por otra parte, estaba desarrollando un
concepto tan nuevo de "revolucion permanente" que, en 1882, estaba
proyectando algo tan asombroso como la posibilidad de que la revolucion
surgiera en los paises atrasados antes que en los paises adelantados.

Los dos parrafos que Engels omitié de El capital —el del volumen |
sobre la extension del mercado mundial y el del volumen Il sobre el hecho
de que Marx habia seguido siendo "discipulo de Hegel" pero "des-
enredando su dialéctica de su misticismo y haciéndola pasar asi por un
profundo cambio”— revelan cuan profundamente la novedad del
imperialismo (que Rosa Luxemburgo pensé que faltaba en El capital) se
encontraba alli en el volumen I. Alli estaba, en el analisis hecho por Marx
de "la produccién capitalista en escala creciente" asi como en "la Ley
General de la Acumulacién Capitalista”. Lo que se necesitaba para verla, y
lo que faltaba a Rosa Luxemburgo, era la firme, integral y profunda
relacién establecida por Marx entre la dialéctica y la economia.

Sin semejante vision de nuevas revoluciones, de un nuevo individuo, de
un nuevo universo, de una nueva sociedad, de nuevas relaciones humanas,
estariamos obligados a seguir una u otra forma de reformismo, pre-
cisamente cuando la época de los titanes, nucleares —Ilos Estados Unidos y
la Unién Soviética— amenaza la supervivencia misma de la civilizacion
como la hemos conocido. La miriada de crisis de nuestra época ha
mostrado una y otra vez, desde la URSS hasta China,?®® desde Cuba hasta

%87 puede encontrarse un resumen bastante bueno de esto en un estudio en tres
partes, "Recent Hegel Literature", por James Schmidt, en 7elos, invierno de 1980-
1981, verano de 1981.

%88 En otra parte he analizado al dirigente Mao convirtiéndose en prototipo del
intelectual burdcrata "llegando a encabezar" las revoluciones del Tercer Mundo, y
terminando por abandonarlas a mitad del camino, entre el imperialismo y el

~ 260 ~



Iran, desde Africa a la Camboya de Pol Pot, que sin una filosofia de la
revolucion, el activismo se agota en simple antiimperialismo y
anticapitalismo, sin revelar nunca en favor de qué esta. Se nos ha hecho ver
de nuevo que, asi como el movimiento a partir de la practica revelaba un
rompimiento en la Idea Absoluta que requeria al mismo tiempo una
relacién de la practica con la teoria y una nueva unidad de la préctica y la
teoria, asi esta nueva unidad no es sino un principio: la Idea Absoluta como
Nuevo Comienzo.”® Claramente, junto con las actuales luchas por la
autodeterminacion de las naciones, necesitamos recordar la frase de Hegel:
"La idea existe solo en ésta su autodeterminacion de entenderse".

Y asi como la relacion de la dialéctica con la economia no agoto el
significado de la dialéctica de la revolucion, tampoco estd
"autodeterminacion de la Idea" se agota al ser paralela a la lucha de
autodeterminacion de las naciones. La negatividad absoluta manifiesta su
funcién fundamental en la Idea precisamente porque es a la vez totalidad
(suma) y nuevo comienzo, que cada nueva generacion debe elaborar para si
misma.”® Después de todo, Marx durante toda su vida desarroll
continuamente y practicé la dialéctica de su descubrimiento de un nuevo
continente de pensamiento y de revolucion. Hemos de repetir: no porque
seamos "mas listos" podemos ver tanto mas que otros marxistas post-Marx.
Antes bien, es por la madurez de nuestra época. Cierto es que otros
marxistas pos-Marx se han basado en un marxismo trunco; no menos cierto
s que ninguna otra generacién pudo haber visto la problemaética de nuestra

capitalismo, entre el capital y el trabajo. VVéase mi obra Nationalism, Communism,
Marxist-Humanism and the Afro-Asian Revolutions, publicada por el Left Group,
Cambridge University Labour Club en 1961. Véanse también mis: Political-
Philosophic Letters: Volumen Il sobre Iran (Detroit: News and Letters, 1980).

% He desarrollado mas plenamente este concepto en el capitulo 1, "La
negatividad absoluta como nuevo principio", en mi obra Philosophy and
Revolution, en mi escrito entregado a la Sociedad Hegeliana de América en 1974,
"Hegel's Absolute Idea as New Beginning", en Art and Logic in Hegels
Philosophy. El concepto empez6 con dos cartas sobre la Idea Absoluta escritas en
mayo de 1953. Véase "The Raya Dunayevskaya Collection", vol. 3, en Wayne
State University Labor History Archives.

290 yéase mi folleto, 25 Years of Marxist-Humanism in the U.S. (Detroit: News
& Letters, 1980), que relaciona el movimiento antinuclear con la cuestion de
guerra y revolucion desde "1962: Ano de confrontacion al borde del holocausto
nuclear", hasta las protestas antinucleares de 1979 que siguieron al desastre de la
Three Mile Island, donde la bandera marxista-humanista mostr6é el principio de
Marx: "El desarrollo de la potencia humana que es su propio fin".

~ 261 ~



época, y mucho menos resolver nuestros problemas. Sélo los seres
humanos vivos pueden re-crear una y otra vez la dialéctica revolucionaria.
Y estos seres humanos vivos deben hacerlo en la teoria asi como en la
préactica. No sélo se trata de enfrentarse al desafio de la préctica, sino de
poder enfrentarse al desafio de autodesarrollo de la Idea, y de profundizar
la historia hasta el punto en que llegue al concepto marxista de la filosofia
de "revolucién permanente".

Lo necesario es un nuevo principio unificador, sobre la base marxista
del humanismo, que verdaderamente altere a la vez el pensamiento humano
y la experiencia humana. Los Cuadernos etnolégicos de Marx son un
acontecimiento historico que demuestra, cien afios después de escritos, que
el legado de Marx no s6lo es una herencia material, sino un cuerpo vivo de
ideas y perspectivas que necesita concretizacion. Cada momento del
desarrollo de Marx, asi como la totalidad de su obra, muestra la necesidad
de su "revolucion permanente". Este constituye el desafio absoluto a
nuestra época.

~ 262 ~



APENDICE

El discurso” de Rosa Luxemburgo en el Quinto Congreso del Partido
Laborista Socialdemocrata Ruso, Londres, 1907

Séptima Sesion Vespertina, 16 de mayo,™
3-6 p.m. Presidente: Lenin.

jCamaradas! El Comité Central del Partido Socialdemodcrata Aleman,
enterado de mis intenciones de participar en vuestro Congreso, decidio
aprovechar esta oportunidad y me delegé para traer sus saludos fraternales
y sus deseos del mayor triunfo. Los muchos millones del proletariado
aleman consciente de clase han seguido con viva simpatia y la mayor
atencion la lucha revolucionaria de sus hermanos rusos, y ya han
demostrado con hechos que estan dispuestos a sacar, para ellos, fructiferas
lecciones de los ricos tesoros de la experiencia de la socialdemocracia rusa.
En el comienzo de 1905, al sonar el primer trueno de la revolucion en San
Petersburgo con el surgimiento del proletariado, el 9 de enero, se sinti6 un
resurgir en las filas de la socialdemocracia alemana. De alli surgieron
encendidos debates sobre cuestion de tacticas, y la resolucion de huelga
general, adoptada en el Congreso de Jena, fue el primer resultado
importante que nuestro partido sacé de la lucha del proletariado ruso.
Cierto es que hasta aqui esta decision no ha tenido aplicacion practica, y
dificilmente se volvera realidad en el futuro préximo. Sin embargo, la
importancia de su significado esta fuera de toda duda.

Hasta 1905, una actitud muy negativa hacia la huelga general
prevaleci6 en las filas del Partido Socialdemdcrata Alemén; se consideraba
gue aquello era puramente anarquista, lo que significaba un lema reac-
cionario, una utopia dafiina. Pero en cuanto el proletariado aleman vio en la
huelga general del proletariado ruso una nueva forma de lucha, no en
oposicién a la lucha politica, sino como arma de tal lucha, no como
panacea milagrosa para dar un salto subito al orden socialista, sino antes
bien como arma de la lucha de clases para conquistar sus libertades mas
elementales del moderno Estado clasista, se apresur6 fundamentalmente a

* Traducido del ruso Pyatyi Londonskii S'ezd RSDRP, April-May 1907 goda.
Protokoly. Moscu, Instituto de Marxismo-Leninismo, 1963, pp. 97-104.

* El Congreso de 1907 se celebro entre el 13 de mayo y el 1° de junio (1-20 de
mayo segun el antiguo calendario ruso).

~ 263 ~



cambiar de actitud hacia la huelga general, reconociendo su posible
aplicacién en Alemania, en ciertas condiciones.

iCamaradas! Considero necesario llamar vuestra atencién hacia el
hecho —para gran honor del proletariado aleman— de que si cambi6 de
actitud hacia la huelga general, no influido por las marcas de triunfos
formales de este método de lucha, que impresionaron aun a los politicos
burgueses. La resolucién del Congreso de Jena fue aprobada méas de un mes
antes de la primera y por entonces Unica gran victoria de la revolucion antes
de los memorables Dias de Octubre® que arrancaron al absolutismo las
primeras concesiones constitucionales en forma del Manifiesto del 17 de
Octubre. Sin embargo, Rusia padecié una derrota, y ya el proletariado
aleman, con auténtico instinto de clase, sinti6 que en estas derrotas
aparentes se encuentra oculta una fuerza proletaria nunca antes vista, una
base genuina para futuras victorias. Queda en pie el hecho de que el
proletariado aleman, antes de que el proletariado ruso se anotara victorias
formales, se apresurd a rendir homenaje a esta experiencia. Incorporé este
nuevo lema; tactico en formas anteriores de sus luchas, no tendi6 a una
accion parlamentaria sino a la participacion de las mas vastas masas
proletarias.

Nuevos acontecimientos ocurridos en Rusia —los dias de octubre y de
noviembre y especialmente el climax que la tormenta revolucionaria
alcanz6 en Rusia, la crisis de diciembre en Mosci— se reflejaron en
Alemania en un gran despertar del espiritu en las filas socialdemdcratas. En
diciembre y enero —después de las manifestaciones de masas en Austria,
exigiendo derechos electorales generales— empezé en Alemania un nuevo
y acalorado debate sobre la cuestion de si era tiempo de aplicar alguna
forma de una huelga general en relacién con la lucha electoral en Prusia, en
Sajonia y en Hamburgo. La cuestion se resolvid en sentido negativo: se
rechaz6 la idea de crear artificialmente un movimiento de masas. Sin
embargo, el 17 de enero de 1906 esto se puso a prueba por primera vez, con
un paro general de trabajo, de medio dia, brillantemente ejecutado en
Hamburgo. Esto aumento la audacia y conciencia del poder de las masas
obreras en el principal centro de la socialdemocracia alemana.

A primera vista, el afio pasado, 1906, parece de derrota para la
Revolucién Rusa. También en Alemania termind con una aparente derrota
de la socialdemocracia alemana. Ya conocéis el hecho de que en las

* El Congreso de Jena que se reunid entre el 17 y el 23 de septiembre de 1905
aprobo la resolucion de Rosa Luxemburgo, "Adelante con la huelga politica de
masas y la socialdemocracia".

~ 264 ~



primeras elecciones generales democréaticas celebradas en enero (25 de
enero), la socialdemocracia alemana perdi6 casi la mitad de sus delegados.
Pero esta derrota electoral llega en el preciso momento en que se encuentra
en més intima conexion con la Revolucion Rusa. Para quienes comprenden
la interdependencia de la posicion del partido en la Gltima eleccién, no hay
duda de que la Revolucion Rusa fue, para é€l, el punto de mayor
importancia, el factor determinante en los resultados de la campaia
electoral. No queda la menor duda de que la huella de los acontecimientos
revolucionarios en Rusia, y el temor con que esto llené a las clases
burguesas de Alemania, fue uno de los factores que unieron a todas las
capas de la sociedad burguesa y los partidos burgueses, con excepcién del
centro, bajo un lema reaccionario: jAbajo los representantes de clase del
proletariado aleman consciente de clase, abajo la socialdemocracia! Nunca
antes se habia sentido de manera tan palpable como en esta eleccién la
formulacion de Lassalle, de que la burguesia era "una masa reaccionaria".
Pero por esta misma razén el resultado de las elecciones obligé al
proletariado aleman a volverse, con redoblada atencion, a la lucha
revolucionaria de sus hermanos rusos.

Si alguien pudiera, en pocas palabras, resumir los resultados politicos e
historicos de las ultimas elecciones del Reichstag, entonces seria necesario
decir que, después del 25 de enero y el 5 de febrero de 1907, Alemania
mostré ser el Gnico pais moderno en que no quedaba ni un rastro de
liberalismo burgués y de democracia burguesa, en el sentido estricto de la
palabra. E1 liberalismo y la democracia burgueses definitiva e irre-
vocablemente se pusieron del lado de la reaccién en la lucha contra el
proletariado revolucionario. Es precisamente, ante todo, la traicion del
liberalismo la que nos entregd directamente a las manos de la reaccion
Junker en las ultimas elecciones. Y aunque actualmente los liberales del
Reichstag aumentaron su representacién, sin embargo no son mas que la
cubierta liberal de los patéticos aduladores de la reaccion.

En nuestras filas surgi6 una pregunta en relacion con esta situacion que,
en grado aun mayor, 0s concierne a vosotros, nuestros camaradas rusos.
Hasta el punto en que yo tengo conciencia de ello, una de las circunstancias
que estan desempefiando un papel fundamental en la determinacion de las
tacticas de los camaradas rusos es la opinién de que el proletariado se
enfrenta en Rusia a una tarea muy especial, prefiada de grandes
contradicciones internas: crear, al mismo tiempo, las primeras condiciones
politicas del orden burgués y sin embargo llevar adelante la lucha de clases
contra la burguesia. Esta lucha aparece fundamentalmente distinta de la del
proletariado en Alemaniay en todo el resto de la Europa Occidental.

~ 265 ~



iCamaradas! Pienso yo que semejante concepcidn es una expresion
puramente formalista de la cuestion. También nosotros, hasta cierto grado,
nos estamos encontrando en semejante posicion dificil. Para nosotros en
Alemania esto fue graficamente claro en las Ultimas elecciones: el
proletariado es el Unico verdadero luchador y defensor aun de los derechos
democraticos burgueses en un Estado burgués.

Aun si no hablaramos del hecho de que no hay sufragio universal en la
mayoria de los distritos electorales de Alemania, sigue siendo un hecho que
sufrimos de muchos rastros de feudalismo medieval; aun las pocas
libertades de que disfrutamos, como los derechos electorales generales para
la eleccion al Reichstag, el derecho de huelga, la libertad de asamblea, éstos
no estan seriamente garantizados y se ven sujetos a constantes ataques del
lado de la reaccion. Y en todos estos ejemplos, el liberalismo burgués ha
demostrado definitivamente ser un aliado traicionero. En todas estas
circunstancias, el proletariado consciente de clase es el Unico baluarte
duradero para el desarrollo democréatico en Alemania.

La cuestion que surgié en conexion con la Ultima derrota electoral fue
la relacion con el liberalismo burgués. Se oyeron voces —cierto, no
muchas— que lamentaban la prematura muerte del liberalismo. En
conexion con esto también llegd el consejo de Francia, de tomar en
consideracion en nuestras tacticas la débil posicion del liberalismo burgués,
para salvar sus restos de modo que pudiésemos utilizarlos como nuestros
aliados en la lucha contra la reaccion y para la defensa del fundamento
general del desarrollo democratico.

iCamaradas! Puedo dar testimonio del hecho de que estas voces que
lamentaron el desarrollo politico de Alemania fueron rudamente rechazadas
por el proletariado aleman consciente de clase. [Aplausos de los
bolcheviques y de una parte del Centro.] Con alegria puedo atestiguar el
hecho de que en este caso no hubo diferencias en el Partido entre las varias
facciones, y que todo el Partido con voz undnime declard: "Podemos
entristecernos por los resultados electorales de este desarrollo historico,
pero no daremos un solo paso atras, hacia el liberalismo, no nos
apartaremos un apice de nuestras tacticas politicas de principio”. El
proletariado aleman consciente sacO conclusiones muy distintas de esta
altima eleccion al Reichstag: si el liberalismo burgués y la democracia
burguesa estdn demostrando ser tan fréagiles y temblorosos que con cada
gesto enérgico de la lucha de clases del proletariado estan dispuestos a
hundirse en el abismo de la reaccion, jentonces lo que reciben es su
merecido! [Aplausos de los bolcheviques y de una parte del Centro.]

~ 266 ~



Bajo la repercusion de las elecciones del 25 de enero, se ha puesto en
claro para capas cada vez mayores del proletariado aleméan que, en vista de
la desintegracion del liberalismo, es menester que el proletariado se libere
de todas las ilusiones y esperanzas de toda ayuda del liberalismo en la
lucha contra la reaccién, y en el momento presente mas que en ningdn otro
momento, contar sélo consigo mismo en la lucha por sus intereses de clase
asi como en la lucha contra los ataques reaccionarios al desarrollo
democratico. [Aplausos de los bolcheviques y de una parte del Centro.] A
la luz de estas derrotas en las elecciones, se logré una claridad mayor que
nunca con respecto a los antagonismos de clase. El desarrollo interno de
Alemania ha llegado a un punto de madurez que ni los mas optimistas
habrian podido sofiar antes. El andlisis hecho por Marx del desarrollo de la
sociedad burguesa habia llegado, una vez més, a su méas plena y brillante
confirmacién. Mas junto con ello es claro para todos que este desarrollo,
esta agudizacién de las contradicciones de clase conducira, no sélo tarde o
temprano, sino inevitablemente, al periodo de la mas tormentosa lucha
politica también en Alemania. Y, en conexion con esto, las cuestiones de
las diferentes formas y etapas de las luchas de clases son seguidas por
nosotros con interés muy especial.

Por esta misma razon, los trabajadores alemanes ahora fijan su mirada,
con nueva atencion, en la lucha de sus hermanos rusos como los luchadores
mas avanzados, la vanguardia de la clase obrera internacional. Por mi
experiencia en la campafia electoral, puedo atestiguar que en todas las
reuniones electorales —y tuve la oportunidad de aparecer en reuniones de
dos mil personas— los trabajadores resonaban en un solo grito:
"iHabladnos de la revolucion rusal" Y en esto se reflejaba no sélo su
simpatia natural, que provenia de una instintiva solidaridad de clase con sus
hermanos en lucha. También refleja su reconocimiento de que los intereses
de la Revolucion Rusa son, en realidad, también su propia causa. Lo que
mas espera de los rusos el proletariado aleméan es una profundizacién y un
enriquecimiento de las tacticas proletarias, la aplicacion de los principios
de la lucha de clases a condiciones de lucha totalmente nuevas. En realidad,
la tactica de la socialdemocracia que estamos aplicando en el momento
actual por la clase proletaria en Alemania y a la que debemos nuestras
victorias ha sido bésicamente adaptada a las luchas parlamentarias, una
lucha dentro del marco del parlamentarismo inglés.

La socialdemocracia rusa es la primera a la que ha correspondido la
tarea dificil pero honrosa de aplicar los principios de la ensefianza de Marx,
no en un periodo de tranquilo curso parlamentario en la vida del Estado,
sino en un tormentoso periodo revolucionario. La Unica experiencia que el

~ 267 ~



socialismo cientifico habia tenido previamente en la politica practica duran-
te un periodo revolucionario fue la actividad del propio Marx durante la
revolucion de 1848. Sin embargo, el curso mismo de la revolucion de 1848
no puede ser modelo para la actual revolucién de Rusia. De él sélo
podemos aprender como no actuar en una revolucion. He aqui el esquema
de esta revolucion: el proletariado lucha con su habitual heroismo pero es
incapaz de aprovechar sus victorias; la burguesia hace retroceder al
proletariado para usurpar los frutos de su lucha; por ultimo, el absolutismo
echa a un lado a la burguesia para aplastar al proletariado y derrotar la
revolucion.

La independencia de clase del proletariado aun se encontraba en una
condicion sumamente embrionaria. Cierto es que ya tenia el Manifiesto
comunista, este gran programa de la lucha de clases. Cierto es que Karl
Marx particip6 en la revolucién, como luchador practico. Mas precisamente
como resultado de condiciones histéricas particulares, hubo de expresar, no
la politica socialista, sino la de la posicion de extrema izquierda de la
democracia burguesa. La Neue Rheinischc Zeitung” no era tanto un érgano
de la lucha de clases cuanto un drgano del ala extrema izquierda del bando
revolucionario burgués. Cierto, no habia en Alemania el tipo de democracia
de la cual la NRZ habria podido llegar a ser portavoz ideoldgico. Pero esta
es precisamente la politica que Marx tuvo que seguir con infatigable
coherencia durante el primer afio de la revolucion. Sin duda, su politica
consistia en esto, en que Marx habia de apoyar con todas sus fuerzas la
lucha de la democracia burguesa contra el absolutismo.

Pero, ¢sen qué consistié este apoyo? En esto: en que desde la primera
hasta la dltima, Marx, implacablemente, sin piedad, fustigd las medidas
tibias, la inconsecuencia, la debilidad, la cobardia de la politica burguesa.
[Aplausos de los bolcheviques y de una parte del Centro.] Sin la menor

* La Neue Rheinische Zeitung, Organ der Demokratie, con Karl Marx como
director y Friedrich Engels como miembro de la junta editorial, aparecid
diariamente, desde junio de 1848 hasta el 19 de mayo de 1849. Su envergadura
internacional, su concentracion en la revolucion, no dejaron duda en las mentes de
los lectores sobre el foco de la naturaleza proletaria de la militancia revolucionaria.
Mucho antes del Mensaje de 1850 de Karl Marx, con su resonante conclusion
acerca de la "revolucion permanente”, el Organ der Demokratie no sélo articuld la
dimension historica de las revoluciones de la época, sino también la integralidad, la
unidad de la teoria y la practica entre economia y politica. Asi, el nimero del 4 de
abril de 1849 comenz6d una nueva serie de articulos que desde entonces son
célebres, como el escrito El trabajo asalariado y el capital. (En el texto siguiente,
estoy abreviando Neue Rheinische Zeitung, como NRZ.)

~ 268 ~



vacilacion apoy6 y defendi6 cada accion de las masas proletarias —no s6lo
la erupcién, que fue el primer y pasajero signo de victoria, del 18 de
marzo— sino también el memorable ataque al arsenal de Berlin, del 14 de
junio, que entonces y después la burguesia obstinadamente afirmé que
habia sido una trampa tendida al proletariado, y los levantamientos de
septiembre y octubre en Viena, aquellos Gltimos intentos del proletariado
por salvar la revolucion de perecer por la inconstancia y traicion de la
burguesia.

Marx apoy6 las luchas nacionales en 1848, sosteniendo que eran
aliadas de la revolucion. La politica de Marx consistié en empujar a la
burguesia, en cada momento, hasta los limites de la situacion revoluciona-
ria. Si, Marx apoyo a la burguesia en la lucha contra el absolutismo, pero la
apoyo0 a latigazos y puntapiés. Marx consider6 un error inexcusable que el
proletariado permitiera, tras su primera y efimera victoria del 14 de marzo,
la formacion de un ministerio burgués responsable de Camphausen-
Hansemann. Pero una vez en el poder la burguesia, Marx exigié desde el
primer momento que aplicara la dictadura revolucionaria. Categoricamente
exigié en la NRZ que el periodo de transicion que sigue a cada revolucion
impusiera la mas enérgica dictadura. Marx muy claramente comprendio la
total impotencia de la "Duma" alemana, la Asamblea Nacional de
Frankfurt. Pero no vio ésta como circunstancia atenuante, sino todo lo
contrario. Mostré que la Gnica forma de salir de la situacién de impotencia
era obteniendo el auténtico dominio en batalla abierta contra el antiguo
poder y, en esto, dependiendo de las masas nacionales revolucionarias.

Pero, camaradas, ¢,como termind la politica de Marx? Al afio siguiente,
Marx tuvo que abandonar esta posicion de extrema democracia burguesa —
posicion extremadamente aislada y sin esperanzas— y pasar a una pura
politica de lucha de clases. En el otofio de 1849, Marx, con quienes
pensaban con él, abandon6 la uni6on democratica burguesa y decidid
establecer una independiente organizacion del proletariado. También desea-
ron participar en un proyectado congreso de los trabajadores de toda
Alemania, idea que surgi6 de las filas del proletariado de la Prusia oriental.
Pero cuando Marx desed cambiar el curso de su politica, la revolucién
estaba viviendo sus Ultimos dias y antes de que él lograra imponer las
nuevas tacticas puramente proletarias, la NRZ fue la primera victima de la
reaccion triunfante.

Claramente, camaradas, vosotros en Rusia en el momento actual,
habéis de comenzar, no donde comenzd Marx, sino donde terminé Marx en
1849, con una politica de clase claramente expresada, proletaria e inde-
pendiente. En la actualidad, el proletariado ruso no se encuentra en la

~ 269 ~



posicion del Estado embrionario que caracterizé al proletariado aleméan en
1848, sino representando una cohesiva y consciente fuerza politica
proletaria. Los trabajadores rusos no deben sentirse aislados sino, antes
bien, sentirse parte del universal ejército internacional del proletariado. No
pueden olvidar que la actual lucha revolucionaria no es una escaramuza
aislada, sino una de las mas grandes batallas de todo el curso de la lucha de
clases internacional.

Es claro que en Alemania, tarde o temprano, de acuerdo con las
relaciones de clases que van madurando, la lucha proletaria inevitablemente
surgira en colisiones de masas con las clases gobernantes, y el proletariado
aleman necesitara aprovechar la experiencia, no de la revolucion burguesa
de 1848, sino del proletariado ruso en la revolucién actual. Por consi-
guiente, camaradas, tenéis una responsabilidad ante todo el proletariado
internacional. Y el proletariado ruso alcanzard su clspide en esta tarea sélo
si, en la gama de las tacticas de sus propias luchas, muestra decision, clara
conciencia de sus objetivos y que ha aprendido por completo los resultados
del desarrollo internacional, que ha alcanzado el grado de madurez que
también ha alcanzado toda la sociedad capitalista.

El proletariado ruso, en sus acciones, debe mostrar que entre 1848 y
1907, en mas de medio siglo de desarrollo capitalista, y desde el punto de
este desarrollo tomado en conjunto, no estamos al principio sino al fin de
este desarrollo. Ha de mostrar que la Revolucién Rusa no sélo es el Gltimo
acto de una serie de revoluciones burguesas del siglo xix, sino, antes bien,
la precursora de una nueva serie de revoluciones proletarias en que el
proletariado consciente y su vanguardia, la socialdemocracia, estan
destinados al histérico papel de dirigentes. [Aplausos.] El trabajador
aleméan no sélo espera de vosotros la victoria sobre el absolutismo, no sélo
una nueva base para el movimiento de liberacion en Europa, sino también
el ensanchamiento y la profundizacion de la perspectiva de la téactica pro-
letaria: desea aprender de vosotros como entrar en este periodo de abierta
lucha revolucionaria.

A pesar de todo, para desempefiar este papel, es necesario que la
socialdemocracia rusa aprenda una condicion importante. Esta condicién es
la unidad del Partido, no s6lo una unidad formal, puramente mecénica, sino
una cohesion interna, una fuerza interna que surja auténticamente de unas
tacticas claras y correctas correspondientes a esta unidad interna de las
luchas de clases del proletariado. Hasta qué punto la socialdemocracia
alemana cuenta con la unidad del Partido Ruso, podéis verlo por la carta
que el Comité Central de la socialdemocracia alemana me ha autorizado a
entregaros. Al empezar a hablar, os he traido los saludos fraternales que el

~ 270 ~



Comité Central envia a todos los representantes de la socialdemocracia. El
resto de la carta dice:

La socialdemocracia alemana ha seguido fervientemente la lucha de los
hermanos rusos contra el absolutismo y contra la plutocracia que aspira a
compartir con éste el poder.

La victoria que habéis obtenido en las elecciones a la Duma, pese al
corrompido sistema electoral, nos ha llenado de regocijo. Mostr6 que,
cualesquiera que sean los obstaculos, es irresistible la espontanea fuerza
triunfante del socialismo.

Como la burguesia lo intenta por doquier, asi la burguesia rusa esta tratando
de concluir la paz con sus gobernantes. Desea contener la victoriosa marcha
del proletariado ruso. También en Rusia trata de robar los frutos de la lucha
incesante del proletariado. Por tanto, el papel de dirigente en el movimiento
de liberacién recae sobre la socialdemocracia rusa.

La condicion necesaria para llevar adelante esta lucha de emancipacion es
la unidad y la cohesién del Partido Socialdemdcrata Ruso. Lo que espera-
mos oir de los representantes de nuestros hermanos rusos es que las
deliberaciones y decisiones de su Congreso han realizado nuestras
esperanzas y deseos para la realizacién de la unidad y la cohesion de la
socialdemocracia rusa.

Con este espiritu, enviamos nuestros saludos fraternales a vuestro
Congreso.

Comité Central de la Socialdemocracia de Alemania, Berlin, 30 de abril de
1907.

~ 271 ~



~ 272 ~



Bibliografia Selecta

Hasta el dia de hoy, no hay ediciones inglesas de las obras completas de
Marx, y no hay ni siquiera obras selectas de Rosa Luxemburgo.
Bésicamente me he valido de la edicion rusa de las Obras Selectas de Marx
(Sochineniya, 46 vols.) y la edicion alemana de las Obras Completas de
Rosa Luxemburgo (Gesammelte Werke, 5 vols.). Con la Unica excepcion de
los escritos de Lenin, cuyas Obras completas se consiguen en inglés, me he
valido de mis propias traducciones. Deseo mencionar especialmente el
hecho de que las Minutas del crucial Congreso de 1907 del Partido
Socialdemécrata Ruso no han aparecido en inglés hasta la fecha. He
traducido del ruso (Pyati S'ezd RSDRP, Aprel'-mai 1907 goda, Protokoly)
uno de los discursos de Rosa Luxemburgo pronunciados en tal Congreso,
que aparece aqui como Apéndice, asi como los fragmentos de los discursos
de Trotsky y Plejanov que aparecen en el texto. Deseo dar las gracias a
David Wolff, traductor de La teoria y la practica, de Rosa Luxemburgo,
por su ayuda en las traducciones alemanas, y a Urszula Wislanka, editora y
traductora de La actual lucha de Polonia por la libertad, por su ayuda en
las traducciones del polaco.

Los llamados "Escritos Selectos" de Rosa Luxemburgo no son
representativos de su obra enorme. Estan enumerados en la bibliografia
siguiente. Por cuanto a la correspondencia —ya sea de cartas de Rosa
Luxemburgo o de Marx—, yo me he referido a la fecha de las cartas, mas
que a ninguna fuente, pues ésta es la forma mas segura de encontrarlos en
cualquier idioma.

La explosién de libros, periédicos y revistas que acompafi6 al
desarrollo del Movimiento de Liberacién Femenina en la dltima década
hace imposible enumerar todas las obras que son importantes para un
estudio como éste. Por tanto, lo que sigue es tan s6lo una Bibliografia
Selecta. Las enumeraciones para la Segunda Parte se han dividido en tres
secciones. La primera seccion, sobre la Dimension Negra, no separa esta
dimension en los Estados Unidos de su expresion en Africa; tampoco
significa que la Dimension Negra no esté presente en las obras enumeradas
en las otras dos secciones. También debe notarse que, como muchos
estudios del temprano movimiento feminista fueron inspirados por el
movimiento de hoy y escrito por liberacionistas actuales, algunas obras
realmente corresponden a ambas secciones.

Por lo que concierne a la Tercera Parte, debo subrayar que ni siquiera
las Sochineniya (Obras Completas) y Arkhivy (Archivos) han publicado

~ 273 ~



todas las obras de Marx, especialmente de la Gltima década de su vida.
Deseo Ilamar la atencion del lector hacia el hecho de que me he valido de la
transcripcion de Lawrence Krader de los Cuadernos etnoldgicos de Karl
Marx; y para los dos parrafos que se encontraban en la edicion original
francesa de El capital, que Marx edit6, pero que Engels omitié al elaborar
la edicion inglesa y una nueva alemana, me he valido de Oeuvres de Karl
Marx, Economie I, de Maximilien Rubel.

También debo llamar la atencién hacia el hecho de que las muchas
obras de Marx, Rosa Luxemburgo, Lenin, Trotsky, Engels y Hegel que son
importantes para esta obra, aparecen por separado como fuentes primarias y
por ello no estén incluidas entre las obras suplementarias enumeradas para
las partes particulares primera, segunda y tercera de este libro.

Raya Dunayevskaya

~ 274~



Bibliografia

Rosa Luxemburgo

Luxemburg, Rosa, Gesammelte Werke (Collected Works), vols. 1-5
(Berlin, Dietz Verlag, 1974).

Accumulation of Capital (Londres, Routledge & Kegan Paul, Ltd., 1951,
Nueva York, Monthly Review Press, 1968).

The Accumulation of Capital—An Anti-Critique (incluye también
Imperialism and the Accumulation of Capital por Bukharin), ed. y con
una Introduccién de Kenneth J. Tarbuck (Nueva York y Londres,
Monthly Review Press, 1972).

Briefe an Freunde, (Cartas a amigos), ed. por Benedikt Kautsky
(Hamburgo, Europaische Verlagsanstalt, 1950).

Comrade and Lover: Rosa Luxemburg's Letters to Leo Jogiches, ed. por
Elzbieta Ettinger (Cambridge,

Mass. y Londres, MIT Press, 1979).

Lettres de la Prison (Paris, Librarie du Travail,1933).

Letters from Prison (Londres, Socialist Book Centre, 1946).

The Letters of Rosa Luxemburg, ed. y con una Introduccién de Stephen
Bronner (Boulder, Colo., West- view Press, 1978).

Letters to Karl and Luise Kautsky from 1896 to 1918, ed. por Luise
Kautsky (Nueva York, Robert McBride, 1925; Nueva York, Gordon
Press, 1975).

The National Question: Selected Writings by Rosa Luxemburg., ed. y con
una Introduccién de Horace B. Davis (Nueva York, Monthly Review
Press, 1976).

Prison Letters to Sophie Liebknecht (Londres, Independent Labour Party,
1972).

Reform or Revolution (Nueva York, Three Arrows Press, 1937; Nueva
York, Pathfinder Press, 1973). Rosa Luxemburg: Selected Political
Writings, ed. por Robert Looker (Nueva York, Grove Press, 1974).

Rosa Luxemburg: Le Socialisme en France, ed. y con una Introduccion de
Daniel Guérin (Paris, Editions Pierre Belfond, 1971).

Rosa Luxemburg Speaks, ed. por Mary-Alice Waters (Nueva York,
Pathfinder Press, 1970). Esta coleccion incluye méas de las obras de
Rosa Luxemburgo que otras colecciones de obras escogidas; por
ejemplo, tanto La revolucion rusa como su Discurso a la Convencion
Fundadora del Partido Comunista Aleman; tanto La huelga de masas,

~ 275~



el Partido Politico y los sindicatos como "El espiritu de la literatura
rusa: vida de Korolenko"; tanto el escrito Junius como "Qué es la
economia”. Pero nada sobre las mujeres. Roza Luksemburg Listy do
Leona Jogichesa-Tyszki, ed. por Feliks Tych (Warsaw, Ksiazka i
Wiedza, 1968).

The Russian Revolution (Nueva York, Workers Age Publishers, 1940;
Londres, Socialist Review Publishing Co., 1959).

Selected Political Writings of Rosa Luxemburg, ed. por Dick Howard
(Nueva York, Monthly Review Press, 1971).

Theory and Practice, Primera traduccion al inglés, por David Wolff
(Detroit, News & Letters, 1980). Incluye un fragmento de "Desgaste o
lucha™.

Karl Marx

Marx, Karl, Sochineniya (Collected Works), vols. 1-46 (Moscu, Instituto
Marx-Lenin, 1955-69). También

Arkhivy (Archivos), vols. I-VII, ed. por D. Ryazanov, Adoratsky, et al.

Karl Marx-Frederick Engels, Collected Works, volimenes 1-17,
incompleto (Nueva York, International Publishers, 1975-81). Aun no se
ha impreso el volumen 15.

Karl Marx and Frederick Engels, Selected Works, 3 vols. (Moscu, Progress
Publishers, 1978). Estos volumenes contienen entre otras, las siguientes
obras breves fundamentales: Manifesto of the Communist Party; Wage-
Labour and Capital; Value, Price and Profit; Germany: Revolution
and Counter-Revolution; Address of the Central Council to the
Communist League; Class Struggles in France, 1848- 50; Eighteenth
Brumaire of Louis Bonaparte; Civil War in France; Address to the
General Council of the International Working Men's Association; Criti-
que of the Gotha Programme; Socialism: Utopian and Scientific; y los
borradores de Marx's Letter to Vera Zasulich.

The American Journalism of Marx and Engels, ed. por Henry Christman
(Nueva York, New American Library, 1966).

Capital, 3 vols., Moore-Aveling trad. vol. 1; Untermann, vols. 2, 3
(Chicago, Charles H. Kerr, 1909; reimpreso por International
Publishers, Nueva York, 1967). Una traduccién enteramente nueva del
vol. 1, por Ben Fowkes, que restablecia el lenguaje filosofico de Marx,
fue publicada en 1976 (Middlesex, Penguin Books; Nueva York,

~ 276 ~



Vintage Books, 1977); vol. 2, trad, por David Fembach, fue publicado
por Penguin en 1978.

The Civil War in the United States (Nueva York, International Publishers,
1940, 1961).

A Contribution to the Critique of Political Economy, trad, por N. . Stone
(Chicago, Charles H. Kerr, 1904).

Marx y Friedrich Engels, Correspondence, 1846-1895 (Nueva York,
International Publishers, 1934). Una coleccién aumentada se public6 en
1955 (Moscu, Progress Publishers); una tercera edicién, revisada, se
publico en 1975.

Critique of the Gotha Program (Londres, Lawrence and Wishart, s. f.). Esta
edicion incluye el original "Draft Programme of the German Workers'
Party", asi como las notas de Lenin sobre la Critica. Fue reproducida
en esta forma por International Publishers en 1938; reimpresa en 1966.

Economic-Philosophic Manuscripts, 1844, trad.,, y ed. por Raya
Dunayevskaya as Appendix to Marxism and Freedom (Nueva York,
Bookman, 1958). Véase también la trad., de Martin Milligan (Londres,
Lawrence and Wishart, 1959); trad, por T. B. Bottomore en Marx's
Concept of Man por Erich Fromm, 2nd ed. (Nueva York, Frederick
Ungar, 1963); y la traduccion de Easton y Guddat en The Writings of
the Young Marx on Philosophy and Society (Nueva York, Doubleday,
1967).

The Ethnological Notebooks of Karl Marx, transcrita y con una
Introduccion de Lawrence Krader (Assen, Van Gorcum, 1972).

y Friedrich Engels, The German Ideology (Moscl, Progress
Publishers, 1964; Nueva York, International Publishers, 1972).

The Grundrisse, trad., con Introducciéon de Martin Nicolaus (Londres,
Penguin Books, 1973; Nueva York, Vintage Books, 1973).

_____y Friedrich Engels, The Holy Family (Moscu,Foreign Languages
Publishing House, 1956).

Karl Marx and Frederick Engels: Ireland and the Irish Question (Moscu,
Progress Publishers, 1971). Karl Marx's Critique of Hegel's Philosophy
of Right, trad., por Annette Jolin y Joseph O'Malley (Cambridge,
Cambridge University Press, 1970). En las Collected Works, esto es
Ilamado Contribution to the Critique of Hegel's Philosophy of Law.

Letters to Americans (Nueva York, International Publishers, 1953).

Letters to Dr. Kugelmann (Nueva York, International Publishers, 1934;
Westport, Conn., Greenwood Press, 1973).

Manuscripts de 1861-1863 (Contribution & la Critique de I'Economie
Politique) (Paris, Editions Sociales, 1979).

~ 277~



Marx on China, con Introduccion y Notes de Dona Torr (Londres,
Lawrence and Wishart, 1968; Nueva York, Gordon Press, 1975).

Oeuvres de Karl Marx, Economie I, ed. por Maximilien Rubel (Paris,
Editions Gallimard, 1963). Economie Il publicado en 1968.

The Poverty of Philosophy, trad., por H. Quelch (Nueva York, International
Publishers, 1963).

Pre-Capitalist Economic Formations (tomado de los Grundrisse), ed. por
Eric Hobsbawm, trad., por Jack Cohen (Londres, Lawrence and
Wishart, 1964).

Texts on Method, nueva traduccién con comentarios de Terrell Carver
(Oxford, Basil Blackwell, 1975).

Theories of Surplus-Value, 3 vols. (Moscu, Progress Publishers, 1963, vol.
1; 1968, vol. 2; 1971, vol. 3).

Friedrich Engels

Engels, Frederick, The Condition of the Working Class in England, in 1844
(Londres, George Allen &

Un-win, 1926; Stanford, Stanford University Press, 1958).

, Paul y Laura Lafargue, Correspondence (3 vols.), (Moscu, Foreign
Languages Pub. House, 1959- 60).

The Dialectics of Nature (Nueva York, International Publishers, 1940;
Moscu, Progress Publishers, 1978).

Herr Eugen Dihring's Revolution in Science (Anti-Duhring) (Chicago,
Charles H. Kerr, 1935; Nueva York, International Publishers, 1966).
Feuerbach (Chicago, Charles H. Kerr, 1903; Nueva York, AMS Press,

1977).

The Origin of the Family, Private Property and the State (Nueva York,
International Publishers, 1942); publicado en 1972 con una nueva
Introduccién de Eleanor Burke Leacock.

The Peasant War in Germany (Nueva York, International Publishers,
1966).

V. Il. Lenin

Lenin, Vladimir Ilyich, Sochineniya (Collected Works), vols. 1-46 (Moscu,
Instituto Marx-Engels-Lenin).

Collected Works, vols. 1-45 (Moscu, Foreign Languages Publishing House,
1960, vol. 1; 1970, vol. 45).

~ 278 ~



Ledn Trotsky

Trotsky, Leon, The Chinese Revolution: Problems and Perspectives (Nueva
York, Pathfinder Press,

1970).

The Death Agony of Capitalism and the Tasks of the Fourth International:
The Transitional Program (Nueva York, Pathfinder Press, 1970). The
First Five Years of the Communist International, 2 vols. (Nueva York,
Pioneer, 1945; Nueva York, Monad, 1972).

The History of the Russian Revolution, 3 vols., trad., por Max Eastman
(Nueva York, Simon and Schuster, 1937; Ann Arbor, University of
Michigan Press, 1959).

My Life (Nueva York, Scribner's, 1931; Nueva York, Pathfinder Press,
1970).

1905 (Nueva York, Vintage Books, 1972; Londres, Penguin Books, 1972).

Permanent Revolution (Nueva York, Pioneer, 1931; Nueva York,
Pathfinder Press, 1970).

Problems of the Chinese Revolution (Nueva York, Pioneer, 1932; Nueva
York, Paragon Book Reprint Corp., 1966).

Stalin: An Appraisal of the Man and His Influence, trad., y ed. por Charles
Malamuth (Nueva York, Harper & Row, 1941; Nueva York, Stein and
Day, 1967).

Trotsky's Diary in Exile, 1935 (Cambridge, Mass., Harvard University
Press, 1958).

G.W.F. Hegel

Hegel, G. W. F., Samtliche Werke: Jubilaeumsausgabe in 20 Banden, ed.
por Hermann Glockner

(Stuttgart, 1927-30). Esta obra es complementada por el Hegel-Lexikon, 4
vols. (1935 y ediciones posteriores.)

Hegel’s Logic, trad., por William Wallace de Encyclopaedia of the
Philosophical Sciences (Londres, Oxford University Press, 1931; nueva
edicion, 1975).

Phenomenology of Mind, trad., por A. V. Miller (Oxford, Oxford
University Press, 1977); trad., por J. B. Baillie (Londres y Nueva York,
Macmillan, 1931).

Philosophy of Mind, trad., por William Wallace de Encyclopaedia of the
Philosophical Sciences (Oxford, Oxford University Press, 1894). Una

~ 279 ~



nueva edicion, que incluia la traduccion de los Zusatze por A. V. Miller
fue publicada en 1971 (Oxford, Clarendon Press).

Philosophy of Right, trad., con notas de T. M. Knox (Oxford, Oxford
University Press, 1945).

Science of Logic, 2 vols., trad., por W. H. Johnston y L. G. Struthers
(Nueva York, Macmillan, 1951). Véase también la nueva trad., de A.
V. Miller (Londres, Allen and Unwin, 1969; Nueva York, Humanities
Press, 1969).

Primera Parte: Rosa Luxemburgo como
tedrica, como activista, como
internacionalista

Basso, Lelio, Rosa Luxemburg, a Reappraisal (Nueva York, Praeger,
1975).

CIliff, Tony, Rosa Luxemburg (Londres, International Socialism, 1959).

Craig, Gordon A., Germany, 1866-1945 (Nueva York, Oxford University
Press, 1978).

Fanon, Frantz, The Wretched of the Earth (Nueva York, Grove Press,
1968).

Frélich, Paul, Rosa Luxemburg: Her Life and Work (Nueva York vy
Londres, Monthly Review Press, 1972).

Gankin, Olga Hess y H. H. Fisher, The Bolsheviks and the World War
(Stanford, Stanford University

Press, 1940).

Geras, Norman, The Legacy of Rosa Luxemburg (Londres, New Left
Review, 1976).

The German Spartacists, Their Aims and Objects (Londres, British
Socialist Party, 1919).

Mommsen, Wolfgang J., Theories of Imperialism, trad., por P. S. Falla
(Nueva York, Random House, 1980).

Nettl, Peter, Rosa Luxemburg, 2 vols. (Londres, Oxford University Press,
1966).

Pyati (Londonskii) S' ezd RSDRP, Aprel'-mai 1907 goda, Protokoly
(Minutas del Quinto Congreso del Partido Ruso Social-Demdcrata de
los Trabajadores, de 1907) (Moscu, 1963). Estas minutas sélo se con-
siguen en ruso; fueron publicadas originalmente en Paris en 1909.

~ 280 ~



Roland-Hoist, Henriette, Rosa Luxemburg: ihr Leben und Wirken (Zurich,
Jean Christophe Verlag, 1937).

Rosdolsky, Roman, The Making of Marx's 'Capital’ (Londres, Pluto Press,
1977).

Roux, Edward, Time Longer Than Rope: A History of the Black Man's
Struggle for Freedom in South Africa (Madison, University of
Wisconsin Press, 1966).

Schorske, Carl E., German Social Democracy, 1905-1917 (Cambridge,
Harvard University Press, 1955).

Schwarz, Solomon M., The Russian Revolution of 1905 (Chicago,
University of Chicago Press, 1967).

Wolfe, Bertram D., Three Who Made a Revolution (Nueva York, Dial
Press, 1948).

Segunda Parte: EI movimiento de
liberacion femenina como fuerza y razon
revolucionaria

La dimensién negra

Angelou, Maya, | Know Why the Caged Bird Sings (Nueva York, Random
House, 1970).

, The Heart of a Woman (Nueva York, Random House, 1981).

Bell, Roseann, P., Bettye J. Parker y Beverly Guy-Sheftall, Sturdy Black
Bridges: Visions of Black Women in Literature (Garden City, Nueva
York, Doubleday, 1979).

Bernstein, Hilda, For Their Triumphs and for Their Tears (Londres,
International Defense and Aid Fund for Southern Africa, 1975).

Brooks, Gwendolyn, Annie Allen (Nueva York, Harper, 1949).

, To Disembark (Chicago, Third World Press, 1981).

Cade, Toni, ed., The Black Woman (Nueva York, New American Library,
1970).

Carson, Josephine, Silent Voices (The Southern Negro Woman Today)
(Nueva York, Dell, 1969).

Chapman, Abraham, ed., New Black Voices (Nueva York, New American
Library, 1972).

~ 281~



Coleman, James S., Nigeria: Background to Nationalism (Berkeley,
University of California Press, 1958).

Conrad, Earl, Harriet Tubman (Nueva York, Paul S. Eriksson, 1943, 1969).

Davis, Angela, "Reflections on the Black Woman's Role in the Community
of Slaves"”, The Black Scholar, dic. de 1971. Todo el niimero de marzo-
abril de 1973 de Black Scholar fue dedicado a "Black Women's
Liberation".

Dunayevskaya, Raya, American Civilization on Trial: Black Masses as
Vanguard (Detroit, News & Letters, 1963, aumentado 1970).

, "The Black Dimension in Women's Liberation", News & Letters,
abril de 1976.

, "The Gambia Takes the Hard, Long Road to Independence",
Africa Today, julio de 1962.

Hafkin, Nancy J. y Edna G. Bay, eds., Women in Africa (Stanford, Stanford
University Press, 1976). Incluye Judith Van Allen's " 'Aba Riots' or
Igbo 'Women's War'?"

Hamilton, Mary, Louise Inghram et al., Freedom Riders Speak For
Themselves (Detroit, News & Letters, 1961).

Hughes, Langston, ed., An African Treasury (Nueva York, Pyramid Books,
1960).

Jordan, June, Civil Wars (Boston, Beacon Press, 1981).

Lemer, Gerda, ed., Black Women in White America (Nueva York, Vintage
Books, 1973).

Loewenberg, Bert James y Ruth Bogin, eds. Black Women in 19th Century
American Life (University Park, Pa., Penn State University Press,
1967).

Lorde, Audre, From a Land Where Other People Live (Detroit, Broadside
Press, 1973).

, Between Ourselves (Point Reyes, California, Eidolon Editions,
1976).

Morrison, Toni, Tar Baby (Nueva York, Knopf, 1981).

"Mozambican Women's Conference", en People's Power, num. 6, enero-
febrero de 1977.

Ntantala, Phyllis, An African Tragedy (Detroit, Agascha Productions,
1976).

Shange, Ntozake, For Colored Girls Who Have Considered Suicide/When
the Rainbow Is Enuf (Nueva York, Macmillan, 1977).

Truth, Sojourner, Narrative and Book of Life (Chicago, Johnson Publishers,
1970).

~ 282 ~



Movimientos Anteriores

Anthony, Katharine, Susan B. Anthony (Nueva York, Doubleday, 1954).

Atkinson, Dorothy, Alexander Dallin, y Gail Warshofsky Lapidus, eds.,
Women in Russia (Stanford, Stanford University Press, 1977).

Balabanoff, Angelica, My Life as a Rebel (Bloomington, Indiana University
Press, 1973).

Beard, Mary R., Woman as Force in History (Nueva York, Macmillan,
1946; Nueva York, Collier Books,1971).

Bebel, August, Woman Under Socialism, trad, por Daniel DeLeon (Nueva
York, Labor News Co., 1904).

Blackwell, Alice Stone, ed., The Little Grandmother of the Russian
Revolution: Reminiscenses and Letters of Catherine Breshkovsky
(Nueva York, Little, Brown & Co., 1917).

Bridenthal, Renate, "Beyond Kinder, Kiiche, Kirche: Weimar Women at
Work". Central European History, vol. 6, num. 2, junio de 1973.

Chevigny, Bell Gale, The Woman and the Myth: Margaret Fuller's Life and
Writing (Old Westbury, N. Y., Feminist Press, 1976).

Clements, Barbara Evans, Bolshevik Feminist: The Life of Aleksandra
Kollontai (Bloomington, Indiana University Press, 1979).

Desanti, Dominique, A Woman in Revolt: a Biography of Flora Tristan
(Nueva York, Crown Publishers, 1976).

DuBois, Ellen Carol, Feminism and Suffrage: 1848- 1869 (lthaca, Cornell
University Press, 1978).

, Elizabeth Cady Stanton, Susan B. Anthony Nueva York, Schocken
Books, 1981).

Engel, Barbara Alpern y Clifford N. Rosenthal, eds., Five Sisters: Women
Against the Tsar (Nueva York, Schocken Books, 1977).

Famsworth, Beatrice, Aleksandra Kollontai (Stanford, Stanford University
Press, 1980).

Figner, Vera, Memoirs of a Revolutionist (Nueva York, International
Publishers, 1927).

Flexner, Eleanor, Century of Struggle (Nueva York, Atheneum, 1972).

Flynn, Elizabeth Gurley, The Rebel Girl, an Autobiography (Nueva York,
International Publishers, 1973).

Goldman, Emma, The Traffic in Women (Albion, Cal., Times Change
Press, 1970).

Heinen, Jacqueline, "Kollontai and the History of Women's Oppression”,
New Left Review, julio-agosto de 1978).

~ 283 ~



Kapp, Yvonne, Eleanor Marx, 2 vols. (Nueva York, Pantheon Books,
1972).

Kollontai, Alexandra, The Autobiography of a Sexually Emancipated
Communist Woman (Nueva York, Schocken Books, 1975).

, Women Workers Struggle for Their Rights (Bristol, Falling Wall
Press, 1971).
, The Workers Opposition (Reading, England, E. Morse, 19617?).

Lapidus, Gail Warshofsky, Women in Soviet Society (Berkeley, University
of California Press, 1978).

Lenin, V. I., The Emancipation of Women, con un Apéndice, "Lenin on the
Woman Question”, por Clara Zetkin y Prefacio de Nadezhda
Krupskaya (Nueva York, International Publishers, 1934, 1972).

Lib Women: Bluestockings (1844) and Socialist Women (1849), coleccion
de litografias de Daumier con Prefacio de Francoise Partivrier y Notas
de Jacqueline Armingeat (Paris y Nueva York, Leon Amiel Publishers,
1974).

McNeal, Robert H., Bride of the Revolution: Krupskaya and Lenin (Ann
Arbor, University of Michigan Press, 1972).

Peltz, William A. P., "The Role of Proletarian Women in the German
Revolution, 1918-1919", documento presentado en la Conferencia
sobre la Historia de las Mujeres, College of St. Catherine, St. Paul,
Minn., octubre 24-25 de 1975.

Porter, Cathy, Alexandra Kollontai (Nueva York, Dial Press, 1980).

Pruitt, Ida, A Daughter of Han: The Autobiography of a Chinese Working
Woman (Stanford, Stanford University Press, 1945, 1967).

Quataert, Jean H., Reluctant Feminists in German Social Democracy,
1885-1917 (Princeton, Princeton University Press, 1979).

Rossi, Alice S., ed., The Feminist Papers: From Adams to de Beauvoir
(Nueva York y Londres, Columbia University Press, 1973).

Schneir, Miriam, ed., Feminism: The Essential Historical Writings (Nueva
York, Vintage Books, 1972).

Smedley, Agnes, Portraits of Chinese Women in Revolution (Old
Westbury, N. Y., Feminist Press, 1976).

Stites, Richard, The Women's Liberation Movement in Russia: Feminism,
Nihilism, and Bolshevism, 1860- 1930 (Princeton, Princeton University
Press, 1978).

Thomas, Edith, The Women Incendiaries (Nueva York, George Braziller,
1966).

~ 284 ~



Thonnessen, Werner, The Emancipation of Women: The Rise and Decline
of the Women's Movement in German Social Democracy, 1863-1933
(Londres, Pluto Press, 1973).

Tristan, Flora, Flora Tristan's London Journal, 1840 (Promenades dans
Londres) (Charlestown, Mass., Charles River Books, 1980).

Tsuzuki, Chushichi, The Life of Eleanor Marx (Oxford, Clarendon Press,
1967).

Wardle, Ralph M., ed., Godwin and Mary (Lincoln, University of Nebraska
Press, 1977).

Woolf, Virginia, A Room of One's Own (Nueva York, Harcourt, Brace and
World, 1929, 1957).

Estudios de hoy

Ashbaugh, Carolyn, Lucy Parsons: American Revolutionary (Chicago,
Charles H. Kerr, 1976).

Barreno, Maria Isabel, Maria Teresa Horta, y Maria Velho da Costa, The
Three Marias: New Portuguese Letters (Nueva, York, Doubleday,
1975).

Baxandall, Rosalyn, Linda Gordon, Susan Reverby, eds., Americans
Working Women (Nueva York, Vintage Books, 1976).

De Beauvoir, Simone, The Second Sex (Nueva York, Alfred A. Knopf,
1953).

Beck, Lois y Nikki Keddie, eds., Women in the Muslim World (Cambridge,
Harvard University Press, 1978).

Bond, Edward, The Woman (Londres, Eyre Methuen, 1979).

Ding Ling, "Thoughts on March 8", incluido en Ting Ling, Purged
Feminist (Tokio, Femintern Press, 1974).

Draper, Hal, "Marx and Engels on Women's Liberation", International
Socialism, julio-agosto de 1970.

Dunayevskaya, Raya, Sexism, Politics and Revolution in Mao's China

(Detroit, Women's Liberation—News & Letters, 1977).
, Woman as Reason and as Force of Revolution (Detroit, Women's
Liberation—News & Letters, 1981). Coleccion de escritos de
Dunayevskaya, con un Apéndice, "Women in the Iranian Revolution:
In Fact and in Theory", por Neda.

Feminist Revolution (New Paltz, N. Y., Redstockings, 1975).

Feminist Studies, volumen 3, primavera-verano, 1976. Incluye, entre otros,
"Women's History in Transition: The European Case", por Natalie

~ 285~



Zemon Davis, y "Clara Zetkin: A Socialist Approach to the Problem of
Woman's Oppression" por Karen Honeycutt.

Firestone, Shulamith, The Dialectic of Sex (Nueva York, Bantam Books,
1970).

Flug, Mike, The Maryland Freedom Union: Black Working Women
Thinking and Doing (Detroit, News & Letters, 1969).

Godelier, Maurice, "The Origins of Male Domination”, New Left Review,
mayo-junio de 1981.

, Perspectives in Marxist Anthropology (Nueva York, Cambridge
University Press, 1977).

Gornick, Vivian, Essays in Feminism (Nueva York, Harper & Row, 1978).

Gould, Carol C. y Marx W. Wartofsky, eds., Women and Philosophy
(Nueva York, G. P. Putnam, 1976).

Guettel, Charnie, Marxism and Feminism (Toronto, Canadian Women's
Education Press, 1974).

Heitlinger, Alena, Women and State Socialism: Sex Inequality in the Soviet
Union and Czechoslovakia (Montreal, McGill—Queens University
Press, 1979).

Honeycutt, Karen, "Clara Zetkin: A Left-Wing Socialist and Feminist in
Wilhelmian Germany", Tesis para el doctorado presentada a Columbia
University, 1975.

Huston, Peredita, Third World Women Speak Out (Nueva York, Praeger
Publishers, 1979).

Kristeva, Julia, "On the Women of China", Signs, otofio de 1975. Todo un
nimero de Signs fue dedicado a "The Women of China" en otofio,
1976.

Lerner, Gerda, The Majority Finds Its Past (Oxford, Oxford University
Press, 1979).

Mamonova, Tatyana, ed., Woman and Russia, almanague ruso publicado
por feministas disidentes en Samizdat dentro de Rusia en 1980-1981.

Maupin, Joyce, Working Women and Their Organizations (Berkeley,
Union WAGE, 1974).

Mernissa, Fatima, "Veiled Sisters”, New World Outlook, abril de 1971.

Millett, Kate, Sexual Politics (Nueva York, Double- day, 1970).

Mitchell, Juliet, Woman's Estate (Nueva York, Vintage Books, 1973).

Mitchell, Pam, ed., Pink Triangles: Radical Perspectives on Gay
Liberation (Boston, Alyson Publications, 1980).

Moraga, Cherrie, Gloria Anzaldua, eds., This Bridge Called My Back
Writings by Radical Women of Color (Watertown, Mass., Persephone
Press, 1981).

~ 286 ~



Morgan, Robin, ed., Sisterhood is Powerful (Nueva York, Vintage Books,
1970).

Notes on Women's Liberation: We Speak in Many Voices (Detroit, News &
Letters, 1970). Incluye Raya Dunayevskaya, "The Women's Liberation
Movement as Reason and as Revolutionary Force".

Reiter, Rayna R., ed., Toward an Anthropology of Women (Nueva York,
Monthly Review Press, 1975).

Revolutionary Feminism (Detroit, Women's Liberation—News & Letters,
1978). Incluye articulos sobre el Dia Internacional de la Mujer, Rosa
Luxemburgo y "The Paris Commune and Black Women's Liberation".

Rosaldo, Michelle Zimbalist, y Louise Lamphere, eds., Woman, Culture
and Society (Stanford, Stanford University Press, 1974).

Rowbotham, Sheila, Lynn Segal, y Hilary Wainwright, Beyond the
Fragments (Londres, Merlin Press, 1979).

Rowbotham, Sheila, Hidden From History (Londres, Pluto Press, 1973;
Nueva York, Pantheon, 1975).

,  Woman's Consciousness, Man's World (Harmondsworth,
Penguin, 1973).

, Women, Resistance and Revolution (Londres, Allen Lane, 1972;
Nueva York, Pantheon, 1972).

Russell, Diana E. H., y Nicole Van de Ven, eds., Crimes Against Women
Proceedings of the International Tribunal (Millbrae, Cal., Les
Femmes, 1976).

Saffioti, Heleieth I. B., Women in Class Society (Nueva York, Monthly
Review Press, 1978).

Salper, Roberta, ed., Female Liberation: History and Current Politics
(Nueva York, Alfred A. Knopf, 1972).

Sochen, June, Movers and Shakers: American Women Thinkers and
Activists, 1900-1970 (Nueva York, Quadrangle, 1973).

Tabari, Azar, No Revolution Without Women's Liberation (Londres,
Campaign for Solidarity with Iran, 1979).

Tax, Meredith, The Rising of the Women: Feminist Solidarity and Class
Conflict, 1880-1917 (Nueva York, Monthly Review Press, 1980).

Terrano, Angela, Marie Dignan and Mary Holmes, Working Women for
Freedom (Detroit, Women's Liberation—News & Letters, 1976).
Incluye como Apéndice "Women as Thinkers and as Revolutionaries”,
por Raya Dunayevskaya.

~ 287 ~



Tercera Parte: Karl Marx: De critico de
Hegel a autor de "El capital™ y teorico de
la ""Revoluciéon Permanente™

Adorno, Theodor W., Negative Dialectics (Nueva York, Seabury Press,
1973).

Althusser, Louis, For Marx (Londres, Penguin Press, 1969).

, Lenin and Philosophy and Other Essays (Londres, New Left
Books, 1971).
, Reading Capital, (Londres, New Left Books, 1970).

Avineri, Shlomo, The Social and Political Thought of Karl Marx (Londres,
Cambridge University Press, 1968).

Balazs, Etienne, Chinese Civilization and Bureaucracy (New Haven, Yale
University Press, 1964).

Bloch, Maurice, ed., Marxist Analyses and Social Anthropology (Londres,
Malaby Press, 1975).

Bukharin, N., Economics of the Transition Period (Nueva York, Bergman,
1971).

, Documento presentado en el "Second International Congress of
the History of Science", Archeion, vol. 14, 1932, pp. 522-525.

Carver, Terrell, "Marx, Engels and Dialectics"”, Political Studies, vol. 28,
nam. 3, sep. de 1980.

Deutscher, Isaac, The Prophet Armed; The Prophet Unarmed; The Prophet
Outcast (Nueva York y Londres, Oxford University Press, 1954; 1959;
1963).

Draper, Hal, Karl Marx's Theory of Revolution (Nueva York, Monthly
Review Press, 1977).

Dunayevskaya, Raya, Marxism and Freedom... from 1776 to Today
(Nueva York, Bookman, 1958). Contiene cinco traducciones al inglés
de los primeros ensayos de Marx y del Resumen del libro de Hegel
Ciencia de la légica, de Lenin, 2nd ed. (Nueva York, Twayne, 1964),
contiene un capitulo nuevo: "El desafio de Mao Tse-tung"; 3rd ed.
(Londres: Pluto Press, 1971), tiene un capitulo nuevo: "Revolucion
cultural o reaccién maoista”, 5th ed. (Humanities Press: Harvester
Press, 1982), contiene nueva Introduccién por la autora. Ediciones
internacionales: italiana (Florencia, La Nuova lItalia, 1962); japonesa
(Tokio, ElI Pensamiento Moderno, 1964); francesa (Paris, Champ
Libre, 1971); espafiola (México, D. F., Juan Pablos, 1967).

~ 288 ~



, Marx's Capital and Today's Global Crisis (Detroit, News & Letters,
1978). Contiene Introduccion a "Los epigonos de hoy que intentan
truncar El capital de Marx" y Apéndice a "Tony Cliff reduce la teoria
de Lenin a una 'sobrenatural intuicion' ".
, Nationalism, Communism, Marxist-Humanism the Afro-Asian
Revolutions (Londres, Cambridge University Labor Club, Left Group,
1961).
, New Essays (Detroit, News & Letters, 1977). Incluye "Post-Mao
China: What Now?"; "Dialectics of Liberation in Thought and in
Activity"; "Leon Trotsky as Man and as Theoretician”.
, Philosophy and Revolution: from Hegel to Sartre and from Marx to
Mao (Nueva York, Dell, 1973); 2nd edicién (Humanities Press;
Harvester Press, 1982), contiene una nueva introduccion de la autora.
Ediciones internacionales: espafiol (México, D. F., Siglo Veintiuno,
1977); italiano (Milan: Feltrinelli, 1977); aleman (Viena: Europa
Verlag, 1981).
, The Political-Philosophic Letters of Raya Dunayevskaya, 2 vols.
(Detroit, News & Letters, 1977, vol. 1; 1980, vol. 2).
, The Raya Dunayevskaya Collection: Marxist-Humanism, Its Origin
and Development in the U.S., 1941 to Today (Detroit, Wayne State
University Labor History Archives, 1981). Se consigue en microfilme.
Dupré, Louis, The Philosophical Foundations of Marxism (Nueva York,
Harcourt, Brace, 1966).
Fay, Margaret A., "Marx and Darwin, a Literaty Detective Story", Monthly
Review, marzo de 1980.
Gramsci, Antonio, Letters from Prison (Nueva York, Harper & Row,
1973).
, Prison Notebooks (Nueva York, International Publishers, 1971).
, Selections from Political Writings, 1910-1920 (Nueva York,
International Publishers, 1977).
Haithcox, J. Patrick, Communism and Nationalism in India (Princeton,
Princeton University Press, 1971).
Herzen, Alexander, Selected Philosophical Works (Moscu, Foreign
Languages Publishing House, 1960).
Hyndman, H. M., The Record of an Adventurous Life (Nueva York,
Macmillan, 1911).
Hyppolite, Jean, Studies on Marx and Hegel, ed. y trad, por J. O'Neill
(Nueva York, Basic Books, 1969).
Joravsky, David, Soviet Marxism and Natural Science, 1917-1932 (Nueva
York, Columbia University Press, 1961).

~ 289 ~



Kamenka, Eugene, The Ethical Foundations of Marxism (Nueva York,
Praeger, 1962).

Kelly, George Armstrong, Hegel's Retreat from Eleusis (Princeton,
Princeton University Press, 1978).

, ldealism, Politics and History: Sources of Hegelian Thought
(Cambridge, Cambridge University Press, 1969).

Knei-Paz, Baruch, The Social and Political Thought of Leon Trotsky
(Oxford, Clarendon Press, 1978).

Korsch, Karl, Karl Marx (Nueva York, John Wiley, 1938).

, Marxism and Philosophy (Londres, New Left Books, 1970;
Nueva York, Monthly Review Press, 1970).

Latin America's Revolutions/Las Revoluciones de Latinoamérica (Detroit,
News & Letters, 1981). Incluye articulos por Raya Dunayevskaya,
Mike Connolly, Eugene Walker y Francisco Aquino.

Levine, Norman, The Tragic Deception: Marx Contra Engels (Santa
Barbara, Clio Books, 1975).

Levenson, Joseph R., Confucian China and Its Modern Face, 3 vols.
(Berkeley, University of California Press, 1965).

Lewin, Moshe, Lenin's Last Struggle (Nueva York, Pantheon, 1968).

Lichtheim, George, "Marx and 'the Asiatic Mode of Production™, St.
Antony's Papers, num. 14 (Carbondale, 1ll., Southern Illinois
University Press, s.f.)

, Marxism: An Historical and Critical Study (Nueva York,
Praeger, 1961).

Lifshitz, Mikhail, The Philosophy of Art of Karl Marx (Londres, Pluto
Press, 1973).

Livergood, Norman D., Activity in Marx's Philosophy (The Hague,
Martinus Nijhoff, 1967).

Lobkowicz, Nicholas, Theory and Practice: History of a Concept from
Aristotle to Marx (Notre Dame, University of Notre Dame Press,
1967).

Lukacs, Georg, History and Class Consciousness (Londres, Merlin Press,
1971).

, The Young Hegel (Londres, Merlin Press, 1975).

Marcuse, Herbert, Negations (Boston, Beacon Press, 1960).

, Reason and Revolution: Hegel and the Rise of Social Theory
(Nueva York, Oxford University Press, 1941).
, Studies in Critical Philosophy (Londres, New Left Books, 1972).

~ 290 ~



Maurer, Reinhart Klemens, Hegel und das Ende der Geschichte:
Interpretationen zur Ph&nomenologie (Stuttgart, Berlin, Colonia,
Maguncia, 1965).

McLellan, David, Karl Marx: His Life and Thought (Nueva York, Harper
& Row, 1973).

Meisner, Maurice, Li Ta-chao and the Origins of Chinese Marxism
(Cambridge, Harvard University Press, 1967).

Mehring, Franz, Karl Marx: the Story of His Life (Nueva York, Covici,
Friede Publishers, 1935; Ann Arbor, University of Michigan Press,
1962).

Merleau-Ponty, Maurice, In Praise of Philosophy (Evanston, 111.,
Northwestern University Press, 1963).

Moon, Terry y Ron Brokmeyer, On the 100th Anniversary of the First
General Strike in the US. (Detroit, News & Letters, 1977).

Mepham, John, y D.-H. Ruben, eds. Issues in Marxist Philosophy (Atlantic
Highlands, N. J., Humanities Press, 1979; Brighton, Harvester Press,
1979).

Morgan, Lewis Henry, Ancient Society (Chicago, Charles H. Kerr, 1907);
reproduccion de la edicién original de 1877. Reimpreso en 1964
(Cambridge, Mass., Belknap Press of Harvard Univ.).

Padover, Saul K, Karl Marx: An Intimate Biography (Nueva York,
McGraw-Hill, 1978).

Rubel, Maximilien y Margaret Manale, Marx Without Myth (Nueva York,
Harper & Row, 1976).

, Rubel on Karl Marx (Five Essays), ed. y trad. por Joseph
O'Malley y Keith Algozin (Cambridge, Cambridge University Press,
1981).

Schwartz, Benjamin I., Chinese Communism and the Rise of Mao (Nueva
York, Harper & Row, 1967).

Shklar, Judith N., Freedom and Independence (Londres, Cambridge
University Press, 1976).

Steinkraus, Warren E., y Kenneth L. Schmitz, eds. Art and Logic in
Hegel's Philosophy (Atlantic Highlands, N. J., Humanities Press, 1980;
Sussex, Harvester Press, 1980).

Voden, A., Reminiscences of Marx and Engels (Moscu, Foreign
Languages Publishing House, s. f.).

Wislanka, Urszula, ed. y trad., Today’s Polish Fight For Freedom (Detroit,
News & Letters, 1980).

~291 ~





